49

Maquina viva, maquina inteligente. Arte,
magia e ciéncia para além do monstro.

Walter Romero Menon Jr
Professor Adjunto do Departamento de Filosofia da UFPR

Resumo: Este ensaio pretende explorar a hipotese de que haveria subjacente
a indistingdo criada na figura do monstro de Frankenstein, entre o humano
e ndo-humano, um principio mimético que embora nido necessariamente
implique o monstruoso, foi a ele associado. Entender que algo que imita a
perfeicio de um ser humano, em todas as suas caracteristicas, sobretudo
linguisticas, seria um ser humano, ou seja, ter a imitacdo como critério para
se definir o humano, é colocado em questio no romance de Mary Shelley.

Palavras-chave: monstro, autdmato, maquina, Frankenstein, magia, graca.

Abstract: This essay intends to explore the hypothesis that there would be
in the indistinction created in the figure of the monster of Frankenstein,
between the human and nonhuman, a mimetic principle that, although does
not imply necessarily the monstrous, was associated with it. In Mary Shelley’s
novel, there is a question about how to understand that something that
imitates a human being, in all its characteristics, especially linguistic, would
be a human being, that is, a question about taking the imitation as a criterion
for defining the human.

Key-words: monster, automaton, machine, Frankenstein, magic, grace.

1
A ideia colocada pelo romance de Mary Shelley, Frankenstein o
Moderno Prometen — primeira versio de 1818 — acerca dos limites entre natural
e artificial, humano e nao-humano, que, uma vez ultrapassados pela ciéncia,
20 dar vida a matéria inanimada, tornam-se indistintos, difusos, é, como se

sabe, encarnada na figura do monstruoso. Este traz as marcas do hibridismo,



50

da desmesura, do instavel, cuja resultante politica é a proscri¢ao. Pretendo
explorar a hipétese de que haveria, subjacente a indistingao apontada, um
principio mimético que, embora ndo necessariamente implique o
monstruoso, foi a ele associado. Haveria como que uma zona de indefinicao
na qual as categorias do artificial e do natural se fundem em um devir-difuso.
Tal principio mimético, que estaria presente na tradi¢io magica hermética
renascentista e nos autdmatos sagrados pré-modernos, ganha uma dimensio
estético-politica perigosa quando o nio-humano se torna indistinto ou
superior a0 humano.

Nesse sentido, gostaria logo de saida chamar a atencio para duas
premissas que aparecem no romance desde seu inicio: a destituicdo do status
de saber de um conjunto de textos, técnicas e praticas, considerados mera
fabulacio infantil a ser superada; e o fato de que o saber legitimo ¢ aquele da
ciéncia experimental identificado as ciéncias médicas. Ciéncia esta cujo
método e técnicas, embora sejam fruto do exercicio da razdo, produzem,
precisamente, ao setvirem a um propdsito fantasioso, o inverso do que a
razdo prove, ou seja, monstros. Nao que a natureza nio os produza, mas, a0
tentar igualar as suas forc¢as criadoras, o homem sé pode produzir aquilo que
a natureza tem de pior. Nisso, nio diferiria, portanto, os propésitos da
ciéncia daqueles da magia quando esta ultrapassa seu escopo de magia
natural, segundo a denominagio utilizada durante os séculos XV e XVL.

Nio podemos esquecer que Victor Frankenstein acaba sendo levado
a estudar as ciéncias médicas por meio de seu interesse juvenil pelos tratados
de magia, sobretudo Cornélio Agripa. No entanto, tanto a teotia quanto a
técnica que se encontram na base dessas ciéncias e que ele acaba por

dominar, em grande medida, devem permanecer um mistério, sob o risco de,



51

caso contrario, propagarem o mal. Ndo se sabe por qual meio Frankenstein
da vida ao monstro, ou seja, produz a sua criatura. Sabe-se apenas que ¢ um
meio cientifico. Em nenhum momento do romance hia uma descricio do
procedimento que leva um aglomerado de tecido orginico morto tornar a
viver milagrosamente. Como se sabe, o mistério é algo tipico dos

procedimentos magicos.

II

De fato, a magia, como foi recuperada da antiguidade e praticada
nos séculos XV e XVI pela cristandade, era empirica e medicinal, maga
naturalis, que operava com seres da natureza: plantas, animais, minerais e seus
elementos ar, agua, fogo, terra e o éter. Era uma magia que sabia ler nesses
seres € nos astros as conveniéncias, as analogias com o corpo e o intelecto
do homem, decifrando e adivinhando temperamentos, humores e
destinacGes. Pela magia, se aprendia que a natureza tinha a sua escritura, seu
texto, que, uma vez decifrado, permitia o acesso aos seus funcionamentos,
certamente fantasticos, dos quais o homem era a imagem acabada. Tal magia,
que visava eminentemente a saude pela manipulacio dos elementos naturais
e pela divinagio, prenuncia, em grande medida, as bases primitivas da ciéncia
experimental. Ndo que tenha havido, ou esteja pressuposta af, uma relagio
causal direta, mas apenas algo como que uma relacdo de ancestralidade. Se a
magia naturalis é ancestral do pensamento cientifico, nio é por isso
considerada menos fabulosa, falsa e, portanto, condenada e superada por
este mesmo pensamento.

Ha, entretanto, uma outra magia, que se encontra fora dessa

ancestralidade, oposta as praticas médicas ancestrais e, desde o seu inicio,



52

execrada por estar ligada as conjuracOes e invocagoes de espiritos, de seres
supra-humanos, como anjos e demoénios, com o intuito de se intervir nas
forcas e nos seres da natureza. Essa magia é, em grande parte, interdita,
desprezada e condenada nio por ser considerada fantasia supersticiosa, mas
por ser perigosa, por lidar com forgas sobre-humanas: impossiveis, portanto,
de serem controladas, dominadas por férmulas e operagbes magicas.
Curiosamente, este aspecto condenatério da magia parece ter exatamente
isso de comum com a ciéncia experimental que produz o monstro de
Frankenstein: a impossibilidade de controlar for¢as que escapam a algada do

humano.

II1

Embora no romance de Mary Shelley as forcas com as quais
Frankenstein lida ndo sejam sobtrenaturais, elas, ao serem intencionalmente
convocadas pata produzir algo contrario a ordem natural — isto é, vida a
partir da matéria orgdnica morta — terminam por engendrar o desnaturado.
Nio ¢ sé a vida no sentido organico que se produz (vida sem consciéncia,
sem alma) mas uma alma, uma consciéncia que nasce com esta vida artificial.
Vida que deseja se conhecer e conhecer os outros seres que a cercam:
consciéncia nio humana que se quer humana. Ao produzir vida a partir de
uma colagem de partes de corpos mortos, em decomposi¢io, Frankenstein
produz uma alma — ndo uma alma cartesiana, certamente, substincia diversa
do corpo — mas uma mente virgem, uma tibula rasa corpérea. Alma organica,
volitiva, capaz de aprender, e, sobretudo, aprender a se expressar pela fala, a

entender o mundo e os humanos pela linguagem dos livros. Alma imitativa



53

que observa e, por meio da mimese, desde Aristételes anunciada como
funcio cognitiva primordial, alcanca sua propria significagdo monstruosa.

E essa alma mesma que narra, em primeira pessoa, ao seu ctiador (0
doutor Frankenstein) a formag@o da sua consciéncia humana, que é, no final
das contas, a consciéncia da sua monstruosidade, ou seja, da inadequagio
dessa consciéncia a um corpo nao humano, deformado. Assim, essa alma
torna-se também monstro, torna-se espelho do seu corpo. Fisica e
moralmente horrendo, demonfaco, monstruoso, esses sio alguns dos
adjetivos usados por seu criador para defini-lo. Em que essa alma ndo ¢é
percebida e admirada pelos humanos? Por que ela nio ¢é suficiente para fazer

da criatura de Frankenstein um humano?

IV

B célebre a passagem no Disourso do Método na qual Descartes
desenvolve a tese da diferenca entre maquina animal e maquina humana —
sendo esta ultima habitada por uma substincia pensante. Uma é simples
maquina viva, desprovida de consciéncia, outra é uma maquina viva pensante
e, portanto, capaz de sentir. O modelo para pensar a maquina com alma, por
anteposicio, usado por Descartes, ¢ o autbmato. Seres mecinicos movidos
por sistemas a corda ou hidraulicos que eram atra¢des populares de
virtuosismo técnico. Maquinas que mimetizavam animais, seres mitologicos
e seres humanos. F por meio da descri¢io destes tltimos, autbmatos de
forma humana pensados na sua idealidade, isto ¢, que em tudo devem ser
similares a pessoas (quanto aos corpos, a0s movimentos, as suas expressoes
e mesmo quanto ao falar) que Descartes, por contraste, busca demonstrar a

especificidade da maquina humana. Pode-se criar um autémato em tudo



54

igual 2 um animal. Quanto a0 autdmato que imita o humano, a diferenca
essencial reside na posse da linguagem. Posse esta que nio se resume ao
simples pronunciar de palavras de modo reativo: automatos humanoides,
assim como certas aves, podem emular os sons da fala, mas nio a
composicao de sinais para “declarar aos outros os nossos pensamentos’.
(DESCARTES, 1979, p.61)

Notavel sob diversos pontos é que a caracteristica determinante
discriminatéria do humano, isto é, do pensamento na maquina, seja, para
Descartes, a linguagem. Este é um critério empirico e, portanto, baseado na
fenomenologia mimética do autbmato, que pressupde a interagdo deste com
um humano. Caso ndo se pudesse distinguir um autémato por suas
caracteristicas aparentes e pelo uso que faz da linguagem na interacio com
seres humanos, nada o diferenciaria desses humanos. Ou seja, todas as
caracterfsticas necessarias para uma maquina ser humana sio aparentes € o
critério é mimético: essas caracteristicas devem ser petfeitamente similares
aquelas aparentes e interativas com as quais identificamos um ser humano.
Uma alma racional, que ndo pode de maneira alguma ser extraida da matéria,

segundo os termos de Descartes, tem sua fenomenologia na palavra.

A\

Descartes procurava definir a maquina humana. Mantendo as
devidas diferencas histéricas e de objeto, a impossibilidade de distinguir uma
imitagdo do imitado ¢é também o critério necessitio do argumento
desenvolvido por Alan Turing em seu célebre artigo de 1950 acerca da
possibilidade de se produzir maquinas pensantes. Turing propée um

experimento mental denominado o jogo da imitagio que requer trés



55

jogadores. Hd um homem e uma mulher ¢ um terceiro, os dois primeiros
denominados de X, Y e um outro que ¢é o interrogador. O objetivo do jogo
¢ o interrogador descobrir qual é o homem e qual é a mulher. Nio ha
qualquer tipo de contato entre os trés jogadores a ndo ser por meio da palavra
escrita, e o jogador masculino deve dar sempre respostas falsas. Se este
jogador que mente puder ser substituido por uma maquina e esta continuar
a enganar o interrogador, ou seja, se temos uma maquina que interage com
um ser humano, por meio da linguagem, sem que este perceba que estd a
falar com um ser nio-humano, artificial, entdo, conclui Turing, podemos
dizer que esta maquina ¢é inteligente.

O critério empirico para a inteligéncia, segundo Turing, assim como
também entendia Descartes, é a habilidade de usar sinais para se comunicar
tal como nés o fazemos. Em suma: uma maquina que é capaz de simular
perfeitamente ¢ necessariamente similar ao que simula, e uma maquina que
simula a inteligéncia, portanto, ¢ inteligente. Ressalte-se que ela niao precisa
pensar efetivamente, ser consciente ou ter sentimentos, precisa apenas
emula-los de forma convincente, ndo pata ser uma maquina humana, mas
para ser uma maquina que pensa. O que interessa a Turing, ndo é a identidade
entre a maquina inteligente e a maquina humana, mas apenas afirmar a

possibilidade da primeira.

VI
Podemos dizer, também, que o monstro de Frankenstein ¢
extremamente bem-sucedido no teste de Turing. Em uma cena de sua
narrativa autobiografica, depois de um longo periodo de observagio do

comportamento humano, de aprendizagem imitativa da fala e da linguagem



56

escrita, da compreensiao dos sentimentos e dos afetos, pela primeira vez o
monstro ousa entrar em contato com um ser humano. A criatura decide se
apresentar a um ancido cego. Precisamente a alguém cuja percepcio de sua
maquinaria ndo humana é impossivel. A cegueira favorece por um breve
momento o estabelecimento de um didlogo entre o nio-humano e o
humano, o artificial e o natural, entre a coisa criada pelo homem e aquela
criada pela natureza — ou, em ultima instancia, por Deus. Tal didlogo
propicia, assim, a crenca do monstro em sua humanidade sonhada. Uma
interagdo furtiva ocorre sob a sombra da invisibilidade, onde apenas a voz e
as palavras trocadas contam. Véu que imediatamente se rompe com a volta
dos jovens filhos a casa, que horrorizados com o que pensam ser uma ameaga
ao velho pai, escorracam o monstro. O sonho se desfaz com a irrupcao de
um olhar externo a cena, que dissipa a ténue ligacdo entre a criatura e o velho
e devolve, desta maneira, a0 monstro, a sua monstruosidade — isto é, a
consciéncia de ser um ndo-humano com um destino bastante humano: o de
imitar seu criador na destruicio dos afetos. Victor Frankenstein, desde o
momento que ctia 0 monstro, nega-lhe qualquer possibilidade de vida plena,

social, afetiva.

VII

Se estivesse para aquém ou além do humano, se fosse apenas animal
ou autémato humanoide, anjo ou espitito, a evidéncia da sua natureza, sua
certeza, talvez resultasse em uma menor condena¢io da sua existéncia. A
monstruosidade encontra-se no grau de proximidade com o humano,
quando os limites se tornam difusos. Quanto mais préximo o nao-humano

for do humano, mais monstruoso aquele sera. Assim é que Giovanni



57

Fontana célebre na primeira metade do século XV por fazer os mortos
andarem, criar mulheres-demonios aladas, “coisas” que se movimentavam e
falavam, (Grafton, 1992, p. 47); é um engenheiro, um homem de intelecto,
ingeninm, que cria engenhos com o refinamento artistico de uma obra de arte:
maquinas espetaculares, que realizam agdes espetaculares em eventos
publicos. Esses automatos, antes de qualquer coisa, eram testemunhos do
poder do intelecto humano. Objetos que, embora pudessem imitar seres
vivos e mesmo “superd-los” em suas proezas, eram admirados pelo que
eram: simples engenharia delicada e espetacular, reflexo do intelecto e
destreza técnica de seu criador. Enquanto houvesse uma politica em que
técnica e magia estivessem separadas, a existéncia dos seres-maquinas estatia
legitimada e garantida. Segundo o historiador Anthony Grafton, Fontana
tinha sério interesse por magia, falava com espiritos, acreditava em
necromancia e que 0s necromantes podiam animar estituas, animais e
mesmo cadaveres com espiritos. No entanto, tratava com desdém qualquer
assunto relativo a magia. Muito provavelmente este era um comportamento
exigido onde imperava a celebracio da gléria do intelecto e da magia crista,
como era denominada a fé, em contraposi¢io as praticas ocultas proibidas.
Tais praticas tém o sentido especifico das ciéncias ocultas
condenadas por Santo Agostinho na Cidade de Deus, as quais o Asclépio, livro
do Corpus Hermeticum, se refere como sendo a arte de fazer deuses. Como se
sabe, o Corpus Hermeticum é um conjunto de textos anénimos datados do
século II da era cristd e traduzidos para o latim por Marsilio Ficino no século
XV. Eram atribuidos a um semi-deus, profeta egipcio que seria
aproximadamente contemporaneo de Moisés. Segundo a transcri¢do da

historiadora Frances Yates, do Asclépio: os primeiros homens eram capazes



58

de criar deuses terrestres, “... estituas animadas, cheias de sensus e spiritus, que
podem executar coisas, predizer o futuro, dar e curar enfermidades
humanas.” Continua o Asdépio: “resultam de uma composicio de ervas,
pedras e plantas aromaticas que em si contém a virtude oculta da eficacia
divina.” (YATES, 1991, p.53). Apés encantamentos, hinos e invoca¢oes, um
elemento celestial era incorporado ao idolo. Também, segundo Yates, no
livro I do De occulta philosophia de Heinrich Cornelius Agrippa, sobre a Magia
celestial, 1é-se que a matematica € essencial a magia, “pois tudo o que é feito
gracas a virtude natural é governado pelos nimeros, pelo peso e pela medida.
Pela matematica podem ser produzidas, sem qualquer virtude natural,
estatuas e figuras que se movem e falam.” (YATES, 1991, p.150). Isto ¢, a
magia matematica pode produzir “estituas vivas com poderes iguais aos que
resultam das virtudes naturais ocultas.” (YATES, 1991, p.156)

Pela mesma razdo, a maquinaria sagrada, segundo a expressiao de
Jessica Riskin, abundante na Europa sob patronato da igreja no final do
século XV e durante o XVI, deveria ser proscrita. Toda uma populagio de
seres sobrenaturais — santos, cristos, demoénios e anjos que se moviam,
gesticulavam, ministravam sacramentos e inspiravam terror — habitavam as
igrejas, talvez como sobreviventes dos deuses terrestres da tradicdo
hermética. Todos seriam banidos ou destruidos. A razdo disso, em grande
parte, como aponta Riskin, detiva de como a reforma entenderd a relagio
entre matéria e espirito, natureza e divindade. Um dos significados dessa

<

mudanga é que “um mecanismo artificial, composto de partes materiais,
torna-se definitivamente vazio de espirito.” (RISKIN, 2016, p. 70). Os
automatos sagrados, mecanicos e divinos, nesse sentido, ganham o mesmo

destino das imagens sacras em geral e da transubstanciagao na Eucaristia, isto



59

¢, passam a ser vistos pela reforma como meras representacSes de seres
espirituais — no sentido teatral do termo — e, portanto, fraudulentos. A
sobrevivéncia dos androides ocorre, apenas, na medida em que s3o
entendidos como maquinas sem vida, sem espirito, meros mecanismos,
como nos mostra o exemplo de Fontana. Aqui, como no caso dos idolos
animados herméticos e do monstro de Frankenstein, estd em jogo
precisamente uma politica de proscri¢do de seres de natureza hibrida, difusa.
Nessas naturezas, até mesmo o sentido de natureza é posto em questio, visto
que sdo seres artificiais animados de forcas e espiritos naturais, bem como,
em alguns casos, espiritos celestes. Nelas, os limites que definem natureza e

artificio, intelecto e matéria, se perdem.

VIII

Gostaria de encerrar com uma breve alusio ao texto de Heinrich
von Kleist, Sobre o Teatro de Marionetes, de 1810 — portanto, oito anos antes do
romance de Mary Shelley — no qual o escritor romantico descreve um curto
didlogo entre o personagem na primeira pessoa e um bailarino de 6pera
acerca dos corpos e movimentos das marionetes em compara¢ido com os dos
bailarinos. Espetaculo de rua, popular, o teatro de marionetes ¢ o pretexto
para Kleist desenvolver sua tese acerca da graga. Assim como a graca divina
foi perdida na origem, assim também a graga estética ndo habita o humano.
Uma acompanha a outra. Nessa perda, o que se ganhou em termos de
humanidade foi a consciéncia. Consciéncia do corpo, dos gestos, da matéria
e da gravidade. Os gestos e movimentos das marionetes, comparados com
aqueles dos bailarinos e humanos em geral, sdo de sobremaneira graciosos e

naturais na sua artificialidade porque, justamente, nao sao habitados por uma



60

alma racional. Bonecos sem manipuladores, completamente mecanicos,
seriam ainda mais graciosos, pois desligados do humano. A uma certa altura
do didlogo, o personagem que defende a graca dos autématos compara esta
com a dos animais na figura de um urso esgrimista imbativel. Desprovidos
de espitito também sdo os animais e por isso dotados de graca natural. E
como se tanto autématos quanto animais possuissem, por sua auséncia de
espirito, a alma prépria da natureza, talvez bem proxima da nogao comum
de Sprezzatura — termo provavelmente derivado da musica e da danga,
utilizado por Baldassare Castiglione em seu livto O corfesdo, de 1524, para se
referir a uma série de comportamentos publicos que, embora fossem
artificiais, deveriam refletir uma tranquilidade, uma graca natural, cuja marca
seria a auséncia aparente de intencionalidade nos gestos. Nio seria, portanto,
também a graca do autébmato préxima de uma alma natural? Onde nio ha
espirito, no sentido da alma humana — diz o personagem do didlogo — o
espirito nao erra.

Talvez o erro de Victor Frankenstein tenha sido o de ctiar uma alma
humana em um corpo disforme. Fosse apenas uma maquina e nio uma
maquina-humana com consciéncia, falante e desejante, ndo haveria
monstruosidade em sua criatura. A humanidade interdita em seu corpo (a
alma que lhe da forma) é, no entanto, desde sempre, o espelho de seu criador
¢ a marca estética da sua proscri¢io, do degredo. Esta zona de indefini¢io se
manifesta no disforme, no desfigurado, produto da mistura e do apagamento
dos limites, interditando a graca natural, que é, ¢ talvez sempre serd, definida

pelo horror.



61

Referéncias Bibliograficas
CASTIGLIONE, B. O cortesao. Sio Paulo, Unesp, 1997.

DESCARTES, R. Discurso do Método. Cole¢ao os pensadores, Sdo Paulo:
Abril Cultural, 1979.

GRAFTON, A. Genesis Redux. Essays in the History and the
Philosophy of Artificial Life, ed Jessica Riskin. Chicago e Londres, The
university of Chicago press. 1991.

KLEIST, H. Sobte o Teatro de Marionetes, Rio de Janeiro, 7 letras, 2013.

RISKIN, J. The Restless Clock. A History of the Centuries-Long
Argument over What Makes Living Things Tick. Chicago e Londres,
The university of Chicago press. 2016.

SHELLEY, M. Frankenstein, o moderno prometeu, Sio Paulo,
Landmark, 2016.

YATES, F. A. Giordano Bruno e a tradigdao hermética, Sio Paulo, Cultrix,
1991.



