O método cientifico moderno como preconceito
na fenomenologia de Husserl

Murilo Luiz Milek!
Universidade Federal do Parana
murilo_l_milek@hotmail.com

Resumo: No presente artigo gostarfamos de mostrar como a relagdo de
Heidegger com a ciéncia e com a modernidade se dia num momento
imediatamente anterior a Ser e Tempo. Para tal, faremos uma analise do
texto elaborado a partit do curso, de 1924, Introducao a Investigacio
Jenomenoldgica. Nesse texto o autor afirma que o que ali se prepara é um
confronto com a fenomenologia atual, leia-se: husserliana. Esse
confronto se estrutura a partir da critica feita por Heidegger ao artigo .4
Filosofia como Ciéncia de Rigor, de Edmund Husserl. Nele Heidegger
acredita ter encontrado um preconceito que se interpotia entre as coisas
elas mesmas e o ente que nés somos e, pela falta de critica desse
preconceito, a fenomenologia de seu mestre se manteria ainda #do-
fenomenoldgica de fato. Tal preconceito seria justamente a necessaria
busca por seguranc¢a por meio de um método prévio a investigagao da
fenomenologia; tal necessidade, por sua vez, seria advinda da tradicdo
moderna cartesiana na qual Husserl se manteria, o que nio permitiria,
segundo Heidegger, que sua filosofia pudesse se tornar, de fato,
fundamental, como se arrogava.

Palavras chave: Fenomenologia, Ciéncia, Modernidade, Husserl,
Descartes

Consciéncia como campo tematico da fenomenologia

Heidegger inicia o curso de 1924, Introdugio a Investigagao
Fenomenoligica, fazendo uma analise da palavra fenomenologia, por meio de
um retorno ao significado que os radicais fendmeno e logos tinham entre
os gregos. Nesses momentos iniciais o autor caracteriza o discurso

1 Doutorando em filosofia, na area de historia da filosofia.

62



fenomenoldgico como “pré-teérico”, no sentido de que o logos que
fala do fenémeno nio tem, necessariamente, a estrutura de um juizo ou
uma definicdo, ja que estes se apoiariam numa concepg¢io detrivada de
verdade — derivada com relagdo ao fenémeno originario da verdade —, a
saber, a concep¢ao de verdade como adequagio entre intelecto e coisa,
que, para Heidegger, s6 é possivel porque intelecto e coisa ja se ddo no
mundo, e a compreensio desse dar-se é a condicdo de possibilidade do
juizo. Sendo assim, a verdade ndo se funda no juizo, mas este é uma
possibilidade daquela. Outro ponto levantado no inicio do texto € o de
que a fenomenologia assumiria como tarefa desenvolver um
fundamento seguro para o conhecimento, sem antes zer se mantido de
modo concreto na inseguranga. Segundo Heidegger, essa necessidade de
seguranca seria incorporada por Husserl de forma actitica por conta de
suas leituras de Descartes.

Neste inicio, Heidegger se atém ao que julga como os principais
resultados da interpretacido de Aristételes promovida anteriormente no
curso, a saber: a antecipa¢io do predominio da preocupagio por certeza
e evidéncia na fenomenologia, como prerrogativa necessaria para que
venham a nés os estados de coisas fundamentais; esse ideal de certeza e
evidéncia estaria guiando a colocagdo do horizonte fundamental de
temas da fenomenologia a época. Outro ponto desse ideal é a tentativa
de fazer da fenomenologia um conhecimento absoluto, capaz de
fundamentar todos os problemas humanos, sejam eles légicos, éticos
ou epistemologicos. Esse ideal, de produzir uma filosofia
absolutamente certa e evidente, que reside no fundamento da
fenomenologia da época, segundo a interpretacio de Heidegger,
funcionaria como um prejuizo que evitaria o encontro com os temas
auténticos da filosofia, porque tal ideal, nascido na Grécia Antiga e
fortalecido na Modernidade, seria um ideal para o conhecimento
teorico clentifico.

Até aqui, o que Heidegger tenta mostrar é como surge e qual a
relacio do ideal cientifico de conhecimento absolutamente certo e

63



evidente com a fenomenologia. Para Heidegger, tal ideal funciona como
um preconceito na fenomenologia husserliana, isto é, o que se passa ¢é
que ndo foi uma determinada aparicio dos estados de coisas
fundamentais que guiou a constru¢do do campo tematico da
fenomenologia de seu mestre, sendo determinado, mesmo antes do
encontro com 0s objetos, que estes devem ser possiveis de ser
apreendidos de maneira absolutamente certa e evidente. Em outras
palavras, a fenomenologia de Hussetl tenta se estabelecer nos moldes
das ciéncias ja existentes, antes mesmo de se assegurar de seus temas
proprios. Para Heidegger, portanto, estarfamos diante de uma inversio
na ordem do conhecimento: seria um tipo de conhecimento ja existente
que estaria determinando o modo no qual se da o encontro entre outro
tipo de conhecimento e seu objeto; ontologicamente, setia o contrario:
o objeto (ou o estado de coisas) surgiria de tal ou tal forma para o
pensamento que guiaria, ou determinaria, 0 modo de aborda-lo. Para
uma filosofia fundamental, como a fenomenologia se pretende, deve-se
assumir, antes de tudo, que nio ha de antemao nem um estado de
coisas limitado sobre o qual ela versaria, nem um método seguro
pronto e acabado a que seguir, este deveria surgir da confrontagdo com
as coisas elas mesmas. Antes de trilhar o caminho seguro das ciéncias
estabelecidas, haveria de se manter na inseguranca para se fundamentar
autenticamente. A ciéncia, assim, nesse momento inicial, teria a func¢io
de um preconceito na fenomenologia hussetliana. Portanto, a critica a
ciéncia aqui seria uma forma de criticar Hussetl.
Heidegger define como entende a consciéncia em Husserl:

titulo regional para a totalidade de vivéncias animicas, que
sdo acessfveis como tais mediante a consciéncia no sentido
de percepcio interna, de forma que essa percepgao interna
possa encontrar uma classe destacada de vivéncias que se
caracteriza como consciéncia-de-algo (HEIDEGGER, 2008a.

p-71).

64



Aqui, nosso autor comega, entdo, a dialogar mais especificamente
com a obra de seu mestre. Diz Heidegger que Husserl define a
fenomenologia em Idéias 1, §75, como: “Ciéncia eidética descritiva da
consciéncia transcendental pura.” (Heidegger, 2008a. p. 64). A pergunta
que sera feita é: como a consciéncia se torna tema da fenomenologia?
Retornando novamente aos gregos, Heidegger nos fala que a
consciéncia, apesar de os antigos ainda ndo possuirem um conceito
especifico para ela, jd era esbocavel a partir da filosofia dos gregos; em
Aristoteles ja temos, por exemplo, a ideia de co-perceber o que ¢ visto como
um ente em si mesmo (Heidegger, 2008a, p. 65); esboco de um dos
tracos principais da consciéncia tal como Husserl a concebe. O
objetivo, pelo menos inicial, da fenomenologia husserliana, na leitura de
Heidegger, seria trazer a intuicdo os objetos da logica para compreender
o fundamento do pensamento matematico em sua especificidade. Ja a
tendéncia fundamental das Investigagoes 1.dgicas setia tornar metddico e
seguro esse trazer 4 intuicdo as coisas elas mesmas para além de um
conhecimento meramente verbal delas. Nessa tentativa de conexio
entre a fenomenologia atual e a filosofia grega, Heidegger observa que,
para os gregos, o0 mundo existe 4/ os entes estdo no mundo e este é
aberto; portanto o estado de coisas fundamental para eles seria o ser em
um mundo. Como foi entdo, de novo, que a consciéncia veio a se tornar
o estado de coisa fundamental para a filosofia? Essa pergunta nio ¢é
respondida nesse momento da obra, pelo menos nio no sentido de se
descrever um caminho de modificaces dos estados de coisa
fundamentais da filosofia no decorrer do tempo, porém, como
sabemos, Heidegger o fard em sua obra quando propuser a destrui¢io
da histéria da ontologia, que nio sera nosso ponto.

Até aqui s6 temos uma demarcacdo de uma transformagao
tematica da filosofia grega para a da época: aquilo que se encontrava as
vistas na filosofia antiga era, originalmente, o ser ez um mundo, e este fora
reelaborado como cnsciéncia pura para satistazer as pretensdes de um

65



determinado tipo de conhecimento que é tomado como dotado de
certeza e evidéncia e se supoe absoluto, sendo a preocupagio por esse
tipo de conhecimento que guiaria e pré-modelaria o objeto da
fenomenologia husserliana na interpretacdo de Heidegger.

Preocupagio e conhecimento reconhecido

Nesse momento, o problema central serd o que o autor chama de
“preocupacdo”. A preocupagio sera um existencial importante para
nosso tema. A preocupacio, aponta Heidegger, é possivel descobrir,
conservar e configurar aquilo de que alguém se ocupa, e determinar
previamente o encontro com o ente de que se ocupa; e mais, a
interpretagio da preocupagio em que um ente se encontra torna
possivel determinar os caracteres de ser desse ente. O tema da
hermenéutica — como alternativa ao método —, por sua vez, serd o
modo e a maneira de estar ocupado com algo (Heidegger, 2008a, p. 72), e o
discurso hermenéutico, pretendido por Heidegger, nio serd uma teoria
sobre esse algo, mas uma descricio de um estado de coisas em relacdo a
preocupacdo na qual ele se encontra, revelando, assim, desde ja, o
carater hermenéutico da fenomenologia heideggeriana. Heidegger
expbe o que ele considera as “possibilidades” do momento
hermenéutico da preocupagio. Tratam-se de possibilidades porque nido é
necessario que todas ocorram sempre em qualquer espécie de
preocupacido, ela pode apresentar algumas dessas possibilidades, e
outras nio, de acordo com sua especificidade, pois toda preocupacio é
um modo de existéncia e, como a existéncia humana é fitica, ela é
variavel de acordo com o tempo, com o contexto historico cultural que
forma o ser-al em questdo. As possibilidades enumeradas seriam: a)
descobrir aquilo pelo que se preocupa e trazé-lo a existéncia; b)
explicitar de forma concreta o descoberto tal como existe; ¢) manter, de
um determinado modo ou de outro, o explicitamente desenvolvido; d)
entregar-se a0 mantido tornando normativos os principios especificos

deste no trato com o0 que Nos preocupamos em outras preocupagoes; e)

66



perder-se naquilo em que se estd preocupado, deixando que ele se
imponha de tal forma que motive todas as demais preocupacdes. F
importante notar que Heidegger nio delimita um numero exato de
possibilidades, ele ndao diz que elas sio “X” e somente “X” para toda e
qualquer preocupag¢do, mas apenas elenca as que lhe surgem diante do
tema, de acordo com sua possibilidade de reflexdo sobre tal assunto, no
caso, a partit do §07 do texto, o ensaio de Husserl, A Fenomenologia
Como Ciéncia de Rigor, de 1911.

Se for possivel mostrar a preocupagio contida no ensaio de acordo
com essas possibilidades, entio, ter-se-4 acesso a um estado de coisas
totalmente positivo, que nos permitird interpretar o texto de forma
coerente com a existéncia atual. Nao abordaremos aqui diretamente o
passo-a-passo desse caminho, mas vale a pena exp6-lo como exemplo
daquilo que Heidegger considera como o procedimento
fenomenoldgico por exceléncia: ir aos objetos sem portar nenhum
método previamente delimitado que servira para ditar a natureza dos
mesmos, e sim permitir-lhes liberdade para que, em suas préprias
possibilidades, mostrem-se como sdo de acordo com a existéncia.

Na medida em que, para Hussetl, fica claro que a logica é dada de
antemao nas ciéncias exatas, que ela é normativa para estas, mostra-se
ai, para Heidegger, a mesma tendéncia de problemas dos filésofos de
Marburg; possivelmente Cassirer e outros neo-kantianos, e
espistemologos da época. Dentro desses tragos tradicionais, se
mostraria também o originario na fenomenologia husserliana: o nio
assumir as categorias das ciéncias da natureza e nem a epistemologia
kantiana como guia para trazer a intuicio interna (consciéncia) a logica,
como era tendéncia em Marburg. Os conhecimentos cientificos sdo
tomados por Husserl, na leitura de Heidegger, como “consciéncia-de-
algo” e designados como “vivéncias de significado”, isto é, que se
dirigem para algo — diferentemente das “vivéncias de fundo”, que
serlam tacitas — entre as quais estdo as significagbes dos enunciados
tebricos. A preocupacdo em questdo se encontraria posta entre o

67



campo tematico da filosofia de Husserl, a consciéncia, e seu
desenvolvimento  como  conhecimento  tedrico; trata-se  do
reconhecimento do tipo de conhecimento produzido pela
fenomenologia dentro do ambito do conhecimento estabelecido. Para
obter tal reconhecimento acabar-se-ia por se assumir as caracteristicas
do modelo de racionalidade ja aceito e reconhecido, sem a devida critica
que avaliaria a validade desse modelo para a orientagdo da

fenomenologia.

A preocupacido se dirige ao conhecimento reconhecido
porque o conhecimento tem que tomar para si a tarefa de
assegurar a existéncia e a cultura. Esta preocupagio pelo
conhecimento reconhecido chegard na investigagdo
fenomenoldgica a uma base objetiva, a partir da qual se
tornara genuina a fundamentabilidade de todo o saber e
de todo o ser cultural (Heidegger, 2008a, p. 74).

Nesse sentido, a preocupacao em que se encontraria Husserl, seria
a de posicionar a fenomenologia no quadro cultural ja estabelecido de
conhecimento sem se chocar contra ele; e ao se encontrar com a
preocupacdo que caracteriza o conhecimento vigente, que seria o apelo
por certeza e evidéncia, a fenomenologia poderia requerer para si a
possibilidade de fundamentar todo o conhecimento. Nesse momento,
aponta Heidegger que a intencdo de “ir as coisas elas mesmas”, lema
fundamental da fenomenologia husserliana, estando de acordo com a
preocupacio pelo conhecimento reconhecido, pode acabar por
esconder o mais estreito dogmatismo, absorvendo de forma acritica o
modelo de racionalidade dominante em seus método e objetivos.
Obviamente, tal modelo nio é assumido sem razio. Para além de uma
forma de alcangar reconhecimento, ha o objetivo de dar seguranca ao
método fenomenoldgico nascente, sem antes, observaria Heidegger,

permanecer na inseguranga.

68



Husserl e o naturalismo

Serda a partir do § 07 da obra que Heidegger empreendera um
didlogo mais direto com o referido ensaio de Husserl, abordando de
forma critica 0 modo como seu mestre tematiza o naturalismo e o
historicismo nesse texto, além de esclarecer melhor o que ele chama de
preocupagdo pelo conbecimento reconbecido. Heidegger comeca avaliando o
contexto da obra, publicada em 1911 na revista Logos. A obra foi escrita
cerca de dez anos depois das Imvestigages 1.dgicas, e para Heidegger,
durante esse tempo, a fenomenologia teria alcancado maior clareza
sobre sua sistematicidade e seu lugar perante o todo da filosofia. De
uma forma geral, Heidegger expbe a critica ao naturalismo feita por
Husserl para depois mostrar que a preocupagdo que motiva o
naturalismo é a mesma que motiva Husserl; e que a critica ao
historicismo revela que as filosofias que se pretendem ciéncia acabam
por descuidar da existéncia humana (Dasein).

A finalidade geral do ensaio de Husserl seria a de dar forma na
consciéncia para a ideia de filosofia como ciéncia rigorosa. Husserl
comegca por uma critica geral a filosofia, afirmando que a ideia de algar a
filosofia a0 estatuto de ciéncia esteve viva durante a modernidade de
Descartes a Fichte, com algumas reverberagdes em Hegel. Heidegger
nota algo que serid importante no transcorrer de nosso texto: para
Husserl, tornar a filosofia cientifica é torna-la possivel de ser ensinada,
isto ¢, transformada em um conteudo fixo que pode ser repassado por
meio de um discurso para alguém que nio o conhece. Esse aspecto é
importante porque, para Heidegger, tornar a filosofia possivel de ser
ensinada nos moldes das ciéncias, significa torna-la a-histérica e separada
de seu tempo , desconsiderando, assim, a existéncia que ¢é
essencialmente temporal.

Essa ideia — de tornar a filosofia ciéncia rigorosa —, segundo
Husserl, seria debilitada pelo Romantismo e suas correntes naturalista e
historicista. O naturalismo, visio de mundo que acredita que tudo pode

69



ser explicado por causas naturais e leis gerais da natureza, teria surgido,
segundo Heidegger, apds o descobrimento da natureza como objeto
proéprio da ciéncia; o autor nio diz explicitamente, mas podemos notar
que o termo “ciéncia” isolado, para ele, significa 0 mesmo que fisica
moderna, essa coincidéncia terminolégica acompanhara o autor em
diversos textos e, talvez, por toda sua obra. O naturalismo seria a
consequéncia desse modo de desencobrimento da natureza, que é a
fisica matematica, e o transbordar desse especifico modo de ser como
chave de explicagdo para todos os modos de ser e, por conseguinte, a
elevacdo do rigor especifico dessa ciéncia ao status de modelo para todo
conhecimento. Para Heidegger, ao assumir acriticamente esse modelo,
Husserl recairia no naturalismo que critica. A questdo aqui é: por que a
filosofia tomaria como modelo o rigor fisico matematico?r E mais,
como ja colocamos anteriormente: poderia assumir qualquer modelo
exterior um conhecimento que se pretende fundamental como a
fenomenologia? Para Heidegger, nenhuma das duas perguntas pode ter
resposta positiva; e seria esse o problema com o ensaio de Hussetl.

O carater fundamental da ciéncia se expressa no fato de ela
formular leis rigorosas e universalmente validas, tal como no modelo
matematico; o carater constritivo da ciéncia se imporia a tal ponto que a
filosofia assumitria o discurso cientifico como normatizador; tudo se
passa como se, pela consideragio das leis cientificas como
universalmente validas, a filosofia as considerasse validas também para
o seu fazer, caracterizando um processo de naturalizacdo da filosofia, o
que em termos husserlianos seria a naturalizagdo da consciéncia. Um
problema que nos surge nesse momento é: como descrever esse
processo de naturalizacdo da filosofia, ou da consciéncia, em etapas e
acontecimentos? Para Heidegger essa naturalizagdo é uma consequéncia
inevitavel do desvelamento da natureza como objeto da ciéncia, mas o
desenvolvimento desse processo que atinge a inevitabilidade da
naturalizacdo nao aparece nesse texto. Mesmo para Husserl, nio ha
uma consideracio sobre como vao sendo tratados os fundamentos

70



dessa visio de mundo naturalista que vai englobar a consciéncia, ou
pelo menos, o porqué dessa interpretagio da consciéncia se tornar tao
forte. Aparece aqui uma espécie de salto entre a ciéncia e o naturalismo
como visio de mundo que transborda os limites da ciéncia matematica
da natureza.

Essa naturalizagdo da consciéncia permite que o salto metafisico
que surge da necessidade de explicar como a consciéncia pode falar
sobre o objeto desapareca: tomando-a como resultado de processos
psicofisicos, consciéncia e objeto sdo coisas naturais entre coisas
naturais sujeitas a causalidade geral; assim, o ser da alma, sendo natural,
pode ser compreendido pelas categorias da ciéncia natural; e esse seria o
fundamento da psicologia experimental. Para Husserl, os significados
sao unidades ideais constituidas por uma multiplicidade de atos, e a
filosofia naturalista reinterpreta a legalidade que rege a acdo da
consciéncia na unificagdo desses atos como se fosse a legalidade do
curso da natureza nos processos de pensamento. Além disso, a critica
que existe dentro das ciéncias naturais ¢ sempre uma critica que parte
do resultado para o estado de coisas, enquanto que o adequado seria -
as coisas elas mesmas. O desconhecimento dessas diferencas foi o que
levou as ciéncias da natureza a querer, ou se supor validas para tal,
resolver questbes tedrico-epistemologicas, e assim afastando a
objetividade especifica da consciéncia. A questido que se colocara é se o
método das ciéncias da natureza pode ser estendido sem limites; para
Husserl a resposta é negativa, ja que o naturalismo é uma falsificagdo da
ideia de filosofia como ciéncia rigorosa, e o exemplo disso seria a
psicologia experimental, como ja foi dito acima.

Em reacdo a isso Husserl expde o ser da consciéncia como
diferente do ser da natureza, no primeiro nio resta algo idéntico que se
mantém diante de uma multiplicidade de experiéncias diretas, enquanto
que as coisas da natureza possuem uma identificabilidade intersubjetiva.
E mais, o objeto da filosofia ndo é a natureza, mas o fendmeno, a saber,
aquilo que aparece na experiéncia direta e 0 modo como aparece. Sendo

71



assim, o método para abordar a consciéncia ndo pode ser o mesmo das
ciéncias naturais e sim o da mtuicao de esséncias. Esse método teria a tarefa
de tratar as conexoes ideais de atos que formam o sentido como sendo,
de fato, ideais, e ndo naturais, regidos por uma legalidade propria.

Naturalismo e conhecimento reconhecido

Remontada a critica de Husserl ao naturalismo, Heidegger retoma
a tematica do dito conbecimento reconbecido justamente para apontar uma
caracteristica deste na filosofia de Husserl. A critica de Husserl a
naturalizacdo da consciéncia é também uma defesa de uma elaboracio
cientifica mais rigorosa da consciéncia, livte do desvio naturalista.
Procura-se estabelecer uma legalidade especifica, estritamente objetiva e
demonstravel para a consciéncia; e o problema, nos parece, para
Heidegger, sera justamente essa necessidade de uma legalidade. Tal
necessidade implica que existem formas que ndo se encaixam nesse
modelo de conhecimento, e por isso a legalidade o organizaria e
legitimaria. A questdo é que, se existem formas que nio se encaixam
nesse modelo de conhecimento, e até o ameagam, é porque nao se trata
de um conhecimento realmente fundamental, pelo qual, naturalmente,
todas as formas deveriam ser relacionadas. Essa legalidade especifica
que organiza e legitima um tipo de conhecimento, torna-o mais exato e
rigoroso, mas niao mais fundamental, sendo essa preocupacdo por
exatiddo seria justamente um primeiro indicio do conhecimento
reconhecido. Essa preocupagio é caracterizada também pelo intuito de
conhecer o préprio conhecimento, de se assegurar o conhecimento e,
para isso, fundamentar-se numa cientificidade absoluta, ou ainda, numa
formulacdo mais simples: a busca por certeza, a necessidade de certeza
e evidéncia comprovada. Dentro dessa tendéncia, todos os momentos,
todos os problemas que possam por em risco a possibilidade de
aquisicdo de certezas e evidéncias, sdo eliminados; e essa tendéncia
estaria tdo viva no naturalismo quanto na filosofia de Husserl. A
questdo para Heidegger sera: de onde vem essa necessidade de certeza?

72



Essa necessidade de se assegurar do préprio conhecimento? Qual o
fundamento dessa inseguranga?

Husserl assume que a consciéncia é um ponto de partida impuro
se compreendida a partir da visdo de mundo naturalista e, assim,
propoe que ela deve ser purificada de toda a carga de preconceito que a
acompanha. O autor vai chamar de transcendental essa colocagdo do
objeto da consciéncia livre de todo o preconceito naturalista. O método
para tratar com essa consciéncia pura transcendental serd o da intuigao
de esséncias (conexdes ideais) a que ja nos referimos anteriormente.
Para Heidegger, essa dupla purificacio da consciéncia, #ranscendental e
eidética, é também reflexo do conhecimento reconhecido e sua
necessidade de se assegurar do objeto com certeza, ou entio se
assegurar de um campo de objetividade que possa permitir uma
exatiddo absoluta sobre um determinado conhecimento regido por uma
legalidade especifica. Assim, Husserl acabaria por cumprir com a
exigéncia da ciéncia de proposi¢cdes universalmente validas para tratar
com o objeto, e de certa forma recairia num naturalismo, dado que essa
exigéncia é valida para se tratar com o ser natural que, como ja
dissemos, com o préprio Hussetrl, possui uma identificabilidade
intersubjetiva ¢ uma substancialidade que permite que reste algo para
além das modificagbes constantes, porém essa mesma exigéncia nio
poderia ser valida para a fenomenologia, pois o ser do fenémeno reside
sobre a mutabilidade e a categoria da relagio, e mais, o fend6meno nio é
mutavel apenas pela mutabilidade das experiéncias diretas que incidem
sobre ele, mas também, e principalmente, por conta do fato de que as
bases para a compreensdo do fendémeno mudam historicamente. O
primeiro momento do entdo chamado conhecimento reconhecido seria
esse: a busca de certeza e evidéncia como critérios para o verdadeiro
conhecimento.

Nesse sentido, Para Husserl, em seu intento de fazer da filosofia
uma ciéncia rigorosa, o conceito de filosofia vai se orientar na diregao
de entender a filosofia como fundamental porque uma unidade de

73



disciplinas. Na leitura de Heidegger, em sua obra Husserl se ocupa
muito mais com a tentativa de fundacdo de uma disciplina, ou de uma
metodologia perfeita, do que com o objeto dessa disciplina sobre o qual
incidiria tal método. Podemos ver tal preocupacio com método na
seguinte passagem de 1911:

Se, pois, se quer que a ideia de uma Filosofia como ciéncia
de rigor dos problemas indicados e de todos os restantes,
congeéneres, ndo fique sem vigor, é preciso encararmos as
possibilidades claras da sua realizagio, é preciso que o
esclarecimento dos problemas e a penetracio do seu
sentido puro nos leve a termos também a nogao plena dos
métodos adequados a estes problemas, por serem
postulados por sua prépria esséncia. F esta a obra a
realizar, para se chegar implicitamente a confianga viva e
ativa na Ciéncia, e ao seu verdadeiro inicio (Hussetl, 1965,

p. 12).

Aqui, Husserl atrela a possibilidade de realizagdo plena da filosofia
de forma rigorosa a atencdo especial que se da a busca pela metodologia
adequada de abordagem dos problemas, antes mesmo de se entregar
diretamente aos estados de coisas. A preocupagido por conseguir uma
pura cientificidade absoluta acaba por obliterar o interesse e a
preocupacdo pela coisa ela mesma. E essa preocupagdo primaria pela
disciplina e pela metodologia a se aplicar, e o sequente rebaixamento a
segundo plano da coisa ela mesma, seria um segundo momento da
preocupacio pelo conhecimento reconhecido. Em nossa avaliacio, esse
seria 0 momento mais caracteristico do conhecimento reconhecido,
primeiro porque traduz a circularidade intuida no termo com a ideia de
reconhecer o proprio conhecimento quando coloca como prioridade o
caminho a ser seguido para alcangar o objeto, e segundo porque se trata
do modelo mais anti-fenomenolégico por exceléncia, justamente por

relegar a0 segundo plano o fendomeno.

74



Segundo Heidegger, a pergunta motora e a critica de Husserl nao
se dirigem diretamente a estrutura da consciéncia, mas sim a classe de
vivéncias do conhecer tedrico — lembremos que a filosofia de Husserl
tem como um de seus principais polos propulsores a fundamentacio da
légica na consciéncia, disciplina normativa do saberes tedricos
cientificos. Nesse sentido, conhecimento matematico da natureza,
aspecto consideravelmente importante da ciéncia para Heidegger,
torna-se uma espécie de protétipo de cientificidade para Husserl. A
reflexdo sobre o que Heidegger chama de matematico tem diversos
desdobramentos em sua obra, porém, nesse momento, O que
gostarfamos de ressaltar é o seguinte aspecto: a adogao do modelo
matematico de conhecimento significard, para Heidegger, uma
orientacdo formal da filosofia de Husset]l para a ado¢ido da validade
como {ndice exemplar da verdade, isto é, ndo haveria uma critica da
parte de Husserl 4 no¢io de verdade como uma propriedade da
proposicio absolutamente certa e valida. Hssa seria a terceira
caracteristica do conhecimento reconhecido: a adog¢ao acritica da noc¢ao
de verdade como correspondente a validade.

Portanto, os trés momentos apresentados por Heidegger que
compde o conbecimento reconbecido sao: a colocagio de certeza e evidéncia
como critérios para o verdadeiro conhecimento; a aten¢io privilegiada
sobre o método em detrimento da coisa mesma; e a compreensio da
verdade como validade — que mais tarde Heidegger reformula
colocando no lugar de “validade”, a adequagdo da proposicao. O que na
fraseologia husserliana pode ser visto como o conbecimento apoditico. Esse
seria 0 pano de fundo que rege a filosofia husserliana, por mais que
esses elementos nio estejam a todo momento evidentes em sua obra, o
que, na visao de Heidegger, s6 aumenta a efetividade desse pano de
fundo. A consequéncia da adog¢do desse modelo é que ele constrdi
antecipadamente a visdo que recaird sobre tudo o que tratar a
fenomenologia de Husserl e pré-determinara o modo como esta se

75



ocupara dos seus objetos, impossibilitando assim uma ida, de fato, as

coisas elas mesmas.

Histoéria e comportamento te6rico

Esse modo de ser que Heidegger descreve como pano de fundo da
filosofia de Hussetl, a preocupagio pelo conhecimento reconhecido,
quando sedimentada em visao de mundo se transforma no que o autor
chama de “comportamento tedrico” (Heidegger, 2008a, p. 103). E
sobre esse pano de fundo que se construirdo juizos tedricos que
operardo distingdes nas ideias, separando-as em validas ou invalidas, e
prescrevendo o comportamento adequado a consciéncia. F nesse
momento que Heidegger faz a passagem da critica ao naturalismo
aquela feita ao historicismo. O primeiro problema identificado por
Heidegger reside no fato de que a histéria aparece no campo de visdo
da consciéncia, para Husserl, como historiografia, ou ciéncia da historia.
A critica de Husserl se refere mais especificamente a Dilthey, expoente
do historicismo na época. Diz Heidegger: “De acordo com a convic¢do
de Dilthey, o ‘desenvolver da consciéncia histérica’ nos leva
gradualmente a destruir a crenca numa filosofia absoluta, quer dizer,
neste caso, a crenga na consciéncia como saber” (Heidegger, 2008a, p.
98). Dai a reacdo de Husserl ao afirmar que a histéria (historiografia)
nio pode pronunciar-se nem contra nem a favor da validade das ideias,
pois quando assim procede, o historicismo nos conduz ao relativismo
e/ou ao ceticismo. A questio é que o comportamento tedrico e sua
preocupagdo por uma seguranga absoluta que guia toda critica de
Husserl ao historicismo acabam por descuidar da existéncia humana
que ¢ dependente de seu contexto histérico. Assim, ao excluir a historia
da visada de sua reflexdio, dado que as normas do proceder
historiografico nao sio seguras na formulacdo de juizos certos e
evidentes na visdo de mundo do comportamento tedrico, e que isso é
visto como reflexo de uma caréncia do elemento humano na construgao do
verdadeiro conhecimento, a existéncia acaba subvalorizada. Em outras

76



palavras, a preocupacio pelo asseguramento absoluto das normas para
o verdadeiro conhecimento ndo permite converter em tarefa de reflexdo
a existéncia humana; ela ndo chega a ser ao menos problematizada.
Husserl assume apressadamente a nogao tradicional de humanidade, ou
de ser humano, de forma completamente acritica. Pela via do
comportamento teérico, considerando a histéria como mera
historiografia, fica vetada de antemio a possibilidade de se colocar a
questdo sobre a existéncia histérica fundamental do homem ou, em
termos heideggerianos, fica vetada a via de compreensdo de nés

mesmos como ser-ai.

O individual em cada caso é s6 o material exemplar para o
tipo. Mediante este desenvolvimento total da ideia de uma
consideracao historica se degrada completamente a existéncia
histdrica. A histéria penetra no campo de visio s6 como
objeto da ciéncia da histéria. Se perde o caminho para o
histérico enquanto tal. A preocupacio pelo  conbecimento
reconhecido exclui a existéncia humana como tal da possibilidade de
vir ao nosso encontro (Heidegger, 2008a, p. 102).

Do ponto de vista do comportamento teérico, a existéncia
histérica ¢é degradada até virar mero material eventual para
determinadas tarefas de importincia secundaria, mera propedéutica ao
verdadeiro conhecimento. O individual se torna mero exemplo da regra
geral, ou uma exce¢dao que s6 tem sentido na oposi¢do a regra geral, o
diferente problematico ¢ excluido e, assim, perde-se o caminho para o
histérico enquanto tal, o acontecimento que se reflete em individuo. A
histéria assim compreendida é descartada como desimportante para a
construcdo da filosofia como ciéncia rigorosa. Na medida em que a
historiografia estuda o eventual nio cabe estudar historia da filosofia,
ou filosofia histérica, para entender o que seria a ciéncia como unidade

de validade objetiva, seria preciso uma filosofia absolutamente rigorosa

77



— dentro do modelo de rigor matematico — para entender o que é a
ciéncia.

Surge dai, do comportamento teérico, a distingdo entre o valido e
o eventual. E ela diz respeito ao juizo que ¢é vilido de forma
independente de qualquer contexto e ao que s6 tem validade num
determinado contexto. Dilthey teria sido, para Heidegger, o primeiro a
ver de forma transparente o desenvolvimento da histéria do espirito,
porém ndo teria conseguido avangar muito por ndo possuir
metodologia adequada e por nio operar a diferenciacio entre histéria e
historiografia.

O ponto cego’ do olhar de Husserl

Caracterizado assim o que Heidegger chama de conhecimento
reconhecido, varias questdes surgem sobre essa primeira parte de nosso
trabalho. Primeiro, porque, para além de uma questio didatica, esse
retorno constante a  Aristételes? Como se caracterizaria a
fenomenologia  propriamente  heideggeriana, ou fenomenologia
hermenéutica, j4 que ha esse distanciamento critico com relagio a
husserliana? Como poderfamos clarificar a séria acusacdo de que o lema
da fenomenologia pode esconder um estreito dogmatismo?

Diz Husserl em 1911:

Talvez ndo haja outra ideia mais poderosa, mais
continuamente progressiva, em toda vida moderna,
do que a da Ciéncia. A sua marcha triunfal, nada se opora.
De fato, ela é universal nos seus fins legitimos. Pensada na
perfeicdo ideal, ela seria a propria Razdo que nio poderia
ter outra autoridade igual ou superior. (Hussetl, 1965, p.
12)

2 Faco referencia aqui ao artigo de Loparic “O Ponto Cego do Olhar
Fenomenolégico”.

78



Nio por acaso Heidegger interpreta tal texto como simbolo de
uma “tomada de posicdo (Stellungahme) a favor da onipoténcia da
razao” (Loparic, 1996, p. 131) por parte de seu mestre; é nesse sentido
que o lema da fenomenologia pode esconder um estreito dogmatismo.
A referida omipoténcia da razao se constitui como um espirito de época
durante o fim do século XIX e inicio do XX, e Hussetl seria “vitima”
desse espirito — como ja fica indicado anteriormente em nosso texto,
quando Heidegger nos fala sobre o que seria o originario e o tradicional
na obra do autor.

Husserl acreditava que sua filosofia poderia chegar a um tipo de
conhecimento capaz de ser absolutamente certo sobre todas as
esséncias e suas relagdes, e também, por isso, ser capaz de ditar normas
para a vida humana totalmente dirigida pelo principio de razio
suficiente; para ele, a filosofia ndo se tornou ciéncia ainda por falta de
um conteido tedrico “objetivamente fundamentado, que possa ser

doutrinado”, e mais, a imperfeicio da filosofia setia:

Niao somente por nio dispor de um sistema doutrinal
completo e apenas imperfeito nos respectivos pormenores
— ndo dispoe de sistema algum. Tudo aqui é discutivel,
todos os juizos dependem da conviccdo individual, da
escola, da “poszgio”. (Husserl, 1965, p. 03).

Husserl também ndo explica, em nenhum momento, porque a
filosofia deve se medir pelas ciéncias positivas, nem porque ela deve se
tornar doutrinaria para ser rigorosa, nem justifica sua crenca
fundamental de que toda boa filosofia visou a se tornar ciéncia. Nos
parece que, de fato, essa cren¢a na onipoténcia da razdo, é assumida
pelo autor e vista por Heidegger como dogmatismo, pois, para
Heidegger se tratara, como ¢ explicitado em diversos momentos de sua
obra, de buscar por um pensamento novo, capaz inclusive de
questionar a prépria razio, principalmente, sobre como € conquistado

79



para a razdo o carater de validadora universal do pensamento
(Heidegger, 1996a, p. 107) E mais, a ideia de que a apreensdo das
esséncias por meio da intuicdo permite fixa-las em conceitos firmes, ¢ a
partir de entdo formular enunciados rigorosos e validos sobre os
objetos, tanto tedrica quanto praticamente, que é estendida a todos os
problemas que tenham sentido como vivéncias puras, setia capaz de
formar uma humanidade capaz de usar a razdo para realizar a virtude
perfeita, pelo dever de separar o valido do ndo valido na pratica da vida
humana; criando assim, para a fenomenologia, a intencdo de estabelecer
verdades atemporais e sistemas absolutos de conhecimento,
subordinando os demais sistemas de valor. Assim, a filosofia, como
uma ciéncia rigorosa, pretendia, no limite, ser uma espécie de fiadora da
atemporalidade da razdo humana, obliterando assim seu carater finito,
preso a finitude do préprio homem, e também uma arma contra o
ceticismo historicista da época, que era julgado como um impedimento
para o progresso humano.

Este ideal de conhecimento absoluto e universal, e portanto
atemporal, a que se pretende a fenomenologia de Husserl, vai contra,
justamente, o que ha de mais original na filosofia de Heidegger, a saber,
a analise da existéncia a partir do sentido temporal de ser, e em se
tratando do ente que ndés mesmos somos, da finitude. Por
consequéncia, 0 modelo de raciocinio moderno, que comunga com os
mesmos principios da fenomenologia de Husserl, também oblitera o
sentido temporal do setrd, e transborda os limites do modelo das

3 Gostarfamos, nesse momento, de enriquecer a caracterizacio desse modelo de
racionalidade a partir do artigo Um Discurso Sobre as Ciéncias na Transi¢ao Para uma Ciéncia
Pds-Moderna, do professor Boaventura de Souza Santos, de 1988. Segundo o autor, esse
modelo se caracteriza, para além das caracteristicas trazidas até o momento de clareza,
evidéncia, universalidade, certeza e atemporalidade, pela divisio primordial entre
natureza e mundo humano; pela ado¢do da matematica como instrumento de andlise da
natureza, como ldgica da investigagio e como representagio da estrutura da matéria;
pela desconfianca sistematica em relacdo a nossa experiéncia imediata; por funcionar
dedutivamente, e, assim, fazendo com que as ideias e hipéteses presidam a experiéncia;

80



ciéncias naturais. Nos parece que Heidegger vé esse movimento se
repetir, de alguma forma, na filosofia de Husserl, tentando usar esse
modelo de racionalidade forjado de acordo com as necessidades das
ciéncias da natureza, para tratar de questdes filosoficas, e esse positivismo
velado parece ser o dogma escondido na fenomenologia de Husserl que
Heidegger tentara combater®.

Notemos, entretanto, que o que dispara a discordancia de
Heidegger em relagdo a Husserl é o modo como o primeiro toma a
intuicdo interna (consciéncia pura) da fenomenologia husserliana, que
supostamente vé as esséncias das coisas, como deliberadamente
excluindo a dimensdo temporal do sentido de ser dessas coisas; e ¢é
justamente nos gregos, tomados aqui pela figura de Aristoteles, que
exerce forte influéncia nos primérdios da fenomenologia com as
interpretacdes de Franz Brentano, que Heidegger vai encontrar tal
apelo ao sentido temporal de ser. As pesquisas desenvolvidas por
Heidegger comecaram pelo estudo da maxima aristotélica “o ente se diz
de diversas maneiras”, tese esta que serve de epigrafe ao livro de
Brentano, Do Miiltiplo Sentido do Ente em Aristiteles, de 1862. Nesse

e, por fim, pelo estabelecimento de um privilégio das causas formais e materiais sobre a
causa final. Como consequéncia da aplicacio desse modelo, o conhecimento acaba por
ser entendido como acdo de guantificar ¢ medir, reduzindo assim a complexidade dos
estados de coisa, e, radicalizando esse modelo, aquilo que nio pode ser abarcado
matematicamente se torna cientificamente menos relevante e se nega o cariter de
racional a qualquer conhecimento que nao se enquadre nessa representagdo da
racionalidade (Santos, 1988, p. 48).Veremos mais adiante que Husserl nio comunga
com todas essas caracteristicas do modelo de racionalidade, pelo menos nio em todas
suas obras. A propria primazia da matematica sera questionada.

4 Rapidamente, o professor Boaventura nota ainda que, com a alian¢a entre o ideal
mecanicista de ciéncia, funcional, utilititio e determinista — outro modo de desenvolver
o modelo descrito acima —, e a visdio de mundo burguesa de progresso, acabou por
converter a ciéncia moderna, com a ascensio dessa classe, no modelo de racionalidade
dominante, funcionando como tomada de posi¢do contra a alianga entre a nobreza ¢ a
visaio de mundo religiosa. O que aconteceria na sequéncia seria o fransbordar desse
modelo de racionalidade, das ciéncias da natureza para as ciéncias do espirito, gerando o
positivismo que exerce forte influéncia sobre a ciéncia da histéria e as ciéncias sociais
no século XIX, e inicio do XX.

81



retorno a Aristételes, Heidegger nota que a esséncia dos entes era
nominada pelos gregos como owsia, que ele traduz como estincia, e o
modo como ele vai interpretar a palavra “estancia” em sua relacdio com
a esséncia dos entes é no sentido de que o ente seria um estante, € este,
por sua vez, setia aquele que esti af e permanece constantemente, é um “estante
constante” (Loparic, 1996, p. 134); a esséncia dos entes teria, portanto,
o sentido temporal de presenga; nesse sentido, a descoberta de Heidegger
seria a de que, entre os Gregos, o ente seria interpretado a partir da
temporalidade. Hsse seria o principal resultado das leituras que
Heidegger fez de Brentano e Aristételes, e a razdo material pela qual, no
texto da Introdugio a Investigagio Fenomenoldgica, ele comece por uma
tentativa de verificar o que se compreende por fenomenologia naquele
momento, a luz de Aristételes.

A partir dessa retomada do sentido temporal de ser podemos
compreender, entdo, o porqué¢ de Heidegger se referir a sua
fenomenologia como hermenéutica. O autor nio exclui a filosofia de
Husserl de seus interesses, mas acrescenta que as vivéncias intencionais
devem ser interpretadas também de acordo com a temporalidade do
ente que as interpreta, no caso, o ser-af; portanto, de acordo com as
possibilidades finitas desse ente, ndo mais como naturais a uma
consciéncia imanente, e sim como transcendentais, isto ¢é, que
ultrapassam o ambito da consciéncia, ocorrendo no mundo®. Heidegger
mantém a intencdo husserliana de criticar construcbes tedricas
consideradas flutuantes e abstratas, porém, o oposto dessas no¢oes nao

serd mais as esséncias ideais, universais e absolutas, mas sim o sentido

5 Nio se trata para Heidegger que Husserl ndo discuta a questio do tempo. A
temporalidade, para Husserl, ¢ o fluxo da consciéncia, e que se expressa por “protengdo”,
isto ¢é, projecdes sobre possiveis modos de aparecimento do objeto a consciéncia;
atengao, isto é, o modo como o objeto aparece a consciéncia nesse momento; e
“reten¢ao”, o modo como a memoria se estrutura com as significacoes do objeto.
(Crowell, 2012). A questdo é que, para Heidegger, essa forma de temporalidade nio
daria conta da existéncia, ja que estaria presa a linguagem da dicotomia moderna
sujeito-objeto, seria um conceito vulgar de tempo.

82



temporal de ser. Essa visdo acaba por aproximar Heidegger da
hermenéutica histérica diltheyana, muito presente a época, e que
considera a esséncia do homem como histérica, o que permite que nds
a interpretemos de formas diferentes de acordo com as épocas. Assim,
a fenomenologia heideggeriana propora uma interpretacio dos estados
de coisas essenciais a partir da condicio temporal do ser-ai. A finitude,
Heidegger tentara, sempre, remeter os conceitos tradicionais do ser e

do ser-ai.

Descartes

Na segunda parte do texto de 1924, Heidegger desloca a analise
para o autor que ele considera fundamental para a compreensio do
auténtico ser do conhecimento reconhecido, a saber, Descartes. Por
meio de uma leitura atenta a obra de Descartes, Heidegger tenta
mostrar o contexto no qual se revelam as caracteristicas da preocupagio
em questio. Ndo nos deteremos em toda a reconstru¢io heideggeriana
da estrutura ontolégica de Descartes, pois o autor retomari, na tltima
parte do texto do curso, o essencial a respeito do autor francés e fara
suas aproximagoes e afastamentos entre este e Husserl, aprofundando
sua ctitica a fenomenologia de seu mestre.

Para Heidegger, Descartes s6 representaria uma real novidade na
filosofia pela primazia que o autor atribui ao conhecimento
reconhecido, composto das caracteristicas de que tratamos
anteriormente. Mais claramente a4 primazia cartesiana do método em
detrimento do objeto, da coisa ela mesma, que deve ser analisado. Para
além desta questdo da primazia, para Heidegger em 1924, Descartes se
manteria “totalmente medieval” (Heidegger, 2008a, p. 135). Seus
conceitos de Liberdade e Verdade, por exemplo, seriam distor¢oes de
conceitos agostinianos, refracGes da passagem destes conceitos pelo
meio do sujeito. Além de que, o fundamento ultimo da realidade,
continuaria para Descartes, assim como paras os medievais, sendo

Deus.

83



Esta primazia do conhecimento reconhecido, metodolégico, certo,
evidente e aparentemente a-historico, seria, para Heidegger, resultado
da inseguranca fundamental que o sujeito absoluto, alcancado pelo
procedimento da ddvida hiperbolica, sente perante o assim chamado
mundo exterior. Pois, sendo possivel duvidar de absolutamente tudo,
inclusive da existéncia do mundo, a0 mesmo tempo que nio se pode
duvidar que duvido, e logo de que ex sou, também nio se pode estar
seguro sobre mnada. E para se alcancar um conhecimento
verdadeiramente seguro, dever-se necessitar de um método capaz de
assegurar a este sujeito existente. Para Heidegger, o método de
Descartes antes de responder a uma exigéncia de cientificidade, de busca
desinteressada  pela  verdade, é uma reagdo a inseguranga que o
procedimento cartesiano gera.

Para efetivar esta busca por seguranca, Descartes vai lancar mao
do expediente da regra geral de clareza e evidéncia. Heidegger promove
uma discussiao sobre o sentido destas clareza e evidencia, remontando,
novamente, Descartes aos medievais. Porém, o que nos interessa aqui, é
que, a partir da regra, Descartes exclui uma série de conhecimentos do
ambito que ele julga como verdadeiros, ou, cientificos, como a histéria,
por exemplo. O que para Heidegger s6 pode resultar numa
impossibilidade de um conhecimento do tipo cartesiano dar conta da
existéncia, ja que esta ¢é fatica, e, portanto, variavel de acordo com o
tempo. Para Heidegger, Husset] assumiria este conceito de ciéncia de
forma a-critica.

O “cogito” como fundamento do comportamento teorico

Ap6s as reflexdes sobre Husserl e Descartes, Heidegger tentara
estabelecer quais seriam para ele as semelhancas e distingoes
fundamentais entre os autores. Simplesmente identificar a teoria
husserliana com a cartesiana seria um erro. Apesar de Hussetl se mover
em direcio a Descartes com relacdo a influéncia da nocdo de verdade
como certeza sobre a compreensdo do ser da consciéncia, os autores

84



compreendem o conteiido dessa consciéncia de forma bem distinta.
Para Heidegger, Husserl propoe como absoluta a regido da consciéncia
sem questionar o sentido do ser como certunz; o ser certo em Husserl se
expressa no fendémeno da evidéncia que, segundo Heidegger, Husserl
teria entendido de forma mais profunda do que todos os demais
autores.

O ser da res cogitans se caracteriza por ter-a-si-mesmo a0 mesmo

tempo que outra coisa, como coisa:

A proposi¢io: “cogito ergo sum” é o descobrimento com
carater de fundamento em que repousa Descartes. Por
esse carater de ser, como proposicdo com conteudo
quididativo, se determina o sentido de ser da res cogitans.
A questdo do ser da res cogitans é concluida de uma vez
por todas. Descartes ndo tornard a questionar-se, porque
para ele trata-se somente de, a partir deste fundamento,
mediante distintas ordena¢les possiveis, através da
dedugcio, chegar a novas proposi¢bes sobre o contexto do
ser (Heidegger, 2008a, p. 257).

A proposicio do cogito é um desvelamento de uma nova forma
histérica da verdade. Como este se expde por meio de uma proposi¢ao
com conteudo quididativo, com cariter de coisa, € por ser uma
proposicao valida — cuja negago seria uma contradi¢io —, o sentido de
ser da res cogitans se baseara na ideia de validade como verdade e de
coisa como sua posi¢io de existéncia. Para Descartes, ndo importara
mais questionar o ser do eu, porque a no¢io de res cogitans lhe fornece o
fundamento simples e certo que precisa para formular proposicoes,
operando por dedugdes, tdo simples e certas quanto o cogito a respeito
dos demais entes: o que lhe importa sdo proposicOes de cariter
cientifico e o fundamento da cientificidade. Por isso, podemos afirmar
que, para Descartes, sé podera ser questionado o que pode suportar
proposicoes certas.

85



O que se pde em questdo dentro desta meditagio e da
total organizacdo das ciéncias, sdo as categorias
tradicionalmente aceitas que ndo se considera questiona-
las e que sdo recebidas em uma configuragao que as separa
de sua origem, de maneira que as experiéncias a partir das
quais elas surgem ja ndo estdo mais presentes, ainda que
estejam orientadas e interpretadas em outros contextos
(cristianismo) (Heidegger, 2008a, p. 258).

Heidegger nido poderia ser mais preciso: como pode Descartes,
que categoricamente exclui a possibilidade de se alcancar um
conhecimento seguro por meio da histéria e da tradicdo, basear sua
reflexdo inquestionadamente em categorias de ser forjadas em outro
contexto histérico e outro contexto ontolégico? A partir do ponto de
refracdo do sujeito, Descartes visa fundamentar a ciéncia e desenvolver
disciplinas capazes de formar um ex epistemologicamente auténomo,
pela aplicagio do método, com o critério da regra geral, sem necessitar
da histéria, a0 mesmo tempo em que fundamenta todo seu arcabouco
na légica e na ontologia tradicionais.

Essa tendéncia a producdo de disciplinas surgida na época
moderna “ndo era reconhecida como fundamental, enquanto que hoje
se intensificou até fazer-se grotesca” (Heidegger, 2008a, p. 258), isto é,
tratar a propria fenomenologia como uma necessidade para a regulacdo
humana, como Hussetl da a entender no ensaio de 1911, é reflexo dessa
ansia moderna. O que era primario para Descartes eram as questdes a
respeito da possibilidade de fundamentagido das ciéncias; o ser do ente,
a coisa ela mesma, e o sentido de ser do ente que nés somos, lhe eram
questdes secundarias. Essa noc¢do é decisiva para Hussetl, segundo
Heidegger. Para Descartes, lhe interessava o ser do ente que nés somos
somente no sentido de fundamento do saber, da ciéncia, como
fundamento do comportamento teérico, e a forma histérica da verdade
como certeza lhe permite colocar o cogito como esse fundamento.

86



Husserl e Descartes, diferengas de direito

Esse texto do curso de 1924 pode ser descrito, como ja
observamos, como uma prévia de Ser ¢ Tempo, e o autor afirma de que
se trata aqui da preparacdo de um confronto com a fenomenologia de
sua época, principalmente com relagio ao que se propée como campo
tematico da fenomenologia, a saber, a consciéncia. Concordando entdo
com o julgamento de Loparic, devemos ler Heidegger contra Husserl e
nao com Husserl. Lembrando sempre que a estratégia de confronto de
Heidegger nio é a da negacdo absoluta, mas a da apropriacio originaria.

Orientaremos a reflexdio de forma que, primeiro,
colocaremos em destaque a diferenca fundamental de
ambas as posi¢Oes, para, entdo, ver como, ainda que pese
a diferenca, se da uma comunidade de pontos decisivos,
de forma que se mostre que Hussetl esta dentro de uma
tendéncia  fundamentalmente de acordo com a
investigacio cartesiana, de modo que na preocupagio do
conhecimento estd, definitivamente viva, a preocupagio
por certeza. (Heidegger, 2008a, p. 259).

Heidegger orientara a reflexdo por alguns pontos, a saber: a)
correspondéncia entre a divida metddica e a redugio fenomenoligica; b) a
relacio entre os temas do cogito e da consciéncia; ©) a relagdo entre os
caracteres de ser absoluto da res cogitans € da consciéncia; d) o carater de
ser da res cogitans como ente criado e da consciéncia como ente regional, €) a
ultima causa da investigagio de Descartes e a tendéncia decisiva da
fenomenologia da consciéncia.

O autor comega por opor os projetos de Husserl e Descartes,
estabelecendo quais seriam suas diferencas de direito: a duvida e a
reducdo tém o mesmo ponto de partida: o mundo circundante; a
mesma meta: o eu absoluto; e o mesmo percurso: a desconexio.

Descartes busca um fundamento para operar uma série de dedugoes e,

87



assim, fundamentar todo saber. Husserl, por sua vez, busca uma ciéncia
fundamental que possa por o fundamento como tema para essa ciéncia,
“nao um fundamento ‘a partit do qual avancar’, mas como aquilo
‘acerca do qual é uma ciéncia” (Heidegger, 2008a, p. 259). Descartes,
pela navalha da regra geral aplicada sobre os saberes da época, exclui
uma série deles, dividindo as ciéncias entre certas e incertas; Hussetl
aceita as ciéncias em sua investigacdo e tenta torna-las aptas a serem
tratadas pela fenomenologia, sem critica-las a respeito de seu grau de
certeza. O ponto de partida de Descartes se dd com o abalo da certeza a
respeito da seguranca do mundo circundante; para Hussetl, este é dado,
e interessa Nosso comportamento com relacdo a ele, assim, a redugio
proporciona que qualquer ser meramente possivel venha a vista, o
contririo de jogar o mundo diante de um nada. E a totalidade do ser
que lhe interessa.

Descartes interrogara o cogito, ser do eu, como ponto de partida
para ver se este € certo, se satisfaz a regra geral. Ndo por acaso, no
inicio da Segunda Meditacio, Descartes faz referéncia a Arquimedes:

Arquimedes, a fim de tirar o globo terrestre de seu lugar
transporta-lo para outro, ndo pedia nada mais que nao
fosse um ponto fixo e certo. Portanto, terei o direito de
alimentar grandes esperancas, se for bastante feliz para
encontrar apenas uma coisa que seja segura e incontestavel
(Descartes, 1999, p. 257).

Husser]l buscard uma estrutura fundamental da consciéncia, a
intencionalidade. Esta ndo é um estado da consciéncia, mas um dzrigir-se
a que estd dado a0 mesmo tempo em que seu para gue esta dirigido.
“Com esse desencobrimento da intencionalidade se da, pela primeira
vez na histéria da filosofia, o caminho para uma investigacio ontolégica
fundamental” (Heidegger, 2008a, p. 261). Assim, Husset]l supera o
cientificismo da “teoria austriaca do objeto” (Heidegger, 2008a, p. 261),

88



ou Escola de Viena. Para Descartes, o achado fundamental do ¢go se
converte em solo para uma proposicio ontologico-formal que satisfaz a
regra e serve de critério para encontrar outras proposicbes com similar
carater de validade. Para Husserl, reflexiona-se sobre a consciéncia com
o carater fundamental da intencionalidade e o ato intencional faz
presente o para gue do referir-se, que torna possivel a revelagio do
carater de ser dos entes e nos possibilita a aspirar a algo como uma
ontologia.

Absoluto, em Descartes, ¢ um ponto de partida simples e
fundamento para a reflexdo como séries de deducdes; ja relativo é tudo
que é deduzido a partir do ponto de partida. Relativo, em Husserl, é
aquilo que se da a conhecer na consciéncia, que se mostra por si mesmo
na consciéncia; absoluto, por sua vez, é a propria consciéncia, como ser
que torna possivel conhecer qualquer outro ser que pode mostrar-se a

si mesmo nela.

S6 se se determina a intencionalidade é possivel o método
fenomenoldgico, pois este é possivel se, com a reflexdao do
ato sobre o que se reflexiona, se apresenta aquilo para que
se dirige a reflexdo, ndo como objeto natural, mas como
objeto no modo de seu ser referido, denotado (Heidegger,
2008a, p. 263).

Pela intencionalidade, podemos acessar o para que do ato de
conhecimento, o referir-se a..., como sentido do ente, como seu ser. A
consciéncia é absoluta porque “regido extraordinaria de ser”; o cogito é
absoluto porque é ponto de apoio para a reflexdo encontrar uma
proposicao ontolégico-formal. A fenomenologia ndo ¢ um olhar desde
um fundamento para algo distinto, mas o fundamento é seu tema
absoluto.

A res cogitans se fundamenta no carater de ente criado por Deus, e
como tal, esta dado seu ser como verdadeiro e bom. A consciéncia, por

89



seu turno, é uma possivel regidao para uma ciéncia, um ente regional, um
lugar; lugar extraordinario onde se da a distingdo entre o ego puro € o
ente, distincdo fundamental de toda doutrina das categorias. “O ser
como consciéncia é aquilo 7o gue existe, em algum sentido, todo ser
como transcendente” (Heidegger, 2008a, p. 264). A consciéncia é um
ambito do ser, em que todo ser transcendente se da a conhecer: o lugar
do transcendental, ambito fundamental de toda ciéncia.

O horizonte de Descartes, seu contexto, é o sistema da fé catdlica,
e seu objetivo com relagdo a esse contexto é proporcionat a necessatia
fundamentacdo racional a esse sistema, de forma cientifica.
Lembremos:

Sempre considerei que estes dois assuntos, de Deus e da
alma, eram os fundamentais entre os que devem ser
demonstrados mais pelas razdes da filosofia do que da
teologia: pois, apesar de nos ser suficiente, a nés que
somos fiéis, crer pela fé que existe um Deus e que a alma
humana ndo fenece com o corpo, é certo que nao parece
possivel convencer os infiéis de religido alguma, nem
mesmo de qualquer virtude moral, se em principio nio se
lhes provarem essas duas coisas pela razio natural. (...) E
apesar de ser totalmente verdadeiro que é necessario crer
que existe um Deus, porque isto é ensinado nas Santas
Escrituras, e, por outro lado, que é necessario crer nas
Santas Escrituras, porque elas provém de Deus.(...) Nio
poderfamos, contudo, propor isto aos infiéis, que
poderiam imaginar que cometerfamos nisto o erro que os
logicos chamam de circulo (Descartes, 1999, p. 235).

A empresa cartesiana passa por uma prova racional da existéncia
de Deus, por convencer os infiéis da superioridade da fé catélica, por
meio da aplicacdo da regra geral de clareza e evidéncia que, como ja
vimos, tem a mesma funcdo da Graga Divina em Santo Agostinho. O

horizonte de Husserl, por outro lado, é o da crise das ciéncias

90



europeias, ou crise da razdo, e seu objetivo com relagio a esse contexto
¢ o de fundamentag¢do de uma ciéncia absoluta da razio, que permita o
estabelecimento de regras para o desenvolvimento autonomo do
homem. Heidegger observa que isso nido exclui a influéncia ticita da
velha metaffsica, mas nido explora essa influéncia diretamente em

Husserl, pelo menos nio no sentido do contexto da fé crista.

Husserl e Descartes, semelhangas de fato

Feita a diferenciacdo de direito entre os projetos de Descartes e
Husserl, Heidegger se aplicara agora em mostrar qual seria a
comunidade fundamental de fato entre os autores, a saber, a
preocupagio pelo conhecimento reconhecido, ou preocupagio por
certeza. Para Husserl, cabe a ciéncia de rigor “a nitidez e a clareza de
conceitos. Nas transformagbes das divinagdes da profundeza em
formagGes inconfundiveis e racionais, é que consiste O progresso
essencial da constituicio da nova Ciéncia de rigor” (Husserl, 1965, p.
70). Contra essa crenca moderna na onipoténcia da razdo, e patra
mostrar como a filosofia tradicional orienta a fenomenologia por meio
da preocupacdo por certeza, Heidegger aponta que, para Husserl, o
cogito cartesiano € visto como indice para a apreensdo da consciéncia
como regido absoluta de ser; o autor nao discute o cggito, aceitando-o
como compreensivel por si mesmo. Essa aceitagdo inquestionada é tida
como ponto de partida para a evidéncia absoluta da consciéncia como
consciéncia de si mesma, e setia um desenraizamento da filosofia com
relacdo a sua origem. O cogito sum sem a devida discussdo ontolégica
“flutua no ar” (Heidegger, 2008a, p. 257) em Husserl. “Esse
desenvolvimento encontra-se expresso de modo mais incisivo em uma
nota de Husser]l (em um exercicio de seminario): ‘Se Descartes tivesse
se mantido na Segunda Meditagdo teria chegado a Fenomenologia®™”

6 Aparente suspensio de toda tese de ser: “Mas eu me convenci de que nada existia no
mundo, que nio havia céu algum, terra alguma, espiritos alguns, nem corpos alguns;

91



(Heidegger, 2008a, p. 267). Para Heidegger, tal declaracio mostra que
Husserl exclui deliberadamente toda a estrutura ontolégica fundamental
de Descartes, para propor a aceitacio da consciéncia absoluta do
mesmo modo de aceitagdo do cggito sum, como certum. Fato que revelaria
a comum preocupacio de Husserl e Descartes, pelo conhecimento

reconhecido, ou por certeza.

Agora, na medida em que para nés, hoje, se da a notavel
situacio de que, mediante o dominio da preocupacio pelo
desenvolvimento da ciéncia, se teotrizam de um modo
peculiar, todos os ambitos da vida e os mundo do ser,
surge a tarefa fundamental de irmos mais além dessa
teorizacdo, para alcangar novamente, a partir da existéncia
mesma, a possivel posicdo fundamental (Heidegger,
2008a, p. 268).7

A fenomenologia transforma a “psicologia e teoria do
conhecimento cartesianas” (Heidegger, 2008a, p. 268) em ciéncias
fundamentais para a sua compreensio. E exigido pela preocupacio por
certeza que seja encontrado um 4ambito quididativo, uma coisa
determinada, um ente meramente dado, para que se funde uma ciéncia,
para que se produzam proposicoes ontologico-formais certas, nos
moldes de Descartes. A partir daqui, todo ente passa a ser determinado
a parir do sentido que possa fazer para uma ciéncia, o ser passa a ser
compreendido pelo signo da cientificidade, o que obstrui o caminho
para vermos o ente enquanto ente. As questdes que Heidegger lanca

sdo: se esses ambitos quididativos, que oferecem as disciplinas

logo, ndo me convenci também de que eu nio existia? Com certeza, ndo; com certeza
cu existia, se ¢ que me convenci ou s6 pensei alguma coisa” (Descartes, 1999, p. 258).

7 “Sé assim pode-se falar da possibilidade de constituir novas ciéncias; pressupoe a
pergunta pelo ser dentro do contexto da experiéncia fundamental da prépria vida
pratica” (Suplemento 27, [a pagina 268]; pag. 305. In Suplemento ao curso a partir dos
manuscritos de Helene Weiss e Herbert Marcuse).

92



cientificas tradicionais, tém uma origem auténtica com relagio ao
contexto a que pretendem aplicar-se, ou se esse contexto precisa ser
desenvolvido para que se aplique sobre ele uma ciéncia. S6 a partir
dessas perguntas podemos falar da possibilidade de constituicio de uma
nova ciéncia europeia e uma nova razio. Enfim, Heidegger cré que tal
questionamento formaliza a exigéncia de sua época, colabora para a
compreensdo da crise e possibilita a fenomenologia um papel
fundamental.

Segundo Heidegger, Husset]l forma o conceito de consciéncia a
partir da psicologia cartesiana e da epistemologia kantiana, também
tributaria do cartesianismo. Nao discutiremos aqui como se constréi o
conceito de consciéncia em Hussetl nesse nivel, mas nos
concentraremos naquilo que Heidegger chama de desfiguracio dos
ganhos  fundamentais da fenomenologia. A  comegar pela
intencionalidade que, em acordo com a preocupag¢do por certeza, teria
sido interpretada por Husserl como um tipo de comportar-se tedrico
do eu, mediante o entendimento da intencionalidade como
“denota¢dao”, como um nomear; assim, todo ato intencional (querer,
amar, odiar, etc.) estd fundado numa representacdo (o querido, o
amado, o odiado, etc.), orientando a intencionalidade para o conhecer,
no sentido de conhecer a representacdo, como conhecimento teérico.
Os entes, vistos em seu imediato dar-se, antes da representacio, sdo
compreendidos teoricamente como coisas, essa pré-compreensio do
ente dirige o olhar fenomenolégico de Husserl na colocagdo dos entes
como objetos para uma consciéncia cognoscente. Fenémenos como a
cultura, a histéria, o espirito, que tém sua base de determinagio no ente
que noOs mesmos somos, sio vistos como objetos, pois se entende sua
base de compreensio a partir da ideia de coisa.

Também a evidéncia seria desfigurada por Husserl. Ela é levada a
cabo como a coincidéncia entre o denotado, como representacio
tedrica, e o dado intuitivo, como coisa. Tal noc¢io é claramente
tributaria do conceito tradicional de verdade como adeguagao entre

93



intelecto ¢ coisa, criticado por Heidegger por impossibilitar o aceso as
coisas mesmas. Acesso ainda mais dificultado pelo uso dos ideais de

representagdo e coisa na intencionalidade.

A divisio metddica esta guiada pelas determinagoes
ontolégicas: género, espécie, singularidade eidética,
diferenca especifica; categorias que tém seu solo concreto
e que sobre um ser como a consciéncia nao dizem nada.
Neste predominio da preocupagio por certeza nao € de se
impressionar que, dentro do desenvolvimento do método
de investigacdo da consciéncia pura torna-se possivel algo
como a ideia de uma mathesis das vivéncias (Heidegger,

20084, p. 273).

Heidegger mostra como o campo tematico da consciéncia
permanece nas determinacOes da ontologia e logica formais. A
consciéncia pura, como unidade do fluxo de consciéncia de um
individuo, nio interessa para a funcdo de ambito possivel para uma
ciéncia fundamental, dai a necessidade de p6r em destaque os caracteres
genéricos das distintas vivéncias, determinando a consciéncia por um
procedimento tradicional de reflexdo.

Todos esses pontos de distor¢do sobre a intencionalidade, a
evidéncia e a redugdo eidética determinam profundamente a
interpretagio do lema ds coisas elas mesmas. O lema de Husserl, para
Heidegger, seria: as coisas na medida em que podem ser tema para uma
ciéncia, como saber tedrico, metodologico, fundado na ontologia e
logica  tradicionais. A consciéncia, o ambito quididativo da
fenomenologia, como regidao das vivéncias, ndo consegue ver o viver ele
mesmo, o vé somente como uma colecio de fatos concretos. Toda
filosofia do espirito, da histéria, da cultura, da vida, ndo passa, ao olhar
de Husserl, de um lugar obscuro, a ponto de se querer “fazer uma
filosofia da existéncia, sem ter que perguntar por ela” (Heidegger,
2008a, p. 274). Pelo menos até 1924.

94



Em 1925, a relagio entre Descartes e Husserl ainda ocupard
Heidegger na tentativa de mostrar que os dois compartilham de uma
mesma estrutura ontolégica, de uma mesma compreensio de set,
contra a ideia de uma neutralidade ontolégica da fenomenologia
hussetliana. Em  Prolegdmenos sobre a Historia do Conceito de  Tempo,
Heidegger diz:

Sem duvida alguma, o que em um nivel superior de analise
fenomenoldgica se destaca enquanto consciéncia pura é o
campo em que Descartes pensava ao falar da res cogitans, o
campo completo das cogitationes; enquanto que o mundo
transcendente, cujo indice exemplar Husserl vé
precisamente no estrato fundamental das coisas materiais ,
¢ o que Descartes caracterizava de res extensa. Tal afinidade
ndo se da somente de fato, mas que Husserl, ao dizer que
a reflexdo chegou em um ponto critico, remete
expressamente a Descartes. Diz que o que af se resolve
nao ¢ mais do que o que Descartes pretendia realmente
nas Meditagoes, ainda que com outro método e com outro
propésito filoséfico (Heidegger, 20006, p. 133).

Ainda que com outros método e proposito, que Heidegger se
ocupa em diferenciar como vimos anteriormente, Husserl e Descartes
partilham da mesma estrutura ontoldgica de sujeito/objeto, e Hussetl,
segundo Heidegger, se propde expressamente a resolver a problematica
da relagdo entre sujeito e objeto, o problema do conhecimento,
propostos nas MeditacGes, sem questionar pelo ser, isto é, Husserl
assume de forma acritica a compreensio de ser cartesiana.

Ser significa para ele [Husserl] nada mais que ser
verdadeiro, objetividade, verdadeiro para um  conbecimento
cientifico, tedrico. Ndo se pergunta aqui pelo ser especifico da
consciéncia, das vivéncias, mas por um ser objeto eminente

95



para uma ciéncia objetiva da consciéncia (Heidegger, 20006, p.
153).

Desse modo, a preocupacdo de Hussetrl ndo é mais a coisa mesma
consciéncia, mas com wma consciéncia que se apresente na forma de
objeto para o conhecimento teérico de um sujeito e, assim, a
preocupagio por cientificidade de Husserl funciona como preconceito
que impede a realizagdo do lema fenomenolégico de 7r as coisas elas
mesmas, € 0 nao questionamento pelo ser da consciéncia impede que
Husserl veja a estrutura ontolégica de sua posicdo. Para Heidegger, a
tomada de posicdo cartesiana de Husserl, revela a nio-neutralidade
ontolégica de sua fenomenologia, e também de toda filosofia
transcendental; para ele, esta deveria buscar suas condi¢oes de
possibilidade na ontologia, isto é, na compreensdo de ser que aceitam
de partida. A ontologia, como compreensio de ser, guia todo
comportamento seja ele natural ou transcendental. (Nalentim, 2009).

Ainda em 1925, Heidegger se refere de forma bastante sintética e
precisa a respeito disso que soa como um escandalo para a

fenomenologia husserliana, o fato de ela ser ndo-fenomenoligica:

A reflexdo critica nos fez ver que também a reflexdo
fenomenoldgica se faz sob o feitico de wma wvelba tradigio e
precisamente ali onde se trata de caracterizar do modo mais

origindrio o que ¢ sen assunto mais peculiar — a intencionalidade
(Heidegger, 2006, p. 163).

Nio se trata agora diretamente da consciéncia como campo
tematico da fenomenologia, mas da intencionalidade, porém o mesmo é
valido para a consciéncia como jia vimos. Para Heidegger, a
fenomenologia deixa caracterizar seu assunto mais proprio sem partir
da coisa ela mesma, mas de uma tradi¢do convertida em algo dado por
si, que impede o acesso originario ao ente mesmo em questdo, seja a

consciéncia ou a intencionalidade. Enfaticamente, diz Heidegger:

96



“Assim pois, a fenomenologia, na tarefa fundamental de caracterizar
seu campo mais proprio, resulta ser ndo-fenomenoligical — Quer dizer,
resulta ser prefendida falsamente fenomenoligica’ (Heidegger, 2000, p. 163).
Isso ndo somente com relacio a intencionalidade, mas as divisdes entre
consciéncia e mundo sdo feitas sem o devido questionamento pelo ser

do ente que opera essa divisio, e que é capaz de intencionalidade.

Conclusio

No fim do texto do curso de 1924, Heidegger apresenta o que
podemos chamar de agenda positiva diante da situacdo relatada. Tratar-
se-4 de tentar uma historia da origem das categorias como pressuposto
para uma investigacdo da existéncia. O que se propde como tema da
filosofia, a consciéncia, estatia sendo abordado a partit de um olhar
anacrénico, moderno e descuidado, fazendo com que a tentativa
original da fenomenologia de simplesmente olhar as coisas e entregar-se
a elas ndo se realize por conta desse olhar. Para se chegar as coisas, elas
mesmas devem ser libertadas, ndo por um impulso, mas por uma
investigacdo fundamental.

Heidegger assume que ainda estamos muito longe de compreender
o descuido com o ser aqui relatado. Mesmo a relagdo entre o ente que
nds somos e a verdade, e entre nds e o bem, ainda é muito obscura,
pois, assim como a Aktheia se degenerou em Vernm e Certum, também o
Agathin sofre com o mesmo processo, e a investigacdo histdrica
proposta passa por essa investigacdo da degeneracio do contexto
original das experiéncias fundamentais da filosofia pela linguagem. As
determinacGes fundamentais devem ser pensadas em seu contexto
original, a ontologia grega. Somente uma historia da origem de suas
categorias nos permitiria ver a existéncia como tal em seu contexto, a
partir de experiéncias concretas, e determina-la categorialmente de
forma mais propria.

Essa agenda positiva de Heidegger pode ser vista como o andncio
de Ser ¢ Tempo. Mas na medida em que nao é possivel voltarmos a ser

97



gregos, julgamos que qualquer histéria que vise a reconstrugdo das
experiéncias fundamentais de tal povo, somente por meio de uma
analise de sua linguagem, ¢ uma histéria severamente limitada, apenas
ideal. Porém, a0 mesmo tempo, permite que continuemos a ver a
fenomenologia como possibilidade, como um exercicio que for¢a a um
pensamento radical. A dnica tarefa dignamente possivel que vemos a
partir desse contexto seria a de forjar um solo para uma tal investigacdo
histérica, isto é, buscar as determinacGes para se compreender uma
experiéncia fundamental e sua inerente relagio com o ser. Acreditamos
que aqui reside toda a dignidade de Ser e Tempo e do projeto
heideggeriano. Contribuem para esse projeto, a partir do texto do curso
de 1924, a identificacdo do descuido da fenomenologia de Husserl com
o ser e a identificacdo da preocupacio pelo conhecimento reconhecido,
ou preocupacido por certeza, como modo de ser do ser-ai atual, no
contexto da crise das ciéncias; como comportamento teorico.

Tal solo a que nos referimos, serd a analitica existencidria,
desenvolvida por Heidegger em Ser ¢ Tempo, que visa remeter todos os
modos de ser do ser-af a sua situacio fundamental de ente lancado no
mundo, e que se ocupa com este, como ser-no-mundo, na
cotidianidade. Heidegger procederd mostrando que o comportamento
teérico seria fruto de uma mudan¢a na compreensio de ser dessa
situagdo fundamental, da qual derivaria o comportamento cientifico.

A titulo de conclusdo, frisemos que a ciéncia, ou o modelo
cientifico moderno, opera como um preconceito nio devidamente
discutido na fenomenologia de Husserl, impedindo a realizagdo do
projeto fenomenoldgico de ir as coisas elas mesmas, o questionar pelo
ser, e a compreensio da dimensio histérica da existéncia. A
metodologia hermenéutica de Heidegger permitiria identificar e tratar
esse prejuizo, reduzindo sua efetividade. A origem desse preconceito
seria a filosofia moderna cartesiana, como aquela que confere primazia
ao conhecimento reconhecido e coloca o comportamento tedrico como
o fundamental ao ente que nés somos, o que Husserl, consciente ¢

98



inconscientemente, deixa que se interponha entre o projeto
fenomenoldgico e sua realizagdo como filosofia fundamental.

Ainda a titulo de conclusio, a respeito da discussao em torno do
artigo de Husserl de 1911, Heidegger, em 1925, assume que se trata de
uma discussao datada® e que Husserl ja se moveria em outras dire¢oes,
com intenc¢des diferentes, mas ainda sob a influéncia do pano de fundo
ontolégico cartesiano e da preocupacio por certeza (Heidegger, 2000,
pp-155-156). Loparic é ainda mais radical, afirmando que o préprio
artigo, bem como a fenomenologia hussetliana, estdo datados, e que “a
‘intuicdo eidética’ pertence ao museu das ilusdes da razdo” (Loparic,
1996, p. 133); diagnostico tal que o proprio Heidegger na década de
1960 concordaria: “O tempo da filosofia fenomenoldgica parece ter
terminado. Temo-la como algo ja passado, referido de uma forma
apenas historica, ao lado de outras tendéncias da Filosofia” (Heidegger,
2009, p. 12). Nio pretendo entrar nessa discussdo sobre a atualidade da
fenomenologia, nem se a afirmacido de Heidegger da década de 1960
anula sua nocdo, a época de Ser ¢ Tempo, de compreender a
fenomenologia como possibilidade, nem sobre os problemas que esse
diagndstico poderia trazer a no¢ido de historicidade de Heidegger a
respeito de sua prépria obra; apenas gostaria de ressaltar que, apesar de
datado, o texto de 1911, sua recepcio por parte de Heidegger, e sua
confrontagdo com a modernidade ali expressa, é fundamental para
compreendermos com o gue o autor dialogou mais intimamente no
projeto de Ser e Tempo.

8 Vale notar aqui uma mudanga importante no posicionamento de Hussetl, a dimensio
fundamental nio sera mais o comportamento teérico, como julgava Heidegger a época
de 1924, mas sim o mundo da vida. Mudanca que pode ser interpretada como uma
concessio de Husser] a Heidegger num certo sentido. Heidegger relata em 1925 um
manuscrito que recebera de Husserl a respeito da redacido de Idéias..., nele dizia Husserl:
“Desde os comegos de Freiburg foram feitos progressos tao essenciais justamente nas
questdes do espirito e da natureza que [eu] deveria fazer uma exposigido completamente
nova, com conteudos em parte completamente diferentes’ (Comunicagio escrita em
carta no dia 07/02/1925)” (Heidegger, 2006, p. 155).

99



Referéncias

CROWELL, S. “A fenomenologia husserliana.” In: Mark. A. Wrathall e
Hubert Dryfus, Fenomenologia e existencialismo (pp. 23-40). Sio Paulo: edicoes
Loyola, 2012.

DESCARTES, R. Meditagies. Sio Paulo: Nova Cultural Ltda, 1999.

DESCARTES, R. Regras para a orientagio do espirito. Sao Paulo: Martins Fontes,
2007.

DUBOIS, C. Heidegger: introdugio a uma leitura. Editora Jorge Zahar Editor. Rio
de Janeiro, RJ. 2000.

HEIDEGGER, M. Introduccion a la investigacion fenomenoldgica. Madrid: Sintesis,
2008a.

HEIDEGGER, M. Ser ¢ Tempo. Campinas e Petropoliss UNICAMP e Vozes,
2012. 103

HEIDEGGER, M. Prolegimenos sobre a bistiria do conceito de tempo. Madrid:
Alianza Editorial S.A. 2006.

HUSSERL, E. “A filosofia como ciéncia de rigor.” Coimbra: Atlantida, 1965.

LOPARIC, Z. “O ponto cego do olhar fenomenolégico”. O Qune Nos Faz
Pensar, 127-149, Cidade: Editora, 1996.

SANTOS, B. d. “Um discurso sobre as ciéncias na transicio para uma ciéncia
pés-moderna.” Estudos Avancados , 46-71, Cidade: Editora, 1988.

VALENTIM, M. A. “Heidegger sobre a fenomenologia husserliana: a filosofia
transcendental como ontologia”. O gue nos faz pensar. N° 25, p. 213-238. 2009.

100



