CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

/artigos

O dualismo corpo e mente
no manga The Ghost in the
Shell

Cindi Lucia Brito da Silva
Universidade Estadual do Amapa (UEAP)

https://orcid.org/0009-0007-5107-6194
cindi lucia@hotmail.com

Resumo: O presente artigo se alicerca no uso do mangd The Ghost in The Shell,
de Masamune Shirow, para o estudo sobre questdes que cercam o ciborgue, mais
especificamente na personagem Major Mokoto Kusanagi. No primeiro momento
buscou-se analisar a questdo do dualismo corpo e mente e os desdobramentos
que ele suscita, como a ideia da autonomia cartesiana. No segundo momento,
e levando em consideracdo que nosso objeto de estudo é de uma personagem
feminina representada no mangd com um corpo ciborgue, analisé&-la do ponto de
vista filoséfico implicou na consideracdo de suas marcagdes de género. Assim,
em um terceiro momento, analisou-se a ideia de ciborgue pela 6tica da fildsofa
feminista Donna Haraway, que também trabalha os dualismos, tais como natural
e artificial, méquina e organismo, corpo e mente. Por fim, mesmo considerando
a obra The Ghost in The Shell como uma ficcéo, ela se torna relevante para
entender questdes atuais, utilizando a aplicabilidade dele nas narrativas da
Major Kusanagi e iniciar uma conversagdo filoséfica a partir de uma histéria
em quadrinhos.

Palavras-Chave: Dualismo corpo e mente, Donna Haraway, Ciborgue, The Ghost
in The Shell, Mangéa.

Abstract: This article is based on the use of Masamune Shirow's The Ghost in
The Shell manga to study cyborg issues, specifically the character Major
Mokoto Kusanagi. At first, we sought to analyze the issue of dualism body
and mind and the developments that it raises, such as the idea of Cartesian
autonomy. However, considering that our object of study is of a female
character, represented in the manga with a cyborg body, analyzing her from
a philosophical point of view 1implies an approach that takes 1into
consideration her gender markings, thus, in a Secondly, the idea of cyborg
was analyzed from the perspective of feminist philosopher Donna Haraway, who
also works on dualisms, but from the perspective of cyborg writing. Even
considering The Ghost in The Shell as a fiction, it becomes relevant for
understanding current issues, utilizing its applicability in Major Kusanagi's
narratives and initiating a philosophical conversation from a comic book.

232



v .25 n.3, 2025

Keywords: Mind and body dualism, Donna Haraway, Cyborg, The Ghost in the
Shell, Manga.

Introducgao

A presente artigo se alicerca no uso da historia em quadrinhos, o manga The
Ghost in The Shell”, de Masamune Shirow, para o estudo sobre questdes que cercam
o ciborgue, mais especificamente na personagem Major Mokoto Kusanagi, que ¢é
representada no manga como sujeito feminino em um mundo ultra-futurista. Nesse
sentido, tem como objetivo compreender os pressupostos filoséficos e investigar o
dualismo corpo e mente.

Em um primeiro momento, buscamos analisar a questao do dualismo corpo
e mente e os desdobramentos que ele suscita. No entanto, ao levar em consideragao
que nosso objeto de estudo ¢ de uma personagem feminina, representada no manga
com um corpo ciborgue, analisa-la do ponto de vista filosofico implica na
possibilidade empoderat® suas a¢des, no comportamento da propria sociedade e,
nesse caso especifico, o empoderamento realizar-se-a por meio de vias tecnolégicas.

Deste modo, a pesquisa em si versa em uma leitura filoséfica sobre os
dualismos apresentados pela personagem Major Mokoto Kusanagi, e a relevancia de
utilizar a metafora do ciborgue é de explorar e dar continuidade as ideias
tfundamentadas no primeiro topico deste artigo, ja que a personagem ¢ identificada
como uma mulher, ciborgue, e que se insere no meio do trabalho interagindo com

seus colegas de trabalho em sua maioria homens.

97 E uma obra de fic¢do Cyberpunk, escrita nos anos de 1989 a 1990 pelo Mangaka Shirow Masamune.

% Quando se pensa na expressdo “dar poder”, infere-se uma relagdo ambigua onde alguém concede algo, e outro, por
sua vez, recebe. Neste sentido, o termo empoderamento seria equivalente a “dar poder a”. Entao, percebe-se que
dentro de um sistema discriminatério no qual existem classes e situagdes sociais diferentes, as relagdes de poder sao
existentes e consistentes, tanto para aqueles que o possuem, quanto para aqueles que nio sido detentores, mas que o
necessitam pata que possam de alguma forma ter “voz”, quebrando o siléncio existente para aqueles que precisam
falar e ser ouvidos e, assim, receberem o devido reconhecimento social.

233



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Portanto, para compor a analise do manga, entende-se a importancia de falar
sobre as ideias desenvolvidas por Donna Haraway”, justamente pata explicar e expor
a metafora do ciborgue numa perspectiva feminista e que agrega o entendimento do
corpo ciborgue. A partir do pressuposto de que o ciborgue é um corpo politico é
possivel compreender e quebrar barreiras estabelecidas Apartir do final do século
XX, tornando o pensar politico uma integracao a essa nova politica de identidade,
de reconhecimento e de categorias do sujeito ciborgue na sociedade.

Para entrar no campo do dualismo corpo e mente, é preciso que entendamos
melhor o que ¢é essa autonomia, que, primeiramente, se projeta no pensamento € na
consciéncia do sujeito em relagao a sua propria existéncia, visto que este é um dos
pontos que colocam a Major Mokoto Kusanagi como, ao mesmo tempo, resultado
de uma tecnologia bélica e um “sujeito” que pensa e convive em sociedade. E
possivel perceber que a personagem se insere nesse emaranhado de duvidas sobre a
sua existéncia, o que a leva para uma discussao interna sobre o que é um ciborgue e
como ela constitui sua autonomia.

Para René Descartes (1596-1640)'° 0o homem ¢é um ser dotado de
inteligéncia, de intelecto, de razio e de vontade, restringindo, nesse sentido, o
pensamento e a decisdo como caracteristica propriamente humana. Entio, a
subjetividade humana ¢ caracterizada pela indivisibilidade da razao, ou melhor, pelo
fato de nés acessarmos de modo privilegiado apenas nossos proprios estados
subjetivos, tais como 0s N0ssOs pensamentos € as nossas emogoes. No entanto, essa
caracteristica ¢ mais bem entendida a luz da explicacao do seu oposto, pois o corpo

material é necessariamente divisivel e, nesse sentido, afirmar que de fato cometemos

% Donna Haraway ¢ uma Filésofa com o Doutorado em Biologia celular, professora do Departamento de Histo6ria da
consciéncia na Universidade da Califérnia, onde ensina Teoria Feminista, Estudo historicos e Culturais e Estudos da
Ciéncia e da Tecnologia, tem sido referéncia nos estudos sobre a relacio entre homem e maquina, suscitando muitos
debates e polémicas nas areas da Primatologia, Filosofia e Biologia do Desenvolvimento, dentre outras tantas. Suas
ideias sobre o sujeito-ciborgue sio de extrema importincia para desenvolver e entender os dualismos na
contemporaneidade.

100 Descattes influenciou a filosofia moderna e a ciéncia. Com a separagdo do corpo e da mente, formulada por ele no
inicio da segunda meditacdo, chega-se a ideia do cogits, pois, mesmo nos momentos em que duvidava sobre o
fundamento do conhecimento, conclui que, enquanto duvidava, existia.

234



v .25 n.3, 2025

erros, nao nos torna menos humanos, mas é exatamente porque o ser humano nao

pode ser caracterizado exclusivamente por causa do seu corpo biolégico.

O dualismo na obra meditagées

Na primeira medita¢ao, Descartes aplica o método da davida em relagao aos
sentidos, colocando, através do ponto de vista metafisico, o afastamento em relagao
ao corpo, desligando-se das sensacGes. Para isso, é preciso se abster de todo
conhecimento adquirido, desde as suas bases, questionando tudo o que até entdo
fora considerado verdadeiro. Para, enfim, alcancar o conhecimento certo e
indubitavel. Mesmo os sentidos sendo enganadores, existem coisas que S3a0
conhecidas, primeiramente, por eles, e que nao se pode duvidar. Como, por exemplo,
duvidar da sua prépria existéncia, ou se a minha mao ou minha cabeca de fato
existem ou se me constituem enquanto humano, pois nem todo conhecimento
parece tao evidente e claro como o saber que quando pensamos, existimos. Nessa
primeira meditacao Descartes delibera que, justamente, todo o conhecimento que
advém da experiéncia, ¢ uma rela¢ao estabelecida por intermédio do corpo. Desse
modo, reconhecer que esse corpo ¢ uma substancia extensa e material, permite o
conhecimento da substancia pensante e imaterial que, além de ter pensamentos,
dirige as agOes, interage com o corpo. Portanto, sobre esses aspectos da duvida

aparecem na seguinte passagem de Descartes no trecho em que ele evidencia que:

Agora, portanto, que meu espirito esta livre de todas as preocupagoes e
que consegui o repouso assegurado por uma serena solidao, eu dedicar-
me-ei séria e livremente a aniquilar em geral todas minhas antigas
opinides. Ora, para alcangar essa meta nao sera necessario provar que elas
sao todas falsas, algo que talvez eu nao viesse a findar jamais, mas na
medida em que a razdo ja me persuade de que niao devo menos
cuidadosamente impedir-me de dar crédito as coisas que nao sao
inteiramente certas e indubitaveis do que fazé-lo com respeito aquelas que
nos parecem manifestamente falsas, o menor que nos parecem ser falsas,
o menor motivo de diavida que nelas encontrarei bastara para levar-me a
rejeicao de todas. (DESCARTES, 2016, p.31-32)

O que se estabelece a primeira meditagdo é que se poderia desenvolver a

racionalidade pura, o fato de se afastar da experiéncia, pois é nesse ato que as agoes

235



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

sao determinadas como sensag¢des do corpo, experiéncia essa que se torna enganosa.
No sentido de distinguir essas duas vertentes que tem como a sensagao € a evidéncia,
Descartes cita, por exemplo, o caso dos sonhos que se refere a duvida que se pode
ter ao estar dormindo ou acordado e que em determinados momentos, exige de si,
uma sensac¢ao que o deixa a margem das incertezas sobre essas duas questoes. Neste
momento, Descartes esta a procura de um critério seguro, que o permita saber com
certeza a diferenca entre o estar dormindo e o estar acordado.

Porém, a mente nao cria coisas inexistentes, ou seja, totalmente independente
da experiéncia. E, mesmo se criasse algo nio existente, ainda assim teria
caracteristicas de coisas reais. E o exemplo do pintor, que sempre pinta coisas
existentes, mesmo se ele tentasse pintar dragdes e unicornios, essas imagens nao
seriam reais, porque nao existem, mas sao construidas com caracteristicas de coisas
existentes.

Segundo Descartes, essa duvida ocorre pelo fato de ser um fruto concebido
através da experiéncia humana com os sentidos, e se torna enganosa por nao ser uma
fonte de conhecimento, mas pelo fato de nao obter um conhecimento puro e
verdadeiro sobre as coisas, de acordo com esse critério epistemolégico, o
conhecimento certo e seguro seria 0 guia para a constituicao de novos saberes.

A definicao de mente em Descartes apresenta alguns significados. Pois, a
mente nao se define apenas pelo pensamento, mas também através das sensacoes,
do uso da imaginacao, dos desejos, das paixoes, reunindo fendmenos mentais e
emocionais e que se encontram acoplados ao conceito de mente e de alma. Entao,
ja que a mente é povoada por essas ideias, em determinados momentos, a imaginagao
se torna criativa e confusa. Descartes sintetiza essas informagoes como algo que
surge de outra fonte que nao ¢ a da razao pura.

Nesse caso, o exercicio da metafisica busca estabelecer um fundamento do
conhecimento, mas ¢ através da relacao entre o corpo e a mente que ¢ possivel obter
os fenémenos fisicos do homem, uma vez que o proprio corpo nio se apresenta

como ideia pura, tal como a ideia do cgizo e de Deus que seria, segundo Descartes,

236



v .25 n.3, 2025

uma ideia inata. Portanto, a natureza material pertence a esse tipo de conhecimento,
como uma coisa extensa, tanto em quantidade e grandeza. Para Descartes, a lei a que
esses corpos se submetem ¢ a da fisica, por expressar-se enquanto extensao.

Na segunda meditacao, Descartes conclui que a alma ¢ distinta do corpo com
base na possibilidade de se conceber os atos indubitaveis dos quais extrai a existéncia
do eu, sem que seja necessario pensar a partir das propriedades do corpo. No fio que
se segue é mais facil delimitar o que é um corpo, determinando sobre a ocupagao de
um lugar e tempo, que pode ter como base o tato, o paladar, a audi¢ao e até mesmo
o olfato, e que pode se mover através de um choque com outras coisas. Mas nao é
possivel dizer que o corpo possa mover-se sozinho, sem contato com outras coisas

estranhas a ele, ou que possa pensar.

Mas nao posso impedir-me de crer que as coisas corporeas, cujas imagens
se formam mediante meu pensamento e que acontecem de chegar aos
sentidos, ndo sejam mais distintamente conhecidas do que essa parte de

mim mesmo que desconheco e que nao afeta a imaginacao
(DESCARTES, 2016, p. 47)

Por esse motivo, a alma pode ser pensada existindo sem o corpo e o corpo
sem a alma, sendo possivel concluir uma tese mais forte, a saber, de que a alma
precise do corpo para existir. Essa conclusao é sugerida pelo fato de Descartes, ainda

na segunda meditagao, ao procurar caracterizar a natureza do eu, afirmar o que segue:

Com efeito, visto se uma coisa que me é presentemente conhecida, que,
40 NOS expressarmos propriamente, concebemos os corpos somente pela
faculdade do entendimento que esta em noés e nao pela imaginacio nem
pelos sentidos, e que nao os conhecemos devido ao fato de os vermos, ou
devido 20 fato de os tocarmos, mas somente devido ao fato de os
concebermos pelo pensamento, sei evidentemente que nada ha que me
seja mais facil de conhecer do que meu espirito (DESCARTES, 2016, p.
52).

Descartes, ao alcancar a certeza do cogifo reconhece um atributo essencial: o
pensamento. Determina, portanto, em suas meditagoes que esse atributo nao pode

ser separado do eu, no caso, o sujeito pensante. Portanto, a clareza que funde esse

237



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

pensamento ¢ que, se ¢ essencial, é suficiente para que a coisa da qual a esséncia
precise para existir.

Descartes pode afirmar que nos homens ha uma relagao necessaria entre duas
substancias realmente distintas, sem que isso ponha em risco seu projeto original no
qual se compromete tanto com a explicagio mecanicista do mundo quanto com a
tese de que a complexidade e a liberdade do intelecto humano niao podem ser
explicadas segundo esse modelo.

A tese Dualista ganha forma em sua ultima meditagdao, nesse caso, a sexta
meditagao, que trata especificamente sobre a distingao entre essas duas substancias,
a mente e o corpo. Destaca-se, entao, que Descartes acredita na existéncia do corpo,
pois ele consegue obter o conhecimento através dos sentidos, mesmo que de modo
nao exclusivo. Isso o leva a entender que certas sensagoes podem influenciar nos
erros. Entao é com esse intuito que a sua investigacao metafisica passa a querer
comprovar se existe mesmo um corpo. Ja que se tem os sentidos, para pensar na
existéncia de um corpo, porém, esse fato nao pertence a substancia pensante, ¢ uma
caracteristica que apenas pode ser encontrada na substancia extensa. Portanto, o

corpo como substancia extensa, s6 existe quando a vontade se conecta aos sentidos.

Digo que concebo facilmente que a imaginagao pode ser construida assim
se for verdadeiro que haja corpos; e porque nao posso encontrar nenhum
outro meio para explicar como é construida, minha conjectura a partir
disso é que provavelmente ha corpos: mas isso é apenas provavelmente,
e ainda que eu examine cuidadosamente todas as coisas, nao descubro,
entretanto, que dessa ideia distinta da natureza corpodrea, que tenho em
minha imaginagdo, possa extrair algum argumento cuja conclusiao
necessaria seja a existéncia de algum corpo. (DESCARTES, 2016, p.106)

Ao extrair essas conclusoes, a unido substancial entre corpo e mente se
tornam mais perceptiveis, porém nao deixando de lado que sao diferentes em varios
aspectos. Como dito antes, a mente ¢ uma substancia indivisivel, pois ela nao ¢é regida
por leis fisicas e tdo pouco concebida pelos sentidos, e sim pelo intelecto. Sobre a
substancia extensa, que ¢ o corpo, sendo associado a capacidade de movimento, ou

seja, ¢ movido pelas leis fisicas, é preciso que tenha um espago, um lugar e uma

238



v .25 n.3, 2025

forma. A fisica implica que se passe de uma razao pura para uma razao pratica. A
grande questao ¢, por que? E a justificativa disso ¢ o fato de que o homem, enquanto
composto, ¢ formado por essas duas substancias, a extensa e a pensante. Entao, para
que se conhega o homem nao basta saber como funciona o cosmos ou o pensamento
puro. E preciso, além disso, compreender que, além de mente, 0 homem possui um
corpo, e é exatamente a partir dessa percep¢ao, a mente pensante do sujeito que
possui um corpo, é que emerge a importancia da explicacao que Descartes oferece
sobre a substancia extensa, sendo uma explica¢do totalmente mecanicista, no sentido
que abre espacgo para ele dizer que essa substancia é divisivel.

Chega-se ao ponto de dizer que a mente pode existir nao necessitando de um
corpo, mas o corpo nao pode de maneira alguma existir sem a mente, pois, se iSO
acontecesse, 0 corpo setria s6 um objeto, sem poder exercer decisdes, vontade e
autonomia. Entende-se também que as dores corpoéreas se ligam ao cérebro. Porém,
Descartes nao afirma que, por esse evento existir, que a mente esteja apenas
localizada no cérebro, pois ela estaria expressa no corpo inteiro.

Entende-se que essas duas substancias (extensa e pensante) sao existentes o
que nao é concebido apenas pelos sentidos. A mente é reconhecida pelo cogito, ou
seja, que existe um ser pensante. Ja a existéncia do corpo é determinada pelos
sentidos, mas que ambas (mente e corpo) podem ser concebidas juntos, como ocorre
no caso dos seres humanos. No sentido que, a substancia sem extensao, como no
caso da mente, pode ser considerada independente do corpo. Porém, essa substancia
que tem como o seu dominio ser extensa, pode permanecer apenas se a mente existir.
Portanto, o atributo essencial de cada substancia torna-se unico. Descartes conclui
que o corpo € a alma nio podem em momento algum serem concebidos como
elementos que ordenem para uma unica substancia, o que torna o ser humano um

composto de corpo e mente.

239



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Naio pode emergir pensamento da matéria

Vimos que Descartes defende a ideia de uma natureza humana, pois o
pensamento ¢ um elemento que existe apenas no ser humano, ¢ esse quesito que
torna possivel a diferenciacao, ou seja, a distingdo entre maquinas e animais. Ja que,
para o filésofo, os animais nao sio dotados de pensamento, tal como as maquinas.
Com essa concepgao faz de Descartes um filésofo essencialista, pois o caminho que
¢ o de definir esse ser que pensa a partir de sua propria natureza. Para o filésofo, o
que faz o humano ¢ a capacidade que esse ser tem para exercer o pensamento. A
mente ¢ um atributo essencial para o corpo, e é com essas questoes que Descartes,
port sua vez, elabora as meditagdes metafisicas como algo que, em sua esséncia, busca
o fundamento de como o pensamento vem a se relacionar com o corpo, que tem
como atributo apenas a matéria, ou seja, € apenas um corpo. Essa vinculagao mostra-
se quando Claudionei Chitolina explica o processo do conhecimento:

No processo do conhecimento, o cogito (o eu pensante) nao possui
acesso imediato as coisas, isto ¢, a realidade fora do pensamento. As ideias
inatas constituem o ato representativo do pensamento, dado que nos
sentidos nao encontramos a origem nem a fonte do conhecimento, mas
apenas um instrumento auxiliar da razao. Por isso, o problema epistémico
que decorre da distingao(separacao) das substancias ¢ equacionado por
Descartes por meio do recurso a teoria das ideias inatas (CHITOLINA,
2014, p.57)

Do ponto de vista cartesiano, é uma intera¢ao metafisica, pois se determina
uma relacdo entre esséncias e atributos que apresentam caracteristicas totalmente
opostas. Sabe-se que essa mente é imaterial, e que se é imaterial torna-se indivisivel;
enquanto os corpos sao materiais e, portanto, divisiveis. Ou seja, para Descartes
apenas o ser humano contribui para essa composicao entre corpo e mente.

Chitolina nos fala sobre uma perspectiva metafisica, considerando uma
estrutura reflexiva que Descartes desenvolve, sendo que tal estruturagao metafisica
pressupOe que existem substincias que sao nada mais nada menos que substratos.

Entdo, para falar sobre a natureza da mente, é preciso entender que nas meditagoes

240



v .25 n.3, 2025

metafisicas, Descartes relaciona essas atividades da mente como uma substancia
pensante e o corpo como substancia extensa.

Portanto, Descartes considera a vontade por si s6 é uma experiéncia interna,
sendo uma comprovagao de que o pensar em ter vontade de realizar algo, é uma
capacidade de decisio da mente, ou seja, esse ser tem autonomia de escolha e que
taz com que ele se torne distinto em relacao aos outros corpos materiais. Seguindo
este fio condutor para entender o dualismo cartesiano, mantém-se a Oposicao em
relacio aos corpos materiais e que o funcionamento da mente se distancia do
funcionamento do préprio corpo.

Para Chitolina, a ideia do corpo biologico ¢ levada pelo processo do corpo ser
sempre gerenciada pela capacidade de movimentar-se, e isso torna possivel a
permanéncia do corpo vivo, como explicagdo mecanica das coisas. E, partindo desse
ponto de vista, Descartes faz pensar que o dualismo substancial seja sempre um
composto, mas essa explicacio do corpo ser mecanico ja nao pode sofrer essa
configuracdo com a mente e ¢ por 1SSO que ocorre essa investigacao metafisica,

justamente para saber onde essa natureza da mente se concentra.

A teoria cartesiana da mente esta intrinsecamente ligada a metafisica. Ea
partir do experimento metafisico que é possivel determinar a natureza da
mente. A descoberta do cogito é nesse sentido, a descoberta de suas
faculdades. Ou seja, nao ¢ a partir da investigacao do funcionamento do
corpo que o filésofo vai inferir a existéncia da mente; ao contrario, a partir
da recusa dos sentidos é possivel encontrar algo anterior e inteiramente

distinto do corpo, a sua mente (CHITOLINA, 2014, p. 68).

A mente, nesse sentido, dificulta o processo para uma boa compreensao, pois
ela esta intrinsecamente agregada ao corpo. Sabe-se que o corpo é dotado de
atributos distintos. Trazendo ao sujeito cartesiano, uma unidade especificamente
interna, que acaba gerando a sua individualidade como sujeito pensante indivisivel.
Entdo, quando ¢ afirmado que os corpos siao divisiveis, a aplicacio dos corpos
materiais, funcionam apenas com as leis de movimento, dando a entender que a

matéria extensa nao possul proprio movimento.

241



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Esse movimento que acontece com o contato entre 0s corpos, faz com que
uma ac¢ao imprima outra reagdao. Por exemplo, uma barra de ferro, s6 sai do lugar se
outro corpo a movimentar e essa caracteristica ndo exprime o mesmo sentido de
movimento quando se fala em autonomia do corpo humano. Sendo assim, um
objeto extenso nunca ird se mover por sua propria vontade, nao deixando uma
abertura para uma relacdo interna e sim um ato Iinteiramente provocado
externamente. Por isso, esse fend6meno mecanico pode ser explicado inteiramente
pela fisica.

Desta maneira, mesmo que se tenha um incomodo sobre essas relagoes entre
corpos, abre-se a questdo dos autdmatos, que sio maquinas que nao apresentam
pensamento, mas sao capazes de copiar os movimentos mecanicos dos corpos
humanos. Esse elemento se diferencia, pois é exatamente o que Descartes
desenvolve na tese dualista, a incapacidade dessa maquina exercer a linguagem.
Nesse caso, apenas o construtor ou programados da maquina poderia impor a sua
vontade na construcao e na programac¢ao do movimento, visto que essa maquina
seria criada com o proposito de o receptor mover-se segundo algum movimento
externo.

O autémato, na concepgao cartesiana, ¢ capaz de reproduzir movimentos,
transitar para algum tipo de agdo que o ser humano ¢é capaz de realizar. O automato,
mesmo aquele muito desenvolvido, realiza, na perspectiva de Descartes, uma
simulacdo. Ou seja, ele possui mecanismos que imitam o movimento que temos em
nossos corpos. Neste caso, os movimentos nao se tornam livres, o autémato ¢
construido por alguém e na propria construcao ja se designa um movimento que
aquela maquina artificial realizara. Portanto, a razao de a maquina se mover nao esta
implicita nela propria e sim na constru¢ao ou na programacao.

Podemos delimitar esse pensamento, confrontando com questoes
contemporaneas, os computadores desenvolvidos e dotados de inteligéncia, ndo sio

capazes de pensar, ou emitir opinido, mas apenas simular determinadas operagoes,

242



v .25 n.3, 2025

para as quais sao designados. A tecnologia presente ¢ incapaz de produzir inteligéncia
partindo, portanto, de uma construcao e de uma base que ¢é essencialmente mecanica.

A investigacao que Descartes propoe é metafisica porque o sujeito epistémico
esta exercendo essa fun¢do de pensar, sobre a sua propria existéncia no mundo,
Como um ser que existe e que ¢ um composto, e que tem por obrigacao compreender
a sua ontologia. Fazendo isso, o conhecimento ¢ basilar para instigar essa proposta
metafisica.

Contudo, é s6 com esse sujeito epistémico ¢ que é possivel entender que tanto
movimento e a figura sao caracteristicas proprias da matéria. E que a mente por ser
independente do corpo em suas fung¢des, revela justamente a sua natureza propria.
Por fim, o ser humano nao é apenas um corpo extenso, mas sim a capacidade de
percepgao para entender o que é a mente, e que ela ndo pode ser separada do corpo,
pois é impossivel falar apenas da mente sem pensar que ela esta ligada no composto

humano.

O ciborgue

O ciborgue ¢ o sujeito central da nossa pesquisa, pois ¢ nele que toda a
discussao cartesiana adentra em um contexto de dualidade desenvolvida pela
personagem em questdo. Além disso oferece um contexto ultra contemporaneo em
funcao de a Major Makoto Kusanagi apresentar um corpo ciborgue e por se entender
como mulher. Donna Haraway ¢ a chave para fazer essa intersec¢ao de fronteiras do
conhecimento, justamente por seu estudo da metafora do ciborgue, sendo ela uma
feminista ciborgue, que critica vertentes do feminismo em suas bases.

Haraway, nesse sentido, estabelece uma situag¢ao de crise, que ¢ uma crise
politica, uma crise econdmica sobre o capitalismo e, portanto, uma crise de
identidade. Ela também diz a possibilidade da emergéncia de novas identidades, de
um novo ser humano a partir de uma situagao, que parte da complexidade do sujeito

contemporaneo.

243



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Logo, Haraway transita de um estado e de uma perspectiva humana em um
processo de artificializacao e caminha para a propria distingao entre o natural e o
artificial, que ¢é vista através da figura do ciborgue. A prépria diferenca entre animal
e maquina, que, por exemplo, Descartes estabelece uma diferenca entre ser automato
e o que € ser humano, na perspectiva da Haraway, encontra-se borrada, pois ¢é o fato

de essas fronteiras estarem borradas que potencializa toda a transformacao.

As corrosivas ferramentas da teoria pés-modernista e as construtivas
ferramentas do discurso ontolégico sobre sujeitos revolucionarios
parecem constituir aliados ironicos na dissolugao dos eus ocidentais, uma
dissolugao que se da no interesse da sobrevivéncia. Estamos
dolorosamente conscientes do que significa ter um corpo historicamente
constituido. Mas com a perda da inocéncia sobre nossa origem, tampouco
existe qualquer expulsio do Jardim do Fden. Nossa politica perde o
consolo da culpa juntamente com a naiveté da inocéncia. (HARAWAY,

2009, p. 51)

Na construcao da identidade epistemologica, de alguma forma, as mulheres
constroem a inocéncia, no sentido de ser historico-critica. Entao quando ¢ falado do
conto do jardim do Eden a percepcio que se tem é de uma identidade construida
através desses contos, como se essa inocéncia pudesse ser desconstruida através
desse novo olhar do que ¢é ser mulher, visando que as bases dessa concepgao de
inocéncia se encaixem no meio da construcao crista. Para este fim, elabora-se o mito
politico do ciborgue, ja que toda essa desconstru¢ao comega a ter suas vertigens na
pos-modernidade.

As feministas-ciborgue tém que argumentar que “nds” nao queremos
mais nenhuma matriz identitaria natural e que nenhuma constru¢ao é uma
totalidade. A inocéncia, bem como a consequente insisténcia na condigao
de vitima como a tnica base para a compreensao e a analise, ja causou
suficientes estragos. (HARAWAY, 2009, p.52)

As feministas ciborgues, ndo precisam de algo para poder se auto identificar.
Na origem, nao ha como, de fato, haver uma expressao de género nisso que estamos
chamando de ciborgue. A representacio fisico-corpérea de ciborgue, nao tem uma
implicacao clara, porque constrdi esse ciborgue de uma perspectiva e de uma

representacao de género masculino e feminino.

244



v .25 n.3, 2025

Do ponto de vista da ideia que é desenvolvida, o ciborgue é neutro em relagao
ao genero. Embora em teoria, o ciborgue seja neutro, na pratica, quando se tem a
constru¢ao contemplativa de um robo, androides, ciborgues etc. o que acaba
acontecendo ¢, justamente, a expressao de género nesses setes.

Entao, ¢ daf que se conclui que a forma que segundo a qual se constréi essas
maquinas que expressam genero, o que caminha para outra classificagao, a de grozd
como expressao feminina e de android com expressio masculina.

No conceito da propria Haraway, esse ser que ao mesmo tempo é um ser e
uma metafora, é neutro em relacdo a categoria de género. A metafora, no entanto,
significa uma desconstru¢ao e uma reconstru¢iao, na separacao e na jun¢ao das
partes, na medida que se realiza essa fusdao entre o organico e o inorganico, entre o
natural e o artificial, entre algo que nao tem interferéncia humana e algo que ¢
construido pela interferéncia humana utilizando certos elementos naturais. Haraway
constroi esse conceito e essa metafora do ciborgue de uma maneira tdo ampla que,
ao incluir o sujeito, essa caracteriza¢ao ampla também nos leva a pensar na inclusao
de tecnologias comparativamente mais simples, como os 6culos.

Ao falar do ciborgue, Haraway mostra o processo de ponta, o sujeito ciborgue
teria a sua disposicao toda uma escala de alteracao que o homem pode fazer na
natureza como também em si préprio. O ciborgue é tanto uma expressao da nossa
individualidade como um corpo politico e, é importante perceber, que Haraway
nunca estabelece apenas um conceito, sempre val existir essa transicio de um

conceito para o outro.

A metafora do ciborgue na literatura

Através da escrita high tech, ou seja, de histérias que se referem ao corpo
ciborgue, que permanece na fronteira entre o corpo e a maquina, e, para Haraway,
essas fronteiras nao sao fronteiras nitidas como aparentam ser. Logo, a perspectiva
que se observa dessa metafora do ciborgue interage com a questio dos dualismos.

Torna-se dificil buscar uma unidade para essas tensoes proprias do dualismo, porque

245



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

o ciborgue permanece sempre na linha ténue de ter um corpo bioldgico, que o faz
ter dor, sono, e 20 mesmo tempo uma mente, que, de certa maneira, faz um esforco,
compreensivo e simbolico, sobre questoes tedricas que aparecem cotidianamente.
Na verdade, o sujeito contemporaneo, no sentido de ser humano, estaria, entao,
diante da metafora do ciborgue, exatamente porque ele nao se vé mais de uma forma
monolitica e sim de uma forma hibrida, fundindo-se cada vez mais com a tecnologia.

Essa fusdo, nao ¢ apenas uma fusiao entre o bioloégico e o humano. Nesse
sentido, esta fusao estaria relacionada também aos animais, que também apresentam
corpos biolégicos, mas nao apenas isso: eles também configuram um misto entre o
natural, do qual os seres humanos fazem parte, assim como os animais e as plantas,
e o artificial, que ¢ aquilo que o ser humano cria a partir do natural, deixando de ser
completamente natural, porque ja se exerceu um trabalho humano. Entao a maquina,
de certa maneira, esta entre uma matéria prima natural e algo que depende
exclusivamente do intelecto humano.

E por isso que, quando ¢ falado da metifora do ciborgue na literatura, o
ciborgue ¢ entendido como uma identidade politica, porque, a0 mesmo tempo em
que a literatura esta baseada em certa medida nos dias atuais, ela cria uma ficgao.
Deste modo, ela também vai se mostra como uma realidade, exatamente por causa

da tensdo entre os dualismos que enfrentamos contemporaneamente.

A escrita-ciborgue nao tem a ver com a Queda, com a fantasia de uma
totalidade que, “era-uma-vez”, existia antes da linguagem, antes da escrita,
antes do Homem. A escrita-ciborgue tem a ver com o poder de
sobreviver, nao com base em uma inocéncia original, mas com base na
tomada de posse dos mesmos instrumentos para marcar o mundo que as
marcou como outras.(HARAWAY, 2009, p.86)

Para Haraway, a0 mesmo tempo em que a internet possibilita a comunicagao
a distancia, o sujeito esta constantemente sendo vigiado por uma série de empresas,
que em alguns casos, dependendo de certos objetos de interesse. A utilizacdo dessa
ferramenta de comunicagao acaba se revelando como uma forma de controle, sobre

as coisas que esse sujeito gosta e pesquisa. Entdo essa fronteira de imaginar que a

246



v .25 n.3, 2025

tecnologia vem sendo criada para melhora da vida humana é uma visao inocente
efetivamente da qual esta sendo vivenciado hoje.

Logo, Haraway afirma que a escrita ciborgue, que estaria representada por
todas essas escritas que, de certa maneira, procuram falar da metafora do ciborgue,
permanecem nessa fronteira borrada entre a ficgao e a realidade, que tem a ver com
poder de sobreviver. Todas as vezes em que se envolvem questdes de tecnologia, o
sujeito vincula-se a questio de poder, aproximando certos grupos sociais de
interesse. Essa imagem que esta descrita em diferentes literaturas ciborgue, como
por exemplo, Androides Sonbham com Ovelhas Elétricas? de Philip K. Dick como se fosse
uma subcategoria literaria.

De um modo geral, o género literario da ficgao cientifica se ramifica, de
acordo com o contetudo especifico que se esta trabalhando. Entio, exige-se que sua
escrita seja original, exatamente porque ja pressentimos que as maquinas nao servem
apenas para o beneficio do ser humano, mas podem potencializar a emancipagao
humana, imaginando a possibilidade de a tecnologia nos livrar daquelas falhas e
tadigas fisicas proprias do trabalho, embora a tecnologia nos dias atuais tenha outros
objetivos além desse. Necessariamente, nao se deve ter um olhar para a tecnologia
com um olhar inocente.

A politica do ciborgue ¢é a luta pela linguagem, é a luta contra a
comunicagao perfeita, contra o coédigo tnico que traduz todo significado
de forma perfeita — o dogma central do falogocentrismo. E por isso que
a politica do ciborgue insiste no ruido e advoga a poluicao, tirando prazer
das ilegitimas fusoes entre animal e maquina. (HARAWAY, 2009, p.88)

Quando ocorre a conexao do sujeito com as redes de comunicacdo, esta
comunicagao liberta, abrindo o caminho pretensamente para o exercicio da liberdade
de escolha, ou seja, para esse sujeito realiza o poder de escolher o que ele quiser ser
diferenciado do corpo fisico ao qual se apresenta.

Haraway, nos diz que ““N6s’ ndo escolhemos, originalmente, ser ciborgues”
(2009), o “nds”, dito pela Haraway, ¢ direcionado aos contemporaneos. Nessa

afirmacdo, a autora esta pressupondo que nao se tem uma esséncia humana e que o

247



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

sujeito foi lancado a0 mundo com cada vez mais tecnologia da informacao, e isso
faz com que ele nio tenha escolhido ser ciborgue. Mas, de certa maneira, as
condi¢Oes gerals em que esse sujeito vive obrigam a lidar com essa questdo: quem
pode ficar a margem da revolucao da informacao? Estar a margem, neste sentido,
significa, entre outras coisas, ser afastado desse processo, pois o processo de
informatizagdo ¢ considerado central e importante para a civilizacio atual.
Considerando a partir do ponto de vista que a Haraway esta falando, como mulher

estadunidense, cientista:

Certos dualismos tém sido persistentes nas tradigdes ocidentais; eles tém
sido essenciais a logica e a pratica da domina¢ao sobre as mulheres, as
pessoas de cor, a natureza, os trabalhadores, os animais — em suma, a
dominagio de todos aqueles que foram constituidos como outros e cuja
tarefa consiste em espelhar o eu [dominante]. Estes sao os mais
importantes desses problematicos dualismos: eu/outro, mente/cotpo,
cultura/natureza, macho/fémea, civilizado/primitivo,
realidade/aparéncia, todo/parte, agente/instrumento, o que faz/o que é
feito, ativo/passivo, certo/errado, verdade/ilusao, total/patcial,
Deus/homem. (HARAWAY, 2009, p.90)

Esses dualismos epistemologicos provocam o processo de dominagao, do
mesmo modo que ji provocaram outros processos. Talvez esse processo atual seja
mais complexo, exatamente pela questio de ter uma quantidade de informagao
maior, sofrendo com a perda da inocéncia original, como no caso da concep¢ao de
ser humano essencialista, que pressupoe o universalismo. Contrario senso a mesma
concepcao de uma natureza humana unica e universal realizou a dominagdo de
alguns, que sdo tratados de formas diferentes. Basta pensarmos nas relages
estabelecidas entre os povos colonizadores e colonizadas, marcantes na histéria do

Brasil e de outros paises da América Central e do Sul.

248



v .25 n.3, 2025

Analise do manga

1. A autonomia do corpo ciborgue

O manga The Ghost in the Shell influenciou a cultura Cyberpunk™', colocando
em seus dialogos uma visao tanto filoséfica quanto futurista em relagcao as
caracteristicas humanas. No rompante em que se via a alta tecnologia proliferar no
ambiente das redes eletronicas, comecou a discutir novos termos como codificacao

¢ micromaquina¢ao'”

. O manga usufrui de uma linguagem proépria e que tornam
suas bases ricas em informagao ao leitor com a utilizagao de notas de rodapés, técnica
esta que o mangakd utiliza para representar seu universo ficcional como uma extensao
da tecnologia presente.

A historia se passa em um universo distopico'® de 2029, entre as barreiras
que separam esse mundo natural do artificial. E, com a unidao destes mundos, o
controle da tecnologia sofre uma fragilizagao, precisando lidar com a proliferagao

dos crimes cibernéticos, equivalentes aos dias atuais aos crimes de ciberterrorismo!®.

Assim, a fronteira que separa maquinas de homens, torna-se mais estreita do que se

101 Segundo Edgar Roberto Kirchof e Alessandra da Rosa Trindade Camilo, define a Cultura Cyberpunk como o
“Alinhado com essa tradigdo literaria de fic¢do cientifica, surge, na década de 1980 do Século XX, um género cultural
e literario denominado cyberpunk, termo originado da jun¢do entre as palavras cibernética e punk. A palavra foi
adotada primeiramente pelo escritor Bruce Bethke, na década de 1940 do Século XX, para definir um subgénero
literario de fic¢do cientifica, e logo foi incorporada por uma série de outros autores.” v. 10 - n. 2 - p. 277. 2014.

102 Sdo maquinas que seriam fabricadas em escala microscopica, ou seja, ndo sdo maquinas simplesmente pequenas,
em uma escala do ponto de vista da fisica essas leis naturais para a fabricacio dessas micromaquinas teriam outro
significado.

103 Segundo Hilario, no século XVI pariu a ideia de utopia, e o século XX engendrou a distopia. As utopias buscam a
emancipagio ao visualizar um mundo baseado em ideias novas, negligenciadas ou rejeitadas. Sua confianga no futuro
¢ o fundamento normativo que lhe garante eficacia ideologica. As distopias, por sua vez, buscam o assombro, ao
acentuar tendéncias contemporaneas que amea¢am a liberdade. O objetivo das distopias é analisar as sombras
produzidas pelas luzes utopicas, as quais iluminam completamente o presente na mesma medida em que ofuscam o
futuro. Elas ndo possuem um fundamento normativo, mas detém um horizonte ético-politico que lhes permite
produzir efeitos de analise sobre a sociedade. As distopias ou as utopias negativas “expressam o sentimento de
impoténcia e desesperanca do homem moderno assim como as utopias antigas expressavam o sentimento de
autoconfianca e esperanca do homem pés medieval” (HILARIO, 2013, p. 205)

104 Segundo Chagas, o ciberterrorismo teve inicio dos anos 1990, com dialogos voltados sobre a sociedade da
informagio, que provocaram varios estudos sobre o risco do aumento da conectividade em rede. Sendo assim, o
aumento da tecnologia e a independéncia por via da mesma deram ao terrorismo o acesso e novas possibilidades de
utilizar esse recurso. Portanto, entende-se o ciberterrorismo ou o uso do ciberespago, como um campo que tem o
objetivo de aterrorizar através de ataques que possam causar destruicdo, ou distor¢ao deliberada de dados digitais e
fluxos de informacio, por motivos religiosos, politicos e ideologicos. (CHAGAS, 2012, p. 28-29)

249



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

pensa atualmente. Esses crimes acabam entrando para a lista dos piores crimes a
cometer contra a nacao.

A tradugdo para o Portugués do titulo do manga, ou seja, “o fantasma na
concha”, mostra o dualismo proposto por Descartes. A personagem representada
pela Major Kusanagi vive em uma concha ou receptaculo que é um corpo ciborgue
revestido por maquinaria sofisticada e que tem como fungao proteger seu cérebro,
ou melhor, sua alma ou ghost. Essa base, o fantasma, torna-se fundamental para
dialogar com a questao cartesiana do sujeito como um ser que pensa € que, 20 Mesmo
tempo, ultrapassa a barreira de compreensao da separacao de corpo e alma, sabendo
que essa distingao nao ocorre apenas em funcdo do pensamento, mas, segundo a
perspectiva cartesiana, haveria uma cisao entre corpo e alma, ja que elas sdo
substancias completas, cujos atributos principais se auto-excluem.

A autonomia da razao provém de uma releitura e fundamento trabalhada por
Descartes, em seu entendimento empirico, por via de uma investigagao que inicia
pelo campo metafisico. Ao utilizar o método da diavida metddica, Descartes, visa
responder questoes tais como o que constitui o processo decisorio de um sujeito
autonomo. Deste modo, quando utilizamos a tese de Descartes, estamos na margem
tanto de defendé-lo ou tecer criticas sobre o seu trabalho. Tal como € o caso do livro
do especialista Claudionei Chitolina (2013), no qual se mostra evidente a

preocupacao de Descartes para a fundamentacao do corpo e mente,

[...] 2 autonomia ¢ o fruto da busca individual, do esforco de pensar em
pensar por si mesmo, o que significa recomecar a filosofia desde os
fundamentos. A filosofia é o exercicio critico da razao; tal exercicio impde
a0 sujeito pensante uma reforma ao pensamento, condicdo para o
aprendizado da verdadeira filosofia (CHITOLINA, 2013, p. 13)

Ao estabelecer este exercicio critico da razdo, podemos estabelecer o
referencial tedrico necessario para a analise do manga, ja que tanto Chitolina, quanto
Descartes, estio abrindo a oportunidade para a discussio dessa autonomia que a
Major apresenta a0 demonstrar tragos de uma mente humana mesmo que o seu

corpo esteja revestido por elementos de tecnologia que o modificam, oferecendo

250



v .25 n.3, 2025

margem para a caracteriza¢ao do ser humano produzido, para além, portanto, da sua
constituicao natural.

Assim, quando a Major Kusanagi exerce suas capacidades de sujeito pensante,
por exemplo, ao tomar decisdes sobre a fusio do seu cérebro a uma criatura de
inteligéncia artificial, chamado “mestres dos fantoches”, relagdao essa que pode ser
encontrada no capitulo 11 do manga, intitulada “Praia dos Fantasmas”. O dialogo
travado por esses dois personagens ¢, exatamente, sobre esses dualismos, para
ultrapassar obstaculos que, a0 mesmo tempo, desfazem a influéncia que influi
negativamente no seu set, fazendo com que a Major coloque em pratica a autonomia
da razao. Neste sentido, ela apresenta um envolvimento com a divida metddica que
se torna, por sua vez, um exercicio de reflexao racional que a leva, mesmo adquirindo
um corpo totalmente mecanico, a utilizar sua razdo, constituida pelo exercicio de
pensar, a produgao de suas duvidas e pensamentos.

Existem, assim, certas caracteristicas que nos permitem classificar a Major
Makoto Kusanagi como um sujeito que nao apenas obtém um corpo mecanico,
como podemos observar no capitulo 5 do manga The Ghost In the Shell. O mangakd
Shirow Masamune descreve, em linhas gerais, no que consiste a fabricacao de um
corpo ciborgue, e evidéncia em uma nota de rodapé todas as caracteristicas para
visualizar essa separacao, ja que:

Ciborgues sdao seres humanos modificados, total ou parcialmente, com
orgaos artificiais. Existem muitos mecanismos no corpo que nem fazemos
ideia de como reproduzir artificialmente, por exemplo o sistema
enddcrino e linfatico, baco, medula, entre outros. Portanto, é duvidoso se,
um dia, chegarmos a esse grau de totalidade na mecaniza¢ao de ciborgues.
(SHIROW, 2016, p.97)

Nesse contexto entendemos que a Major ¢ um sujeito que adquire todas essas
caracteristicas, mas se distingue quando faz o uso de um cérebro tratada por eles
como Alma'®. No capitulo postetior (capitulo 6, a “Danca dos robos”), existe mais

uma comprovag¢ao que a Major se aplica no contexto que Descartes descreve sobre

105 No manga entende-se como alma o cérebro do ciborgue, ou seja, a mente, o que se diferencia do termo utilizado
por Descartes, na narrativa cartesiana alma (mente) ¢ uma substincia que independe de uma segunda substincia para
existir, Descartes ndo s6 conclui que substancias diferenciam, como também podem existir separadamente.

251



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

a autonomia da razao, quando o mangakdi se refere a questio de que “os robds nao
sorriem voluntariamente, eles sorriem porque sao programados para isso. Algumas
pessoas também” (2016, p.103). A partir desta citagdao, entende-se que, no limite
desse raciocinio mesmo os computadores contemporaneos nao seriam capazes de
pensar, mas apenas de imitar e simular certas operagdes. A tecnologia € incapaz de
produzir inteligéncia partindo, portanto, de uma construcao e de uma base que ¢
essencialmente mecanica. A investigacao metafisica que Descartes faz, implica o
reconhecimento intuitivo desse sujeito epistémico, que encontra-se pensando, sobre
a sua propria situacao de composto, 0 mesmo tempo se pensa que se tem um corpo,
o que esse ser €, afinal de contas? Partindo desse viés, esse conhecimento sera a base
do conhecimento obtido, levando em consideracao que esse ser ¢é o sujeito
epistémico, e que ¢ necessario avangar em termos de conhecimento, a partir desse
sujeito epistémico reconhecer, portanto, que movimento e figura sao caracteristicas
proprias da matéria, a mente por exercer suas fungdes relativamente independente
em relacao ao corpo que demonstra, justamente, a sua natureza. Isso quer dizer que
o ser nao € apenas um corpo extenso, mas nos permite considerar o corpo extenso,
esta realidade material, que ¢ distinta, mas que, tanto no caso dos seres humanos,
quanto do ciborgue, teria que ser elaborado em paralelo com a mente. Nesse quesito,
a Major ¢ um sujeito racional e que se distingue de corpos mecanicos inteiramente
programados. Sendo assim, é a mente que distingue a autonomia da Major, diante
dos seus atos, passamos a entender que ela ¢ um sujeito provido de esséncia, pois, ¢
importante ressaltar que o sujeito pensante nao ¢ aquele se desenvolve apenas pela
habilidade do corpo, mas sim pelas suas faculdades desenvolvidas no que Descartes

chama de mente, que realiza a imaginacao, o pensamento, a sensagao.

2. O ciborgue em The Ghost in The Shell

Donna Haraway(2009), em seu texto Manifesto ciborgue, transita a todo
momento entre os dualismos. A filésofa considera que o ciborgue é uma espécie de

metafora do sujeito contemporaneo, um sujeito que convive com uma teoria da

252



v .25 n.3, 2025

informagao, com a tecnologia da comunicagao e, 20 mesmo tempo, é um sujeito que
lida com a biotecnologia. Logo, a grande questio para Haraway, é o feminismo
enquanto abordagem critica e epistemolégica, e que, em certos momentos, transita
entre elementos que nao sao apenas o de género, mas se refere a outros marcadores
s6cio histéricos como os de classe, de raga. Mas como esses elementos interagem?
Conforme esse questionamento, podemos supor que o manifesto é escrito no intuito
de renovar a prépria teoria feminista, sabendo que esse sujeito contemporaneo esta
caminhando em dire¢ao para uma nova metafora, que, segundo Haraway, seria a

metafora do ciborgue. A definicao de ciborgue para ela é exatamente como segue:

Um ciborgue é um organismo cibernético, um hibrido de maquina e
organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de
ficcdo. Realidade social significa relagdes sociais vividas, significa nossa
construcao politica mais importante, significa uma ficgao capaz de mudar
o mundo. (HARAWAY, 2009, p. 36)

Para a filésofa, falar desses dualismos mostra que, de certa maneira, a
sociedade contemporanea se inter-relaciona e reelabora a informagio, o ciborgue
seria, entdo, um hibrido. Ou seja, ele faz parte de um dos polos dos diferentes
dualismos (ativo — passivo, macho — fémea, controlador — controlado), algo
simbdlico, mas que, a0 mesmo tempo, representa uma realidade historica e material
do pensamento contemporaneo.

Em The Ghost in The Shell, o ciborgue é corporificado pela personagem da
Major, pois ela consegue exprimir em suas acOes esses dualismos sobre os quais
Haraway esta falando em seu manifesto. A Major é um hibrido e, a0 mesmo tempo,
um sujeito social. Logo, a importancia do seu sujeito ativo na sociedade, de certa
maneira, a faz transitar de sua experiéncia individual para uma constru¢ao politica.

A analise desse manga se da por niveis. Pois, ndo apenas trata de uma
abordagem epistemolégica sobre o que significa desse sujeito ciborgue
contemporaneo. Mas, ao enxergar a partir de uma visao feminista, a historia em
quadrinhos em questao também contribui, direta ou indiretamente, para o estudo e

a percep¢ao sobre esse sujeito contemporaneo, que pode ser incluido ou excluido da

253



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

relacdo entre classes, perpassando tanto por uma abordagem epistemoldgica, quanto
por um viés politico.

A importancia do manifesto de Donna Haraway ¢ exatamente que, na
transicao entre os dualismos, sua tese se insere na sociedade da informacao, tornando
primordial o fluxo de informagoes. Na medida em que Haraway transita entre um
dualismo ao outro, ou seja, entre os niveis da experiéncia individual e da experiéncia
politica, ela mostra que, na verdade, a caracterizacdo de apenas um lado desse
dualismo, torna uma abordagem unilateral e, entdo, é através desse jogo de
informacdes que estabelece uma sociedade altamente complexa, devido ao grande
fluxo e refluxo de informacoes.

Entender essa fusdao entre a maquina e o ser humano, representada também
no ciborgue, que Haraway define como “um organismo cibernético, um hibrido de
maquina e organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de
ticcao” (HARAWAY, 2009, p. 36), é estabelecer essa funcao, enquanto o avango da
tecnologia traz uma relacao imbricada na vivéncia cotidiana da humanidade, desde a
formacao do mundo tecnologicamente informado. A populagao cibertecnolégica da
histéria em quadrinhos de The Ghost in The Shell apresenta essa relagao que Haraway
pensa sobre a tecnologia que movimenta os setores ético, politico e humanitario,
oferecendo uma nova construc¢ao na forma de pensar. Em uma entrevista concedida

a Kunzru, afirma-se que:

O mundo de Haraway é um mundo de redes entrelacadas — redes que sao
em parte humanas, em parte maquinas; complexos hibridos de carne e
metal que jogam conceitos como “natural” e “artificial” para a lata do lixo.
Essas redes hibridas sao os ciborgues e eles nao se limitam a estar a nossa
volta — eles nos incorporam. Uma linha automatizada de produ¢ao em
uma fabrica, uma rede de computadores em um escritorio, os dangarinos
em um clube, luzes, sistemas de som — todos sao construcées ciborguianas
de pessoas e maquinas. (KUNZRU, 2009, p. 24)

Logo, esse ciborgue descrito por Haraway ja faz parte da vivéncia humana, o
que pode parecer um tanto assustador, mesmo que a cada dia a tecnologia evolua

com uma rapidez incomparavel. E sdo esses os processos que fazem com que se

254



v .25 n.3, 2025

repense o que seria essa natureza humana, na qual a subjetividade pode se perder,
para depois se reencontrar, a partir destas ruinas existenciais do mundo
moderno/contemporaneo. Esse processo evolutivo que teve inicio na modernidade
promove uma tensao, levando-nos a questao: até que ponto o sujeito ¢ humano e a
partir de que ponto comega a sua jornada como maquina? Assim como Descartes
provoca a reflexdo sobre problemas ontoldgicos inaugurando o dualismo desse
sujeito como o "eu pensante”, o avango da tecnologia ciborgue modifica e coloca
novamente em xeque o estudo sobre o sujeito contemporineo, tornando necessario
refletir sobre a condi¢ao humana.

Ainda assim, o ciborgue definido por Haraway é aquele que restaura e
substitui membros do corpo humano que foram perdidos, coloca esse ser que
depende da tecnologia em um padrao de normalidade entre os demais, mesmo essas
maquinas sutrjam com o intuito de superacao do humano, de torna-lo melhor e tais
melhorias, se possivel, acessiveis para a todos. Ao querer introduzir essa maquina na
sociedade, ¢ preciso que ocorra a ligacdo entre maquinas e humanos, para subjetivar
esse sujeito e formar esse corpo ciborgue.

Esse ciborgue de Haraway esta presente na Major Mokoto Kusanagi que, por
sua vez, ¢ um ser que tem o corpo revestido de maquinario e que detém de um
cérebro que ¢ ligado a um corpo tio complexo quanto o de um humano, embora o
corpo ciborgue seja o resultado da engenharia humana.

Contudo, o mundo da Major Mokoto Kusanagi ¢ um mundo em que nio
pode existir sem a tecnologia: a tecnologia ndo apenas existe, mas ¢ impossivel viver
sem ela. E é essa conexdo que torna humanos/maquinas unidos, tornando o ser
humano um ciborgue. Por isso, esse ciborgue personificado pela Major Mokoto
Kusanagi se empodera ao dizer que nao precisa de métodos normativos para sua
reprodugao, ou seja, a Major ¢ a ciborgue que nao precisa seguir um padrao, uma
vida comum para estar inserida na sociedade, e essa quebra de paradigmas é que

forma sua personalidade.

255



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Consideragdes finais

Em nossa analise procuramos sintetizar n pensamento artigo, o pensamento
cartesiano ¢ a interseccao de Donna Haraway, filosofa feminista, sobre a constru¢ao
desse corpo ciborgue, com o intuito de definir o ciborgue como um sujeito
contemporaneo, que traz em suas bases questoes de dualidades, que se estabelece
nesse ser. A ideia foi aproximar, sobretudo, o dualismo corpo e mente na perspectiva
de Descartes e as dualidades apresentadas por Haraway no seu manifesto ciborgue
na analise da histéria em quadrinhos The Ghost in Shell.

A leitura sobre o ciborgue esclareceu, em uma perspectiva materialista, a fala
de existéncia, a partir de uma relagdo que rejeita a inocéncia, isso quer dizer, que
todas as relagoes sociais, sao relagoes de poder. A autonomia existe de fato, mas, ao
mesmo tempo é uma ilusao, na medida em que todos sio ativos e passivos no
estabelecimento de relagdes de poder. Quando Haraway nos fala de organismos
ciborgues, isso quer dizer que eles sao organismos sociais e, nesta interacao, ocorre
o envolvimento em uma “dialética de apocalipse”, que se assemelha ao estado de
guerra, pois trata-se sempre do desenvolvimento de relagoes de poder, entre o estar
dominando e o estar sendo dominado.

As leituras cartesianas abrem as portas para um leque de possibilidades para
entender a existéncia humana. A partir do modelo de corpo, o homem se utiliza de
um modelo mecanico para retratar a si mesmo em seus movimentos de sentir, pular,
chorar etc. Para Descartes, os homens sio dotados de razao. Portanto, a razao se
iguala a todos os homens, o que diferencia no desenvolvimento de cada um ¢é o
método utilizado no processo. Obtivemos também respostas sobre a imaterialidade
da mente, o que justifica que a mesma se encontre ligada diretamente a metafisica,
determinado por Descartes que esse processo de distingao entre o corpo e a mente
perpassa a descoberta do cogito, pois o mesmo interfere sobre a existéncia da mente.

Esse artigo teve como objetivo analisar o dualismo cartesiano corpo e mente

propostos por Descartes em sua obra Meditagoes Metafisicas para fundamentar a unido

256



v .25 n.3, 2025

do sujeito contemporaneo com a tecnologia, especificamente na fusao entre homem
(ou mulher) e maquina. Bem como analisar como esse o corpo ciborgue esta
imbricado nas vivéncias diarias do ser humano com a tecnologia. Mesmo
considerando a obra The Ghost in The Shell como uma ficcao, ela se torna relevante
para entender questoes atuais, utilizando a aplicabilidade dele nas narrativas da Major
Kusanagi e iniciar uma conversacao filosofica a partir de uma histéria em
quadrinhos. Visto que, The Ghost in the Shell trata-se de uma histéria ficcional em
quadrinhos de origem japonesa, em outras palavras, o chamado “manga” e é por
esse fio condutor que a pesquisa se guiou.

Logo, o problema corpo-mente ¢é algo recorrente no manga, o que tornou
possivel identificar que o quadrinho se encontra além do que se pensa sobre a razao
em Descartes. Assim, ao voltar a medita¢ao metafisica para Major Mokoto Kusanagi
que, mesmo revestida por um corpo totalmente mecanico e exercendo uma
atividade racional que ¢ pensar sobre a sua existéncia, ela apresenta devaneios nao
logicos e percebe o mundo em sua volta. A partir disso podemos concluir que os
tenomenos psicologicos que a constituem nao geram apenas a consciéncia de si, mas
que a mesma obtém a liberdade de pensar e agir.

Portanto, o artigo utilizou esse arcabougo teérico justamente para enfatizar a
importancia que Donna Haraway carrega ao acoplar a gama de conhecimento sobre
os dualismos, pois ela explicita um labirinto que nos conforma enquanto sujeitos
contemporaneos. Assim, a percep¢dao da metafora do ciborgue, surge como uma
saida possivel para essas dualidades classificadas, torna-se um desiderato para o
sujeito na sociedade, exatamente porque o ciborgue permite a intera¢ao dessas
multiplas linguagens, individual e social.

Finalmente, a personagem Major Mokoto Kusanagi é a propria
personificacdo do dualismo cartesiano na contemporaneidade, pelo fato de ela
carregar esse aparato de tecnologia que a permite exercer O pensamento e a

autonomia sobre si, e com a ajuda da escrita ciborgue ¢ possivel realizar essa

257



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

interagao nao so6 ficcional, como no campo metafisico e nas vivéncias diarias do

sujeito contemporaneo.

REFERENCIAS

CHAGAS, Morgana Santos das. Ciberterrorismo: possibilidades da expansio do terror nas
relagdes internacionais. Ed. CDD 327.810960: Joao Pessoa, 2012.

CHITOLINA, C. L. Razio e método em Descartes: a unidade da ciéncia. 1* ed. Jundiaf: Paco
Editorial, 2013.

. Mentes e maquinas: o retorno de Descartes? 1°. ed. Jundiai: Paco Editorial, 2014.
. Mente, pensamento e consciéncia em Descartes. In: CHITOLINA, C. L;

PINTO, Rodrigo Hayasi; PEREIRA, José Aparecido (org.). Mente, cérebro econsciéncia: um
confronto entre filosofia e ciéncia. led. Jundiai: Paco Editorial, 2015.

HILARIO, Leomir Cardoso. Teotia Critica e Literatura: a distopia como ferramenta de analise
radical da modernidade. Anuario de Literatura, Florianépolis, v. 18, n.2, p. 201-215, out. 2013.
ISSN 2175-7917. Disponivel em:
<https://petiodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/27842>. Acesso em: 04 dez. 2019.
doi: https://doi.org/10.5007/2175-7917.2013v18n2p201.

DESCARTES, René. Meditagées Metafisicas. 2°. Ed. Sio Paulo: Edipro, 2016.

HARAWAY, Donna; KUNZRU, Hari; TADEU, Tomaz. Antropologia do Ciborgue: As
vertigens do pés-humano. 2 ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2009.

KIRCHOF, Edgar Roberto; CAMILO, Alessandra da Rosa Trindade. O cyberpunk: dos livros
para as telas. Uma analise do filme Johnny Mnemonic O ciborgue do futuro. Revista do
Programa de P6s-Graduagio em Letras da Universidade de Passo Fundo - v. 10 - n. 2 - p.
274-288.

MASAMUNE, Shirow. The Ghost In The Shell. Volume unico. Ed. JBC, 2016.

258



.25 n.3, 2025

Recebido 25/06/2025
Aprovado

01/09/2025

Licenca CC BY-NC 4.0

©@®S

259



	7bc5b4fb18d0924e800371f547b924fabf71d3ee3ec192542c42a3d0a2f308ea.pdf

