
C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

232 
 

/artigos  

O dualismo corpo e mente 

no mangá The Ghost in the 

Shell 
 

 

 

     Cindi Lúcia Brito da Silva  

Universidade Estadual do Amapá (UEAP) 

https://orcid.org/0009-0007-5107-6194 

cindi_lucia@hotmail.com 

 

Resumo: O presente artigo se alicerça no uso do mangá The Ghost in The Shell, 

de Masamune Shirow, para o estudo sobre questões que cercam o ciborgue, mais 

especificamente na personagem Major Mokoto Kusanagi. No primeiro momento 

buscou-se analisar a questão do dualismo corpo e mente e os desdobramentos 

que ele suscita, como a ideia da autonomia cartesiana. No segundo momento, 

e levando em consideração que nosso objeto de estudo é de uma personagem 

feminina representada no mangá com um corpo ciborgue, analisá-la do ponto de 

vista filosófico implicou na consideração de suas marcações de gênero. Assim, 

em um terceiro momento, analisou-se a ideia de ciborgue pela ótica da filósofa 

feminista Donna Haraway, que também trabalha os dualismos, tais como natural 

e artificial, máquina e organismo, corpo e mente. Por fim, mesmo considerando 

a obra The Ghost in The Shell como uma ficção, ela se torna relevante para 

entender questões atuais, utilizando a aplicabilidade dele nas narrativas da 

Major Kusanagi e iniciar uma conversação filosófica a partir de uma história 

em quadrinhos.  

 

Palavras-Chave:  Dualismo corpo e mente, Donna Haraway, Ciborgue, The Ghost 

in The Shell, Mangá. 

 

Abstract: This article is based on the use of Masamune Shirow's The Ghost in 

The Shell manga to study cyborg issues, specifically the character Major 

Mokoto Kusanagi. At first, we sought to analyze the issue of dualism body 

and mind and the developments that it raises, such as the idea of Cartesian 

autonomy. However, considering that our object of study is of a female 

character, represented in the manga with a cyborg body, analyzing her from 

a philosophical point of view implies an approach that takes into 

consideration her gender markings, thus, in a Secondly, the idea of cyborg 

was analyzed from the perspective of feminist philosopher Donna Haraway, who 

also works on dualisms, but from the perspective of cyborg writing. Even 

considering The Ghost in The Shell as a fiction, it becomes relevant for 

understanding current issues, utilizing its applicability in Major Kusanagi's 

narratives and initiating a philosophical conversation from a comic book. 

 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

233 
 

Keywords: Mind and body dualism, Donna Haraway, Cyborg, The Ghost in the 

Shell, Manga. 

 

 

 

 

Introdução   

 

A presente artigo se alicerça no uso da história em quadrinhos, o mangá The 

Ghost in The Shell97, de Masamune Shirow, para o estudo sobre questões que cercam 

o ciborgue, mais especificamente na personagem Major Mokoto Kusanagi, que é 

representada no mangá como sujeito feminino em um mundo ultra-futurista. Nesse 

sentido, tem como objetivo compreender os pressupostos filosóficos e investigar o 

dualismo corpo e mente. 

Em um primeiro momento, buscamos analisar a questão do dualismo corpo 

e mente e os desdobramentos que ele suscita. No entanto, ao levar em consideração 

que nosso objeto de estudo é de uma personagem feminina, representada no mangá 

com um corpo ciborgue, analisá-la do ponto de vista filosófico implica na 

possibilidade empoderar98 suas ações, no comportamento da própria sociedade e, 

nesse caso específico, o empoderamento realizar-se-á por meio de vias tecnológicas. 

Deste modo, a pesquisa em si versa em uma leitura filosófica sobre os 

dualismos apresentados pela personagem Major Mokoto Kusanagi, e a relevância de 

utilizar a metáfora do ciborgue é de explorar e dar continuidade às ideias 

fundamentadas no primeiro tópico deste artigo, já que a personagem é identificada 

como uma mulher, ciborgue, e que se insere no meio do trabalho interagindo  com 

seus colegas de trabalho em sua maioria homens. 

 
97 É uma obra de ficção Cyberpunk, escrita nos anos de 1989 à 1990 pelo Mangaká Shirow Masamune. 
98 Quando se pensa na expressão “dar poder”, infere-se uma relação ambígua onde alguém concede algo, e outro, por 
sua vez, recebe. Neste sentido, o termo empoderamento seria equivalente a “dar poder a”. Então, percebe-se que 
dentro de um sistema discriminatório no qual existem classes e situações sociais diferentes, as relações de poder são 
existentes e consistentes, tanto para aqueles que o possuem, quanto para aqueles que não são detentores, mas que o 
necessitam para que possam de alguma forma ter “voz”, quebrando o silêncio existente para aqueles que precisam 
falar e ser ouvidos e, assim, receberem o devido reconhecimento social. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

234 
 

Portanto, para compor a análise do mangá, entende-se a importância de falar 

sobre as ideias desenvolvidas por Donna Haraway99, justamente para explicar e expor 

a metáfora do ciborgue numa perspectiva feminista e que agrega o entendimento do 

corpo ciborgue. A partir do pressuposto de que o ciborgue é um corpo político é 

possível compreender e quebrar barreiras estabelecidas Apartir do final do século 

XX, tornando o pensar político uma integração a essa nova política de identidade, 

de reconhecimento e de categorias do sujeito ciborgue na sociedade. 

Para entrar no campo do dualismo corpo e mente, é preciso que entendamos 

melhor o que é essa autonomia, que, primeiramente, se projeta no pensamento e na 

consciência do sujeito em relação à sua própria existência, visto que este é um dos 

pontos que colocam a Major Mokoto Kusanagi como, ao mesmo tempo, resultado 

de uma tecnologia bélica e um “sujeito” que pensa e convive em sociedade. É 

possível perceber que a personagem se insere nesse emaranhado de dúvidas sobre a 

sua existência, o que a leva para uma discussão interna sobre o que é um ciborgue e 

como ela constitui sua autonomia. 

Para René Descartes (1596–1640)100, o homem é um ser dotado de 

inteligência, de intelecto, de razão e de vontade, restringindo, nesse sentido, o 

pensamento e a decisão como característica propriamente humana. Então, a 

subjetividade humana é caracterizada pela indivisibilidade da razão, ou melhor, pelo 

fato de nós acessarmos de modo privilegiado apenas nossos próprios estados 

subjetivos, tais como os nossos pensamentos e as nossas emoções. No entanto, essa 

característica é mais bem entendida à luz da explicação do seu oposto, pois o corpo 

material é necessariamente divisível e, nesse sentido, afirmar que de fato cometemos 

 
99 Donna Haraway é uma Filósofa com o Doutorado em Biologia celular, professora do Departamento de História da 
consciência na Universidade da Califórnia, onde ensina Teoria Feminista, Estudo históricos e Culturais e Estudos da 
Ciência e da Tecnologia, tem sido referência nos estudos sobre a relação entre homem e máquina, suscitando muitos 
debates e polêmicas nas áreas da Primatologia, Filosofia e Biologia do Desenvolvimento, dentre outras tantas. Suas 
ideias sobre o sujeito-ciborgue são de extrema importância para desenvolver e entender os dualismos na 
contemporaneidade.  
100 Descartes influenciou a filosofia moderna e a ciência. Com a separação do corpo e da mente, formulada por ele no 
início da segunda meditação, chega-se à ideia do cogito, pois, mesmo nos momentos em que duvidava sobre o 
fundamento do conhecimento, conclui que, enquanto duvidava, existia.  



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

235 
 

erros, não nos torna menos humanos, mas é exatamente porque o ser humano não 

pode ser caracterizado exclusivamente por causa do seu corpo biológico. 

 
O dualismo na obra meditações 
 

Na primeira meditação, Descartes aplica o método da dúvida em relação aos 

sentidos, colocando, através do ponto de vista metafísico, o afastamento em relação 

ao corpo, desligando-se das sensações. Para isso, é preciso se abster de todo 

conhecimento adquirido, desde as suas bases, questionando tudo o que até então 

fora considerado verdadeiro. Para, enfim, alcançar o conhecimento certo e 

indubitável. Mesmo os sentidos sendo enganadores, existem coisas que são 

conhecidas, primeiramente, por eles, e que não se pode duvidar. Como, por exemplo, 

duvidar da sua própria existência, ou se a minha mão ou minha cabeça de fato 

existem ou se me constituem enquanto humano, pois nem todo conhecimento 

parece tão evidente e claro como o saber que quando pensamos, existimos. Nessa 

primeira meditação Descartes delibera que, justamente, todo o conhecimento que 

advém da experiência, é uma relação estabelecida por intermédio do corpo. Desse 

modo, reconhecer que esse corpo é uma substância extensa e material, permite o 

conhecimento da substância pensante e imaterial que, além de ter pensamentos, 

dirige as ações, interage com o corpo. Portanto, sobre esses aspectos da dúvida 

aparecem na seguinte passagem de Descartes no trecho em que ele evidencia que: 

Agora, portanto, que meu espírito está livre de todas as preocupações e 
que consegui o repouso assegurado por uma serena solidão, eu dedicar-
me-ei séria e livremente a aniquilar em geral todas minhas antigas 
opiniões. Ora, para alcançar essa meta não será necessário provar que elas 
são todas falsas, algo que talvez eu não viesse a findar jamais, mas na 
medida em que a razão já me persuade de que não devo menos 
cuidadosamente impedir-me de dar crédito às coisas que não são 
inteiramente certas e indubitáveis do que fazê-lo com respeito àquelas que 
nos parecem manifestamente falsas, o menor que nos parecem ser falsas, 
o menor motivo de dúvida que nelas encontrarei bastará para levar-me a 
rejeição de todas. (DESCARTES, 2016, p.31-32) 

 

O que se estabelece a primeira meditação é que se poderia desenvolver a 

racionalidade pura, o fato de se afastar da experiência, pois é nesse ato que as ações 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

236 
 

são determinadas como sensações do corpo, experiência essa que se torna enganosa.  

No sentido de distinguir essas duas vertentes que tem como a sensação e a evidência, 

Descartes cita, por exemplo, o caso dos sonhos que  se refere à dúvida que se pode 

ter ao estar dormindo ou acordado e que em determinados momentos, exige de si, 

uma sensação que o deixa à margem das incertezas sobre essas duas questões. Neste 

momento, Descartes está à procura de um critério seguro, que o permita saber com 

certeza a diferença entre o estar dormindo e o estar acordado.  

Porém, a mente não cria coisas inexistentes, ou seja, totalmente independente 

da experiência. E, mesmo se criasse algo não existente, ainda assim teria 

características de coisas reais. É o exemplo do pintor, que sempre pinta coisas 

existentes, mesmo se ele tentasse pintar dragões e unicórnios, essas imagens não 

seriam reais, porque não existem, mas são construídas com características de coisas 

existentes.  

Segundo Descartes, essa dúvida ocorre pelo fato de ser um fruto concebido 

através da experiência humana com os sentidos, e se torna enganosa por não ser uma 

fonte de conhecimento, mas pelo fato de não obter um conhecimento puro e 

verdadeiro sobre as coisas, de acordo com esse critério epistemológico, o 

conhecimento certo e seguro seria o guia para a constituição de novos saberes.  

A definição de mente em Descartes apresenta alguns significados. Pois, a 

mente não se define apenas pelo pensamento, mas também através das sensações, 

do uso da imaginação, dos desejos, das paixões, reunindo fenômenos mentais e 

emocionais e que se encontram acoplados ao conceito de mente e de alma. Então, 

já que a mente é povoada por essas ideias, em determinados momentos, a imaginação 

se torna criativa e confusa. Descartes sintetiza essas informações como algo que 

surge de outra fonte que não é a da razão pura.  

Nesse caso, o exercício da metafísica busca estabelecer um fundamento do 

conhecimento, mas é através da relação entre o corpo e a mente que é possível obter 

os fenômenos físicos do homem, uma vez que o próprio corpo não se apresenta 

como ideia pura, tal como a ideia do cogito e de Deus que seria, segundo Descartes, 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

237 
 

uma ideia inata. Portanto, a natureza material pertence a esse tipo de conhecimento, 

como uma coisa extensa, tanto em quantidade e grandeza. Para Descartes, a lei a que 

esses corpos se submetem é a da física, por expressar-se enquanto extensão.  

Na segunda meditação, Descartes conclui que a alma é distinta do corpo com 

base na possibilidade de se conceber os atos indubitáveis dos quais extrai a existência 

do eu, sem que seja necessário pensar a partir das propriedades do corpo. No fio que 

se segue é mais fácil delimitar o que é um corpo, determinando sobre a ocupação de 

um lugar e tempo, que pode ter como base o tato, o paladar, a audição e até mesmo 

o olfato, e que pode se mover através de um choque com outras coisas. Mas não é 

possível dizer que o corpo possa mover-se sozinho, sem contato com outras coisas 

estranhas a ele, ou que possa pensar. 

Mas não posso impedir-me de crer que as coisas corpóreas, cujas imagens 
se formam mediante meu pensamento e que acontecem de chegar aos 
sentidos, não sejam mais distintamente conhecidas do que essa parte de 
mim mesmo que desconheço e que não afeta a imaginação 
(DESCARTES, 2016, p. 47) 

 

Por esse motivo, a alma pode ser pensada existindo sem o corpo e o corpo 

sem a alma, sendo possível concluir uma tese mais forte, a saber, de que a alma 

precise do corpo para existir. Essa conclusão é sugerida pelo fato de Descartes, ainda 

na segunda meditação, ao procurar caracterizar a natureza do eu, afirmar o que segue: 

Com efeito, visto se uma coisa que me é presentemente conhecida, que, 
ao nos expressarmos propriamente, concebemos os corpos somente pela 
faculdade do entendimento que está em nós e não pela imaginação nem 
pelos sentidos, e que não os conhecemos devido ao fato de os vermos, ou 
devido ao fato de os tocarmos, mas somente devido ao fato de os 
concebermos pelo pensamento, sei evidentemente que nada há que me 
seja mais fácil de conhecer do que meu espírito (DESCARTES, 2016, p. 
52). 

 

Descartes, ao alcançar a certeza do cogito reconhece um atributo essencial: o 

pensamento. Determina, portanto, em suas meditações que esse atributo não pode 

ser separado do eu, no caso, o sujeito pensante.  Portanto, a clareza que funde esse 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

238 
 

pensamento é que, se é essencial, é suficiente para que a coisa da qual a essência 

precise para existir.  

 Descartes pode afirmar que nos homens há uma relação necessária entre duas 

substâncias realmente distintas, sem que isso ponha em risco seu projeto original no 

qual se compromete tanto com a explicação mecanicista do mundo quanto com a 

tese de que a complexidade e a liberdade do intelecto humano não podem ser 

explicadas segundo esse modelo. 

A tese Dualista ganha forma em sua última meditação, nesse caso, a sexta 

meditação, que trata especificamente sobre a distinção entre essas duas substâncias, 

a mente e o corpo. Destaca-se, então, que Descartes acredita na existência do corpo, 

pois ele consegue obter o conhecimento através dos sentidos, mesmo que de modo 

não exclusivo. Isso o leva a entender que certas sensações podem influenciar nos 

erros. Então é com esse intuito que a sua investigação metafísica passa a querer 

comprovar se existe mesmo um corpo. Já que se tem os sentidos, para pensar na 

existência de um corpo, porém, esse fato não pertence a substância pensante, é uma 

característica que apenas pode ser encontrada na substância extensa. Portanto, o 

corpo como substância extensa, só existe quando a vontade se conecta aos sentidos. 

Digo que concebo facilmente que a imaginação pode ser construída assim 
se for verdadeiro que haja corpos; e porque não posso encontrar nenhum 
outro meio para explicar como é construída, minha conjectura a partir 
disso é que provavelmente há corpos: mas isso é apenas provavelmente, 
e ainda que eu examine cuidadosamente todas as coisas, não descubro, 
entretanto, que dessa ideia distinta da natureza corpórea, que tenho em 
minha imaginação, possa extrair algum argumento cuja conclusão 
necessária seja a existência de algum corpo. (DESCARTES, 2016, p.106) 

 

Ao extrair essas conclusões, a união substancial entre corpo e mente se 

tornam mais perceptíveis, porém não deixando de lado que são diferentes em vários 

aspectos. Como dito antes, a mente é uma substância indivisível, pois ela não é regida 

por leis físicas e tão pouco concebida pelos sentidos, e sim pelo intelecto. Sobre a 

substância extensa, que é o corpo, sendo associado à capacidade de movimento, ou 

seja, é movido pelas leis físicas, é preciso que tenha um espaço, um lugar e uma 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

239 
 

forma. A física implica que se passe de uma razão pura para uma razão prática. A 

grande questão é, por que? E a justificativa disso é o fato de que o homem, enquanto 

composto, é formado por essas duas substâncias, a extensa e a pensante. Então, para 

que se conheça o homem não basta saber como funciona o cosmos ou o pensamento 

puro. É preciso, além disso, compreender que, além de mente, o homem possui um 

corpo, e é exatamente a partir dessa percepção, a mente pensante do sujeito que 

possui um corpo, é que  emerge a importância da explicação que Descartes oferece 

sobre a substância extensa, sendo uma explicação totalmente mecanicista, no sentido 

que abre espaço para ele dizer que essa substância é divisível.  

Chega-se ao ponto de dizer que a mente pode existir não necessitando de um 

corpo, mas o corpo não pode de maneira alguma existir sem a mente, pois, se isso 

acontecesse, o corpo seria só um objeto, sem poder exercer decisões, vontade e 

autonomia. Entende-se também que as dores corpóreas se ligam ao cérebro. Porém, 

Descartes não afirma que, por esse evento existir, que a mente esteja apenas 

localizada no cérebro, pois ela estaria expressa no corpo inteiro.  

Entende-se que essas duas substâncias (extensa e pensante) são existentes o 

que não é concebido apenas pelos sentidos. A mente é reconhecida pelo cogito, ou 

seja, que existe um ser pensante. Já a existência do corpo é determinada pelos 

sentidos, mas que ambas (mente e corpo) podem ser concebidas juntos, como ocorre 

no caso dos seres humanos. No sentido que, a substância sem extensão, como no 

caso da mente, pode ser considerada independente do corpo. Porém, essa substância 

que tem como o seu domínio ser extensa, pode permanecer apenas se a mente existir. 

Portanto, o atributo essencial de cada substância torna-se único. Descartes conclui 

que o corpo e a alma não podem em momento algum serem concebidos como 

elementos que ordenem para uma única substância, o que torna o ser humano um 

composto de corpo e mente.  

 
 
 
 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

240 
 

Não pode emergir pensamento da matéria 
 
 Vimos que Descartes defende a ideia de uma natureza humana, pois o 

pensamento é um elemento que existe apenas no ser humano, é esse quesito que 

torna possível a diferenciação, ou seja, a distinção entre máquinas e animais. Já que, 

para o filósofo, os animais não são dotados de pensamento, tal como as máquinas. 

Com essa concepção faz de Descartes um filósofo essencialista, pois o caminho que 

é o de definir esse ser que pensa a partir de sua própria natureza. Para o filósofo, o 

que faz o humano é a capacidade que esse ser tem para exercer o pensamento. A 

mente é um atributo essencial para o corpo, e é com essas questões que Descartes, 

por sua vez, elabora as meditações metafísicas como algo que, em sua essência, busca 

o fundamento de como o pensamento vem a se relacionar com o corpo, que tem 

como atributo apenas a matéria, ou seja, é apenas um corpo. Essa vinculação mostra-

se quando Claudionei Chitolina explica o processo do conhecimento:  

No processo do conhecimento, o cogito (o eu pensante) não possui 
acesso imediato às coisas, isto é, a realidade fora do pensamento. As ideias 
inatas constituem o ato representativo do pensamento, dado que nos 
sentidos não encontramos a origem nem a fonte do conhecimento, mas 
apenas um instrumento auxiliar da razão. Por isso, o problema epistêmico 
que decorre da distinção(separação) das substâncias é equacionado por 
Descartes por meio do recurso à teoria das ideias inatas (CHITOLINA, 
2014, p.57) 

 

Do ponto de vista cartesiano, é uma interação metafísica, pois se determina 

uma relação entre essências e atributos que apresentam características totalmente 

opostas. Sabe-se que essa mente é imaterial, e que se é imaterial torna-se indivisível; 

enquanto os corpos são materiais e, portanto, divisíveis. Ou seja, para Descartes 

apenas o ser humano contribui para essa composição entre corpo e mente. 

Chitolina nos fala sobre uma perspectiva metafísica, considerando uma 

estrutura reflexiva que Descartes desenvolve, sendo que tal estruturação metafísica 

pressupõe que existem substâncias que são nada mais nada menos que substratos. 

Então, para falar sobre a natureza da mente, é preciso entender que nas meditações 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

241 
 

metafísicas, Descartes relaciona essas atividades da mente como uma substância 

pensante e o corpo como substância extensa. 

Portanto, Descartes considera a vontade por si só é uma experiência interna, 

sendo uma comprovação de que o pensar em ter vontade de realizar algo, é uma 

capacidade de decisão da mente, ou seja, esse ser tem autonomia de escolha e que 

faz com que ele se torne distinto em relação aos outros corpos materiais. Seguindo 

este fio condutor para entender o dualismo cartesiano, mantêm-se a oposição em 

relação aos corpos materiais e que o funcionamento da mente se distancia do 

funcionamento do próprio corpo. 

 Para Chitolina, a ideia do corpo biológico é levada pelo processo do corpo ser 

sempre gerenciada pela capacidade de movimentar-se, e isso torna possível a 

permanência do corpo vivo, como explicação mecânica das coisas. E, partindo desse 

ponto de vista, Descartes faz pensar que o dualismo substancial seja sempre um 

composto, mas essa explicação do corpo ser mecânico já não pode sofrer essa 

configuração com a mente e é por isso que ocorre essa investigação metafísica, 

justamente para saber onde essa natureza da mente se concentra. 

A teoria cartesiana da mente está intrinsecamente ligada à metafísica. É a 
partir do experimento metafísico que é possível determinar a natureza da 
mente. A descoberta do cogito é nesse sentido, a descoberta de suas 
faculdades. Ou seja, não é a partir da investigação do funcionamento do 
corpo que o filósofo vai inferir a existência da mente; ao contrário, a partir 
da recusa dos sentidos é possível encontrar algo anterior e inteiramente 
distinto do corpo, a sua mente (CHITOLINA, 2014, p. 68).   

 

A mente, nesse sentido, dificulta o processo para uma boa compreensão, pois 

ela está intrinsecamente agregada ao corpo.  Sabe-se que o corpo é dotado de 

atributos distintos. Trazendo ao sujeito cartesiano, uma unidade especificamente 

interna, que acaba gerando a sua individualidade como sujeito pensante indivisível. 

Então, quando é afirmado que os corpos são divisíveis, a aplicação dos corpos 

materiais, funcionam apenas com as leis de movimento, dando a entender que a 

matéria extensa não possui próprio movimento. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

242 
 

Esse movimento que acontece com o contato entre os corpos, faz com que 

uma ação imprima outra reação. Por exemplo, uma barra de ferro, só sai do lugar se 

outro corpo a movimentar e essa característica não exprime o mesmo sentido de 

movimento quando se fala em autonomia do corpo humano. Sendo assim, um 

objeto extenso nunca irá se mover por sua própria vontade, não deixando uma 

abertura para uma relação interna e sim um ato inteiramente provocado 

externamente. Por isso, esse fenômeno mecânico pode ser explicado inteiramente 

pela física.  

Desta maneira, mesmo que se tenha um incômodo sobre essas relações entre 

corpos, abre-se a questão dos autômatos, que são máquinas que não apresentam 

pensamento, mas são capazes de copiar os movimentos mecânicos dos corpos 

humanos. Esse elemento se diferencia, pois é exatamente o que Descartes 

desenvolve na tese dualista, a incapacidade dessa máquina exercer a linguagem. 

Nesse caso, apenas o construtor ou programados da máquina poderia impor a sua 

vontade na construção e na programação do movimento, visto que essa máquina 

seria criada com o propósito de o receptor mover-se segundo algum movimento 

externo. 

O autômato, na concepção cartesiana, é capaz de reproduzir movimentos, 

transitar para algum tipo de ação que o ser humano é capaz de realizar. O autômato, 

mesmo aquele muito desenvolvido, realiza, na perspectiva de Descartes, uma 

simulação. Ou seja, ele possui mecanismos que imitam o movimento que temos em 

nossos corpos. Neste caso, os movimentos não se tornam livres, o autômato é 

construído por alguém e na própria construção já se designa um movimento que 

aquela máquina artificial realizará. Portanto, a razão de a máquina se mover não está 

implícita nela própria e sim na construção ou na programação.  

Podemos delimitar esse pensamento, confrontando com questões 

contemporâneas, os computadores desenvolvidos e dotados de inteligência, não são 

capazes de pensar, ou emitir opinião, mas apenas simular determinadas operações, 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

243 
 

para as quais são designados. A tecnologia presente é incapaz de produzir inteligência 

partindo, portanto, de uma construção e de uma base que é essencialmente mecânica. 

A investigação que Descartes propõe é metafísica porque o sujeito epistêmico 

está exercendo essa função de pensar, sobre a sua própria existência no mundo, 

como um ser que existe e que é um composto, e que tem por obrigação compreender 

a sua ontologia. Fazendo isso, o conhecimento é basilar para instigar essa proposta 

metafísica.  

Contudo, é só com esse sujeito epistêmico é que é possível entender que tanto 

movimento e a figura são características próprias da matéria. E que a mente por ser 

independente do corpo em suas funções, revela justamente a sua natureza própria. 

Por fim, o ser humano não é apenas um corpo extenso, mas sim a capacidade de 

percepção para entender o que é a mente, e que ela não pode ser separada do corpo, 

pois é impossível falar apenas da mente sem pensar que ela está ligada no composto 

humano. 

 
O ciborgue 
 
  O ciborgue é o sujeito central da nossa pesquisa, pois é nele que toda a 

discussão cartesiana adentra em um contexto de dualidade desenvolvida pela 

personagem em questão. Além disso oferece um contexto ultra contemporâneo em 

função de a Major Makoto Kusanagi apresentar um corpo ciborgue e por se entender 

como mulher. Donna Haraway é a chave para fazer essa intersecção de fronteiras do 

conhecimento, justamente por seu estudo da metáfora do ciborgue, sendo ela uma 

feminista ciborgue, que critica vertentes do feminismo em suas bases.  

Haraway, nesse sentido, estabelece uma situação de crise, que é uma crise 

política, uma crise econômica sobre o capitalismo e, portanto, uma crise de 

identidade. Ela também diz a possibilidade da emergência de novas identidades, de 

um novo ser humano a partir de uma situação, que parte da complexidade do sujeito 

contemporâneo. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

244 
 

Logo, Haraway transita de um estado e de uma perspectiva humana em um 

processo de artificialização e caminha para a própria distinção entre o natural e o 

artificial, que é vista através da figura do ciborgue. A própria diferença entre animal 

e máquina, que, por exemplo, Descartes estabelece uma diferença entre ser autômato 

e o que é ser humano, na perspectiva da Haraway, encontra-se borrada, pois é o fato 

de essas fronteiras estarem borradas que potencializa toda a transformação. 

As corrosivas ferramentas da teoria pós-modernista e as construtivas 
ferramentas do discurso ontológico sobre sujeitos revolucionários 
parecem constituir aliados irônicos na dissolução dos eus ocidentais, uma 
dissolução que se dá no interesse da sobrevivência. Estamos 
dolorosamente conscientes do que significa ter um corpo historicamente 
constituído. Mas com a perda da inocência sobre nossa origem, tampouco 
existe qualquer expulsão do Jardim do Éden. Nossa política perde o 
consolo da culpa juntamente com a naiveté da inocência. (HARAWAY, 
2009, p. 51) 

 

Na construção da identidade epistemológica, de alguma forma, as mulheres 

constroem a inocência, no sentido de ser histórico-crítica. Então quando é falado do 

conto do jardim do Éden a percepção que se tem é de uma identidade construída 

através desses contos, como se essa inocência pudesse ser desconstruída através 

desse novo olhar do que é ser mulher, visando que as bases dessa concepção de 

inocência se encaixem no meio da construção cristã. Para este fim, elabora-se o mito 

político do ciborgue, já que toda essa desconstrução começa a ter suas vertigens na 

pós-modernidade.  

As feministas-ciborgue têm que argumentar que “nós” não queremos 
mais nenhuma matriz identitária natural e que nenhuma construção é uma 
totalidade. A inocência, bem como a consequente insistência na condição 
de vítima como a única base para a compreensão e a análise, já causou 
suficientes estragos. (HARAWAY, 2009, p.52) 

 

 As feministas ciborgues, não precisam de algo para poder se auto identificar. 

Na origem, não há como, de fato, haver uma expressão de gênero nisso que estamos 

chamando de ciborgue. A representação físico-corpórea de ciborgue, não tem uma 

implicação clara, porque constrói esse ciborgue de uma perspectiva e de uma 

representação de gênero masculino e feminino.  



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

245 
 

Do ponto de vista da ideia que é desenvolvida, o ciborgue é neutro em relação 

ao gênero. Embora em teoria, o ciborgue seja neutro, na prática, quando se tem a 

construção contemplativa de um robô, androides, ciborgues etc. o que acaba 

acontecendo é, justamente, a expressão de gênero nesses seres. 

 Então, é daí que se conclui que a forma que segundo a qual se constrói essas 

máquinas que expressam gênero, o que caminha para outra classificação, a de gnoid 

como expressão feminina e de android com expressão masculina. 

 No conceito da própria Haraway, esse ser que ao mesmo tempo é um ser e 

uma metáfora, é neutro em relação à categoria de gênero.  A metáfora, no entanto, 

significa uma desconstrução e uma reconstrução, na separação e na junção das 

partes, na medida que se realiza essa fusão entre o orgânico e o inorgânico, entre o 

natural e o artificial, entre algo que não tem interferência humana e algo que é 

construído pela interferência humana utilizando certos elementos naturais. Haraway 

constrói esse conceito e essa metáfora do ciborgue de uma maneira tão ampla que, 

ao incluir o sujeito, essa caracterização ampla também nos leva a pensar na inclusão 

de tecnologias comparativamente mais simples, como os óculos. 

Ao falar do ciborgue, Haraway mostra o processo de ponta, o sujeito ciborgue 

teria a sua disposição toda uma escala de alteração que o homem pode fazer na 

natureza como também em si próprio. O ciborgue é tanto uma expressão da nossa 

individualidade como um corpo político e, é importante perceber, que Haraway 

nunca estabelece apenas um conceito, sempre vai existir essa transição de um 

conceito para o outro.  

  
A metáfora do ciborgue na literatura 
 

Através da escrita high tech, ou seja, de histórias que se referem ao corpo 

ciborgue, que permanece na fronteira entre o corpo e a máquina, e, para Haraway, 

essas fronteiras não são fronteiras nítidas como aparentam ser. Logo, a perspectiva 

que se observa dessa metáfora do ciborgue interage com a questão dos dualismos. 

Torna-se difícil buscar uma unidade para essas tensões próprias do dualismo, porque 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

246 
 

o ciborgue permanece sempre na linha tênue de ter um corpo biológico, que o faz 

ter dor, sono, e ao mesmo tempo uma mente, que, de certa maneira, faz um esforço, 

compreensivo e simbólico, sobre questões teóricas que aparecem cotidianamente. 

Na verdade, o sujeito contemporâneo, no sentido de ser humano, estaria, então, 

diante da metáfora do ciborgue, exatamente porque ele não se vê mais de uma forma 

monolítica e sim de uma forma híbrida, fundindo-se cada vez mais com a tecnologia. 

Essa fusão, não é apenas uma fusão entre o biológico e o humano. Nesse 

sentido, esta fusão estaria relacionada também aos animais, que também apresentam 

corpos biológicos, mas não apenas isso: eles também configuram um misto entre o 

natural, do qual os seres humanos fazem parte, assim como os animais e as plantas, 

e o artificial, que é aquilo que o ser humano cria a partir do natural, deixando de ser 

completamente natural, porque já se exerceu um trabalho humano. Então a máquina, 

de certa maneira, está entre uma matéria prima natural e algo que depende 

exclusivamente do intelecto humano.  

É por isso que, quando é falado da metáfora do ciborgue na literatura, o 

ciborgue é entendido como uma identidade política, porque, ao mesmo tempo em 

que a literatura está baseada em certa medida nos dias atuais, ela cria uma ficção. 

Deste modo, ela também vai se mostra como uma realidade, exatamente por causa 

da tensão entre os dualismos que enfrentamos contemporaneamente. 

A escrita-ciborgue não tem a ver com a Queda, com a fantasia de uma 
totalidade que, “era-uma-vez”, existia antes da linguagem, antes da escrita, 
antes do Homem. A escrita-ciborgue tem a ver com o poder de 
sobreviver, não com base em uma inocência original, mas com base na 
tomada de posse dos mesmos instrumentos para marcar o mundo que as 
marcou como outras.(HARAWAY, 2009, p.86) 

 

 Para Haraway, ao mesmo tempo em que a internet possibilita a comunicação 

a distância, o sujeito está constantemente sendo vigiado por uma série de empresas, 

que em alguns casos, dependendo de certos objetos de interesse. A utilização dessa 

ferramenta de comunicação acaba se revelando como uma forma de controle, sobre 

as coisas que esse sujeito gosta e pesquisa. Então essa fronteira de imaginar que a 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

247 
 

tecnologia vem sendo criada para melhora da vida humana é uma visão inocente 

efetivamente da qual está sendo vivenciado hoje.  

Logo, Haraway afirma que a escrita ciborgue, que estaria representada por 

todas essas escritas que, de certa maneira, procuram falar da metáfora do ciborgue, 

permanecem nessa fronteira borrada entre a ficção e a realidade, que tem a ver com 

poder de sobreviver. Todas as vezes em que se envolvem questões de tecnologia, o 

sujeito vincula-se a questão de poder, aproximando certos grupos sociais de 

interesse. Essa imagem que está descrita em diferentes literaturas ciborgue, como 

por exemplo, Androides Sonham com Ovelhas Elétricas? de Philip K. Dick como se fosse 

uma subcategoria literária. 

 De um modo geral, o gênero literário da ficção científica se ramifica, de 

acordo com o conteúdo específico que se está trabalhando. Então, exige-se que sua 

escrita seja original, exatamente porque já pressentimos que as máquinas não servem 

apenas para o benefício do ser humano, mas podem potencializar a emancipação 

humana, imaginando a possibilidade de a tecnologia nos livrar daquelas falhas e 

fadigas físicas próprias do trabalho, embora a tecnologia nos dias atuais tenha outros 

objetivos além desse. Necessariamente, não se deve ter um olhar para a tecnologia 

com um olhar inocente.  

A política do ciborgue é a luta pela linguagem, é a luta contra a 
comunicação perfeita, contra o código único que traduz todo significado 
de forma perfeita – o dogma central do falogocentrismo. É por isso que 
a política do ciborgue insiste no ruído e advoga a poluição, tirando prazer 
das ilegítimas fusões entre animal e máquina. (HARAWAY, 2009,  p.88) 

 

 Quando ocorre a conexão do sujeito com as redes de comunicação, esta 

comunicação liberta, abrindo o caminho pretensamente para o exercício da liberdade 

de escolha, ou seja, para esse sujeito realiza o poder de escolher o que ele quiser ser 

diferenciado do corpo físico ao qual se apresenta.  

Haraway, nos diz que “‘Nós’ não escolhemos, originalmente, ser ciborgues” 

(2009), o “nós”, dito pela Haraway, é direcionado aos contemporâneos. Nessa 

afirmação, a autora está pressupondo que não se tem uma essência humana e que o 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

248 
 

sujeito foi lançado ao mundo com cada vez mais tecnologia da informação, e isso 

faz com que ele não tenha escolhido ser ciborgue. Mas, de certa maneira, as 

condições gerais em que esse sujeito vive obrigam a lidar com essa questão: quem 

pode ficar à margem da revolução da informação? Estar à margem, neste sentido, 

significa, entre outras coisas, ser afastado desse processo, pois o processo de 

informatização é considerado central e importante para a civilização atual. 

Considerando a partir do ponto de vista que a Haraway está falando, como mulher 

estadunidense, cientista: 

Certos dualismos têm sido persistentes nas tradições ocidentais; eles têm 
sido essenciais à lógica e à prática da dominação sobre as mulheres, as 
pessoas de cor, a natureza, os trabalhadores, os animais – em suma, a 
dominação de todos aqueles que foram constituídos como outros e cuja 
tarefa consiste em espelhar o eu [dominante]. Estes são os mais 
importantes desses problemáticos dualismos: eu/outro, mente/corpo, 
cultura/natureza, macho/fêmea, civilizado/primitivo, 
realidade/aparência, todo/parte, agente/instrumento, o que faz/o que é 
feito, ativo/passivo, certo/errado, verdade/ilusão, total/parcial, 
Deus/homem. (HARAWAY, 2009, p.90) 

 

Esses dualismos epistemológicos provocam o processo de dominação, do 

mesmo modo que já provocaram outros processos. Talvez esse processo atual seja 

mais complexo, exatamente pela questão de ter uma quantidade de informação 

maior, sofrendo com a perda da inocência original, como no caso da concepção de 

ser humano essencialista, que pressupõe o universalismo. Contrário senso a mesma 

concepção de uma natureza humana única e universal realizou a dominação de 

alguns, que são tratados de formas diferentes. Basta pensarmos nas relações 

estabelecidas entre os povos colonizadores e colonizadas, marcantes na história do 

Brasil e de outros países da América Central e do Sul. 

 

 

 

 

 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

249 
 

Análise do mangá  

1. A autonomia do corpo ciborgue 

 
O mangá The Ghost in the Shell influenciou a cultura Cyberpunk101, colocando 

em seus diálogos uma visão tanto filosófica quanto futurista em relação às 

características humanas. No rompante em que se via a alta tecnologia proliferar no 

ambiente das redes eletrônicas, começou a discutir novos termos como codificação 

e micromaquinação102. O mangá usufrui de uma linguagem própria e que tornam 

suas bases ricas em informação ao leitor com a utilização de notas de rodapés, técnica 

esta que o mangaká utiliza para representar seu universo ficcional como uma extensão 

da tecnologia presente. 

A história se passa em um universo distópico103 de 2029, entre as barreiras 

que separam esse mundo natural do artificial. E, com a união destes mundos, o 

controle da tecnologia sofre uma fragilização, precisando lidar com a proliferação 

dos crimes cibernéticos, equivalentes aos dias atuais aos crimes de ciberterrorismo104. 

Assim, a fronteira que separa máquinas de homens, torna-se mais estreita do que se 

 
101 Segundo Edgar Roberto Kirchof e Alessandra da Rosa Trindade Camilo, define a Cultura Cyberpunk como o 
“Alinhado com essa tradição literária de ficção científica, surge, na década de 1980 do Século XX, um gênero cultural 
e literário denominado cyberpunk, termo originado da junção entre as palavras cibernética e punk. A palavra foi 
adotada primeiramente pelo escritor Bruce Bethke, na década de 1940 do Século XX, para definir um subgênero 
literário de ficção científica, e logo foi incorporada por uma série de outros autores.” v. 10 - n. 2 - p. 277. 2014. 
102 São máquinas que seriam fabricadas em escala microscópica, ou seja, não são máquinas simplesmente pequenas, 
em uma escala do ponto de vista da física essas leis naturais para a fabricação dessas micromáquinas teriam outro 
significado. 
103 Segundo Hilário, no século XVI pariu a ideia de utopia, e o século XX engendrou a distopia. As utopias buscam a 
emancipação ao visualizar um mundo baseado em ideias novas, negligenciadas ou rejeitadas. Sua confiança no futuro 
é o fundamento normativo que lhe garante eficácia ideológica. As distopias, por sua vez, buscam o assombro, ao 
acentuar tendências contemporâneas que ameaçam a liberdade. O objetivo das distopias é analisar as sombras 
produzidas pelas luzes utópicas, as quais iluminam completamente o presente na mesma medida em que ofuscam o 
futuro. Elas não possuem um fundamento normativo, mas detêm um horizonte ético-político que lhes permite 
produzir efeitos de análise sobre a sociedade. As distopias ou as utopias negativas “expressam o sentimento de 
impotência e desesperança do homem moderno assim como as utopias antigas expressavam o sentimento de 
autoconfiança e esperança do homem pós medieval” (HILÁRIO, 2013, p. 205) 
104 Segundo Chagas, o ciberterrorismo teve início dos anos 1990, com diálogos voltados sobre a sociedade da 
informação, que provocaram vários estudos sobre o risco do aumento da conectividade em rede.  Sendo assim, o 
aumento da tecnologia e a independência por via da mesma deram ao terrorismo o acesso e novas possibilidades de 
utilizar esse recurso. Portanto, entende-se o ciberterrorismo ou o uso do ciberespaço, como um campo que tem o 
objetivo de aterrorizar através de ataques que possam causar destruição, ou distorção deliberada de dados digitais e 
fluxos de informação, por motivos religiosos, políticos e ideológicos. (CHAGAS, 2012, p. 28-29) 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

250 
 

pensa atualmente. Esses crimes acabam entrando para a lista dos piores crimes a 

cometer contra a nação. 

A tradução para o Português do título do mangá, ou seja, “o fantasma na 

concha”, mostra o dualismo proposto por Descartes. A personagem representada 

pela Major Kusanagi vive em uma concha ou receptáculo que é um corpo ciborgue 

revestido por maquinaria sofisticada e que tem como função proteger seu cérebro, 

ou melhor, sua alma ou ghost. Essa base, o fantasma, torna-se fundamental para 

dialogar com a questão cartesiana do sujeito como um ser que pensa e que, ao mesmo 

tempo, ultrapassa a barreira de compreensão da separação de corpo e alma, sabendo 

que essa distinção não ocorre apenas em função do pensamento, mas, segundo a 

perspectiva cartesiana, haveria uma cisão entre corpo e alma, já que elas são 

substâncias completas, cujos atributos principais se auto-excluem. 

A autonomia da razão provém de uma releitura e fundamento trabalhada por 

Descartes, em seu entendimento empírico, por via de uma investigação que inicia 

pelo campo metafísico. Ao utilizar o método da dúvida metódica, Descartes, visa 

responder questões tais como o que constitui o processo decisório de um sujeito 

autônomo. Deste modo, quando utilizamos a tese de Descartes, estamos na margem 

tanto de defendê-lo ou tecer críticas sobre o seu trabalho. Tal como é o caso do livro 

do especialista Claudionei Chitolina (2013), no qual se mostra evidente a 

preocupação de Descartes para a fundamentação do corpo e mente, 

 […] a autonomia é o fruto da busca individual, do esforço de pensar em 
pensar por si mesmo, o que significa recomeçar a filosofia desde os 
fundamentos. A filosofia é o exercício crítico da razão; tal exercício impõe 
ao sujeito pensante uma reforma ao pensamento, condição para o 
aprendizado da verdadeira filosofia (CHITOLINA, 2013, p. 13) 
 

 Ao estabelecer este exercício crítico da razão, podemos estabelecer o 

referencial teórico necessário para a análise do mangá, já que tanto Chitolina, quanto 

Descartes, estão abrindo a oportunidade para a discussão dessa autonomia que a 

Major apresenta ao demonstrar traços de uma mente humana mesmo que o seu 

corpo esteja revestido por elementos de tecnologia que o modificam, oferecendo 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

251 
 

margem para a caracterização do ser humano produzido, para além, portanto, da sua 

constituição natural.  

Assim, quando a Major Kusanagi exerce suas capacidades de sujeito pensante, 

por exemplo, ao tomar decisões sobre a fusão do seu cérebro a uma criatura de 

inteligência artificial, chamado “mestres dos fantoches”, relação essa que pode ser 

encontrada no capítulo 11 do mangá, intitulada “Praia dos Fantasmas”. O diálogo 

travado por esses dois personagens é, exatamente, sobre esses dualismos, para 

ultrapassar obstáculos que, ao mesmo tempo, desfazem a influência que influi 

negativamente no seu ser, fazendo com que a Major coloque em prática a autonomia 

da razão. Neste sentido, ela apresenta um envolvimento com a dúvida metódica que 

se torna, por sua vez, um exercício de reflexão racional que a leva, mesmo adquirindo 

um corpo totalmente mecânico, a utilizar sua razão, constituída pelo exercício de 

pensar, à produção de suas dúvidas e pensamentos.   

Existem, assim, certas características que nos permitem classificar a Major 

Makoto Kusanagi como um sujeito que não apenas obtém um corpo mecânico, 

como podemos observar no capítulo 5 do mangá The Ghost In the Shell. O mangaká 

Shirow Masamune descreve, em linhas gerais, no que consiste a fabricação de um 

corpo ciborgue, e evidência em uma nota de rodapé todas as características para 

visualizar essa separação, já que: 

Ciborgues são seres humanos modificados, total ou parcialmente, com 
órgãos artificiais. Existem muitos mecanismos no corpo que nem fazemos 
ideia de como reproduzir artificialmente, por exemplo o sistema 
endócrino e linfático, baço, medula, entre outros. Portanto, é duvidoso se, 
um dia, chegarmos a esse grau de totalidade na mecanização de ciborgues. 
(SHIROW, 2016, p.97) 
 

 Nesse contexto entendemos que a Major é um sujeito que adquire todas essas 

características, mas se distingue quando faz o uso de um cérebro tratada por eles 

como Alma105. No capítulo posterior (capítulo 6, a “Dança dos robôs”), existe mais 

uma comprovação que a Major se aplica no contexto que Descartes descreve sobre 

 
105 No mangá entende-se como alma o cérebro do ciborgue, ou seja, a mente, o que se diferencia do termo utilizado 
por Descartes, na narrativa cartesiana alma (mente) é uma substância que independe de uma segunda substância para 
existir, Descartes não só conclui que substâncias diferenciam, como também podem existir separadamente. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

252 
 

a autonomia da razão, quando o mangaká se refere a questão de que “os robôs não 

sorriem voluntariamente, eles sorriem porque são programados para isso. Algumas 

pessoas também” (2016, p.103). A partir desta citação, entende-se que, no limite 

desse raciocínio mesmo os computadores contemporâneos não seriam capazes de 

pensar, mas apenas de imitar e simular certas operações. A tecnologia é incapaz de 

produzir inteligência partindo, portanto, de uma construção e de uma base que é 

essencialmente mecânica.  A investigação metafísica que Descartes faz, implica o 

reconhecimento intuitivo desse sujeito epistêmico, que encontra-se pensando, sobre 

a sua própria situação de composto, o mesmo tempo se pensa que se tem um corpo, 

o que esse ser é, afinal de contas? Partindo desse viés, esse conhecimento será a base 

do conhecimento obtido, levando em consideração que esse ser  é o sujeito 

epistêmico, e que é necessário avançar em termos de conhecimento, a partir desse 

sujeito epistêmico reconhecer, portanto, que movimento e figura são características 

próprias da matéria, a mente por exercer suas funções relativamente independente 

em relação ao corpo que demonstra, justamente, a sua natureza. Isso quer dizer que 

o ser não é apenas um corpo extenso, mas nos permite considerar o corpo extenso, 

esta realidade material, que é distinta, mas que, tanto no caso dos seres humanos, 

quanto do ciborgue, teria que ser elaborado em paralelo com a mente. Nesse quesito, 

a Major é um sujeito racional e que se distingue de corpos mecânicos inteiramente 

programados. Sendo assim, é a mente que distingue a autonomia da Major, diante 

dos seus atos, passamos a entender que ela é um sujeito provido de essência, pois, é 

importante ressaltar que o sujeito pensante não é aquele se desenvolve apenas pela 

habilidade do corpo, mas sim pelas suas faculdades desenvolvidas no que Descartes 

chama de mente, que realiza a imaginação, o pensamento, a sensação. 

 
2. O ciborgue em The Ghost in The Shell 
 
 Donna Haraway(2009), em seu texto Manifesto ciborgue, transita a todo 

momento entre os dualismos. A filósofa considera que o ciborgue é uma espécie de 

metáfora do sujeito contemporâneo, um sujeito que convive com uma teoria da 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

253 
 

informação, com a tecnologia da comunicação e, ao mesmo tempo, é um sujeito que 

lida com a biotecnologia. Logo, a grande questão para Haraway, é o feminismo 

enquanto abordagem crítica e epistemológica, e que, em certos momentos, transita 

entre elementos que não são apenas o de gênero, mas se refere a outros marcadores 

sócio históricos como os de classe, de raça. Mas como esses elementos interagem? 

Conforme esse questionamento, podemos supor que o manifesto é escrito no intuito 

de renovar a própria teoria feminista, sabendo que esse sujeito contemporâneo está 

caminhando em direção para uma nova metáfora, que, segundo Haraway, seria a 

metáfora do ciborgue. A definição de ciborgue para ela é exatamente como segue: 

Um ciborgue é um organismo cibernético, um híbrido de máquina e 
organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de 
ficção. Realidade social significa relações sociais vividas, significa nossa 
construção política mais importante, significa uma ficção capaz de mudar 
o mundo. (HARAWAY, 2009, p. 36) 

 

Para a filósofa, falar desses dualismos mostra que, de certa maneira, a 

sociedade contemporânea se inter-relaciona e reelabora a informação, o ciborgue 

seria, então, um híbrido. Ou seja, ele faz parte de um dos polos dos diferentes 

dualismos (ativo – passivo, macho – fêmea, controlador – controlado), algo 

simbólico, mas que, ao mesmo tempo, representa uma realidade histórica e material 

do pensamento contemporâneo.  

Em The Ghost in The Shell, o ciborgue é corporificado pela personagem da 

Major, pois ela consegue exprimir em suas ações esses dualismos sobre os quais 

Haraway está falando em seu manifesto. A Major é um híbrido e, ao mesmo tempo, 

um sujeito social. Logo, a importância do seu sujeito ativo na sociedade, de certa 

maneira, a faz transitar de sua experiência individual para uma construção política. 

A análise desse mangá se dá por níveis. Pois, não apenas trata de uma 

abordagem epistemológica sobre o que significa desse sujeito ciborgue 

contemporâneo. Mas, ao enxergar a partir de uma visão feminista, a história em 

quadrinhos em questão também contribui, direta ou indiretamente, para o estudo e 

a percepção sobre esse sujeito contemporâneo, que pode ser incluído ou excluído da 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

254 
 

relação entre classes, perpassando tanto por uma abordagem epistemológica, quanto 

por um viés político.  

A importância do manifesto de Donna Haraway é exatamente que, na 

transição entre os dualismos, sua tese se insere na sociedade da informação, tornando 

primordial o fluxo de informações. Na medida em que Haraway transita entre um 

dualismo ao outro, ou seja, entre os níveis da experiência individual e da experiência 

política, ela mostra que, na verdade, a caracterização de apenas um lado desse 

dualismo, torna uma abordagem unilateral e, então, é através desse jogo de 

informações que estabelece uma sociedade altamente complexa, devido ao grande 

fluxo e refluxo de informações. 

Entender essa fusão entre a máquina e o ser humano, representada também 

no ciborgue, que Haraway define como “um organismo cibernético, um híbrido de 

máquina e organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de 

ficção” (HARAWAY, 2009, p. 36), é estabelecer essa função, enquanto o avanço da 

tecnologia traz uma relação imbricada na vivência cotidiana da humanidade, desde a 

formação do mundo tecnologicamente informado. A população cibertecnológica da 

história em quadrinhos de The Ghost in The Shell apresenta essa relação que Haraway 

pensa sobre a tecnologia que movimenta os setores ético, político e humanitário, 

oferecendo uma nova construção na forma de pensar. Em uma entrevista concedida 

à Kunzru, afirma-se que:  

O mundo de Haraway é um mundo de redes entrelaçadas – redes que são 
em parte humanas, em parte máquinas; complexos híbridos de carne e 
metal que jogam conceitos como “natural” e “artificial” para a lata do lixo. 
Essas redes híbridas são os ciborgues e eles não se limitam a estar à nossa 
volta – eles nos incorporam. Uma linha automatizada de produção em 
uma fábrica, uma rede de computadores em um escritório, os dançarinos 
em um clube, luzes, sistemas de som – todos são construções ciborguianas 
de pessoas e máquinas. (KUNZRU, 2009, p. 24) 

 

Logo, esse ciborgue descrito por Haraway já faz parte da vivência humana, o 

que pode parecer um tanto assustador, mesmo que a cada dia a tecnologia evolua 

com uma rapidez incomparável. E são esses os processos que fazem com que se 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

255 
 

repense o que seria essa natureza humana, na qual a subjetividade pode se perder, 

para depois se reencontrar, a partir destas ruínas existenciais do mundo 

moderno/contemporâneo.  Esse processo evolutivo que teve início na modernidade 

promove uma tensão, levando-nos à questão: até que ponto o sujeito é humano e a 

partir de que ponto começa a sua jornada como máquina? Assim como Descartes 

provoca a reflexão sobre problemas ontológicos inaugurando o dualismo desse 

sujeito como o "eu pensante", o avanço da tecnologia ciborgue modifica e coloca 

novamente em xeque o estudo sobre o sujeito contemporâneo, tornando necessário 

refletir sobre a condição humana. 

 Ainda assim, o ciborgue definido por Haraway é aquele que restaura e 

substitui membros do corpo humano que foram perdidos, coloca esse ser que 

depende da tecnologia em um padrão de normalidade entre os demais, mesmo essas 

máquinas surjam com o intuito de superação do humano, de torná-lo melhor e tais 

melhorias, se possível, acessíveis para a todos. Ao querer introduzir essa máquina na 

sociedade, é preciso que ocorra a ligação entre máquinas e humanos, para subjetivar 

esse sujeito e formar esse corpo ciborgue.   

 Esse ciborgue de Haraway está presente na Major Mokoto Kusanagi que, por 

sua vez, é um ser que tem o corpo revestido de maquinário e que detém de um 

cérebro que é ligado a um corpo tão complexo quanto o de um humano, embora o 

corpo ciborgue seja o resultado da engenharia humana. 

 Contudo, o mundo da Major Mokoto Kusanagi é um mundo em que não 

pode existir sem a tecnologia: a tecnologia não apenas existe, mas é impossível viver 

sem ela. E é essa conexão que torna humanos/máquinas unidos, tornando o ser 

humano um ciborgue. Por isso, esse ciborgue personificado pela Major Mokoto 

Kusanagi se empodera ao dizer que não precisa de métodos normativos para sua 

reprodução, ou seja, a Major é a ciborgue que não precisa seguir um padrão, uma 

vida comum para estar inserida na sociedade, e essa quebra de paradigmas é que 

forma sua personalidade.  

 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

256 
 

Considerações finais 
 

Em nossa análise procuramos sintetizar n pensamento artigo, o pensamento 

cartesiano e a intersecção de Donna Haraway, filósofa feminista, sobre a construção 

desse corpo ciborgue, com o intuito de definir o ciborgue como um sujeito 

contemporâneo, que traz em suas bases questões de dualidades, que se estabelece 

nesse ser. A ideia foi aproximar, sobretudo, o dualismo corpo e mente na perspectiva 

de Descartes e as dualidades apresentadas por Haraway no seu manifesto ciborgue 

na análise da história em quadrinhos The Ghost in Shell.  

 A leitura sobre o ciborgue esclareceu, em uma perspectiva materialista, a fala 

de existência, a partir de uma relação que rejeita a inocência, isso quer dizer, que 

todas as relações sociais, são relações de poder. A autonomia existe de fato, mas, ao 

mesmo tempo é uma ilusão, na medida em que todos são ativos e passivos no 

estabelecimento de relações de poder. Quando Haraway nos fala de organismos 

ciborgues, isso quer dizer que eles são organismos sociais e, nesta interação, ocorre 

o envolvimento em uma “dialética de apocalipse”, que se assemelha ao estado de 

guerra, pois trata-se sempre do desenvolvimento de relações de poder, entre o estar 

dominando e o estar sendo dominado.  

As leituras cartesianas abrem as portas para um leque de possibilidades para 

entender a existência humana. A partir do modelo de corpo, o homem se utiliza de 

um modelo mecânico para retratar a si mesmo em seus movimentos de sentir, pular, 

chorar etc. Para Descartes, os homens são dotados de razão. Portanto, a razão se 

iguala a todos os homens, o que diferencia no desenvolvimento de cada um é o 

método utilizado no processo. Obtivemos também respostas sobre a imaterialidade 

da mente, o que justifica que a mesma se encontre ligada diretamente à metafísica, 

determinado por Descartes que esse processo de distinção entre o corpo e a mente 

perpassa a descoberta do cogito, pois o mesmo interfere sobre a existência da mente. 

Esse artigo teve como objetivo analisar o dualismo cartesiano corpo e mente 

propostos por Descartes em sua obra Meditações Metafísicas para fundamentar a união 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

257 
 

do sujeito contemporâneo com a tecnologia, especificamente na fusão entre homem 

(ou mulher) e máquina. Bem como analisar como esse o corpo ciborgue está 

imbricado nas vivências diárias do ser humano com a tecnologia. Mesmo 

considerando a obra The Ghost in The Shell como uma ficção, ela se torna relevante 

para entender questões atuais, utilizando a aplicabilidade dele nas narrativas da Major 

Kusanagi e iniciar uma conversação filosófica a partir de uma história em 

quadrinhos. Visto que, The Ghost in the Shell trata-se de uma história ficcional em 

quadrinhos de origem japonesa, em outras palavras, o chamado “mangá” e é por 

esse fio condutor que a pesquisa se guiou. 

Logo, o problema corpo-mente é algo recorrente no mangá, o que tornou 

possível identificar que o quadrinho se encontra além do que se pensa sobre a razão 

em Descartes. Assim, ao voltar a meditação metafísica para Major Mokoto Kusanagi 

que, mesmo revestida por um corpo totalmente mecânico e exercendo uma 

atividade racional que é pensar sobre a sua existência, ela apresenta devaneios não 

lógicos e percebe o mundo em sua volta. A partir disso podemos concluir que os 

fenômenos psicológicos que a constituem não geram apenas a consciência de si, mas 

que a mesma obtém a liberdade de pensar e agir. 

Portanto, o artigo utilizou esse arcabouço teórico justamente para enfatizar a 

importância que Donna Haraway carrega ao acoplar a gama de conhecimento sobre 

os dualismos, pois ela explicita um labirinto que nos conforma enquanto sujeitos 

contemporâneos. Assim, a percepção da metáfora do ciborgue, surge como uma 

saída possível para essas dualidades classificadas, torna-se um desiderato para o 

sujeito na sociedade, exatamente porque o ciborgue permite a interação dessas 

múltiplas linguagens, individual e social.  

Finalmente, a personagem Major Mokoto Kusanagi é a própria 

personificação do dualismo cartesiano na contemporaneidade, pelo fato de ela 

carregar esse aparato de tecnologia que a permite exercer o pensamento e a 

autonomia sobre si, e com a ajuda da escrita ciborgue é possível realizar essa 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

258 
 

interação não só ficcional, como no campo metafísico e nas vivências diárias do 

sujeito contemporâneo. 

 

 

 

* * * 

  

REFERÊNCIAS  

 

CHAGAS, Morgana Santos das. Ciberterrorismo: possibilidades da expansão do terror nas 
relações internacionais. Ed. CDD 327.810960: João Pessoa, 2012.  
 
CHITOLINA, C. L. Razão e método em Descartes: a unidade da ciência. 1ª ed. Jundiaí: Paco 
Editorial, 2013. 
 
_____. Mentes e máquinas: o retorno de Descartes? 1ª. ed. Jundiaí: Paco Editorial, 2014. 
 
_____. Mente, pensamento e consciência em Descartes. In: CHITOLINA, C. L; 
 
PINTO, Rodrigo Hayasi; PEREIRA, José Aparecido (org.). Mente, cérebro econsciência: um 
confronto entre filosofia e ciência. 1ed. Jundiaí: Paco Editorial, 2015. 

 
HILÁRIO, Leomir Cardoso. Teoria Crítica e Literatura: a distopia como ferramenta de análise 
radical da modernidade. Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 18, n.2, p. 201-215, out. 2013. 
ISSN 2175-7917. Disponível em: 
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/literatura/article/view/27842>. Acesso em: 04 dez. 2019. 
doi: https://doi.org/10.5007/2175-7917.2013v18n2p201. 

 
DESCARTES, René. Meditações Metafísicas. 2ª. Ed. São Paulo: Edipro, 2016. 
 
HARAWAY, Donna; KUNZRU, Hari; TADEU, Tomaz. Antropologia do Ciborgue: As 
vertigens do pós-humano. 2 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
KIRCHOF, Edgar Roberto; CAMILO, Alessandra da Rosa Trindade. O cyberpunk: dos livros 
para as telas. Uma análise do filme Johnny Mnemonic O ciborgue do futuro. Revista do 
Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade de Passo Fundo - v. 10 - n. 2 - p. 
274-288.  
 
MASAMUNE, Shirow. The Ghost In The Shell. Volume único. Ed. JBC, 2016. 
 

 

 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

259 
 

 

 

 

 

 

 

Recebido 25/06/2025 

Aprovado  

01/09/2025 

 

Licença CC BY-NC 4.0 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	7bc5b4fb18d0924e800371f547b924fabf71d3ee3ec192542c42a3d0a2f308ea.pdf

