
WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019

O (NÃO)LUGAR DA 
FILOSOFIA BRASILEIRA

Benito Eduardo Maeso1

Resumo
O que faz com que seja possível proclamar a existência de uma fi loso-
fi a autenticamente brasileira? Neste artigo, serão analisadas algumas 
características do que poderia ser chamado de pensamento nacional, 
cujo mecanismo de geração seria caracterizado por dois processos: a 
apropriação e a ressignifi cação de conjuntos teóricos externos, gerando 
uma forma de pensar e agir que carregaria em si mesma a contradição 
entre o arcaico e o moderno, entre o universal e o particular. Esse me-
canismo de funcionamento da formação do pensamento brasileiro é 
desnudado, de maneiras singulares, pelas análises de Paulo Arantes, 
Bento Prado Junior e Marilena Chauí, entre outros, que acabam por se 
debruçar sobre a seguinte questão: é possível uma fi losofi a genuina-
mente brasileira que possa abdicar de uma relação com a tradição e a 
história da fi losofi a ou é exatamente desta relação sui generis que surge 
a oportunidade de criarmos nossa própria gramática e discurso fi losó-
fi co? Em outras palavras, que lugar ocupa o pensamento e a produção 
intelectual na defi nição do “ser brasileiro”?

Palavras-chave: Filosofi a, Brasil, não-pertencimento, arcaico, moderno, 
ideologia

THE (NON-)PLACE OF 
BRAZILIAN PHILOSOPHY

Abstract
What makes it possible to proclaim the existence of an authentic Bra-
zilian Philosophy? This article aims to analyze some characteristics of 

1 Professor de Filosofi a do IFPR. Doutor em Filosofi a pela Universidade Federal do Paraná. 
Email: benito.ly@gmail.com



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 102

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

a so-called “Brazilian national thinking”, a two-way process of appro-
priation and resignifi cation of foreign theories. As a result, this process 
leads to a contradiction between archaism and modernity, between the 
universal and the singularity. The operation mechanism of Brazilian 
intellectuality is shown by the works of Paulo Arantes, Bento Prado 
Jr., Marilena Chaui, among others. All these thinkers have a common 
question: is it possible to produce a genuine philosophy in Brazil set-
ting aside philosophical tradition and history? Or is it exactly from 
this sui generis relationship that arise the opportunity to create a new 
grammar and philosophical discourse for our own? What is the place 
of intellectuality in the making of a “Brazilian way of think”?

Keywords: Philosophy, Brazil, non-belonging, archaic, modernity, 
ideology

Bento Prado Junior começa um de seus textos mais importantes 
sobre a fi losofi a brasileira com uma provocação certeira sobre o “em-
baraço” causado pela tarefa de falar sobre esse assunto: “Poderíamos 
defi nir esta difi culdade em termos aristotélicos: como saber o que é uma 
coisa, se não sabermos ao certo se ela é?” (PRADO JR, 2001, p.153). 

Mais do que um questionamento sobre a existência de um pen-
samento que possa ser chamado de autenticamente brasileiro (ou seja, 
a parte que nos caberia nesse latifúndio do pensamento humano), a 
pergunta de Bento Prado mira em uma metodologia fi losófi ca especí-
fi ca e na suposta existência de uma “visão de mundo” constante que 
unifi caria as questões brasileiras, o que seria paradoxal em relação 
a um pressuposto de universalidade do pensamento e da temática 
fi losófi ca, pressuposto que é carinhosamente aceito por parte da co-
munidade intelectual.

A questão de Prado Junior traz em si outro problema de fundo, a 
saber: o que defi niria uma fi losofi a como “brasileira”? Uma das tradições 
desenvolvidas a este respeito aponta que o pensamento brasileiro tem 
como principal característica ser “fora do lugar”, ser uma contradição 
implícita entre questões formais e de conteúdo. No Brasil, haveria um 
mal-estar perene como resultado da tentativa de aclimatar tradições 
de pensamento de origem europeia às particularidades da formação 
da sociedade brasileira, gerando um ethos caracterizado pela dialética 
entre o arcaico e o moderno e por uma certa negatividade enquanto 
sentimento de não-pertencimento ao conjunto social. A sociedade e a 
cultura brasileiras teriam como característica um tipo de vazio, uma 
ausência, o país que “ainda não é”, perdido em um (não-)lugar entre 
o Velho e o Novo mundo. 

Porém, essa “presença da ausência” carrega uma estranhíssima 
contradição em seu funcionamento: esta visão não teria dentro de si, 
de forma implícita, a ideologia de que existe um modelo perfeito de 
pensamento – europeu, colonial, civilizatório, iluminista, autóctone ou 
simplesmente estrangeiro – ao qual teríamos a (in)capacidade de nos 
ajustar? Ou o assim chamado pensamento brasileiro compartilharia 



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 103

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

de características próprias e basilares de nossa sociedade, na qual de-
sencanto e modernidade gerariam um híbrido de características únicas 
e incomparáveis com as escolas de pensamento que, de certa forma, 
colonizaram nossa maneira de pensar?

Essa visão é descrita principalmente pelos trabalhos de Roberto 
Schwarz e Paulo Arantes a partir da análise de Antonio Cândido sobre a 
formação da literatura no Brasil. O pensamento “tipicamente” brasileiro 
não seria nem uma reprodução do pensamento da metrópole nem uma 
criação genuinamente local, mas um estranho híbrido dialético entre 
estes elementos, a relação entre um país “errado” e uma cultura “viva”. 

A via de mão dupla entre formação social e cultural, na qual 
uma infl ui diretamente na outra, é vista por Schwarz como pressuposto 
básico para a autonomização da literatura brasileira, por exemplo, com 
Machado de Assis – não como uma simples simbiose ou conciliação entre 
tais fatores, mas como um sinal do estranhamento que eles provocam 
ao operarem juntos. Ou, nas palavras de ARANTES; “como pôde se 
formar um escritor de verdade em condições tão adversas?” (1997, p. 31). 

Sintetizando um processo muito mais complexo, pode-se dizer 
que o Brasil “atrasado” não está oposto à Europa moderna e capitalista, 
funcionando com esta em um sistema de retroalimentação, pois a me-
trópole só é possível como fruto da exploração da colônia. Conforme 
Dario Negreiros, 

Com isso, a reviravolta é completa: civilização e barbárie, antes 
terras longínquas, não são senão duas fotografi as – tiradas por 
um retratista hábil e velhaco – da mesma paisagem; “atrasado” e 
“avançado” constituem, afi nal, duas faces coevas de um mesmo 
fenômeno. Enfi m, sendo ambas formações distintas de um só 
processo, a Metrópole não pode mais ser vista como molde que 
sirva à Colônia, que tampouco pode ser compreendida como 
matéria informe: extingue-se, pois, a dualidade hilemórfi ca 
Forma metropolitana x Matéria informe colonial, tornando-se 
igualmente impossível sustentar a perspectiva negativa, que 
nos permitia enxergar o lado de cá do processo, na comparação 
com o seu modelo europeu, como falta, vazio, enfi m, como o 
que ainda não é. (NEGREIROS, 2018, p.10)

O efeito disso no trabalho do pensamento não poderia ser menos 
revolucionário: não somos mais periféricos e deslocados, mas donos 
de posição privilegiada para apontar as contradições do sistema, pois 
seríamos em essência a manifestação desta contradição. Machado na 
prosa, Drummond na poesia, a literatura brasileira se desenvolve ao 
ponto de ter seu próprio “jeito de escrever”, ainda que tardio compa-
rado a outros processos de colonização nas Américas. Todavia, o pen-
samento fi losófi co brasileiro parece desenvolver contradições que não 
permitiriam a formação de sua identidade de forma análoga à exposta 
acima, ainda que a própria história das formações da produção fi losófi ca 
brasileira seja imbricada com a da literatura. Conforme Bento Prado, 



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 104

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

Se nos voltarmos, com o mesmo espírito, da literatura para a 
fi losofi a brasileira, a nossa conclusão será diferente: o seu re-
gistro de nascimento ainda não foi lavrado. Há obras, é certo, 
e nenhuma “escola” fi losófi ca, provavelmente, deixa de estar 
representada nas “manifestações fi losófi cas” de nosso país. Sem 
diminuir o interesse dessas obras – pois há notáveis –, cabe assi-
nalar que resenhá-las não implicaria nenhuma informação para 
o leitor europeu; sem contar com o fato de que um “panorama” 
dessa ordem não caberia nos limites de um artigo. Aqui também 
se faz marxismo, fenomenologia, existencialismo, positivismo 
etc.: mas, quase sempre, o que se faz é divulgação. (2001, p. 155)

É preciso, também, observar que características presentes na 
formação daquilo que ingenuamente chamamos de jeito brasileiro 
de ser trazem obrigatoriamente elementos dos processos de colo-
nização, ocupação e uso de espaço pelo fato de que a formação do 
que chamamos de Brasil hoje é um processo historicamente recente 
e defi nitivamente confl ituoso. 

A miscigenação étnica, cultural e territorial não foi, nem de 
longe, o mar de rosas que por vezes parece surgir na leitura de obras 
clássicas como O Povo Brasileiro, de Darcy Ribeiro, e Raízes do Brasil, de 
Sérgio Buarque de Hollanda. E tal diferença de interpretações sobre a 
formação da sociedade brasileira aparece, por conseguinte, na formação 
e na apropriação dos ideários presentes na sociedade. 

Um exemplo estaria na penetração tanto do liberalismo como 
do pensamento positivista na sociedade brasileira do século XIX. Se na 
sociedade europeia burguesa valores como o trabalho, a autonomia da 
pessoa, a universalidade da lei e a produção cultural sedimentavam-se 
em um quadro de oposição clara ao ethos do Antigo Regime, as condições 
sociais e históricas em terras brasileiras mostravam-se substancialmente 
diferentes, numa sociedade calcada, de acordo com Schwarz, no favor, 
no privilégio das relações e nas exceções à regra. 

O pensamento dito liberal importado da Europa torna-se seu 
oposto: de revolta burguesa contra a fi dalguia e a aristocracia euro-
peias, torna-se dístico de pertencimento a esta pretensa elite nas terras 
tupiniquins2. Conforme o autor, 

2 Tal mal não seria circunscrito a uma pretensa elite fi nanceira (rural/escravocrata ou urbana/
agiota) que, ao mimetizar os hábitos europeus, busca se dissociar do fato de ser, na prática, 
tão “periférica” quanto as classes sociais às quais nutre ódio. A intelectualidade brasileira so-
freria de mal parecido se considerarmos a sobrevivência de um discurso no qual existe um sub-
texto de salvar o povo de si mesmo, como habilmente parodiado no discurso do ditador Diaz 
em Terra em Transe, de Glauber Rocha: “Aprenderão, aprenderão, hei de fazer desse lugar uma 
civilização, pela força, pelo amor da força, pela harmonia universal dos infernos” (cfe. AB’SÁ-
BER, 2010, p.209). A “civilização forçada” – a violência como prática da formação de uma co-
letividade – aparece tanto na visão ditatorial, carregada do elemento positivista do culto à 
ordem, como na ideia de que haveria a possibilidade de um resgate de valores humanistas na 
sociedade brasileira que resistiriam a essa violência (um resgate a ser operado por uma classe 
de pensadores?). Tal ideia padece, desde a origem, de um caráter messiânico, ou da necessi-
dade de libertar a população de práticas e pensamentos autoritários, pois por si próprio o indi-
víduo seria incapaz de compreender o horror presente em sua existência. A pergunta, dolorosa 



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 105

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

Aí a novidade: adotadas as ideias e razões europeias, elas podiam 
servir e muitas vezes serviram de justifi cação, nominalmente “obje-
tiva”, para o momento de arbítrio que é da natureza do favor. Sem 
prejuízo de existir, o antagonismo se desfaz em fumaça e os 
incompatíveis saem de mãos dadas. (SCHWARZ, 2000, p.12 – 
itálicos no original)

Outra questão dessa apropriação sui generis das ideias que gras-
savam nas metrópoles é relacionada à própria pertinência das ideias 
sequestradas. O positivismo, por exemplo, tornou-se mais uma roupa-
gem de práticas cotidianas do que uma escola de pensamento, visto que 
passa a dar um ar cientifi cista às especulações metafísicas tradicionais 
que imperavam até o período3.

A par da subestimação da fi losofi a, nutriu-se a mentalidade 
positivista de uma atitude supervalorativa das ciências ditas 
positivas, destacando-se seu caráter mais enciclopédico que cien-
tífi co. Não trouxe o positivismo ao Brasil qualquer contribuição 
ponderável ao progresso das ciências. Ele entrou no país não 
como um método de investigação, mas como uma maneira de 
pensar que se poderia chamar cientifi cista, e sobretudo como 
uma fi losofi a social, política e religiosa. (LEONÍDIO, 2008, p.3)

Se realmente esse processo de apropriação e ressignifi cação carac-
teriza a formação do pensar e da sociedade brasileira, especifi camente 
sobre o pensamento fi losófi co, a pergunta que move este texto pode 
ser sintetizada em um dilema: é possível uma fi losofi a genuinamente 
brasileira que possa abdicar de uma relação com a tradição e a história 
da fi losofi a ou é exatamente desta relação sui generis que surge a opor-
tunidade de criarmos nossa própria gramática e discurso fi losófi co? Em 
outras palavras, que lugar ocupa o pensamento e a produção intelectual 
na defi nição do “ser brasileiro”?

Problema de formação e de origem

Nossa incipiente tradição fi losófi ca, se é que podemos chama-la 
assim, possui um apreço historicista, temperado com os jargões da última 
moda fi losófi ca e um ecletismo entremeado de prática, conforme Cruz 
Costa, mas que acaba por resultar em uma identidade causada pela 
carência. Por não haver exatamente um conjunto de obras fi losófi cas 
que comporia uma tradição autônoma, é essa ausência e a exploração 
de seus limites e particularidades que seria o fundamento dessa tra-
dição negativa, a ausência de uma cultura nacional sendo a base para 
a interrogação da possibilidade da fi losofi a própria e o germe daquilo 

mas necessária, a ser feita: e se o indivíduo compreende tal horror, mas simplesmente não liga 
para ele? Essa seria uma pergunta que a fi losofi a brasileira precisa enfrentar.

3 É possível avaliar, a partir dos comentários de CHAUÍ (2014, passim), que esse positivismo 
adulterado também ecoou no início do século XX no movimento integralista brasileiro.



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 106

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

que o pensador brasileiro deve fazer: estabelecer a possibilidade futura
da fi losofi a nacional4.

Outra possibilidade, com base na leitura de Álvaro Vieira Pinto, 
é entender a fi losofi a no Brasil como a expressão de uma gênese da 
consciência brasileira: a busca de uma brasilidade que funcionaria 
como chave de interpretação de nossa realidade, como síntese hegeliana 
materializada no conceito de nação. Porém, essa abordagem na qual 
a consciência social materializa-se como nacional acaba por desembo-
car em uma ideia de fi nalidade para a consciência, ou torna a fi losofi a 
simultaneamente expressão e crítica da realidade nacional.

Ambas as abordagens tem contradições internas severas: a se-
gunda, por sua aderência absurda ao real, acaba por recusar a autono-
mia da teoria. Filosofi a aqui seria, então, a explicação da consciência 
e do pensamento brasileiro a partir da própria experiência brasileira, 
algo como um senso comum mais sofi sticado. Mais ainda, na visão de 
PRADO JR, 

a própria noção de ideologia se torna ambígua. Ela não mais 
signifi ca a consciência deformada ou interessada que os indi-
víduos e os grupos podem ter da realidade social, em virtude 
de sua própria posição no interior da sociedade: ela signifi ca, 
também, uma forma de consciência privilegiada, algo como 
uma subjetividade “boa” ou efi caz. (p. 160-161)

Já a abordagem de Cruz Costa, por seu caráter historicista, pa-
dece de um certo fi nalismo e da premissa da existência a priori de um 
horizonte5 para o brasileiro, seja este o do desenvolvimento, seja o da 
eterna situação de colônia. A história das ideias no Brasil seria a história 
de uma mesma experiência, interpretada por uma mesma consciência. 

A esta posição, que de certa forma também encontra-se presente 
na visão schwarzoarantiana do deslocamento ou do atraso das “ideias 
fora de lugar”, é possível contrapor, conforme CHAUÍ (2014), que tanto 
a ideia de destino como a de atraso, seja nos planos cultural ou econô-
mico, pressupõem, de forma implícita, a existência ou idealização de 

um modelo de sociedade completamente realizado ou desenvol-
vido, de sorte que a história passa a ser lida como processo de 
modernização e esta, como progresso e aproximação gradativa 

4 Ainda que, cronologicamente, a Escola de Recife e o trabalho de, entre outros, Tobias Bar-
reto, seja anterior à discussão abordada neste trecho, tal escola é caracterizada por uma afi r-
mação da ideia de uma produção fi losófi ca de comentadores mais do que de pensadores. Não 
custa lembrar que os materiais produzidos pelos pensadores recifenses eram, entre outras 
particularidades, escritos em alemão. (cfe. CANTO, informação oral). De acordo com LEONÍ-
DIO, a Escola de Recife também precisa lidar, à sua maneira, com a herança desse positivismo 
metafísico, ainda que perfi lando-se em um campo oposto: a valorização da mestiçagem tipi-
camente brasileira como fator de diferenciação positiva. Dentre seus postulados, também, a 
Escola analisou o papel da escravidão e do autoritarismo como componentes fundantes da 
sociedade brasileira.

5 Conforme PRADO JR, no texto já citado. Cruz Costa aprende essa abordagem com Brunschwig.



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 107

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

do atrasado rumo ao desenvolvido, isto é, em direção ao modelo 
completo. (CHAUI, 2014, p.19) 

Mas tal modelo seria uma completa fi cção. Desta forma, cons-
trói-se um inusitado problema sobre os movimentos de formação do 
pensamento brasileiro: a tensão entre arcaísmo e modernidade pode 
tanto limitar o escopo possível para a produção da fi losofi a brasileira 
como ser seu leitmotiv, o princípio de funcionamento do pensamento, 
que lhe granjearia uma posição privilegiada, ou única, de produção.

A jabuticaba da fi losofi a

É do estranhamento entre a sociedade escravista e o ideário liberal 
que a originalidade do pensamento tipicamente brasileiro surgiria, ou 
das contradições que atravessam a sociedade brasileira. O que é pro-
blemático é assumir, ainda que indiretamente, que tais contradições 
fariam da sociedade brasileira um caso único no mundo. Essa Fenome-
nologia do Espírito Jabuticabal Brasileiro, da completa singularidade 
das relações sociais brasileiras e sua incomensurabilidade em relação 
aos processos sociais e econômicos planetários, é um desdobramento 
da mesma ideia-motriz de que o caso brasileiro, enquanto sociedade 
e forma de pensamento e ação, não tem solução. Entender as particu-
laridades da construção do Brasil como impeditivos de sua relação 
com o mundo, seja de forma positiva ou negativa, é arriscado e limita 
o escopo de análise possível.

Soluções fi losófi cas supostamente made in Brazil, em escolas que 
muitas vezes acabam por negar o caráter de hibridismo do pensamento 
nacional (ainda em formação) em prol de uma pureza originária e espe-
cial, que mostra a incapacidade e inefi cácia de todo o gênero humano 
não-autenticamente originário de uma terra que nem Brasil se chamaria 
ainda na compreensão de nossas particularidades, andam junto aos que 
defendem que os fenômenos sociais, econômicos e de pensamento de 
caráter mundial seriam inaplicáveis aqui, como se o “jeito brasileiro” 
também impedisse uma compreensão civilizada do país. Ambas as 
visões seriam estrangeirismos, ao fi m e ao cabo, pois nem somos uma 
cópia daqueles que colonizaram esta terra nem uma herança intocada 
daqueles que tiveram seu lugar conspurcado pelos que vieram de fora.

Contra esse preconceito originário e de mão dupla, é possível 
contrapor que cada cultura grupal é sua própria “jabuticaba”, não 
existindo sociedades nas quais uma fórmula de entendimento possa 
ser aplicada de forma universal e sem nenhum tipo de mediação. Ao 
mesmo tempo, a expansão cultural de toda comunidade é permeada 
por algum nível de relação com as demais culturas, o que permitiria 
um certo intercâmbio de signifi cados ao compararmos processos de 
compreensão dos fatores exclusivos e também dos fatores em comum 
entre grupos culturais que componham um tecido social; no Brasil, 
buscar uma cultura não-híbrida, que não esteja profundamente marcada 



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 108

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

pelo sinal do negativo, é infrutífero pois “as ambiguidades extirpadas 
com uma das mãos renascem plantadas por outra” (ARANTES, 1991, 
p.70). A identidade nacional é a necessidade de uma construção; o 
lugar do pensamento brasileiro é, por necessidade, um não-lugar, a 
ausência de um lugar fi xo e defi nido, pelas próprias características de 
nossa sociedade.

Acompanhando o pensamento de Chauí, a inexistência de tal 
modelo é indício de que a real dimensão do pensamento “brasileiro” 
estaria localizada fora de tal amarra. Nenhum modelo de perfeição pode 
existir para funcionar como coincidência, no máximo como referência, 
pois a incomensurabilidade entre os padrões em questão produz uma 
máquina de funcionamento exclusivo, mas cujas forças motrizes podem 
ser explicadas, ao menos em parte, por fenômenos análogos.

Assim, a pergunta que motivou este texto tem uma não-resposta 
e esta é a única resposta possível: se é da matriz prática da dialética 
entre escravismo e lucro, entre Antigo e Novo Regime, entre arcaico e 
moderno que o pensamento se forma no Brasil, é desta dualidade (não 
uma oposição, mas um tipo de combinação que preserva os termos sem 
apagá-los em um terceiro) que a fi losofi a brasileira pode operar. Trata-se 
de “pressupor entre os termos que se opõem ‘um nexo contraditório 
que os sintetize numa unidade maior, sem contudo apagar o sistema de 
ambiguidades de que tal unidade se alimenta’” (ARANTES, 1992, p.74).

O lugar da fi losofi a brasileira é exatamente o de explorar sua 
inadequação em relação à chamada fi losofi a universal, ou coloniza-
dora, sem a negar nem assumi-la tout court. Nossa gramática e discurso 
surgem da constatação que aqui se escreve uma história peculiar da 
fi losofi a, sempre relacionada à história do pensamento ocidental – mas 
de forma antropofágica.

Referências

AB’SÁBER, Tales. Brasil: a ausência signifi cante política (uma comu-
nicação). In SAFATLE; Vladimir; TELES, Edson (orgs..) O que resta 
da ditadura. São Paulo : Boitempo, 2010, pp 187-204

ARANTES, Paulo Eduardo. O novo tempo do mundo e outros estu-
dos sobre a era da emergência. Coleção Estado de Sítio. São Paulo : 
Boitempo, 2014

______. Sentimento da dialética na experiência intelectual brasi-
leira – dialética e dualidade segundo Antônio Candido e Roberto 
Schwarz. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992.

______. Um Departamento Francês de Ultramar: estudos sobre a 
formação da cultura fi losófi ca uspiana (uma experiência nos anos 
60).. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1994. 



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 109

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

______. Cruz Costa, Bento Prado Jr e o problema da Filosofi a no 
Brasil – Uma digressão. in ARANTES, Paulo; FAVARETTO, Celso 
F.; SILVA, Franklin L. et al A Filosofi a e seu ensino. São Paulo : 
EDUC, 1993.

______. Providências de um crítico literário na periferia do capita-
lismo. In: ARANTES, Otilia; ARANTES, Paulo. Sentido da Forma-
ção: Três estudos sobre Antônio Candido, Gilda de Mello e Souza 
e Lúcio Costa. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1997. (a) 

ARANTES, Otilia; ARANTES, Paulo. O sentido da formação hoje. 
Praga, São Paulo, número 4, 1997, p. 95 – 109. (b) 

CANDIDO, Antônio. Formação da literatura brasileira: momentos 
decisivos (1750 – 1880). Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2013

CHAUI, Marilena. Conformismo e resistência. Escritos de Marilena 
Chauí v.4. Belo Horizonte : Autêntica, 2014

______. Apontamentos para uma crítica da Ação Integralista Bra-
sileira. In: Manifestações ideológicas do autoritarismo brasileiro.
Belo Horizonte: Autêntica Editora; São Paulo: Editora Fundação 
Perseu Abramo, 2014. 

______. Sobre a Violência. Escritos de Marilena Chauí v.5. Belo Ho-
rizonte : Autêntica, 2017

FAORO, Raymundo. [1958]. Os donos do poder: formação do patro-
nato político brasileiro. São Paulo: Globo, 2012. 

FRANCO, Maria Sylvia de Carvalho. Homens livres na ordem es-
cravocrata. São Paulo: Fundação Editora da Unesp, 1997. 

______. As ideias estão no lugar. Cadernos de Debates, n.1. São 
Paulo: Brasiliense, 1976

FURTADO, Celso. Formação econômica do Brasil. São Paulo: Com-
panhia Editora Nacional, 1995. 

HOLLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo, Com-
panhia das Letras, 2014.

LEONÍDIO, Adalmir. Carbonários, Maçons, Positivistas e a questão 
social no Brasil na virada do Século XIX – Fênix – Revista de Histó-
ria e Estudos Culturais Julho/ Agosto/ Setembro de 2008 Vol. 5 Ano 
V nº 3



WWW.NESEF.UFPR.BR REVISTA  DO  NESEF V. 8 – N. 1 – JAN./JUL. 2019 – P. 110

REVISTA  DO  NESEF
FILOSOFIA E ALTERIDADE

NEGREIROS, Dario. A sombra da Formação. Apresentação. GEE-
-USP. 07 agosto 2018

NOBRE, Marcos. Da “formação” às “redes”: Filosofi a e cultura de-
pois da modernização. In: Cadernos de Filosofi a Alemã, n.19, jan-
-jun.2012, pp.13-36.

PRADO JUNIOR, Bento. O problema da Filosofi a no Brasil. In Al-
guns Ensaios: Filosofi a, Literatura e Psicaná lise. 2ª ed. Sã o Paulo, Paz 
e Terra, 200, p. 153-171 

PRADO JUNIOR, Caio. A Revolução Brasileira/ A questão agrária 
no Brasil. São Paulo : Companhia das Letras, 2014

RIBEIRO, Darcy. O Povo Brasileiro - formação e sentido do Bra-
sil. 3ª ed. São Paulo : Global, 2015

SANTIAGO, Homero. O pensamento político de Marilena Chaui: a 
invenção do método. In: Cadernos espinosanos – Especial Marilena 
Chaui, n.36, jan-jun 2017, pp.57-87

SCHWARZ, Roberto. Sequências brasileiras: ensaios. São Paulo: 
Cia das Letras, 1999

______. Ao vencedor as batatas. São Paulo: Duas Cidades, 2000. 

______. “Desapareceu a perspectiva de um progresso que torne o 
país decente”. Folha de S.Paulo, 11 de agosto de 2007

______. Que horas são?: ensaios. São Paulo: Companhia das Le-
tras, 2012.


