
          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

62 
 

ANTONIETA DE BARROS E AS INTERSECCIONALIDADES: 

ENTRE ECOS DO PASSADO E URGÊNCIAS DO PRESENTE 
               

 

Marcelo Henrique dos Santos1 

Marcia de Mattos Fonseca2 

 
RESUMO 

 

Este artigo tem como objetivo refletir sobre a trajetória política, pedagógica e intelectual de Antonieta de Barros 

sob a perspectiva da interseccionalidade, a partir das contribuições teóricas de Carla Akotirene, Lélia Gonzalez, 

Sueli Carneiro, Megg Rayara Gomes de Oliveira e um dos autores deste artigo, Marcelo Henrique dos Santos. Ao 

rememorar a história de Antonieta, buscamos tensionar as ausências e presenças de mulheres negras nos espaços 

de poder e de fala, valorizando suas escrevivências enquanto atos de resistência. A escrita deste texto adota uma 

linguagem acadêmica acessível e humanizada, evocando os sentidos do corpo, da memória e da ancestralidade. A 

interseccionalidade é aqui compreendida não como mero conceito, mas como prática epistemológica e política que 

emerge dos entrelugares das opressões. 

 

Palavras-chave: Antonieta de Barros; interseccionalidade; mulheres negras; escrevivência; educação. 

 

 

ANTONIETA DE BARROS AND INTERSECTIONALITIES: 

BETWEEN ECHOES OF THE PAST AND URGENT THINGS 

OF THE PRESENT 
 

 

RESUMEN 

 

 Este artículo tiene como objetivo reflexionar sobre la trayectoria política, pedagógica e intelectual de Antonieta 

de Barros desde la perspectiva de la interseccionalidad, a partir de las contribuciones teóricas de Carla Akotirene, 

Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro, Megg Rayara Gomes de Oliveira y uno de los autores de este artículo, Marcelo 

Henrique dos Santos. Al rememorar la história de Antonieta, buscamos tensionar las ausencias y presencias de 

mujeres negras en los espacios de poder y de habla, valorando sus escrevivências como actos de resistencia. La 

escritura de este texto adopta un lenguaje académico accesible y humanizado, evocando los sentidos del cuerpo, 

la memoria y la ancestralidad. La interseccionalidad aquí se entiende no solo como un concepto, sino como una 

práctica epistemológica y política que emerge de los espacios intermedios de la opresión. 

 

Palabras clave: Antonieta de Barros; interseccionalidad; mujeres negras; escrevivência; educación. 

 

Introdução 

             Escrever sobre Antonieta de Barros é tocar com cuidado e reverência uma voz potente 

da história do Sul do Brasil. Mulher negra, filha de uma lavadeira que fundou uma escola, 

educadora, jornalista, escritora e a primeira deputada negra no Sul do Brasil, Antonieta rompe 

 
1 Mestre em Educação pela Universidade Federal do Paraná (UFPR). Integrante do NEBRACI/PPGTE da 

Universidade Tecnológica Federal do Paraná (UTFPR), grupo de trabalho voltado para pesquisas sobre relações 

étnico-raciais e branquitude. Contato: marcelo.santos@educacao.araucaria.pr.gv.br   
2 Assistente Social. Servidora Pública, atua com mulheres em situação de violência. Especialista em Gestão de 

Pessoas e Projetos Sociais, Centro Universitário Bagozzi. Integra o Níucleo de Estudos Críticos sobre Branquitude, 

Racialidade e Tecnologia prof. Cida Bento (NEBRACI) e Grupo de Pesquisa Trabalho e Gênero (Uninter). 

Contato: mciafonsecapr@gmail.com  

mailto:marcelo.santos@educacao.araucaria.pr.gv.br
mailto:mciafonsecapr@gmail.com


          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

63 
 

obstáculos impostos por uma sociedade marcada pelo racismo, pelo sexismo e pelas 

desigualdades de classe. Sua existência foi, em si, um ato de insurgência. Este artigo nasce do 

desejo de reencontrar Antonieta a partir de um olhar interseccional, compreendendo as 

encruzilhadas de raça, gênero e classe que atravessaram — e ainda atravessam — corpos negros 

na educação e na política. 

             Nosso ponto de partida é a concepção de interseccionalidade proposta por Carla 

Akotirene (2019), que a define como uma ferramenta de análise que reconhece a simultaneidade 

das opressões e, sobretudo, como uma epistemologia enraizada na experiência de mulheres 

negras. Em diálogo com os pensamentos de Lélia Gonzalez, Sueli Carneiro e Megg Rayara e 

Marcelo Henrique dos Santos. Assim, buscamos construir pontes entre o passado e o presente, 

entre a palavra escrita e a palavra vivida. 

              A escrita deste texto se ancora também na noção de "escrevivência" cunhada por 

Conceição Evaristo — embora não componha o rol de autoras centrais aqui, sua influência 

reverbera — e que nos inspira a escrever com o corpo e com a alma, fazendo da experiência 

uma forma legítima de produção de conhecimento. 

             Em "A vocação de escrever", publicada em 2018 no livro "Olhares sobre a literatura 

negra" (organizado por Cidinha da Silva) a autora reúne reflexões sobre a literatura negra e o 

papel da escrita como ferramenta de resistência e afirmação de identidades negras, trazendo a 

importância da escrevivência como prática de resistência. A citação remete à ideia de que a 

produção literária e de memória das mulheres negras não é algo isolado, mas sim o resultado 

de suas vivências e trajetórias históricas, carregadas de significados e contextos profundos. 

             Como afirma Evaristo (2020), “nossas escrevivências não nascem do nada. Elas 

emergem das experiências vividas, dos silêncios rompidos e da memória resgatada”. É nesse 

lugar que este artigo se inscreve. 

 

Antonieta de Barros: um corpo negro em movimento 

 

Antonieta nasceu em Florianópolis, em 1901, em um contexto social em que mulheres 

negras ainda eram vistas com desconfiança ao circularem em espaços escolares, políticos ou 

literários. Educada por sua mãe, dona Catarina, que fundou uma escola para crianças negras e 

pobres, Antonieta logo entendeu que a educação era uma forma de subversão da ordem colonial. 

Ao fundar o jornal "A Semana" e publicar crônicas assinadas com pseudônimo masculino, ela 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

64 
 

demonstrou a astúcia de quem sabia dos limites impostos à sua voz, mas não se conformava 

com eles. 

Seu ingresso na política como deputada estadual por Santa Catarina, em 1934, foi um 

marco que ainda hoje carece de valorização na memória nacional (Figura 1). Mulher, negra, 

pobre e nordestina, como diriam Akotirene (2019) e Gonzalez (2020), Antonieta subverteu não 

só as estruturas de poder, mas também os discursos normativos que atravessam os corpos 

negros. Sua trajetória nos oferece uma oportunidade de repensar a interseccionalidade como 

prática cotidiana de resistência. 

 

FIGURA 1: ANTONIETA DE BARROS COM A BANCADA DE DEPUTADOS ESTADUAIS 

 

Fonte:  site ASSEMBLEIA LEGISLATIVA DO ESTADO DE SANTA CATARINA. 

Antonieta de Barros. Memória Política de Santa Catarina. Disponível em: 

https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros.  

 

Carla Akotirene: interseccionalidade como chave de leitura da experiência de Antonieta 

de Barros 
 

Ao abordarmos a trajetória de Antonieta de Barros a partir da interseccionalidade, 

encontramos em Carla Akotirene uma das principais intelectuais brasileiras a tratar da 

interseccionalidade no contexto do Sul Global. Ela parte da formulação original de Kimberlé 

Crenshaw e propõe um deslocamento epistemológico, afirmando que, no Brasil, é fundamental 

considerar a interseção entre raça, classe, gênero, território e sexualidade para compreender as 

opressões que afetam mulheres negras. Um trecho emblemático da obra é: 

https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros
https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros
https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros


          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

65 
 

A interseccionalidade, nesse sentido, não é um simples somatório de opressões, mas 

um método analítico que evidencia a maneira como estruturas de poder se entrecruzam 

para produzir desigualdades complexas e específicas, sobretudo no corpo das 

mulheres negras (Akotirene, 2019, p. 27). 

 

 

             Ela também enfatiza que: “No Brasil, raça é uma tecnologia de poder que organiza 

todas as outras opressões.”  (Akotirene, 2019, p. 30). 

             Essas citações nos ajudam a fundamentar a análise das vivências de figuras como 

Antonieta de Barros, que enfrentou a opressão articulada entre gênero, raça e classe. 

             Para Akotirene (2018), interseccionalidade não é apenas um método ou um conceito 

acadêmico: é uma ferramenta de denúncia e resistência. Ela insiste que não podemos analisar a 

opressão das mulheres negras com base em categorias isoladas — como se fosse possível 

separar o racismo do sexismo ou da exploração econômica. Em vez disso, precisamos 

compreender que a mulher negra é atravessada por um sistema que produz exclusões múltiplas, 

simultâneas e estruturantes. 

              Ao olharmos para Antonieta de Barros sob essa lente, percebemos que sua existência 

foi, desde o início, marcada por essas intersecções. Mulher, negra, filha de uma ex-escravizada, 

pobre e moradora da periferia de Florianópolis, Antonieta enfrentou barreiras impostas por uma 

sociedade que não imaginava nem desejava uma figura como ela ocupando espaços de poder 

— seja na política, na educação ou na literatura. Como lembra Akotirene, o espaço público 

sempre foi (e continua sendo) um lugar de difícil acesso que por vezes interdita, proibi, castiga  

corpos negros, sobretudo os corpos negros femininos. 

              No entanto, Antonieta transgrediu. E essa transgressão não pode ser compreendida 

apenas como um ato individual, mas como um gesto político forjado na coletividade, na 

formação com outras mulheres negras, nos vínculos com sua mãe, com suas alunas e com as 

comunidades que buscou representar. A interseccionalidade, aqui, nos ajuda a ver que o que 

está em jogo não é somente a ascensão de uma mulher negra a uma cadeira legislativa ou a um 

espaço de produção intelectual, mas sim a ruptura de um pacto histórico de exclusão. 

              Marcelo Santos (2021), em sua tese de mestrado, sinaliza ter identificado ecos dessa 

intersecção nas histórias de homens negros na educação infantil. Apesar das diferenças óbvias 

de tempo e de gênero, há um fio comum que nos ligavam: o não lugar. A sensação de estar onde 

"não se deveria estar". No caso de Antonieta, esse não lugar foi a Assembleia Legislativa; no 

meu caso, foram os CMEIs. Ambos os corpos — o dela, mulher negra política e intelectual no 

início do século XX; o meu, homem negro professor da primeira infância no início do século 

XXI — foram e são atravessados por olhares de estranhamento, desconfiança e silenciamento. 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

66 
 

             Ao ler Akotirene, fomos capazes de nomear essas experiências. A interseccionalidade 

deixou de ser apenas uma categoria de análise para se tornar também um espelho. Um espelho 

que não apenas reflete nossas dores, mas que revela a potência de nossos enfrentamentos. Assim 

como Antonieta, que escreveu sob pseudônimos para se fazer ouvir, nós também temos 

inventado modos de existir e “(re) existir”, mesmo quando nossas presenças parecem 

incomodar e que por vezes são invisibilizadas. 

Akotirene nos convida a compreender que a luta antirracista e feminista só será efetiva 

se souber reconhecer essas articulações. No caso de Antonieta, isso significa entender que sua 

trajetória não pode ser celebrada apenas como a da “primeira deputada negra do Brasil”, mas 

como a de uma mulher que desafiou o pacto narcísico da branquitude (como diria Sueli 

Carneiro), a misoginia institucional e a violência epistêmica que insiste em silenciar vozes 

negras. 

             Antonieta, portanto, é também uma pedagoga da interseccionalidade. Mesmo sem usar 

esse termo, sua vida e obra nos ensinam sobre a complexidade de existir em um corpo negro, 

feminino, intelectual e político. E é a partir desse ensinamento que seguimos. 

Lélia Gonzalez: Antonieta de Barros e a insurgência do pensamento de mulher negra 

 

Ao pensarmos Antonieta de Barros como figura fundadora e insurgente na história da 

educação e da política sulista no Brasil, é impossível não evocar Lélia Gonzalez — uma das 

intelectuais negras mais potentes do nosso país. Com sua escrita afiada e corajosa, Lélia 

denunciou o epistemicídio3 — termo que dialoga diretamente com a forma como o saber de 

Antonieta foi, por muitos anos, ignorado pelas narrativas oficiais da história. Antonieta foi 

silenciada não porque faltassem méritos, mas porque, como bem disse RIBEIRO (2017), “a 

mulher negra é o outro do outro”. 

Gonzalez (2020) compreende a mulher negra como sujeito político por excelência. Ela 

está situada num cruzamento de opressões que a torna invisibilizada, mas também lhe confere 

uma perspectiva singular de leitura do mundo. Para Lélia, as vivências das mulheres negras são 

lugares legítimos de produção de conhecimento. Em seus textos, ela denuncia como a 

 
3 Sueli Carneiro (2023) destaca que o epistemicídio refere-se à destruição ou à marginalização do conhecimento, 

das formas de pensar e das culturas das populações negras e de outros grupos marginalizados. Ou seja, é um 

processo estratégico de silenciamento e apagamento das epistemologias e saberes dessas comunidades, 

contribuindo para a manutenção do racismo estrutural e da invisibilidade dessas populações na história e na 

produção de conhecimento. 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

67 
 

colonialidade do poder estruturou uma sociedade baseada na exclusão racial e de gênero, e 

aponta a cultura negra como campo de resistência. 

Essa chave de leitura é extremamente útil para analisarmos a trajetória de Antonieta. 

Ao fundar um curso para alfabetizar filhos de pessoas negras pobres em Florianópolis, 

Antonieta já encarnava o que GONZALES (2020) chamaria de “prática política afro-latino-

americana”. Sua atuação na educação não era neutra ou meramente técnica; era uma prática de 

enfrentamento, (re) existência às estruturas de poder que negavam à população negra o direito 

de aprender a ler e escrever. Ela compreendia que a educação podia ser um instrumento de 

emancipação — uma arma contra o racismo. 

              Além disso, a atuação de Antonieta como escritora e jornalista também se conecta com 

o conceito de "amefricanidade", desenvolvido por Lélia Gonzalez (2020). Ao propor esse 

conceito, Gonzalez valoriza as identidades negras latino-americanas, rompendo com a lógica 

colonial que nos separa da diáspora africana nas Américas. Antonieta, ao publicar suas crônicas 

sob pseudônimos como “Maria da Ilha”, já anunciava uma escrita que desafiava os limites 

impostos à mulher negra: escrevia para o público branco letrado, ocupava a linguagem da elite, 

e ao mesmo tempo, falava de um lugar de experiência que era outro — o da mulher negra da 

periferia. 

              A escrita de Antonieta de Barros, muitas vezes marcada por tons moralistas e 

conservadores — possivelmente em razão das exigências de respeitabilidade da época —, não 

diminui sua radicalidade. Pelo contrário, revela as negociações que mulheres negras sempre 

precisaram fazer para existir nos espaços públicos. Como nos lembra Lélia, “a mulher negra 

vive em constante negociação com o mundo”, equilibrando ancestralidade, resistência e desejo 

de mudança. 

Santos (2021) destaca em sua pesquisa que ao ouvir os relatos de professores negros na 

educação infantil, identifica essa mesma estratégia: a necessidade de se moldar às expectativas 

do espaço educacional, mas também a insistência em permanecer, em resistir, em transformar 

desde dentro. Os relatos evidenciam o que Lélia Gonzalez  em seu texto A categoria político-

cultural de amefricanidade (p. 71), publicado originalmente em 1988 onde a autora aponta 

como “a capacidade de traduzir a violência em prática política” aparece. Antonieta fez isso ao 

entrar para a política, ao legislar, ao ensinar, ao escrever. Nós continuamos fazendo isso, dia 

após dia, dentro das dos ambientes negados a nós corpos negros. 

Portanto, é com Lélia que entendemos Antonieta como mais do que pioneira: ela é uma 

pensadora negra insurgente. Não se trata de heroificação, mas de reconhecimento histórico, 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

68 
 

epistemológico e afetivo. Trata-se de reinscrever Antonieta no panteão das intelectuais negras 

brasileiras que moldaram a maneira como pensamos educação, política e existência. 

 

Sueli Carneiro: Epistemologia do Enfrentamento e Reescrita da História 

 

Sueli Carneiro, filósofa e ativista do movimento negro brasileiro, tem sido uma voz 

imprescindível na produção de uma epistemologia antirracista. Ao fundar o Geledés – Instituto 

da Mulher Negra, Sueli não apenas criou um espaço de militância, mas também consolidou uma 

forma de pensar que conjuga teoria e prática. Para ela, a luta contra o racismo se dá no corpo, 

no cotidiano, mas também na disputa por narrativas e saberes. É neste ponto que sua 

contribuição escurece de forma contundente a trajetória de Antonieta de Barros. 

Carneiro afirma que vivemos em uma sociedade estruturada pelo racismo — e que o 

silêncio imposto às mulheres negras é parte dessa estrutura — principalmente em sua obra 

Enegrecer o Feminismo: A Situação da Mulher Negra na América Latina a partir de uma 

Perspectiva de Gênero, originalmente publicada em 2003 e republicada no livro Escritos de 

uma vida (Carneiro, 2021). 

              Nesse ensaio, Carneiro afirma: "O racismo constitui uma tecnologia de poder que 

estrutura a sociedade brasileira e que organiza hierarquias sociais a partir da racialização dos 

sujeitos."  (Carneiro, 2021, p. 251) 

             Ela também destaca como as mulheres negras são silenciadas: “A mulher negra 

experimenta dupla exclusão, de raça e de gênero, sendo tornada invisível tanto no movimento 

negro quanto no movimento feminista.”  (Carneiro, 2021, p. 254) 

 A ausência de Antonieta de Barros nos currículos escolares, nas universidades e nos 

livros de história não é acidental: é consequência de um sistema que deslegitima o saber negro 

e, em especial, o saber das mulheres negras. Recolocar Antonieta no centro da história, portanto, 

é um gesto de (re)existência, como bem nos lembra Sueli: é um ato de enfrentamento, um 

projeto político. 

Sueli Carneiro também nos convida a compreender que a subjetividade da mulher 

negra é atravessada por um duplo apagamento — de raça e de gênero —, e que reconhecer essas 

camadas de opressão é fundamental para descolonizar a produção do conhecimento. Antonieta, 

ao ocupar o espaço da política institucional e da escrita jornalística, já denunciava, com seu 

corpo e sua palavra, esse duplo silenciamento. Seu esforço por educar, legislar e escrever deve 

ser compreendido como parte de uma epistemologia do enfrentamento, como diria Sueli — uma 

postura ética e política diante do mundo. 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

69 
 

Para Marcelo Santos (2021), escutar os relatos dos homens negros que atuam na 

educação infantil, significa dizer, que essa epistemologia do enfrentamento não é uma 

abstração, mas uma prática diária e viva. Está na forma como nós corpos negros elaboramos os 

nossos cotidianos, enfrentam o racismo institucional e afirmam nossa existência dentro de 

espaços tradicionalmente branco e feminino. Está também na decisão política de permanecer e 

construir vínculos com as crianças, com os colegas e com as famílias. 

Do mesmo modo, Antonieta de Barros escolheu permanecer. Escolheu estar em 

espaços que não foram pensados para ela: a tribuna da Assembleia Legislativa, as salas de aula, 

as páginas dos jornais. Como nos lembra Sueli, o racismo brasileiro se sustenta por meio de um 

pacto narcísico da branquitude, que precisa da manutenção da exclusão do “outro” para se 

sustentar. Antonieta rompeu com esse pacto ao se apresentar como voz. 

Mais do que isso, ela ofereceu alternativas. Sua prática educativa não visava apenas 

instruir, mas também formar indivíduos conscientes de seu lugar no mundo. Assim como Sueli 

Carneiro propõe a necessidade de um projeto educacional antirracista, Antonieta, ao fundar 

cursos para negros e negras pobres, também pensava a educação como uma ferramenta de 

transformação social. Ela compreendia que a luta antirracista começa com o direito à palavra, 

ao nome, à escrita. 

Portanto, é por meio de Sueli Carneiro que podemos compreender a profundidade da 

insurgência de Antonieta de Barros. Sua atuação não foi pontual, nem isolada. Ela se insere 

numa tradição intelectual negra que insiste em existir, (re) existir e reescrever a história — uma 

história que nos foi negada, mas que ainda assim carregamos no corpo e nas palavras. 

 

As (R)existências de Corpos Dissidentes: Megg Rayara, Antonieta de Barros e a Presença 

que Educa 
 

A escrita de Megg Rayara Gomes de Oliveira (2016), em O diabo em forma de gente, 

nos convoca a pensar os corpos negros, periféricos, afeminados e docentes como potentes 

tecnologias de resistência e transformação social. A autora se insere como protagonista de sua 

própria pesquisa, elaborando uma escrevivência que tece sua trajetória como bicha preta, 

professora e intelectual dissidente em um Brasil estruturalmente racista, sexista e LGBTfóbico. 

Megg nos lembra que o corpo é texto, é política e é pedagogia: "Meu corpo se faz texto político 

e pedagógico na sala de aula. A bicha preta, afeminada, periférica e professora é um corpo que 

incomoda, mas também educa."  (Oliveira, 2016, p. 24) 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

70 
 

A potência de sua escrita nos ajuda a (re)ler a história de Antonieta de Barros sob 

outras lentes. Se Antonieta precisou, à sua época, forjar estratégias de inserção política, 

intelectual e educacional num contexto em que ser mulher, negra e professora era duplamente 

marginalizante, Megg — quase cem anos depois — ainda denuncia como os marcadores de 

raça, gênero, sexualidade e classe continuam operando para silenciar e excluir determinadas 

subjetividades dos espaços escolares e universitários. 

Assim como Antonieta escrevia para o jornal A Semana, tensionando os limites do 

aceitável numa sociedade profundamente patriarcal e racista, Megg utiliza a dissertação 

acadêmica como instrumento de insurgência e denúncia. Ambas constroem pontes para que a 

presença negra, feminina e dissidente possa ocupar os espaços de formação, não apenas como 

exceção, mas como transformação epistemológica. 

Marcelo Santos (2021), descreve sua própria trajetória como homem negro, professor 

de educação infantil e pesquisador encontra ressonância tanto nas denúncias de Megg quanto 

nos enfrentamentos de Antonieta. Assim, justifica sua pesquisa como um espaço de memória e 

insurgência — ao investigar as narrativas de professores negros atuando com crianças pequenas 

— é parte desse mesmo gesto político: tornar visíveis os sujeitos que a história insiste em apagar 

Ao mobilizar as experiências de Megg Rayara de Oliveira, compreendemos que a 

produção de conhecimento precisa estar comprometida com a vida, com a ética e com o 

enfrentamento das estruturas que nos violentam. A presença de corpos negros dissidentes no 

magistério não é apenas um dado estatístico: é uma ruptura simbólica com a lógica da exclusão, 

é o anúncio de uma educação que se quer diversa, plural e verdadeiramente comprometida com 

a justiça social. 

Interseccionalidade e a Trajetória de Antonieta de Barros: Um Olhar Crítico 

 

O conceito de interseccionalidade, desenvolvido por Kimberlé Crenshaw  em sua 

obra Intersectionality, Identity Politics and Violence Against Women of Color (1991) tem sido 

uma ferramenta crucial na análise de como diferentes formas de opressão se cruzam e se 

entrelaçam na vida das pessoas. Ao aplicar este conceito ao estudo da trajetória de Antonieta 

de Barros, podemos perceber que sua luta não se dá apenas em uma dimensão racial, mas em 

uma intersecção de várias opressões que refletem sua identidade de mulher, negra, de classe 

popular e atuante em um campo educacional e político dominado por forças hegemônicas. A 

interseccionalidade, então, não só evidência as múltiplas formas de discriminação enfrentadas 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

71 
 

por Antonieta, como também revela a força de sua resistência, que se dá em diversos níveis e 

contextos. 

A interseccionalidade, para além de ser uma simples sobreposição de opressões, deve 

ser entendida como uma análise que reconhece as complexidades e especificidades das 

experiências individuais e coletivas. Essa análise nos permite perceber que, ao longo da sua 

carreira, Antonieta de Barros não apenas teve que lidar com o racismo estrutural presente na 

sociedade brasileira, mas também com o sexismo e a marginalização das mulheres negras, 

especialmente no campo da educação e da política. Seu papel como primeira mulher negra eleita 

para a Assembleia Legislativa de Santa Catarina reflete uma luta contínua pela desestabilização 

de um sistema que impunha barreiras quase intransponíveis para o acesso de mulheres negras a 

esferas de poder. 

Antonieta, ao ocupar um espaço predominantemente masculino e branco, também 

precisou desafiar as normas de gênero que, naquele contexto, tentavam relegá-la a um lugar de 

subordinação. Sua trajetória demonstra como o racismo e o sexismo se imbricam e são 

amplificados em um sistema social que mantém as mulheres negras em posições de 

desvantagem. No entanto, a resistência de Antonieta se manifesta justamente na forma como 

ela enfrentou essas opressões. Ela não só foi pioneira na educação e na política, mas também 

desafiou e reconfigurou as expectativas de uma sociedade que não via a mulher negra como 

figura de autoridade ou intelectual. 

A Resposta de Antonieta ao Racismo, Sexismo e à Exclusão 

 

Antonieta de Barros não se limitou a se posicionar contra o racismo, mas também foi 

uma crítica fervorosa às estruturas que mantinham as mulheres negras longe do poder e da 

visibilidade. Sua resistência não se deu apenas em termos de resistência à discriminação racial, 

mas também ao sistema que invisibilizava as mulheres negras e suas contribuições no campo 

da educação e da política. O seu trabalho incansável pela educação das crianças negras e pelo 

acesso igualitário às escolas públicas reflete um compromisso não apenas com a educação 

formal, mas com uma educação que fosse capaz de transformar a sociedade e combater as bases 

do racismo estrutural. 

Na Assembleia Legislativa, Antonieta se destacou por suas falas contundentes e por seu 

trabalho legislativo voltado para a melhoria das condições de vida da população negra e das 

mulheres. A interseccionalidade de sua luta se torna evidente quando pensamos em como ela 

lidava com questões de classe e gênero, além da questão racial. Ao defender a educação pública 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

72 
 

e de qualidade para as crianças negras, Antonieta estava desafiando uma estrutura que entendia 

a educação como uma ferramenta de manutenção da ordem social, onde as crianças negras eram 

excluídas dos espaços de saber. 

            A interseccionalidade também se reflete em sua ação política, ao reivindicar políticas 

públicas para a população negra, mas também ao se posicionar em favor das mulheres e das 

famílias de classe trabalhadora. Essa articulação das opressões de classe e gênero com a luta 

racial caracteriza a natureza interseccional da sua ação. Ela não atuava apenas como uma mulher 

negra, mas como uma mulher negra que se insurgiu contra um sistema que a marginaliza e 

exclui de diversas maneiras. 

 Considerações Finais 

 

O estudo da trajetória de Antonieta de Barros através da lente da interseccionalidade 

revela a complexidade das suas vivências e das múltiplas formas de resistência que ela construiu 

ao longo de sua vida. Ao aplicar os conceitos de Carla Akotirene, Lélia Gonzalez, Sueli 

Carneiro e Megg Rayara, foi possível compreender como a luta de Antonieta não se restringiu 

a uma única dimensão, mas se entrelaçou em questões de raça, gênero e classe, características 

essenciais para a análise de sua contribuição para a educação e para a política sulista brasileira. 

Antonieta de Barros, em sua época, foi pioneira ao se tornar a primeira mulher negra 

eleita para a Assembleia Legislativa de Santa Catarina, um espaço tradicionalmente ocupado 

por homens brancos e de classe dominante. Sua trajetória reflete uma resistência contínua contra 

o racismo estrutural, o sexismo e as desigualdades de classe, colocando em pauta a urgência de 

uma educação mais inclusiva e igualitária, especialmente para a população negra. 

Através deste artigo, procuramos destacar que a resistência de Antonieta não foi apenas 

simbólica, mas se concretizou em ações que desafiaram a estrutura de poder da sua época e 

abriram caminhos para outras mulheres negras que, mais tarde, se inspiraram em seu exemplo. 

Sua luta não foi solitária, mas se inseriu em um movimento de mulheres negras que, como Sueli 

Carneiro e Lélia Gonzalez afirmam, atuam em espaços de poder e conhecimento para 

transformar as estruturas de opressão que nos cercam. 

A relevância de Antonieta de Barros em nossa sociedade permanece, principalmente, 

como um modelo de resistência e de afirmação de uma identidade negra e feminina. Seu 

exemplo nos desafia a continuar a luta por uma sociedade antirracista, menos injusta, equânime 

e igualitária, em que todas as pessoas, independentemente de sua cor, gênero ou classe, tenham 

as mesmas oportunidades e direitos. 



          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

73 
 

O conceito de interseccionalidade, como apresentado por Carla Akotirene, é essencial 

para entender como as múltiplas opressões se interconectam e se manifestam de maneira 

complexa na vida das pessoas. No caso de Antonieta, essa interseccionalidade não apenas 

explica as barreiras que ela enfrentou, mas também ilustra como sua resistência foi uma 

ferramenta poderosa de transformação e de luta pelo reconhecimento e pela dignidade das 

mulheres negras no Brasil. 

Portanto, as lições que podemos aprender com Antonieta de Barros são muitas: a 

importância de reconhecer as múltiplas dimensões de nossas identidades e a necessidade de 

lutar contra as injustiças que se cruzam, desafiando o racismo, o sexismo e a exclusão social. 

Antonieta, como símbolo de resistência interseccional, continua a ser uma inspiração para todos 

aqueles que, assim como ela, buscam transformar o Brasil em um país verdadeiramente justo e 

igualitário. 

 

REFERÊNCIAS 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro: Pólen, 2019. 

 

ASSEMBLEIA LEGISLATIVA DO ESTADO DE SANTA CATARINA. Antonieta de 

Barros. Memória Política de Santa Catarina. Disponível em: 

https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros. Acesso em: 10 maio 

2025. 

 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 

2011. 

 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 

fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

 

CRENSHAW, Kimberlé. “Mapping the margins: intersectionality, identity politics, and 

violence against women of color”. Stanford Law Review, v. 43, n. 6, p. 1241-1299, jul. 1991  

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Org. Flávia Rios e Márcia 

Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 

MEGG, Rayara Gomes de Oliveira. O diabo em forma de gente: (r)existências de viados 

afeminados, bichas e pretas na escola. 2021. Tese (Doutorado em Educação) – 

Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2021.  

 

RIBEIRO, Djamila. O que é Lugar de Fala? São Paulo: Letramento, 2017.  

 

https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros
https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros
https://memoriapolitica.alesc.sc.gov.br/biografia/68-antonieta_de_barros


          Revista NEP - Núcleo de Estudos Paranaenses, Curitiba, v. 11, n. 1, jun.  2025   

                    Dossiê Negritude e racismo na política brasileira                     ISSN: 2447-5548 
 

74 
 

SANTOS, Marcelo Henrique dos. Narrativas de professores negros na educação infantil: 

um estudo autobiográfico. 2021. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade 

Federal do Paraná, Curitiba, 2021. 

 

 

Recebido em: 10 maio 2025.  

Aceito em: 1 jun. 2025.  


