
vol. 6 n. 2  novembro de 2013 ISSN 1981-7126



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

ISSN 1981-7126 
 
 
 

 

 
 

 
música em perspectiva 

 
REVISTA DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM  
MÚSICA DA UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 

 
 
 
 

   
 

 
 
 
 

 
 
 
 

volume 6 • número 2 • novembro de 2013 



UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ 
DEPARTAMENTO DE ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM MÚSICA 
 
Reitor 
Zaki Akel Sobrinho 

Diretora do Setor de Artes, Comunicação e Design 
Dalton Razera 

Chefe do Departamento de Artes 
Maurício Soares Dottori 

Coordenador do Curso de Música 
Hugo de Souza Mello 

Coordenador do Curso de Pós-Graduação em Música 
Silvana Scarinci 

Editores chefes 
Rosane Cardoso de Araújo (UFPR)  
Norton Dudeque (UFPR) 

Conselho Editorial 
Roseane Yampolschi (UFPR)  
Álvaro Luiz Ribeiro da Silva Carlini (UFPR) 

Conselho Consultivo 
Acácio Piedade (UDESC) 
Adriana Lopes Moreira (USP) 
Ana Rita Addessi (Università di Bologna, Itália) 
Claudiney Carrasco (UNICAMP) 
Carole Gubernikof (UNIRIO) 
Elizabeth Travassos (UNIRIO)  
Fausto Borém (UFMG) 
Ilza Nogueira (UFPB) 
John Rink (University of London, Inglaterra) 
Jusamara Souza (UFRGS) 
Luis Guilherme Duro Goldberg (UFPEL) 
Marcos Holler (UDESC) 
Maria Alice Volpe (UFRJ) 
Mariano Etkin  (Universidad de La Plata, Argentina) 
Paulo Castagna (UNESP) 
Rafael dos Santos (UNICAMP) 
Sergio Figueiredo (UDESC) 
Rodolfo Coelho de Souza (USP)  

 
Capa: Geraldo Leão (sem título) 

Música em Perspectiva: Revista do Programa de Pós-
Graduação em Música da UFPR – v. 6, n. 2 (nov. 2013) – 
Curitiba (PR) : DeArtes, 2013. 
 
Semestral 
ISSN 1981-7126  
 
1. Música: Periódicos. I. Universidade Federal do Paraná. 
Departamento de Artes. Programa de Pós-Graduação em 
Música. II. Título 

CDD 780.5 
Solicita-se permuta: ppgmusica@ufpr.br –Tiragem: 100 exemplares As ideias e opiniões 

expressas neste periódico são de inteira responsabilidade de seus autores 



 

Sumário 

5 Editorial 
 

 Artigos 
 

7 
Truffaldino, Pantaleone, Riculina. As commedie di maschere e a música 
no período barroco em Roma e outras cidades 
Truffaldino, Pantaleone, Riculina. Commedie di maschera and Baroque music in Rome and 
other cities 
Teresa Chirico 
 

34 
A poética no caso dos personagens das velhas amas de leite cômica na 
ópera veneziana do século XVII 
Poetics in old comic wet nurses roles in the 17th-century Venetian opera 
Ligiana Costa 
 

49 Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique during the Regency 
Marcie Ray 
 

84 Comédia, leituras e representações do teatro de Eugène Scribe na Corte 
brasileira 
Comedy, readings and representations of Eugène Scribe’s theatre in the Brazilian court 
Denise Scandarolli 
 

104 Self-reflective dramaturgy in Rossini’s comic operas 
Maria Birbili 
 

113 Sobre os autores 
About the authors 

115 Diretrizes para submissão/Submission Guidelines 

 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 

Editorial 

Neste v. 6.2 de Música em Perspectiva, apresentamos um número 

temático relacionado a um instigante tópico que é analisado sob os mais diversos 

olhares: a presença do cômico na música. Por uma feliz coincidência, este número 

foi escrito apenas por mulheres: coletamos significativas contribuições de duas 

autoras brasileiras, uma autora americana, uma italiana e ainda uma autora de 

origem grega, mas ativa na Alemanha, França e Estados Unidos.  

De Teresa Chirico temos um interessante relato que traz novas luzes para a 

relação ainda pouco estudada das commedie di maschere e os espetáculos 

dramático musicais do século XVII, em Roma e arredores. A tradição das comédias 

têm sofrido certo esquecimento nos estudos musicológicos devido ao caráter 

evanescente das improvisações – este estudo traz estimulantes revelações, graças 

ao exaustivo levantamento em fontes/acervos italianos realizado pela autora. 

Ainda neste tecido de felizes coincidências, o artigo de Ligiana Costa 

conversa diretamente com as descobertas de Teresa: a cantora e musicóloga 

brasileira traz, como resultado de estudos na Itália, a divertida discussão sobre a 

personagem das velhas amas de leite, herança direta da commedia dell’Arte. 

Neste artigo somos convidados a vislumbrar questões importantes que ilustram 

uma poética do cômico recriada pelos compositores e libretistas venezianos do 

novo dramma per musica. 

O artigo de Marcie Ray, professora assistente de Musicologia Histórica da 

Universidade de Michigan, aborda o gênero francês de teatro musicado, o opéra-

comique. Ela faz o estudo de duas peças de Jacques-Philippe D’Orneval e Alan 

René Le Sage, Le tableau de mariage e L’Isle des Amazones respectivamente, para 

apresentar as variações propostas por estes autores na utilização de casamentos ou 

promessas de casamentos característicos dos finais de peças cômicas da primeira 

metade do século XVIII. O teatro de opéra-comique tem uma trajetória bastante 

particular que começa a ser recuperada por estudos recentes. Estes espetáculos 

nascem como teatro marginal, motivo pelo qual encontram grande liberdade de 

criação e modificações se comparado ao estrito cenário das artes teatrais na França 

do Antigo Regime, período em que os privilégios dos teatros régios e as 



regulamentações impostas à própria estrutura das obras, dificultavam o 

desenvolvimento de novas linguagens tanto para o teatro lírico como para o 

dramático. 

Denise Scandarolli aborda opéra-comiques e um dos seus autores que 

mais se destacou, Eugène Scribe. Suas obras estão entre as de maior número de 

récitas nos principais teatros parisienses no século XIX, o Teatro Opéra-Comique, o 

Teatro do Vaudeville e o Teatro Gymnasio. O Brasil não fica de fora do amplo 

movimento de difusão do teatro francês realizado pelos artistas itinerantes. A 

autora faz uma análise das representações estabelecidas pelo público brasileiro das 

obras de Scribe e como o impacto das relações engendradas pelo repertório 

cômico dos artistas franceses levaram à estruturação dos teatros na corte do Rio de 

Janeiro, seja das práticas ou da censura das peças colocadas em cena. 

Maria Birbili nos oferece novas reflexões sobre o  renomado compositor 

do século XIX, Gioachino Rossini. Birbili é especialista no repertório rossiniano, 

trabalha com as edições críticas do autor e, em seu artigo, ela aborda as singulares 

nuances de humor nas óperas cômicas de Rossini, como este compositor e seus 

libretistas lançam mão das técnicas de autorreflexão nas situações dramáticas e em 

especial, como ele utiliza as estruturas musicais para intensificá-las ou negá-la 

completamente. Este estudo mais aprofundado nas técnicas musicais de 

intensificação da intenção do libreto apresenta características importantes da 

maneira como Rossini entendia a comédia. Este é um estudo bastante importante 

para compreender as formas do cômico no século XIX, partindo de um dos 

compositores de maior destaque do período. 

A possibilidade de unir estes artigos escritos por profissionais de diversas 

áreas de estudo da música e a diferentes centros de pesquisa da Europa e das 

Américas partindo de um tema comum, o elemento cômico, proporciona uma 

riqueza de informação e questionamento fundamentais para o desenvolvimento 

de novas reflexões nos diversos âmbitos da história da música europeia.  

 

Silvana Scarinci 

Denise Scandarolli 

 



Truffaldino, Pantalone, Riciulina.  As 
commedie di maschere 1 e a música no 
período barroco em Roma  e outras 
cidades 
 

Teresa Chirico 
 (Conservatorio di musica “L. Refice” di Fosinone) 

Tradução: Silvana Scarinci e Denise Scandarolli  
(UFPR/UNICAMP) 

 
 

Resumo: Crônicas e documentos do período barroco em Roma - entre século XVII e 
XVIII - trazem relatos sobre "comediantes" e saltimbancos. Naquela época, o teatro de 
máscaras era considerado um gênero menos nobre se comparado aos melodramas e 
oratórios. Permanecem muitas dúvidas sobre estas obras, mas nova documentação 
vem iluminar a atividade destes comediantes em teatros e palácios da aristocracia 
romana. Deste modo, podemos apreciar e compreender a importância destas peças 
em Roma e outras cidades italianas. Uma questão ainda sem respostas diz respeito à 
música utilizada nestas obras: meu estudo busca investigar o assunto através de 
documentos históricos, fontes iconográficas, relatos sobre instrumentos musicais. 

Palavras-chave: Commedie no Barroco; Teatro e música barroca; Roma e comédias; 
Família Ottoboni e comédias.  

 
TRUFFALDINO, PANTALEONE, RICULINA. COMMEDIE DI MASCHERA AND BAROQUE 
MUSIC IN ROME AND OTHER CITIES 

Abstract: Chronicles and documents dated back to the Roman Baroque period - 
between XVII and XVIII centuries – tell us about performances of “comedians” and 
“mountebanks”. At the time, mask play was considered a less noble genre if compared 
to melodramas and oratorios. There are still many doubts about those plays, but new 
statements now shine a light on the activity of those comedians in theatres and palaces 
of the Roman aristocracy. In this way, we can appreciate and understand the 
importance and consideration of those plays in Rome and in other Italian cities. A 
matter still unresolved is represented by music in those plays: my study wants to 
investigate the issue by documentary testimonies, iconographical sources, news about 
musical instruments. 

Keywords: Comedies and Baroque; Theatre and Baroque Music; Rome and 
Comedies; The Ottoboni family and comedies. 

                                                
1 Commedia delle maschere, commedia dell’arte e  commedie degli istrioni são nomes 
distintos para a mesma manifestação teatral/musical, sendo utilizada em suas diversas 
formas em lugares diversos. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

8 

 

 

Durante os séculos XVI e XVII, os textos das commedie di maschere não 

eram publicados como ocorria com outros gêneros considerados mais “nobres”, 

por exemplo os melodramas, com música do começo ao fim, os quais 

frequentemente chegavam à versão impressa. Muitas das obras de commedia se 

baseavam em canovacci, ou seja, enredos descritos resumidamente, sobre os quais 

os atores improvisavam. Considera-se que a ausência de documentos impressos 

causou a perda deste gênero de teatro no decorrer do tempo.  

Os textos editados de commedia que ainda sobrevivem revelam, às vezes, 

a existência de música no Prólogo, nos intermezzi entre os atos, nos balli. 

Certamente, algumas partes do corpo da comédia também eram cantadas (mesmo 

que não encontremos indicações explícitas sobre isto) e de maneira particular nos 

trechos que se apresentam em forma de versos entre as partes em prosa. Além 

disto, os atores introduziam peças musicais ad libitum. A pesquisa sobre esta 

música, baseada nos textos editados e ainda remanescentes traz frutos quase 

inexistentes. No entanto, não podemos mais excluir a hipótese de que algumas 

dessas músicas tenham sobrevivido, talvez em forma manuscrita sem apresentar 

nenhum indício em relação ao contexto teatral no qual se inseriam. 

Crônicas e documentos narram as performances musicais de comici e 

saltimbanchi, mas frequentemente não informam detalhes sobre a música 

executada. Estamos longe ainda de saber quantas e quais tipos de músicas se 

faziam presentes nas commedie di maschere. O meu estudo, que se baseia no 

exame de fontes textuais, documentos inéditos, notícias sobre instrumentos 

musicais, fontes iconográficas, tende a traçar algumas diretrizes sobre as maschere 

e a música, particularmente em Roma. Este tema se entrelaça inevitável e 

inseparavelmente com a história da presença deste gênero musical em outros 

territórios, justamente pela natureza ‘nômade’ das companhias, que levavam sua 

arte em turnês pela península italiana e além dos Alpes. 

 

 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

9 

Música sobrevivente e instrumentos musicais nas 
commedie di maschere. 

 Encontramos ainda hoje a música de algumas danças nas commedie di 

maschere italianas, as sfessanìe, imortalizadas nas gravuras I balli di Sfessanìa 

(1621-22),  de Jacques Callot di Nancy, que esteve em Roma, em 1608 e, entre 

1612 e 1621, em Florença, sob a proteção de Cristina di Lorena. Callot fez suas 

gravuras em 1621, quando retornou a Nancy após a estadia na Itália. Não 

sabemos em qual cidade italiana ele assistiu tais commedie. La sfessanìa era un 

ballo em voga em Nápoles, no século XVI, e podia ser cantado2. Diversos 

instrumentos musicais (sobretudo napolitanos) são representados na obra de 

Callot, como o colascioni,3 guitarras, pandeiros, guizos.  

 

Fig. 1 - Balli di Sfessanìa, British Museum, X,4.460 

 

 

 

                                                
2 Giovanni Battista del Tufo, Ritratto o modello delle grandezze, delitie e maraviglie della 
Nob.ma Città di Napoli […], ms. XIII C 96, Biblioteca Nazionale di Napoli [1588 c.ca]. 
3 O colascione  é um instrumento semelhante à teorba, mas com apenas 2 ou 3 cordas 
graves. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

10 

Em uma imagem de I balli di Sfessania, por detrás da máscara de 

Scaramucia, percebemos um colascione e um aerofone com fole,4 provavelmente 

uma sordellina.  

 
Fig. 2a - Balli di Sfessanìa / Scaramucia- Fricasso (detail), British Museum, 

1861,0713.885 e Fig. 2b - M. Mersenne, Harmonie universelle, sordellina 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 2a    Fig. 2b 

 

A sordellina era um instrumento de origem napolitana com um fole, 

similar à gaita de foles, mas sem sopro.5 Marin Mersenne refere-se ao instrumento 

em sua Harmonie Universelle, de 1636.6 

Sobrevivem hoje músicas de sfessanìe no manuscrito Libro per scriver 

l’intavolatura per sonare sopra le sordelline, de Giovanni Lorenzo Baldano, de 

1600. Certamente algumas destas músicas foram utilizadas em comédias, como 

sugere a Sfesanìa di Pascariello,7 uma personagem napolitana da commedia 

                                                
4 Mauro Gioielli, I balli di Sfessanìa di Jacques Callot, Extra, 29 gennaio 2011 (XVIII), n. 3, 
p. 17-18; e Id. 5 febbraio 2011 (XVIII), n. 4, p. 17-1. 
5 Sobre a sordellina, ver: Barry O’Neill, The Sordellina, a Possible Origin of the Irish 
Regulators, The Seán Reid Society Journal, Vol. 2, November 2001.  
6 Marin Mersenne, L’Harmonie universelle, Paris, Sébastien Cramoisy, 1636, II, p. 293-294. 
7 Giovanni Lorenzo Baldano, Libro per scriver l’intavolatura per sonare sopra le sordelline, 
Savona, ms,1600, Fac-símile do manuscrito e estudo introdutório editado por Maurizio 
Tarrini, Giovanni Farris, John Henry van der Meer, Savona, Associazione Ligure per la 
Ricerca delle Fonti Musicali - Editrice Liguria, 1995 (Studi e Fonti per la Storia della Musica 
in Liguria, 2), música gravada no CD Lirum Li Tronc. Sordellina Colascione Buttafuoco 
Renaissance in Naples, Stradivarius, STR 33741. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

11 

dell’arte. É notável que as músicas em questão estejam escritas em tablatura, tipo 

de escrita utilizada para os instrumentos de corda.  

 
Fig. 3 - Giovanni Lorenzo Baldano, Libro per scriver l’intavolatura per sonare sopra 
le sordelline, Savona, ms,1600. 
 

 

As commedie di maschere e a música em Roma e 
arredores, o início do Seiscentos 

As commedie di maschere (chamadas também de commedie degli 

istrioni) eram normalmente dirigidas a um público popular, frequentemente por 

causa de sua linguagem licenciosa e desbocada. Por tal motivo, em geral, as 

comédias tinham vida mais difícil em Roma – cidade do papa – do que em outras 

cidades italianas, como Veneza, Modena, Bolohna, Nápoles, mesmo se fossem 

frequentemente bem recebidas pelos nobres da cidade eterna. 

 
Fig. 4 - Balli di Sfessanìa/ Cap. Cardoni – Maramao, British Museum, 
1861,0713.875 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

12 

Uma vintena de textos impressos de commedie di maschere que 

circularam em Roma na primeira metade do Seiscentos, declaram explicitamente a 

presença de partes musicais.8  

Particularmente, entre os anos 1617–20, são publicadas as comédias com 

intermezzi musicais do dramaturgo, ator, músico e pintor, Giovanni Francesco 

Briccio (nascido e morto em Roma, entre 1579 e 1645), conhecido também como 

Giovanni Francesco del Leuto9 (do alaúde), como vemos na tabela seguinte: 

 

Tabela I 
Ano de 

representação 
Local de 

representação 
Título Dedicatória Local de 

publicação da 
obra 

Presença 
declarada de 

música 

Localização e 
número da 

fonte10 
1617 Mazzano? Pantalon 

Imbertonao 
Francesco Biscia 
romano signore 
di Mazzano 

Viterbo, 
Discepoli 

Não, mas a 
música é 
declarada na 
re-ed. de 
1619 

Rn, 34. 
1.G.16.6 

1619 Mazzano? Pantalon 
innamorao 

Francesco Biscia 
romano signore 
di Mazzano 

Viterbo 4 intermedi 
musicali. 

Rn, 
34.1.G.19.4, 

1619 ? La ventura di 
Zanne e 
Pascariello 

Luca De Carli 
da Cottanello 
(pseudônimo 
do mesmo 
autor) Roma 15 
dic 1618 

Viterbo 5 atos e 4 
intermedi “a 
chi piacesse 
di farli, tanto 
apparenti, 
come 
musicali”. 

Rc, Comm. 
229/2 

1620 
Já publicada 9 
anos antes em 
Orvieto 

? La giudiata in 
aria da 
zingarate con 
un norcino 
che la 
beffeggia 

sem dedicatória Ronciglione 
Vendida em 
Roma, Praça 
Navona, 
insegna della 
Lupa (loja 
com um signo 
de lobo) 

Alguns textos 
eram talvez 
musicados 
(ottava, 
madrigale, 
canzonetta 
pastorale) 

Rvat, Capp V 
684 

                                                
8 O elenco das commedie di maschere que recolho indicações das partes musicais faz parte 
do trecho de um inventário sobre texto de Saverio Franchi, Drammaturgia romana: 
Repertorio bibliografico cronologico dei testi drammatici pubblicati a Roma e Lazio, Secolo 
XVII. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1988. 
9 Michel, 1972. Bricci (Briccio, Brissio, Brizio), Giovanni, Dizionario Biografico degli Italiani, 
14. 
10 Todas as comédias estão conservadas junto à biblioteca romana, como segue: Rn = 
Biblioteca Nazionale; Rc = Biblioteca Casanatense; Rvat = Biblioteca Apostolica Vaticana 
(Città del Vaticano). 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

13 

Pode-se notar como diversas comédias, até o final dos anos ’40 do século 

XVII, não foram impressas em Roma (provavelmente por causa da hostilidade dos 

papas em relação a tais espetáculos), mas vieram à luz principalmente em Viterbo, 

favoritos do nobre mecenas Francesco Biscia. Não obstante, estes textos 

certamente circularam em Roma como mostra a dedicatória de La ventura di 

Zanne e Pascariello e o anúncio de venda na Praça Navona (uma das praças mais 

importantes da cidade eterna) de La giudiata in aria da zingarate. Além disto, 

Briccia e Biscia eram romanos e é compreensível que favorecessem a presença 

destes textos em sua cidade de origem, a mais importante do território. A venda 

de comédias na Praça Navona foi um constume nos anos posteriores (podemos 

ver nas Tabelas seguintes).  

Em Pantalon innamorao, de 1619, encontramos o retrato de Briccio11. 

Esta comédia tinha quatro intermedi musicais; tratava-se da re-edição de Pantalon 

Imbertonao, de 161712 que, ao contrário, não apresentava nenhuma indicação 

sobre música. Lamentavelmente, não é possível localizar hoje referências às 

músicas dos intermedi, mas é provável que Briccio tivesse composto também a 

música, além do texto da comédia. 

 

Fig. 4 - G. F. Briccio, Pantalon innamorao, retrato do autor, p. 2; detalhe da 

página 3. 

 
 
 
 
 
 
 

                                                
11 Pantalon innamorao: commedia de Giovanni Briccio romano con piacevoli e ridicolose 
scene si mostra spesso esser vero quel proverbio, Che un disordine accomoda un’ordine, 
Viterbo, Discepoli, 1619. Nova edição, dedicada a Francesco Biscia, romano, signore de 
Mazzano, emblema que mostra um dragão. No texto se encontra 18 pequenas figuras 
xilografadas. O retrato do autor está na pag. 2  Cfr. Franchi, cit., p. 101-102. 
12 Ver Tabela I. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

14 

Ao final do I Ato, no primeiro intermedio de Pantalon innamorao, 

Tiburtio cantava um Madrigale in musica sopra Tiorba, o qual começa com cinco 

notas, ré fá mi sol lá”, do título Refammi sol Amor quel che mi hai tolto, portanto, 

um soggetto cavato.  

 

Fig 5 - Giovanni Francesco Briccio, Pantalon innamorao, fim do I ato. 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

No segundo intermedio, Pantalone cantava ao alaúde a canção Pantalon 

innamorao. No terceiro, Olimpia exibia-se com o madrigal Poco mi giova amore 

ao gravecimbalo (cravo). No quarto intermezzo, Coviello cantava a canção Belle 

Zitte gratiose acompanhando-se à chitarra spagnola. 

A comédia posterior de Briccio, La ventura di Zanne e Pascariello, foi 

escrita em Roma, em 1618, e publicada em 161913. Era possível recitar em uma 

Mascherata, com em um sarau, ou em um festim. A comédia La ventura di Zanne 

e Pascariello possuía quatro intermedi, com ou sem música, ad libitum, sobre os 

quais não encontrei outras referências. Como sabemos, ainda hoje sobrevivem 

muitas músicas italianas para Mascherate: temos, por exemplo, a música de 

Andrea Gabrieli, reeditada em 1601,  em que aparecem as personagens Pantaloni, 

dottori bergamaschi, contadini, greci studiosi, tedeschi;14 algumas Mascherate 

                                                
13 Rc, Comm. 229/2. Franchi, cit., p. 99. 
14 Mascherate [...] a tre, quattro, cinque, sei, et otto voci di Andrea Gabrieli. Novamente 
stampate, et date in luce. Venezia: A. Gardano, 1601. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

15 

fiorentine, de 1613;15 e ainda temos a música de Marco da Gagliano e di Gastoldi 

para as Mascherate.  

Em 1620, ainda de Briccio, é publicado La giudiata in aria da zingarate 

con un norcino che la beffeggia: frottola piacevole e bella.16 Aqui convergem dois 

gêneros teatrais, a giudiata e a zingarata, muito comuns em Roma dos séculos XVI 

e XVII. Nas giudiate, frequentemente representadas em vagões itinerantes, 

caçoava-se dos judeus, enquanto no segundo tipo, os zingare frequentemente 

interagiam com a figura do carniceiro, açougueiro da Umbria, região da Itália 

central. A giudiata, que apresentava diversos cantos populares, era um gênero 

muito apreciado da plebe romana.17 

Em La giudiata in aria da zingarate encontramos o strambotto Che debbo 

far? Che mi consigli Amore? Como é sabido, o texto de Che debb’io far? Che mi 

consigli Amore? de Francesco Petrarca foi utilizado por Giovanni Pierluigi da 

Palestrina em um de seus famosos madrigais, mas tenho dúvidas de que na 

giudiata se cantasse justamente o madrigal palestriniano. Além disso, a definição 

de strambotto exige um texto poético de oito versos (ottava), coisa que não 

corresponde ao poema de Petrarca, estruturado sobre estrofes de onze versos cada 

uma. É possível, no entanto,  que o cantor-ator se exibisse com uma paródia do 

texto de Petrarca (e talvez também com o madrigal de Palestrina) adaptando  

aquele(s) modelo(s) ao esquema popular do strambotto.  

Não tivemos nenhum contato com as outras músicas da giudiata, como a  

ottava “alla norcina,” O que sia benedetto sa fantella, e a canzonetta pastorale, Oh 

mia cara Amaranta. 

As formas musicais como a canzonetta, o strambotto, a ottava, em voga 

até um ou dois séculos anteriores na Itália, eram, no entanto, ultrapassados nos 

                                                
15 Descrizzione della barriera e della mascherata fatte in Firenze a XVII e a XI. Firenze: 
Sermartelli Bartolommeo e F.lli, 1613, 
16 Rvat. Capp V 684 já publicada nove anos antes, em Orvieto.  
17 As giudiate eram de hábito recitadas sobre um carro de boi ornado de ramos onde se 
cantava “in varie maniere, tutte particolari del volgo, e coll’accompagnamento di tali suoni, 
che non sono sconvenevoli a tutto il resto; e pure, allorchè si fanno, o giorno, o notte, che 
sia, infinito popolo si tirano appresso, e con estremo godimento, e riso s’ascoltano”, cfr. 
Giovanni Mario Crescimbeni, Comentarj […] intorno alla sua Istoria della Volgar Poesia. 
Roma: Antonio de’ Rossi alla Piazza di Ceri, 1702, I, p. 199.  



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

16 

anos de 1617-1620; mesmo o madrigal começava, nesta época, a tornar-se uma 

forma obsoleta. Creio que tal ‘arcaísmo’ musical fosse ligado às antigas raízes da 

commedia dell’arte e que tais formas musicais fossem conservadas também por 

causa do influxo da música popular. 

Em 1624, em Orvieto e, em 1625, em Viterbo (ver Tabela II),  foi 

publicada La vendetta amorosa de Vergilio Verucci18, em que personagens da 

comédia (como Ricciolina serva, Zanni Hoste, Coviello, etc.) misturavam-se aos 

coros de pastores de ninfas. Na comédia, diversos instrumentos executavam 

sinfonias e concerti.19 A presença de personagens pastorís e da orquestra 

transformava esta comédia em um produto destinado ao público culto.  

 

Tabela II 
Ano Lugar Autor Título Dedicatória Lugar de 

publicação, 
editor 

Presença de 
música 

Localização 

1625 
Já 
apresentada 
em Orvieto 
em 1624 

Roma? Vergilio 
Verucci dottor 
di Legge e 
Accademico 
Intrigato di 
Roma 

La 
vendetta 
amorosa 

Giovan 
Battista 
Olgiati 
marchese di 
Poggio 
Catino 

Viterbo, 
Agostino 
Discepoli 
si vendono a 
Piazza Navona 
al Morion 
d’oro 

Sì, strumenti 
musicali “di 
più sorte da 
far sinfonie, e 
conserti 

Rn, 35.9. 
I.7.4 

1636  Melchior Bossi 
da Cori 

Lo 
Gnaccara 

 Orvieto, 
Rinaldo Ruuli, 
vendita a 
Piazza Navona 
alla Palla 
d’Oro 

Robe da 
provvedersi: 
tre vestiti, due 
facchini, un 
chitarrino. 

Rn, 
34,1.G.20.7 

1638 Roma Gio. Battista 
Pianelli 
“romano” 

Li falsi 
mori 

Monsignor 
Ferrante 
Cesarino 

Roma, Grign 
vendita a 
Piazza Navona 
alla Palla 
d’Oro. 

Madrigali da 
cantarsi 

Rn, 
34.1.E.6.3 

 
Estas maschere e a presença de muitos instrumentos nos fazem pensar na 

companhia do célebre ator Francesco Gabrielli, que frequentemente interpretou a 

máscara de Scapin, embora não saibamos se Gabrielli, intérprete e inventor de 

diversos instrumentos musicais, ativo em diversas cidades do norte da Itália e da 

                                                
18 Virgilio Verucci já havia publicado La moglie superba. Viterbo: 1621. 
19 Virgilio Verucci, La vendetta amorosa. cfr. Saverio Franchi, Drammaturgia romana: p. 
142. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

17 

França,20 apresentou-se efetivamente em Roma naquele ano. Seu retrato, feito por 

Carlo Biffi, o apresenta circundado de instrumentos musicais muito curiosos, entre 

os quais, a chitarra-cetra a tre manichi, retratada à direita, em baixo,21 uma teorba 

em forma de “lira” grega à esquerda, embaixo,22 uma sordellina à esquerda. 

 
Fig. 6 - Carlo Biffi, Retrato de Francesco Gabrielli (1588 – 1636) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No Libro di piume, escrito por Dionisio Minaggio, em Milão, em 1618,23 

aparecem imagens curiosas de Carlo Biffi e outros atores de sua companhia. 

Scapin faz uma serenata à dama Spineta com um instrumento de cordas com 

braço. À sua direita, pendurado em uma árvore, vemos um cornetto, talvez um 

oboé, dois alaúde, um violino, um chitarrone e outros instrumentos de uso 

popular, provavelmente uma sordellina e dois buttafuoco.24 

 

                                                
20 Teresa Megale, Gabrielli Francesco detto Scapino o Scappino, in Dizionario Biografico 
degli Italiani, vol. 51, 1998. 
21 Sobre este instrumento e a sua presença no retrato ver: Patrizio Barbieri, Musiche e 
strumenti “alla greca” nel Seicento taliano, in Francesco Buti tra Roma e Parigi: diplomazia, 
poesia, teatro Atti del Convegno Internazionale di studi, Parma 12-15 dicembre 2007 a 
cura di Francesco Luisi. Roma: Torre d’Orfeo, 2009, p. 350-352. 
22 Um instrumento muito similar é hoje conservado no Museu Civico Medieval de Bolonha, 
John Henry van der Meer, Strumenti musicali europei del Museo Civico Medievale di 
Bologna. Bologna: Nuova Alfa Editoriale, 1993, p. 108, scheda 106, Tiorba in forma di 
kithara, e p. 183 tavola a colori. 
23 Conservado hoje na McGill University Library, Montreal. 
24 O buttafuoco é um instrumento de cordas “batido.” cfr. der Meer, Alcune considerazioni 
intorno al buttafuoco in Giovanni Lorezo Baldano, Libro per scrivere l’intavolatura. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

18 

Fig. 7 - Dionisio Minaggio Libro di piume, Milão, 1618, f. 110, McGill University 

Library, Montreal  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em outra imagem do Libro di piume vemos Trastulo que faz uma serenata 

a Ricolina com um colascione, enquanto dança.  

 
Fig. 8 - Dionisio Minaggio Libro di piume, Milão, 1618, f. 104, McGill University 

Library, Montreal 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

19 

Voltemos à cronologia das comédias que circularam em Roma (Tabela II). 

Em Lo Gnaccara de Melchior Bossi, de 1636,  há indicação de um chitarrino; não 

há nenhuma outra indicação sobre música.25  

Em Li falsi mori, de Gio. Battista Pianelli,26 de 1638, cantava-se diversos 

madrigais. O primeiro, L’Empio ch’ancide l’alme de Giovani Martino Longo 

deveria ser cantado no princípio do primeiro ato (da cantarsi nel principio del 

primo atto), seguido por O quest’Amor fallace, de Giovanni Santi De Andreis (ao 

final do I ato), Gite, o fatali amanti, de Francesco Nocera da San Tomaso (fim do II 

ato), Quelle facelle ardenti, de Francesco Thidei (fim do III) e Cessi, cessi, o 

Castoro de Guid’Ubaldo Abbatini (fim do IV). Infelizmente não encontrei traços 

destes madrigais nem dos compositores citados; fato que nos leva a pensar que os 

autores não fossem músicos profissionais, mas os próprios atores das comédias 

que compunham e executavam suas próprias peças. 

  Parece-me importante recordar que, em 1639, Giulio Rospigliosi 

introduziu personagens da commedia dell’Arte no intermezzo La fiera di Farfa, 

com música de Marco Marazzoli, ao final do segundo ato do melodrama Chi soffre 

speri de Virgilio Mazzocchi. A apresentação ocorreu no Carnaval, no Palácio 

Barberini alle Quattro Fontane.27 Tratava-se de uma mescla rara entre melodrama 

e commedia dell’arte, em que esta última possuía música do começo ao fim e 

misturava as personagens, idiomas e estilos, com os traços de um gênero mais 

“nobre”,  o melodrama.  

Roma, segunda metade do Seiscentos. Os príncipes 
Ottoboni. 

Por volta da metade do século, em Roma, assistimos a uma redução na 

produção de commedie con maschere, o primeiro texto com intervenções musicais 

                                                
25 Melchior Bossi, Lo Gnaccara. Orvieto: Rinaldo Ruuli, 1636. A primeira edição da comédia 
foi feita em Veneza, em 1637. A cena da comédia era ambientada em Roma. “Robe da 
provvedersi: tre vestiti, due facchini, un chitarrino”.  
26 Giovanni Battista Pianelli, Li falsi mori. Roma: Grignani, 1638. 
27 Sobre o tema ver: Lorenzo Bianconi - Thomas Walker. Dalla “Finta pazza” alla 
“Veremonda”: storie di Febiarmonici. Rivista italiana di musicologia, X, 1975, p. 223-227. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

20 

que conhecemos hoje é Non v’ha mel senza mosche, de Tomaso Santagostini, com 

um prólogo musical em que cantam Orbo pitocco e Gelosia, a peça foi publicada 

em 1671 (Tabela III).28 Em seguida, encontramos mascherate em versos para 

cantar,29 comédias com prólogos e intermezzi musicais, e balli.30  

 

Tabela III 
Ano Autor Título Dedicatória Local de 

publicação, 
editor 

Presença de 
música 

Localização 

1671 Sottogisnio 
Manasta 
[Tomaso 
Santagostini], 

Non v’ha mel 
senza mosche 

Girolamo Velli 
del Cairo nel 
Monferrato 

Roma, Tizzoni  
Jà publicada em 
Milão e Bolonha. 
Vendida na Praça 
Navona, 
Francesco 
Lupardi Libraro. 

Prologo per 
musica: Orbo 
pitocco e Gelosia 

Rn, 34, 1. 
G.29.1 

[1675-
80] 

 Mascherata 
piacevole 

 Viterbo, Pietro 
Martinelli, 
[1675-80]. 

Mascarada com 
versos para 
cantar. 

Rn, 69.6. 
A.54.8 

1676 Pietro 
Francesco 
Minacci 
fiorentino 
Accademico 
Apatista 

Il Bernardone Maffeo 
Barberini 
principe di 
Palestrina, 

Roma 
Michel’Ercole, 
vendido em 
Roma na Praça 
Madama, loja de 
Francesco Leone 
libraro. 

Ballo ao final do 
terceiro ato. 

Rn, 34,1. 
G.29.3 

1676 Gio Battista 
Salviati 

Il Tesoro Camillo 
Pelandini 

Roma, Francesco 
Tizzoni vendido 
em Roma; 
Francesco Leone 
libraro;  praça 
Madama. 

Prologo musical Rn, 34.1. 
G.30.3. 

                                                
28 [Tomaso Santagostini], Non v’ha mel senza mosche. Roma: Tizzoni, 1671, já impressa em 
Milão e em Bolonha. O autor usava o pseudonimo “dottor Sottogisnio Manasta”, 3 atos em 
prosa. 
29 Anonimo, Mascherata piacevole “da recitarsi il Carnevale composta nuovamente di un 
Pulcinella e due Furbi”. Viterbo: Pietro Martinelli, [1675-80]; Pietro Francesco Minacci, Il 
Bernardone. Roma: Michel’Ercole, 1676; Giovanni Battista Salviati, Il Tesoro. Roma: 
Francesco Tizzoni, 1676. 
30 Neste período, em outra cidade da península italiana circulavam diversas comédas de 
máscaras com música,  como exemplo: Domenico Balbi, Il Lippa overo El pantalon burlao, 
comedia [!] honestissima piena di sottili intentioni e tanto per rappresentarla quanto anco 
per semplicemente legerla [!] tutta ridicolosa. Con alcune composizioni accademiche in 
prosa e in rima ad essa concernenti in questa seconda impressione accresciute, intrecciate 
con Ariette musicali da cantarsi di D. Domenico Balbi. Venetia: Giacomon Dedini, 1680. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

21 

Na última década, em Roma, os espetáculos de mascherate começaram a 

gozar de melhor fortuna. Ao final de 1689, o velho cardeal Pietro Vito Ottoboni, 

de família nobre veneziana, foi eleito papa com o nome de Alessandro VIII. Por 

causa de sua paixão pelos espetáculos e pela música, foi apelidado de il papa 

Pantalone.  Apenas eleito, Alessandro VIII nomeou como cardeal seu sobrinho 

neto Pietro Ottoboni, que na época tinha apenas 22 anos. Pietro, que era também 

dramaturgo, tornou-se um dos mecenas mais importantes de Roma, graças 

também à fortuna que acumulava em função de seu cargo. Na sua sede, o Palazzo 

della Cancelleria, o cardeal Pietro e seu pai, o príncipe Antonio, promoveram 

numerosos espetáculos teatrais, muito elogiados pelas crônicas. Diversos estudos 

têm sido publicados sobre o mecenato musical deste cardeal,31 mas nenhum, até 

este momento, ocupou-se das comédias mascherate e de sua relação com a 

                                                
31 Hans Joachim Marx.  Die Musik am Hofe Pietro Kardinal Ottoboni unter Arcangelo 
Corelli, Analecta musicologica,  V (1968), p. 104-177, trad. La musica alla corte del 
cardinale Pietro Ottoboni all’epoca di Corelli in La musica e il mondo. Mecenatismo e 
committenza musicale in Italia tra Quattro e Settecento a c. di Claudio Annibaldi. Bologna: 
Il Mulino 1993, p. 85-107; Mercedes Viale Ferrero. Antonio e Pietro Ottoboni e alcuni 
melodrammi da loro ideati o promossi a Roma in Venezia e il melodramma nel Settecento 
a c. di Maria Teresa Muraro. Firenze: Olschki 1978, p. 287; Maria Letizia Volpicelli, Il 
Teatro del Cardinale Ottoboni al Palazzo della Cancelleria in Il teatro a Roma nel Settecento, 
a cura del Servizio Attività Culturali dell’Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma, Istituto 
della Enciclopedia Italiana, 1989 (Biblioteca internazionale di cultura, 21), II, p. 681-782; 
Stefano La Via, Il cardinale  Ottoboni  e  la musica: nuovi documenti  (1700-1740), nuove 
lettere ed ipotesi in Intorno  a Locatelli. Studi in occasione del tricentenario della nascita di 
Pietro Antonio Locatelli (1695-1764) a cura di Albert Dunning, Lucca, LIM, 1995, I, p. 319-
526 e relativa bibliografia; Teresa Chirico, L'inedita serenata alla regina Maria Casimira di 
Polonia: Pietro Ottoboni committente di cantate e serenate (1689-1709), in AAVV. La 
serenata tra Seicento e Settecento. Musica, poesia, scenotecnica a cura di Nicolò Maccavino, 
Atti del Convegno Internazionale di Reggio Calabria, p. 16-17 maggio 2003, Reggio 
Calabria, Laruffa Editore, 2007, vol. II, p. 397-449; Teresa Chirico, Strumenti a corde e a 
fiato e strumentisti in casa Ottoboni all'epoca di Händel a Roma in  AAVV., Georg Friedrich 
Händel in Rom. Beiträge Internationalen Tagung am Deutschen Historischen Institut in Rom 
a cura di Sabine Ehrmann-Herfort e Matthias Schnettger, Atti del Convegno Internazionale 
di Roma, 17-20 ottobre 2007, Analecta musicologica,  vol. 44 (2010), Kassel, Bärenreiter-
Verlag, p. 291-306; Teresa Chirico, Noticias inéditas sobre instrumentos de teclado, 
constructores y musicos en Roma, en la corte del principe cardenal Pietro Ottoboni entre los 
anos 1689 y 1719. in  AAVV, Domenico Scarlatti en España a cura di  Luisa Morales, Atti 
del Convegno Internazionale di Garrucha, 2006-2007, Garrucha, Leal, 2009, p. 143-159; 
Teresa Chirico, Harpsichords and Harpsichords makers employed in Rome by Cardinal 
Pietro Ottoboni and his Father Antonio, The Galpin Society Journal, vol. LXII (2009), p. 
101-115; Teresa Chirico, La vicenda di Adonìa nelle opere di Girolamo Frigimelica Roberti 
(1695) e Pietro Ottoboni (1699). Un unico progetto ottoboniano?, in  AAVV., Musikstadt 
Rom. Geschichte Forschung Perspektiven. Beiträge der Tagung Rom, Atti del Convegno 
internazionale a cura di Markus Engelhardt, Roma,  28-30 settembre 2004 Analecta 
musicologica,  vol. 45 (2011) Kassel, Bärenreiter, p. 218-262. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

22 

música. As informações a este respeito encontram-se em documentos inéditos, 

hoje conservados na Biblioteca Apostolica Vaticana da Cidade do Vaticano.32 

Os príncipes Ottoboni, a partir de dezembro de 1689, possuíam 

camarotes nos teatros romanos Capranica e Della Pace (chamado delli 

Saltainbanchi), onde eram apresentadas as commedie con maschere. Os aluguéis 

dos camarotes estão documentados pelo menos até o ano de 1694.33  

No carnaval de 1690, no teatro do Palazzo della Cancelleria, 

apresentaram-se alguns istrioni, talvez os mesmos que se exibiram no Teatro 

Pace.34 Os príncipes, evidentemente satisfeitos com as apresentações, ofereceram 

generosas gratificações aos cômicos Filippo Rope (dito Pantalone), Lucha Richiara, 

Antonio Nardacci, Marco Antonio Zanetti (ou Zannetti),35 quem interpretava 

                                                
32 Biblioteca Apostólica Vaticana de agora em diante citada como I-R-vat. Todos os 
documentos citados fazem parte da Contabilidade Ottoboni; fica omitido esta informação 
por considerá-la subtendida. Reforço que a moeda em uso era o escudo (s.) e o baiocco 
(b.); m.ta = moeda; s.n.i = sem número inteiro, há fascículo não numerado. 
33 I-R-vat., vol.13, n. 81, 18 dicembre 1689,  “Conto delli lavori fatti da me M.[aest]ro 
Pasquale Tamburrini per servitio delli Palchetti al Teatro di Tor di Nona e per Capranica e 
per la Pace […]”; vol. 14, n. 148: “A dì 29 [novembre 1689, …] “Per haver dato al solaro 
appoggi di pelle rossa che fanno pelle n.6 a b. 16 la pelle al teatro al Pace _:96”; vol. 13, 
n. 158, conta de 16 de fevereiro de 1690, “Memorie delli denari pagati à diversi per noli e 
porti di alcune robbe come per ordine del S. Fran.[cesc]o Niccoli maestro di Casa per 
serv.[i]tio di Sua Em.[inentissi]ma […] e più per il nolo di tre sedie di damasco cremesino 
alla francese per il Teatro delli Saltaimbanchi alla pace con anche tre scabelletti per detto 
dalli 30 Xbre 1689 a tutto li 8 febb.o 1690 s.[cudo] 1”; vol. 14, n. 159: “A dì 7 detto 
[gennaio 1690] et altro per servizio delli palchetti al Teatro della Pace s._:40 rasi, sete e 
stoffe”; vol. 14,  n. 163: “A dì primo gennaro 1690 Si è pagato a Salvator Torre rigattiero s. 
40 m.[one]ta per il nolo di quattro scabelletti di Punto francese per il Teatro della Pace per 
tutto il Carnevale s._40”; vol. 14, n. 658: Conto di diversi lavori fatti da Mro Sebastiano 
Cartosi? Falegname […] Palazzo della Cancelleria […], f. int. 6: Lavori fatti per Teatro della 
Cancelleria e Pace; vol.29, s.n.int: “A dì 2 d.o [aprile 1694] s. otto b. 70 m.a pagati à Gio: 
Batt.a Boccaletti falegname per lavori fatti nel Teatro della Pace per Serv.[izi]o di S.[ua] 
Em.[inen]za s 8.70”; vol. 30, n. 61, 11 de janeiro de 1694 “Conto di lavori diversi di 
pitture per palchetti in diversi teatri, tra cui il Pace”; vol. 30, nn. int. 20 (assinatura de P. 
Ottoboni), 24, 28, aluguel de teatro à Pace do carnaval até junho de 1694; outros 
trabalhos, n. 200. 
34 Alguns documentos citando “Rastelli per li Abiti di Commedie” e “quattro orinali ordinari 
per le stanze dove si vestono li comici”. I-Rvat, vol. 13, n. 158, conta de16 de fevereiro de 
1690,  “Memoria delli denari pagati à diversi per Noli e porti di alcune robbe come per 
ordine del S.[ignor] Fran.[cesc]o Piccoli mastro di Casa per servitio di Sua Em.ma […] E più 
b. 30 m.ta spesi in 14 rampini per accomodare li Rastelli per li Abiti di Commedie s._. 30”; 
vol. 13, n. 180, “Spese diverse […] 1690 li 20 febbraio […] E più per haver comprato 
quattro orinali ordinari per le stanze dove si vestono li comici s._20”. 
35 I-Rvat, vol. 13, n. 171, “Noi infrascritti habiamo ricevuto dal Sig.e Francesco Niccoli 
Mastro di casa […] scudi trenta moneta sono per mancia che da l’Em.mo come Comici, 
questo dì 3 marzo 1690 et in fede Io Filippo Rope (?) detto Pantalone [altra grafia] io 
Lucha Richiara Mano Propria [altra grafia] Io Antonio Nardacci Mano Propria”; vol. 13, n. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

23 

habitualmente o personagem de Truffaldino.  Zannetti havia se apresentado em 

Modena, em 1688 e, depois do Carnaval romano de 1690, transferiu-se para o 

Norte da Itália junto com sua companhia.36 Não sabemos quais comédias foram 

representadas no Palazzo della Cancelleria, mas sabemos que naquele Carnaval 

apresentou-se o músico Antonio Bonazzi, sobre o qual não tenho nenhuma outra 

referência.37 

Entre outubro e novembro de 1690, em Cancelleria, foram representadas 

outras comédias de istrioni com muitos espectadores e grande successo, como 

testemunham as crônicas da época.38 As comédias (como sabemos a partir dos 

documentos da Biblioteca Apostolica Vaticana) foram o Convitato di pietra, Il finto 

Prencipe e La dama superba. Sobre esta última comédia não encontrei, 

infelizmente, nenhum documento. Il finto pr[i]ncipe era talvez uma comédia de 

Carlo Ambrosi, publicada em Bolonha, em 1687, ou a de Santi Nicoletti que seria 

publicada em Brescia e Milão anos depois, em 1698.39 Il convitato di pietra foi 

                                                                                                                    
108 “Note di pagamenti fatti per diversi […] A dì 3 marzo s.di trenta m.a pagati alli comici 
del Teatro della Pace”. vol. 13, n. 163, “Lista delle spese fatte da Benedetto Pastorelli 
M.[aest]ro di casa dell’Ecc.[ellentissi]mo Sig.r Pre[nci]pe D. Ant. Otth.[oboni] P[ad]rone per 
tutto il mese di marzo 1690 […] A dì detto [7 marzo 1690] s. 15 pagati a Marco Antonio 
Zannetti Comico nell teatro della Pace per mancia data di ordine di S.E. Pren.[cip]e per 
r.[icevu]ta s. 15 […]”. 
36 Estas informações foram encontradas em uma carta de 10 de agosto de 1690, enviada da 
mesma companhia da Brescia: os atores, encontrando-se em dificuldades econômicas por 
causa dos rendimentos insuficientes, escreveram ao duque de Mantova pedindo para que 
ele enviasse dinheiro, se quisessem que eles fossem até Bolonha a seu serviço. Luigi Rasi, I 
comici italiani, biografia, bibliografia, iconografia, L-Z, II,1905, pp. 693-694; Carmelo 
Alberti. La scena veneziana nell'età di Goldoni. Roma: Bulzoni, 1990, p. 42 nota 52:  
Marco Antonio Zanetti interpretava Truffaldino; Vito Pandolfi, Siro Ferrone, La Commedia 
dell'arte: storia e testo, Vol. 5  1988. 
37 Em 25 março Pietro Ottoboni pagou uma gorgeta de 10 escudos a um músico, Antonio 
Bonazzi, e em 14 maio 6 escudos a diversos artistas (tais pagamentos foram feitos 
imediatamente depois aos atores cômicos: I-Rvat, vol 13, n. 108, “A dì 25 detto [marzo] 
d.ti diece moneta pag.ti ad Antonio Bonazzi musico per Mancie s. 10 […] A dì 14 Mag. S.di 
sei m.a pag.ti a diversi artisti per Mancie s. 6”. 
38 Gloria Staffieri, Colligite fragmenta. La vita musicale romana negli Avvisi Marescotti 
(1683-1707). Lucca: LIM, 1990, p. 94-95. 
39 Sobre Pietro Ottoboni: I-Rvat, vol. 15, n. 599, anno 1690, 25 ott spesa per lumini “per 
servitio de i comici”; novembre, commedie dei comici: 7, 17 (Convitato di pietra), 22 ; dic: 
22 per 2 sere, 25 Il finto Prencipe (forse opera di Santi Nicoletti, Il D. Antonio, o Il birba 
finto principe, Brescia, et in Milano, Agnelli, 1698; oppure Carlo Ambrosi, Il finto principe 
comedia non meno ridicola, che honesta, Bologna, Longhi, 1687), il 29 La dama superba. 
Sobre Antonio Ottoboni: I-Rvat, vol. 21, n. 670, 26 nov 1690 “Conto e misura di alcuni 
lavori fatti da Mastro Sebastiano Carzoni fal.[egna]me per servizio dell’Ecc.mo Prencipe D. 
Antonio Ottoboni, nel Teatro del Palazzo della Cancelleria: Per avere attanato, stanato, e 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

24 

uma notável comédia de Giacinto Andrea Cicognini, publicada em 1663, que seria 

ainda re-editada em Veneza, em 1691,40 o ano posterior à representação na casa 

Ottoboni.  No texto surgem também personagens da commedia dell’arte, como 

Pantalone, Dottore, ou o servo Fichetto.  

 

Fig. 9 - Giacinto Andrea Cicognini, Il convitato di pietra, Venezia, Zamboni, 1691, 

frontispício e p. 40-41. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Muito provavelmente a comédia feita no Palazzo di Ottoboni baseou-se 

neste libreto, ou sobre um canovaccio41 muito semelhante, obtido antes ainda da 

publicação da mesma comédia, em Veneza. Fato absolutamente plausível visto 

que o cardeal pertencia a uma poderosa família veneziana. No libreto 

encontramos intervenções musicais, por exemplo: no ato III, cena V, soam 

trompetes enquanto Don Giovanni está à mesa (p. 40-41, ver imagens); no ato III, 

                                                                                                                    
riposto d.[ett]o telone sud.[dett]o cinque volte quando si faceva la Comedia delli Istrioni e 
d[etti]. 4 homini  s.3 […] Per haver messo in opera le due scene con le casse per gl’Instrioni 
e serrato a mano 4 torcieri più volte -10 […]” 
40 Giacinto Andrea Cicognini, Il convitato di pietra, Venezia, Zamboni, 1691. Como se pode 
notar, a comédia era uma variante do Convidado de piedra de Tirso de Molina; pela 
difusão de Il Convitato come l’Ateista fulminato, cfr. Nicola Michelassi, La Finta pazza a 
Firenze: commedie ‘spagnole’ e ‘veneziane’ nel teatro di Baldracca (1641 – 1665), Studi 
secenteschi, 2000, p. 317-325. 
41 Enredo básico sobre o qual os atores improvisavam. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

25 

cena VIII, a estátua do rei canta ameaçadoramente, enquanto Don Giovanni 

banqueteia-se.  

Entre o final de 1690 e o início de 1691, no Teatro Tordinona de Roma, 

protegido e financiado pelo cardeal Ottoboni, foi representado, com pouco 

sucesso, o melodrama Il Colombo, sobre a história do famoso navegador italiano, 

com texto do cardeal e música de Bernardo Pasquini. No mesmo período, o teatro 

recebeu commedie di maschere, talvez representadas como intermezzi dos 

melodramas.42 Muito provavelmente  tratava-se da mesma companhia que havia 

se apresentado no Palazzo della Cancelleria, no mesmo período. Neste caso, a 

companhia de istrioni estaria inserida em um sistema ‘coprodutivo’, administrado 

por nobres e empresários que normalmente se ocupavam das representações dos 

melodramas na maioria dos teatros, públicos e privados, uma espécie de 

“nobilização” do gênero da commedia dell’arte que entrava no circuito romano 

mais importante, embora com importância menor em relação ao melodrama. 

Outro fato que atesta a boa fortuna das commedie di maschere naquele período é 

a chegada a Roma, em dezembro de 1690, de outras companhias de atores, tanto 

que, além das apresentações no Teatro della Pace, houve outras também no 

Teatro Capranica.43 

A peste iminente e a morte do pontífice Alessandro VIII foram funestas 

para o  carnaval de 1691. Durante um ano foram proibidas comédias com música 

e as récitas dos atores.44 No carnaval de 1692, no entanto, as apresentações de 

comédias de máscaras foram retomadas na casa Ottoboni, como se infere do 

aluguel de figurinos de Coviello e de Dottore.45  

Em março do mesmo ano, o cardeal foi obrigado pelo Papa Innocenzo XII 

a destruir o teatro de seu palácio. Mas, em 1694, manda construir um novo, ainda 

                                                
42 Sobre esta notícia que fala da “cadute di Pantalone”, ver: Volpicelli, cit., p. 698. 
43 Staffieri, cit. p. 96. 
44 Alberto Cametti. Il Teatro di Tordinona poi di Apollo, Tivoli, Arti Grafiche Chicca, 1938, 
II, p. 347, dagli Avvisi nel carteggio mediceo, 13 gen 1691. 
45 I-Rvat, vol. 23, n. 35, f. 168v:”A dì d.o [3 febbraio 1692] A quello, che diede due Vestiti, 
uno da Coviello, et uno da dottore per la Commedia di nolito”. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

26 

mais impressionante, mas para marionetes.46 Ottoboni buscava os textos e a 

música (arie e villanelle) de apresentações já feitas em teatros romanos.47  

 Seguramente Ottoboni, que havia promovido dois melodramas de 

Bernardo Pasquini, entre 1690 e 1692, no Seminário Romano, sobre Alessio e 

Eudossia48, conheceu as commedie di maschere com balli e intermezzi com música 

representadas naquele Seminário no Carnaval de 1693 a 1698 (Tabela IV). Não 

são conhecidos os autores dos textos destas obras e música, hoje perdidas. As 

comédias eram apresentadas em forma de scenario49, ou em poucas folhas com 

uma descrição sumária do enredo, do prólogo e dos intermezzi. Como 

percebemos a partir dos libretos, os atores destas representações eram os próprios 

seminaristas, coadjuvantes, às vezes, de profissionais.  

 
Tabela IV: Comédia com intervenções musicais no Seminario romano durante o 

Carnaval 
1693 Scenario di Plauto alla 

moderna50 
Primeiro intermezzo com música: Pulcinella cacciatore; Segundo 
intermezzo com música: Ballo dei paggi. Maestro de ballo: 
Fabritio Gatti. 
Personagens com máscara: Norcino, Fracassa, Cornacchia, etc. 
junto com  personagens como Polidoro, Ortenzio, etc. 

Rc, vol. 
misc. 
1731/12. 

 

1694 Scenario del Moro 
della bianca fè51 

I intermezzo ballo dei fauni; II int. ballo introdotto in musica da 
Appollo e Tersichore 

Rc, ms 
3788/76 

1696 L’inganno della 
fantasia52 

Ao final do I atto: viene introdotto un Musico a cantare in 
camera; balli nos intermezzi. 
Personagens: Purgone, Scappino, Moscone, etc 

Rc, ms. 
3788/78. 

 

                                                
46 Sobre a notícia do teatro do palácio da Cancelleria di Ottoboni, cfr. Saverio Franchi, 
Drammaturgia romana, II (1701-1750), Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 1997, pp. 
CV-CVIX. 
47  I-Rvat, vol. 29, s.n. int, “Denari spesi […] da me Hippolito Bresciano Per un’Opera presa 
ha [sic] Capranica della Opera nova che fecero ultima s. _:20 Per un opera presa alla pace 
s_10 per un Opera presa ha Tordinona s_ 10 [tot] _40 Io Hippolito Missidono ho ricevuto li 
suddetti baiocchi quaranta [feb 1694]”; vol.31: 1) n. 74, f. 242, 3 febbraio 1694, conto di 
legatura: “villanelle della Pace”; 2) n. 74, conto di legatura., 1695: “villanelle delle Arie 
della Pace”; 3) n. 5, 1695, f.7v: “ariette della Pace”. 
48 Franchi, II, p. CX. 
49 Breve sumário do enredo em prosa não em verso, no libreto da ópera.  
50 Anonimo, Scenario di Plauto alla moderna. Roma: Francesco de’ Lazari 1693. 
51 Anonimo, Scenario del Moro della bianca fè. Roma: Francesco de’ Lazari 1694. 
52 Anonimo. L’inganno della fantasia. Roma: Francesco de’ Lazari, 1696. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

27 

1696 La bugia in gioco53 Intermezzi com balli. Personagens como Sgannarella, Carcazza, 
etc 

Rc, ms. 
3788/79 

1697 I litiganti ovvero il 
giudice impazzito54 

Intermezzi com balli. I int.: L’interesse propone un ballo di 
dottori a suon di piastre; II int.: due spiriti ballano 

Rc, ms 
3788/80 

1698 Il vecchio credulo55 Intermezzi com balli. I int: Ballo di baccanti; II int: ballo di 
cinque medici. 

Rc, vol. 
misc. 
1118/19 

 

O papa continuava a exercitar sua severidade em relação aos teatros: 

mandou destruir o Teatro Tordinona por razões de moral pública, em 1697, e 

proibiu os espetáculos públicos, em 1698. Do mesmo modo, as representações de 

comédias dos istrioni não tiveram vida fácil. 

De modo a contornar as severas imposições do papa, pelo menos a partir 

de 1697, Ottoboni  acolheu o pintor Trevisani,56 quem representava comédias no 

teatro do Pallazzo que lhe pertencia oficialmente. O teatro foi refeito para o 

Carnaval de 1698.57 Naquela temporada, entre 20 de janeiro e 11 de fevereiro, 

foram representadas algumas comédias, como percebemos a partir de alguns 

figurinos alugados: um traje para Cola; uma cimarra (vestido) para dottore, quatro 

barbas postiças e uma peruca; um capote enfeitado com pele branca de 

marinheiro; um tamburlucho rosso […] di Panno guarnito d’Arg.to58; uma 

vestimenta de peregrino (uma túnica e uma de inverno feita de lá) e duas golas 

grandes. As vestes e acessórios eram alugados de Giovanni Comis mascheraro alla 

Pace (negociante de máscaras próximo ao Teatro).59 Outras representações de 

                                                
53 Anonimo, La bugia in gioco. Roma: Francesco de’ Lazari, 1696. 
54 Anonimo, I litiganti ovvero il giudice impazzito. Roma: Francesco de’ Lazari, 1697. 
55 Anonimo. Il vecchio crédulo. Roma: Stamperia del Lazzari, 1698. 
56 I-Rvat, vol.39, s.n. int., “A dì 4 7mbre 1697 Lavori [di facchinaggio] fatti per l’Emin.mo 
Sigr Cardinale Ottoboni […] e ripresi diversi banchi da Trevisani e riportati al Teatrino, e 
altre robbe […] e più riprese dal Sig.re Trevisani per servitio della Commedia sedie e in 
Guardarobba, e un cimbalino dorato riportato nell’Appartamentino e doi Scabelloni 
foderati riportati alla Stantia del Giardino”. 
57  I-Rvat, vol.38, n. 93, f. int 8: il conto dei lavori recava la data del 13 febbraio del 1698. 
58 uma espécie de veste, com pao enfeitado com algo prateado. 
59 I-Rvat, vol 39, “Conto dell’Em.o […] Otthoboni de abbiti dati per le Commedie fatte 
dall’Sig.ri Trivisani in Cancelleria presi da Gio. Batt.a Cavalletti d’ordine datomi 
dall’Guardaroba di Sua Em.za Un Abbito da Cola dato alli 20 Gen.ro 1698 et tenuto per 
tutto l’11 feb.ro detto che fanno gior.te ventidue da cordo à b 19 il giorno s. 3.30 A dì 24 
gen.ro una cimarra da dottore quattro Barbe un Chapello tenuto gior.te quattro -60 A dì 28 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

28 

comédias com máscara foram feitas no Palácio do Cardeal de Albano, vizinho de 

Roma, onde apresentou-se uma personagem que carregava uma espada (i 

recitanti – os intérpretes –  tomaram a espada).60 

O teatro do pintor Trevisani funcionou até o final de 1701, como 

verificamos nos documentos, mesmo sem notícias quanto às representações a 

música esteve sempre presente, documentado pelo uso de vários cravos naquele 

teatro.61 

A partir de 1700, em Roma, voltaram a surgir várias restrições ainda mais 

severas: o Papa Clemente XI proibiu os espetáculos durante os dez anos que 

seguiram as comemorações pelo novo século (1700), pela guerra de sucessão 

espanhola, e pelo terremoto de 1703. Muitos teatros foram obrigados a fechar 

suas portas, mesmo que temporariamente, entre eles está o Teatro Pace, reduzido 

a um grande depósito, e alugado ao Cardeal Ottoboni.62  
                                                                                                                    
d.o dato un chapotto guarnito di pelle Biancha alla marinara servito sette giorni à dì 19 il 
giorno -11.5 (?) A dì P.o feb.ro dato un tamburlucho rosso tenuto otto giorno di Panno 
guarnito d’Arg.[en]to a dì 19 il giorno – 90 (o 80?) E più la cimarra da dottore per otto 
giorni E più due veste da pelegrino una saia e l’altra di Panno, e dui collari grandi tenuti 
per dui giorni b. cinq.ta -50 […]” f.v: “Io infrascritto fede come Giovanni Comis mascheraro 
alla Pace ho ricevuto […] scudi sette m.a […] 9 marzo 1698 […]”. Vol. 39, “Lista di spese 
fatte […] nel mese di marzo 1698 da me Pietro Pescatore […] A dì 8 d.o E per sette b. 65 
m.a a Gio. Comis per nolo di diversi vestiti di maschere date nel Carnevale pross. P.to per le 
commedie fatte dal Trevisani come per conto e ricevuta […]”. 
60 Vol. 39, “Lista di spese fatte […] nel mese di marzo 1698 da me Pietro Pescatore […] A 
dì 8 d.o e d. sette moneta dati a Gasparo Sciape che disse per altrettanti pagati al Capitan 
Lupelli per prezzo d’una spada, che prestò alli recitanti della commedia, che fece S.E. in 
Albano, e da essi perduta 7”. 
61 No Carnaval de 1699 houve algumas récitas no teatro de Trevisani; por Di Facchini 
sabemos que alguns cenários e três cravos foram transportados a outros teatros romanos, 
evidentemente para a repetição do mesmo espetáculo, I-Rvat, vol. 16, s, n. int, 7 marzo 
1699: “Lista de’ facchini di lavori fatti per la Guardaroba e altro cominciando li 3 febb,o 
per tutto li 7 marzo 1699 […] E più per porto e riporto di sciene da Trevisani à Campo 
Marzio otto viaggi s._60 […] E più per porto, e riporto, di tre cimboli da Trivisani 
all’Collegio Nazareno s._40” Outros transportes de bancos do teatro de Trevisani ao teatro 
do Cardial foi feito em 1701 I-Rvat, Comp. Ott.:vol.43, s.n.”Conto di lavori fatti nel mese di 
Marzo e noliti di taffetani […] a dì 4 Gen.ro 1701 […] Per havere fatto pigliare tutti li 
Banchi dal S. Trevisano e portarli nel nostro Teatrino b. 30 per porti e riporti di doi cimbali 
da Chapo le Case all’teatro del Sr Trivisani b. 30”. 
62 O Cardeal alugou por pelo menos três anos (da settembre 1704 fino almeno a settembre 
del 1707). Constando como “della Rimessa del Teatro Pace”: I-Rvat, vol. 49, n. 61, “Dalli 
15 7bre 1704 per tutto xbre 1705 “Francesco Catani muratore lavori in Cancelleria […] “A 
dì 30 Xbre 1705 Rimessone che tiene in affitto l’Em.mo e Rev.mo Sig.r Cardinale Ottoboni 
detto il Teatro della Pace […]”; vol 50, s.n.int., doc. in data 5 ott. 1705, pagamento da 
ottobre 1705 a tutto giugno 1706; vol. 52, s.n. int, 28 lug 1706: ricevuta dell’affitto “per 
pigione di tre mesi a tutto sett.re per rimessa del Teatro Pace, s. 20”; vol. 54, s.n. int, 
ricevuta “Sig. Marchese Ornani de Cupis sono a conto della Pig.e del Teatrino della Pace 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

29 

As crônicas romanas falam genericamente, entre 1699 e 1701, de 

apresentações de comediantes (istrioni)63 ao lado dos palácios dos embaixadores 

estrangeiros, que não precisavam submeter-se às exigências papais. Muito 

provavelmente os embaixadores possibilitaram a realização de turnês dos 

comediantes fora da Itália e a exportação das comédias de máscara para o 

exterior. Entre o fim do Seiscentos e início do Setecentos, cômicos italianos 

apresentaram-se na Espanha com a máscara de Truffaldino: os atores tocavam 

violinos, cantavam arie e dançavam diversas danças, entre elas minuetos, como 

sabemos pelo tratado de 1716, Nuova e curiosa scuola de’ balli teatrali do 

maestro di ballo veneziano, Gregorio Lambranzi, que havia tomado como modelo 

os cômicos da Comedie italienne, expulsa de Paris em 1697.64  

 
Fig. 10 - Gregorio Lambranzi, Nuova e curiosa scuola de’ balli teatrali, 1716 

 
 

 
  

 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                    
sono 31 luglio [1707] s. 50:30”. vol. 52, s.n. int: “Ripartimento […] luglio 1707 […] Sig. 
Marchese Fran.co Flavio Ornani di Cupis per piggione di mesi tre ott.e sett.re prossimo a 
venire della rimessa del Teatro della Pace […] s.20”; Palchetti al Pace per cardinale e la 
famiglia almeno fino al 1719. Vol. 77, n. 28, 400 scudi. 
63 Giovanni Battista Campello, Pontificato di Innocenzo XII Diario a cura di Paolo Campello 
Della Spina, Roma, Accademia Storico Giuridica, 1893. Récita de istrioni e burattini p. 133, 
Em novembro, se denominando genericamente de Teatro Pace, Tor Sanguigna, dos 
Coronari; p. 134, o carnaval na praça Sciarra e al Babuino. 
64 Gregorio Lambranzi, Nuova e curiosa scuola de’ balli teatrali - Neue und curieuse 
theatrialische Tantz-schul, Nürnberg  1716, 50 incisioni con personaggi della commedia 
dell’arte. Per Lambranzi, cfr. Silvano Giordano, Lambranzi Gregorio, in Dizionario Biografico 
degli Italiani, vol. 63, 2004. 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

30 

A máscara de Truffaldino passou para a literatura espanhola, graças a uma 

companhia de cômicos italianos que chegaram em Madrid, em 1703, no séquito 

de Felipe V. Na comédia El trufaldino espanol y espiritada fingida, de José de 

Prado, em um dueto entre Eulalia e Colombina, foram citados os compositores 

Scarlatti e Bononcini.65 Mais tarde, no entanto, deu-se a chegada das máscaras 

italianas em Portugal, ocorrido na metade do século. 66 

Entrementes, em Roma, após o período de restrições dos espetáculos, 

houve um incremento progressivo das atividades teatrais. Mas, somente em 1719, 

encontraremos um texto de comédia que apresenta intervenções musicais: Il 

dottore [Balanzone] impaurito, de Carlo Sigismondo Capeci, representado no 

Teatro de Santa Lucia della Tinta, com cenas puramente musicais, dezesseis arie e 

coro final. Roma recomeçava a viver de forma mais despreocupada e, enfim, 

podia entregar-se novamente a uma vida mais leve e divertida. 

FONTES 

ANONIMO. Mascherata piacevole “da recitarsi il Carnevale composta nuovamente 
di un Pulcinella e due Furbi”. Viterbo: Pietro Martinelli, [1675-80]. 

BOSSI, Melchior. Lo Gnaccara. Orvieto: Rinaldo Ruuli, 1636. A primeira edição da 
comédia foi feita em Veneza, em 1637. 

CAMETTI, Alberto. Il Teatro di Tordinona poi di Apollo. Tivoli: Arti Grafiche 
Chicca, 1938, II, p. 347, dagli Avvisi nel carteggio mediceo, 13 gen 1691. 

CICOGNINI, Giacinto Andrea. Il convitato di pietra. Venezia: Zamboni, 1691. 

Contabilidade Ottoboni, Biblioteca Apostólica Vaticana. 

CRESCIMBENI, Giovanni Mario. Comentarj […] intorno alla sua Istoria della Volgar 
Poesia. Roma: Antonio de’ Rossi alla Piazza di Ceri, 1702. 

                                                
65 Fernando Doménech, Los Trufaldines y el Teatro de los Caños del Peral, Madrid, Editorial 
Fundamentos, 2007, p. 178; Los libros de cuentas de los corrales de comedias de Madrid: 
1706-1719, a cura di John Earl Varey, Charles J. Davis, London, Tamesis books limited, 
1992, p. 247-248. 
66 Durante o reinado de Dom José I, a coroa portuguesa recebe uma companhia de teatro 
que desembarcou em Lisboa, em fins de 1753, início de 1754, proveniente de Genova, que 
inicia em português a comediografia goldoniana. cfr. Giorgio Padoan,  Problemi di critica 
goldoniana, Volume 16, Centro interuniversitario di studi veneti, Venezia, Longo, 2009, p. 
213. 

 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

31 

DEL TUFO, Giovanni Battista. Ritratto o modello delle grandezze, delitie e 
maraviglie della Nob.ma Città di Napoli […], ms. XIII C 96. Biblioteca Nazionale 
di Napoli [1588 c.ca]. 

Descrizzione della barriera e della mascherata fatte in Firenze a XVII e a XI. 
Firenze: Sermartelli Bartolommeo e F.lli, 1613. 

GIOIELLI, Mauro. I balli di Sfessanìa di Jacques Callot, Extra, 29 gennaio 2011 
(XVIII), n. 3, p. 17-18. 

LAMBRANZI, Gregorio. Nuova e curiosa scuola de’ balli teatrali - Neue und 
curieuse theatrialische Tantz-schul. Nürnberg:  1716. 

MERSENNE, Marin. L’Harmonie universelle. Paris: Sébastien Cramoisy, 1636, II, p. 
293-294. 

MINACCI, Pietro Francesco. Il Bernardone. Roma: Michel’Ercole, 1676.  

PIANELLI, Giovanni Battista. Li falsi mori. Roma: Grignani, 1638. 

SALVIATI, Giovanni Battista. Il Tesoro. Roma: Francesco Tizzoni, 1676. 

[Tomaso Santagostini], Non v’ha mel senza mosche. Roma: Tizzoni, 1671. 

Referências bibliográficas 

ALBERTI, Carmelo. La scena veneziana nell'età di Goldoni. Roma: Bulzoni, 1990. 

BALDANO, Giovanni Lorenzo. Libro per scriver l’intavolatura per sonare sopra le 
sordelline, Savona, ms,1600, Fac-símile do manuscrito e estudo introdutório 
editado por Maurizio Tarrini, Giovanni Farris, John Henry van der Meer. Savona: 
Associazione Ligure per la Ricerca delle Fonti Musicali - Editrice Liguria, 1995. 

BARBIERI, Patrizio. Musiche e strumenti “alla greca” nel Seicento italiano, in 
Francesco Buti tra Roma e Parigi: diplomazia, poesia, teatro Atti del Convegno 
Internazionale di studi, Parma 12-15 dicembre 2007 a cura di Francesco Luisi. 
Roma: Torre d’Orfeo, 2009. 

CAMPELLO, Giovanni Battista. Pontificato di Innocenzo XII Diario a cura di Paolo 
Campello Della Spina. Roma: Accademia Storico Giuridica, 1893. 

CHIRICO, Teresa. L'inedita serenata alla regina Maria Casimira di Polonia: Pietro 
Ottoboni committente di cantate e serenate (1689-1709), in AAVV. La serenata tra 
Seicento e Settecento. Musica, poesia, scenotecnica a cura di Nicolò Maccavino, 
Atti del Convegno Internazionale di Reggio Calabria, 16-17 maggio 2003. Reggio 
Calabria: Laruffa Editore, 2007, vol. II, p. 397-449. 

______________. Strumenti a corde e a fiato e strumentisti in casa Ottoboni 
all'epoca di Händel a Roma in AAVV., Georg Friedrich Händel in Rom. Beiträge 
Internationalen Tagung am Deutschen Historischen Institut in Rom a cura di 
Sabine Ehrmann-Herfort e Matthias Schnettger, Atti del Convegno Internazionale 



Teresa Chirico  Truffaldino, Pantalone, Riciulina. As commedie di maschere 
e a música no período barroco em Roma e outras cidades 

________________________________________________________________________________ 

32 

di Roma, 17-20 ottobre 2007, Analecta musicologica, vol 44 (2010). Kassel: 
Bärenreiter-Verlag, p. 291-306. 

 ______________. Noticias inéditas sobre instrumentos de teclado, constructores y 
musicos en Roma, en la corte del principe cardenal Pietro Ottoboni entre los anos 
1689 y 1719. in AAVV, Domenico Scarlatti en España a cura di  Luisa Morales, Atti 
del Convegno Internazionale di Garrucha, 2006-2007, Garrucha, Leal, 2009, p. 
143-159. 

______________. Harpsichords and Harpsichords makers employed in Rome by 
Cardinal Pietro Ottoboni and his Father Antonio, The Galpin Society Journal, vol. 
LXII (2009), p. 101-115. 

______________. La vicenda di Adonìa nelle opere di Girolamo Frigimelica Roberti 
(1695) e Pietro Ottoboni (1699). Un unico progetto ottoboniano?, in AAVV., 
Musikstadt Rom. Geschichte Forschung Perspektiven. Beiträge der Tagung »Rom, 
Atti del Convegno internazionale a cura di Markus Engelhardt, Roma,  28-30 
settembre 2004 Analecta musicologica,  vol. 45 (2011). Kassel: Bärenreiter, p. 
218-262. 

DER MEER, John Henry van. Strumenti musicali europei del Museo Civico 
Medievale di Bologna. Bologna: Nuova Alfa Editoriale, 1993. 

Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 63, 2004. 

DOMÉNECH, Fernando. Los Trufaldines y el Teatro de los Caños del Peral, Madrid, 
Editorial Fundamentos, 2007, p. 178; Los libros de cuentas de los corrales de 
comedias de Madrid: 1706-1719, a cura di John Earl Varey, Charles J. Davis. 
London: Tamesis books limited, 1992, p. 247-248. 

FERRERO, Mercedes Viale. Antonio e Pietro Ottoboni e alcuni melodrammi da loro 
ideati o promossi a Roma in Venezia e il melodramma nel Settecento a c. di Maria 
Teresa Muraro. Firenze: Olschki 1978. 

FRANCHI, Saverio. Drammaturgia romana: Repertorio bibliografico cronologico 
dei testi drammatici pubblicati a Roma e nel Lazio, Secolo XVII. Roma: Edizioni di 
Storia e Letteratura, 1988. 

________________. Drammaturgia romana, II (1701-1750). Roma: Edizioni di 
Storia e Letteratura, 1997, p. CV-CVIX. 

LA VIA, Stefano. Il cardinale  Ottoboni e la musica: nuovi documenti (1700-1740), 
nuove lettere ed ipotesi in Intorno a Locatelli. Studi in occasione del tricentenario 
della nascita di Pietro Antonio Locatelli (1695-1764) a cura di Albert Dunning, 
Lucca: LIM, 1995, I, p. 319-526. 

MARX, Hans Joachim. Die Musik am Hofe Pietro Kardinal Ottoboni unter 
Arcangelo Corelli, Analecta musicologica,  V (1968), p. 104-177. 

MEGALE, Teresa. Gabrielli Francesco detto Scapino o Scappino, in Dizionario 
Biografico degli Italiani, vol. 51, 1998. 

MICHEL, Olivie., Bricci (Briccio, Brissio, Brizio), Giovanni, Dizionario Biografico 
degli Italiani, vol. 14 (1972). 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 7-33 

 
________________________________________________________________________________ 

33 

MICHELASSI, Nicola. La Finta pazza a Firenze: commedie ‘spagnole’ e ‘veneziane’ 
nel teatro di Baldracca (1641 – 1665), Studi secenteschi, 2000, pp. 317-325. 

O’NEILL, Barry, The Sordellina. a Possible Origin of the Irish Regulators, The Seán 
Reid Society Journal, Vol. 2, November 2001. 

PADOAN, Giorgio. Problemi di critica goldoniana, Vol. 16, Centro 
interuniversitario di studi veneti. Venezia: Longo, 2009. 

PANDOLFI, Vito. Siro Ferrone, La Commedia dell'arte: storia e testo, Vol. 5, 1988.  

RASI, Luigi. I comici italiani, biografia, bibliografia, iconografia, L-Z, II,1905, p. 
693-694. 

STAFFIERI, Gloria. Colligite fragmenta. La vita musicale romana negli Avvisi 
Marescotti (1683-1707). Lucca: LIM, 1990, p. 94-95. 

WALKER, Thomas. Dalla “Finta pazza” alla “Veremonda”: storie di Febiarmonici, 
Rivista italiana di musicologia, X 1975, p. 223-227. 

VOLPICELLI, Maria Letizia. Il Teatro del Cardinale Ottoboni al Palazzo della 
Cancelleria in Il teatro a Roma nel Settecento, a cura del Servizio Attività Culturali 
dell’Istituto dell’Enciclopedia Italiana. Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana, 
1989 (Biblioteca internazionale di cultura, 21), II, p. 681-782. 



A poética no caso dos personagens das 
velhas amas de leite cômica na ópera 
veneziana do século XVII 

 
Ligiana Costa 

(Universidade de Pavia, Itália) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resumo: Através de um panorama das introduções aos libretos publicados durante o 
século XVII em Veneza observa-se a importância dos personagens cômicos secundários 
dentro das novas tramas operísticas do recém criado teatro musical mercenário. Neste 
breve estudo nos concentramos no caso das velhas amas de leite cômicas, que tiveram 
grande importância no cenário da nova ópera veneziana ao ponto de somarmos 114 
personagens ao longo de um século. Estes personagens são reflexo do gosto do público 
veneziano, acostumado com o teatro popular das trupes de Commedia dell’arte e 
servem para compreendermos a relação dos libretistas com este público, com a 
tradição aristotélica e com o porvir do teatro musical. 

Palavras-chave: ópera veneziana, amas de leite cômicas, commedia dell’arte 

 

POETICS IN OLD COMIC WET NURSES ROLES IN THE 17TH-CENTURY VENETIAN 
OPERA 

Abstract: Through an overview on the introductions of the librettos published during 
the seventeenth century in Venice we observe the importance of minor comic 
characters within the new operatic plots of the newly created mercenary musical 
theatre. In this brief study we focus on the case of old comic wet nurses, who had 
great importance in the setting of new Venetian opera arriving on 114 characters over 
a century. These characters are a reflection of the public taste in Venice; familiar with 
the popular theatre troupes of Commedia dell’arte and they help us to understand the 
relationship that librettists had with audience, the Aristotelian tradition and the future 
of musical theatre. 

Keywords: old nurses, Venetian opera; commedia dell’arte 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

35 

 

A relação conflituosa dos libretistas venezianos do século XVII com as 

regras da poética, sobretudo aquela aristotélica, é testemunhado pelos prefácios 

aos leitores no interior dos libretos1. A obrigação de criar textos dramáticos 

capazes de satisfazer o gosto do público veneziano é a defesa mais comum que os 

autores dão às suas escolhas dramáticas e à incapacidade de respeitar as leis 

aristotélicas. Se no momento de seu nascimento, o drama musical insiste em se 

referir às fontes e as regras clássicas, nas sucessivas evoluções e, especialmente, no 

novo modelo veneziano, as leis a serem seguidas serão outras. A lógica do público 

pagante e do sistema de produção que condiciona a criação está estreitamente 

ligada àquela do teatro improvisado do século XVI das primeiras trupes de teatro 

profissionais, as companhias “dell’arte”. Siro Ferrone2 define a Commedia 

dell'Arte como uma “dramaturgia de resposta”, resposta ao público que está à 

espera de divertimento e que é o único responsável pela continuidade e sucesso 

do espetáculo. A valorização do público é fundamental para que o espetáculo 

continue a acontecer mas também para a sobrevivência dos atores das trupes 

profissionais; a Commedia dell’Arte é uma forma de espetáculo  que gira em torno 

da urgência, da necessidade imediata de conquistar o público. Também para Lope 

de Vega, autor fundamental do teatro do Siglo de Oro espanhol, é o gosto do 

público que dita as regras da escritura teatral: “porqué, como las paga el vulgor, 

es justo/ Hablarle en necio para darle gusto”.3  Neste sentido, há algo em comum 

entre a produção do drama musical de Veneza, o teatro do Siglo de Oro espanhol4  

e a comédia improvisada dell’arte: o respeito e a adesão aos gostos do público, o 

que os libretistas irão chamar de “il compiacimento del pubblico”. 

                                                
1 Um estudo aprofundado dos prefácios do libretos veneziano é feito em A. Chiarelli e A. 
Pompilio, Or vaghi or fieri: cenni di poética nei libretti veneziani 1640-1740, Bologna, 
CLUEB de 2004. 
2 S. Ferrone, “Il metodo compositivo della Commedia dell'Arte”, em Commedia dell'Arte e 
spettacolo tra Sei e Settecento, Nápoles, Editoriale Scientifico, 2001, p. 53. 
3 Cit. em A. Tedesco, “Scrivere a gusto del popolo”: l’Arte nuevo di Lope de Vega, nell’Italia 
del Seicento”  em Il saggiatore musicale, XIII , 2, 2006, p. 231 
4 As correspondências e as influências entre o texto teórico de Lope de Vega e a poética dos 
melodramas seiscentescos são aprofundadas por Anna Tedesco no artigo citado acima. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

36 

Para Aristóteles, há uma clara separação de posição entre as dramatis 

personae: a tragédia representaria, portanto, aquelas “melhores” que a realidade 

quotidiana, enquanto a comédia aquelas “piores”. A necessidade de inserir 

personagens baixos dentro de tramas trágicas é típica do desenvolvimento do 

drama musical veneziano, que fará uso de servos originários de teatro popular e 

outros personagens grotescos. 

A necessidade dramática do comic relief, mecanismo dramático que 

permite um momento de alívio na trama através da inserção de cenas ou 

momentos cômicos, já havia sido intuída por Giambattista Guarini no 

desenvolvimento do gênero tragicomédia. Em seu tratado Il Verrato,5 publicado 

em Ferrara em 1588, ele defende a combinação de papéis míticos pastores e 

servos, princípio essencial da tragicomédia, da crítica feita contra ele por Giason 

Denores. As críticas deste último à tragicomédia encontram uma resposta por 

parte de Guarini ao longo de todo o texto. Para Denores a presença de pastores e 

outros papéis de origem humilde não pode ser proveitosa para o público: 

Eu não falo igualmente da Égloga, embora esta fosse feita por imitação. 
Portanto o raciocínio, os apaixonamentos, os cantos e costumes dos pastores 
e dos camponeses não podiam ensinar nenhuma boa maneira aos homens 
da cidade6. 

Guarini contesta a afirmação de Denores e determina que a “poética”, 

entendida aqui como o teatro, não tem como objetivo a educação, mas o puro 

deleite: 

Infeliz a cidade que não tem outro mestre de costumes que não a poética. A 
qual não tem por objetivo ensinar, mas dar dileto e ao deleitar, agradar. Se 
assim não fosse, porque produziriam em cena pessoas sem costumes? Velhos 
apaixonados, jovens perdidos, servos infiéis, bajuladores, parasitas, 
prostitutas e outros desse tipo? Para aprender a fugir de seus vícios? E com 

                                                
5 B. Guarini. Il Verrato ovvero difesa di quanto ha scritto. M. Giason Denores. Contra le 
tragicomedie, et le pastorali, in un suo discorso di poesia. Ferrara, por Vincenzo Galdura, 
1588 
6  “Non parlo parimente dell’Egloga, seben era anchor esa fatta per imitazion. Percioche i 
ragionamenti, gl’innamoramenti, i canti e i costumi de’pastori, e di contadini non potevano 
apportar alcuna buona creanza agli uomini della città”  Ibid, p. 35. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

37 

que fundamento, se todas as suas ações terminam bem, e convém ao bom 
que pague pelo não bom?7 

O autor reconhece a separação aristotélica entre personagens baixos na 

comédia e altos na tragédia, mas observa que não há nenhuma referência na 

Poética à ideia, natural segundo ele, de misturar no palco dois tipos de pessoas: 

Ora, estas são da tragédia: a grande pessoa, a ação séria, o terror e a 
piedade. Da comédia: a pessoa, os fatos privados, o riso e a astúcia. Quanto 
à primeira confesso, e ainda pela doutrina aristotélica, que convêm às 
tragédias os grandes personagens, e os baixos às comédias, mas nego que a 
natureza repugne, e a arte poética em geral, que em uma única fábula não 
possam se introduzir pessoas altas e não altas.8 

Guarini argumenta que a presença de papéis baixos em tragédias antigas 

tinham um propósito dramático ligado à solução do nó narrativo dramático, que 

não podia ser dissolvido pelos personagens altos em qualidade de mensageiros ou 

reveladores de segredos. Guarini faz uso do mais clássico dos textos dramáticos 

gregos para provar a importância dos servos dentro da tragédia: a comparação 

Pastor Fiel/Édipo é feita várias vezes no texto, talvez como uma tentativa de elevar 

o nível do texto de Guarini ao de um clássico. E é com este exemplo que Guarini 

atribui aos servos a nobre função da dissolução: 

Qual tragédia existiu, que não tivesse muito mais servos e outras pessoas 
desse tipo, que personagens de grande importância? Quem dissolve no 

                                                
7 “Infelice comune che non ha altro maestro di costumi che la poetica. La qual non ha per 
fin l’insegnare ma il dilettare e dilettando giovare. Se ciò non fosse perché produrre in 
scena persone scostumate? Vecchi invaghiti, giovani vani, servi infedeli, adulatori, parasiti, 
meretrici e altri di questa sorta? Per imparar di fuggir i loro vizi? E con quale fondamento, 
se tutte le azioni loro felicemente finiscono, e nientemeno del buono convien che resti pago 
il non buono; Ibidem. 
8 Or queste sono della Tragedia: la persona grande, l’azione grave, il terrore, e la 
commiserazione. Della Commedia: la persona, e negozio privato, il riso, e i sali. Quanto alla 
prima confesso, e per dottrina Aristotelica ancora, che convengono alle Tragedie i 
personaggi grandi, e i bassi alle Commedie; ma nego bene, che ripugni alla natura, e 
all’arte poetica in generale, che in una sola favola s’introducano persone grandi, e non 
grandi. Ibidem. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

38 

Édipo de Sófocles aquele belíssimo nó? Nem o rei, nem a rainha, nem 
Creonte ou Tirésias , mas dois servos guardiões de rebanhos.9  

É importante notar, entretanto, que Guarini é extremamente crítico em 

relação à comédia de seu tempo, a comédia improvisada recitada por “gente 

sórdida e mercenária que a contaminou, e a reduziu a um estado vil”, e comenta 

que “se ela não se acompanha com as maravilhas dos intermezzos, não existe 

quem as possa suportar hoje”. Guarini não defende, então, em seu texto a 

comédia moderna, mas a fusão de uma comédia culta com um teatro culto 

dramático protegendo assim a sua criação, a tragicomédia: 

E sem dúvida que quem pensou em fazer passar inteira algumas delas nas 
fronteiras das outras, e de usar na tragédia aquilo é somente da comédia, ou 
seja, nesta aquilo que é típico desta, faria uma fábula inconveniente e 
monstruosa.10 

As correspondências entre os mecanismos dramáticos da tragicomédia e o 

novo drama musical (dramma per musica) pode ser visto a partir de muitos 

pontos de vista, o próprio Giovanni Battista Doni no tratado Della musica scenica 

estabelece esta comparação. Ele chama as primeiras experiências seiscentescas de 

“representações espirituais” e classifica o novo melodrama como uma  

“tragicomédia musicável”. 

Os personagens dos servos têm um estatuto privilegiado na construção 

dramática e graças a isto eles são, como observa Emelina,11  a categoria social mais 

humilde presente nos palcos ocidentais. O servo doméstico pode circular 

livremente em todos os ambientes e por esta flexibilidade e mobilidade, é um 

                                                
9 Qual Tragedia fu mai, che non avesse molto più servi, e altre persone di questa fatta, che  
personaggi di grande affare? Chi scioglie nell’Edipo di Sofocle quel bellissimo nodo? Né il 
Re, né la Reina, né Creonte, né Tiresia; ma duo servi guardiani d’armenti. Ibidem. 
10 Et non ha dubbio, che chiunque pensasse di far passare intere alcuna di loro ne’ confini 
dell’altra, e d’usare nella Tragedia quel, ch’è solo della Commedia; ovvero in questa quel, 
ch’è proprio di quella, farebbe favola sconvenevole, e mostruosa. Ibidem. 
8 B. Guarini. Compendio della Poesia tragicomica, tratto dai duo Verati. Veneza, Giovanni 
Battista Ciotti, 1602, p. 6.  
11 J. Emelina. Les valets et les servantes dans le théâtre comique en France 1610-1700. 
Grenoble, P.U.G. 1975, p. 7. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

39 

papel perfeito para realizar as passagens de cena, os anúncios de chegadas de 

outros personagens e ainda explicar ao público o que acontece por trás das cenas 

e posicioná-los na ação dramática. Esta última característica cênica remonta as 

origens do teatro e se encaixa perfeitamente com a regra aristotélica da unidade 

de tempo. “Sem ação não pode haver nenhuma tragédia”,12 e sem a premissa a 

trama não pode ser compreendida pelo público, é nessa função que aparecem em 

cena as velhas amas de leite euripedeias que, uma vez no palco, executam outras 

funções dramáticas como a de conselheiras do herói trágico. É claro que os papéis 

dos servos não tinham na tragédia grega nenhum fundo cômico, mas 

desenvolviam muitas das funções que irão perdurar até o teatro moderno. Como 

veremos, no caso do drama veneziano do século XVII, a função dramática dos 

servos no desenvolvimento da ação ainda é a mesma, mas há um novo fator que 

caracteriza toda a dramaturgia libretistica veneziana e isto é decisivo para o 

sucesso dos papéis das velhas cômicas, foco de nosso interesse: o gosto do 

público. 

A poética do prefácios venezianos 

Os prefácios dos libretos de ópera venezianos são uma importante fonte 

no que diz respeito às escolhas dramáticas feitas pelos libretistas. As questões mais 

frequentemente levantadas pelo autores tratam das três unidades aristotélicas e as 

diferentes causas e razões que fazem com que estas sejam ou não seguidas. Os 

libretistas alertam que tais unidades não condizem com a contemporaneidade e, 

em muitos casos, chegam até mesmo a insinuar que, se os antigos estivessem vivos 

eles mudariam as regras para moderniza-las.13 A maioria dos libretistas declaram 

                                                
12 Aristóteles. Poética, traduzida por Diego Lanza. Milão, Bur, 2002, p. 139. 
13 Um exemplo encontra-se no prefácio do Bellerofonte de Nolfi: “Se ainda vivessem os 
Cratos, os Aristófanes, os Terencios mudariam talvez suas ideias”. Ou, no prefácio de 
Castoreo: “[ ... ] saiba, ó leitor, que  conheço os erros deste Drama (ao contrário dos 
outros) melhor do que você. Mas, as regras do estagirita, sobre a escritura, foram 
inteiramente esquecidas, porque no passar dos séculos se modificaram as formas de viver, e 
se Aristóteles estivesse vivo para escrever a Poética nos nossos tempos, ele a faria de outra 
maneira. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

40 

escrever para o prazer do público veneziano, única regra a ser seguida.14 Este 

“gosto veneziano” dita as regras relativas à duração do espetáculo, das cenas e 

árias15 e a escolha do enredo e personagens. 

Poucos são os libretos que em seus prefácios explicitam as razões ou dão 

algum direcionamento para uma reflexão sobre a questão dos papéis secundários 

cômicos. Na primeira edição da Maga Fulminata (segunda ópera comercial a ser 

encenada em Veneza) há uma referência por parte do editor, e não do libretista, 

sobre a aparição de Scarabea e se trata de edição posterior à da estreia. O 

primeiro prefácio em que um libretista explica sua decisão de pôr em cena um 

personagem cômico é o de Delia, de Giulio Strozzi, de 1639. O personagem em 

questão é um Hermafrodita16 e o autor declara: “Eu introduzi aqui o Hilário dos 

Gregos, e este será o folião Hermafrodita, novo personagem que entre a gravidade 

da Drama e a argúcia da Comédia passeia muito bem nas nossas cenas”. É possível 

que “nas nossas cenas” seja uma referência ao texto de Girolamo Parabosco, 

L’Hermafrodito, publicado em Veneza em 1560. Strozzi o coloca entre o registo 

alto e baixo, um personagem capaz de se mover entre as máscaras “trágicas” e as 

“cômicas”, e cujas funções são facilitadas também pelo caráter de hermafrodita, 

ou seja, híbrido tragicômico. A mistura de comédia e tragédia será no final do 

século, o principal motivo das acusações feitas contra a instituição melodramática 

pelos literatos, evocando de alguma forma a disputa entre Denores e Guarini. 

                                                
14 Uma pequena amostra dos prefácios, onde o gosto do público é usado como um ponto 
crucial para as escolhas dramáticas: “Você perde o tempo, oh leitor, se com a Poética de 
Aristóteles em mãos for rastreando os erros deste trabalho, pois eu confesso livremente que 
ao escrevê-lo não quis seguir outros preceitos, que não os sentimentos do inventor das 
máquinas e que não tive outro objetivo além do gênio do povo, para quem ele será 
representado.” Bellerofonte, Nolfi (1642). 
“[...] A verdadeira regra é satisfazer aqueles que ouvem.” L’Ulisse errante, Badoaro, (1644)  
“[...] Minha musa, que perdeu a vergonha nos palcos privados, não se importa de passar 
por meretriz nos teatros públicos. [...] Mas saiba que a minha intenção nunca foi inserir a 
obscenidade, pelo contrário, foi a de levá-lo a se lamentar comigo a depravada corruptela 
do século.” Pericle effeminato, Castoreo ( 1653). 
15 “[A trama] é, frequentemente adornada com árias que aparecem com alguma diferença 
na ordem, segundo uso atual de Veneza, acostumada à brevidade, e ao deleite.” La 
Costanza trionfante Ivanovich (1673). 
16 Esse personagem refere-se, em sua ária, a Scarabea, a velha introduzida por Benedetto 
Ferrari no libreto da Maga Fulminata. O personagem Ermafrodito diz ser filho de Mercúrio 
mas diz ter tido Scarabea como ama de leite e de ter bebido seu leite, por isso seu caráter é 
próximo do dela. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

41 

Giovanni Mario Crescimbeni expressa suas convicções na sua La bellezza della 

volgar poesia: 

 [ ... ] assim que para agradar mais com a novidade o apático gosto dos 
expectadores, a igualmente repugnante a maldade das coisas cômicas e a 
gravidade das trágicas, o inventor dos dramas uniu uma a outra nestes, 
colocando em prática com monstruosidade não mais ouvida entre os reis e 
heróis e outros personagens ilustres, e bufões e servos, e homens vis. Esta 
confusão de personagens foi a causa da destruição total das regras poéticas, 
que entrou em desuso de tal forma que nem mesmo se manteve a dicção, a 
qual foi obrigada a servir à música que perdeu a sua pureza e se encheu de 
idiotices.17 

O carácter tragicômico é próprio, e principalmente, dos papéis das velhas 

amas de leite. Estas podem passar de cenas sérias a cenas cômicas sem a 

necessidade de disfarce interno, tradicionais nestes libretos, nos quais os 

personagens se disfarçam em cena para atingir um objetivo. Um exemplo dessa 

implícita dualidade está presente no papel da ama de leite da Incoronazione di 

Poppea de Badoaro e Monteverdi, que pode ser capaz de lidar com assuntos 

sérios e morais (embora sempre no espírito de Carpe Diem), em um diálogo com 

Ottavia (I/5) e ir para auto-ironia cômica em uma cena com a dama de companhia 

Drusilla e o valete (II/9). Em 1692, em Modena, Giovanni Battista Neri apresentou 

L’ingresso alla gioventù de Claudio Nerone com uma velha que, ao contrário da 

grande parte dos libretos anteriores, é parte fundamental do enredo. Este é um 

caso isolado e curioso sendo que no final do século os papéis das velhas amas de 

leite eram raros, mas o texto do prefácio do libreto expressa essa ambivalência 

dos personagens de velhas entre o sério e o cômico: 

                                                
17 [...] imperciocché per maggiormente lusingare con la novità lo svogliato gusto degli 
spettatori, nauseanti egualmente la viltà delle cose comiche e la gravità delle tragiche, 
l’inventor de’ drammi unì l’una e l’altra in essi, mettendo pratica con mostruosità non più 
udita tra re ed eroi ed altri illustri personaggi, e buffoni e servi e vilissimi uomini. Questo 
guazzabuglio di personaggi fu cagione del total guastamento delle regole poetiche, le quali 
andarono di tal maniera in disuso che né meno si riguardò più alla locuzione, la quale, 
costretta a servire alla musica, perdé la sua purità e si riempì di idiotismi. Cit. em R. Di 
Benedetto, “Poetiche e polemiche”, em Storia dell’opera italiana, editado por Lorenzo 
Bianconi e Giorgio Pestelli, vol. 6, Turim, EDT, 1988, p. 20 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

42 

Venho elevar a personagem da velha ao uso comum, pois esta é sempre 
serva ou ama de leite e parte desnecessária ao desenvolvimento da trama; 
tornando-a sujeito nobre e obrigatório na trama. [...] Você vai ver, portanto, 
o sério misturado com o ridículo e o tenro unido à moral com aquela 
variedade que pela angustia do tempo foi permitida à fantasia.18 

Minato, ao apresentar seu Il silentio d’Arpocrate, nos palcos romanos em 

1686 justifica servilmente a sua escolha dramática, que é basicamente um reflexo 

de práticas venezianas: 

Por se conformar ao costume do nosso século que nas composições 
dramáticas sempre adora o sério unido ao cômico, não pareceu 
inconveniente alegrar o contínuo sério com a adição de um interlocutor 
jocoso, sem no entanto ofender minimamente em nada a integridade da 
ópera, e a multiplicidade e conexão de tantos verosímeis acontecimentos que 
ocorrem.19 

Um caso raro de escolhas dramatúrgicas sobre as amas de leite se 

encontra no prefácio de L’incostanza trionfante overo il Theseo de Francesco 

Piccoli representada no Teatro San Cassiano, em 1658. Andrea Giuliani apresenta 

o autor e elogia o seu esforço em não usar nenhum de toda a longa série de topoi 

que agora, vinte anos depois da Maga Fulminata, eram uso quase obrigatório para 

o sucesso do drama, incluindo o papel da velha ama de leite: 

O Autor [tem] com todo o estudo evitado colocar neste drama aquelas 
tramas, que foram, e que são comuns a quase todas as composições 
semelhantes. Nele não irás ver portanto cartas, nem retratos, nem joias, nem 
príncipes, nem princesas disfarçadas, nem personagens fingidos de amas de 
leite, nem outras pretensas invenções que, apesar de serem produzidas para 
o novo e diferente são, no entanto, sempre as mesmas, e certamente não 
podem encantar. Nele encontrarás uma ordem contínua de simulações, 

                                                
18 Vengo a levar il personaggio della vecchia dall’uso commune di esser sempre o serva o 
nutrice e parte non necessaria al viluppo, rendendola sogetto nobile, et obligato 
all’intreccio. [...] Vedrai dunque il serio misto al ridicolo e il tenero unito al morale con 
quella varietà che dall’angustia del tempo è stata permessa alla fantasia? Citado em P. 
Fabbri. Il secolo cantante: per una storia del libretto d’opera nel Seicento. Roma, Bulzoni, 
2003. p. 275. 
19 Ivi, p. 274. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

43 

cabalas e artifícios, que caminham com puro passo natural, o político, e eu 
espero que não te desagradem.20 

A verossimilhança, baseada nas regras poética aristotélica, oferece a 

possibilidade aos libretistas de explorar a utilização de papéis cômicos. De acordo 

com os princípios da verossimilhança, os personagens de alto escalão que realizam 

ações públicas cantando são menos críveis que aqueles mitológicos. Quanto aos 

personagens cômicos a lógica é semelhante: a pessoa de classe baixa que canta 

durante a ação cênica parece justificada por sua natureza leve e despreocupada. A 

métrica é uma maneira de diferenciar e caracterizar os papéis cômicos, bem como 

outros tipos de papéis. A imitação do modo de falar grotesco se concretiza através 

da utilização de versos esdrúxulos21 e nas formas estróficas que dão a possibilidade 

de repetição melódica com baixo ostinato associado ao humor e comicidade. O 

autor anônimo do Il Corago explica: 

As [ações] ridículas são sobre as pessoas mais tolas e que têm notável modo 
de raciocinar com inflexões plebeias e que são reconhecidas por nós, porque 
a imitação de seus modos mais se assemelha ao canto que à fala; assim 
resultando mais alegre e admirável.22 

A dependência da aprovação do público veneziano e seu gosto é, como já 

foi dito, a justificativa usada na maioria dos textos teóricos dos libretistas, seguido 

                                                
20 L’autore [ha] con tutto lo studio evitato d’ innestar in questo Drama quegl’ intrecci, che 
sono stati, e sono communi à quasi tutte simili Compositioni. Non vi vedrai perciò, ne 
Lettere, ne Ritratti, ne Monili, ne Prencipi, ne Prencipesse in Habiti mentiti, ne Parti 
supposti da Nutrici, ne altre pretese inventioni tali, che se bene si producono per nuove, e 
diverse, sono però sempre le stesse, nè possono certo più dilettare. Vi troverai bensì 
un’ordine continuato di simulationi, cabale, ed artificij, che caminano con puro passo 
Naturale, ò Politico, e che come spero non ti spiaceranno. Citado em E. Rosand. Opera in 
seventeenth-century Venice: the creation of a genre. Berkeley, University of California Press, 
1991, p. 427. 
21 Anon., Argomento et scenario dele nozze d’Enea in Lavinia: “E assim para acomodar aos 
personagens e aos afetos que devem ser expressados por eles, me servi de diferentes 
métricas de versos, dando o mais esdrúxulo às pessoas baixas.” 
22 Nelle [azioni] ridicole sono a proposito le persone più sciocche e che abbino notabile 
modo di ragionare con inflessioni plebee e che sono da noi conosciute, perché l’imitazione 
dei loro modi quanto più si accosta cantando al parlare di quelli, tanto più riesce giocondo 
et ammirabile. Il corago o vero alcune osservazioni per meter bene in scena le composizioni 
drammatiche, com curadoria de Paolo Fabbri e Angelo Pompilio. Florença, L. S. Olschki, 
1983, p. 84. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

44 

de desculpas práticas sobre as mudanças de cena e maquinaria. A questão de 

gosto tem uma relação direta com a história do teatro veneziano (e, em geral, 

italiano). Graças à particular estrutura social e política da Sereníssima República, 

sua produção de teatro público era maior e mais diversificada que na maioria das 

regiões italianas. Desde 1508 o público veneziano conhecia a prática de pagar 

para assistir performances dramáticas.23 Antes dessa ocasião, o público muitas 

vezes tinha visto nas praças venezianas as momarias organizadas pelas Compagnie 

delle Calze entre os séculos XV e XVI. Em 1581 os jesuítas intervêm e proíbem as 

comédias em Veneza porque nos palcos havia “muita imoralidade, com 

escândalos”, mas isso não impede a passagem dos Andreini em 1583 na 

Sereníssima. 

No momento dos primeiros dramas musicais, o público veneziano já 

estava acostumado a pagar para assistir espetáculos e já havia uma longa e 

continua relação com o teatro cômico feito nas praças e nos teatros. O novo 

público de ópera deseja, então, encontrar em cena vestígios daquelas praças e 

daqueles espetáculos feitos pelos comediantes dell’arte. Pirrotta, no artigo seminal 

Commedia dell’Arte e Opera explora as semelhanças entre os dois tipos de 

espetáculo e traça, pela primeira vez, um paralelo entre os dois. Como é sabido, a 

difusão e o sucesso da ópera em Veneza foram extremamente destrutivos para o 

mercado da Commedia dell’Arte. Pirrotta observa que a concorrência entre os dois 

gêneros é um dos fatores que favoreceram a aproximação mútua: 

Por um lado, a definição da ópera musical ainda estava demasiado incerta e 
muito recente para não se curvar e acolher todos tipos de novos elementos 
que fossem considerados adequados para aumentar o sucesso do espetáculo. 
Do outro lado, os comediantes foram obrigados a aumentar o espaço já 
considerável que estes concediam à música, e tentaram se apossar de outra 
característica do teatro musical: o uso de cenografias grandiosas e de 
máquinas teatrais.24 

                                                
23 As representações do romano Francesco Cherea de 1508 em San Canzian em Biri eram 
ao ar livre e pagas. Curioso lembrar que o primeiro a trazer o teatro pago, bem como o 
primeiro a trazer a ópera a pagamento para Veneza são romanos. 
24 N. Pirrotta. “Commedia dell'Arte e opera”, em Scelte poetiche di musicisti. Veneza, 
Marsilio, 1987, p. 162. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

45 

Para diferenciar os personagens e situações criadas para adaptações 

libretisticas, os autores usam frequentemente após as explicações da trama para os 

leitores, o termo “se finge”. Toda vez que os libretistas mencionam a obrigação de 

seguir o gosto de Veneza estão implicitamente falando sobre todos estes topoi 

herdados do teatro de prosa e, portanto, também dos papéis das velhas amas de 

leite cômicas. Giacomo Castoreo na introdução de seu Pazzo político encenado em 

um salão privado em 1658 é bastante explícito na sua intenção de agradar o 

público e explicita a necessidade de se apoiar nos “mímicos” e, portanto, no 

teatro cômico. “Eu escrevi o tolo para fazer você rir: tanto chegou à pobre poesia, 

que sem o apoio dos mímicos, não conseguiria estender uma mão para roubar um 

aplauso de sua boca”. 

A mudança de cenas e cenografias, como mencionado acima, é um fator 

importante para a inserção de papéis cômicos na trama. Os típicos diálogos 

cômicos entre a velha ama de leite e o pajem tornavam possível mudar cenários e 

máquinas sem perturbar a atenção dos espectadores, pois eles aconteciam na boca 

do palco, dando a possibilidade de fechar a cortina para as manobras técnicas de 

troca de cenário. Badoaro, na introdução de Ulisse errante de 1644 vai ainda mais 

longe, dizendo que a música está, em geral, dentro do teatro simplesmente para 

dar “mais tempo para mudanças de cenário”, e aqui se vê a importância que as 

máquinas cênicas já tinham nos anos 40 em Veneza.25 

O próprio papel de Scarabea, a primeira velha das cenas venezianas, 

parece ter esta função prática de cortina para a mudança de cenário, uma vez que 

logo após a sua primeira ária (I/4), acontece a aparição mágica da feiticeira 

acompanhada de um trovão. Uma grande parte das cenas cômicas é colocada 

antes de complexas mudanças de cena. Uma vez que habitualmente estas cenas 

eram realizadas no proscênio no palco, e exista a possibilidade de fechar o palco e 

fazer a troca escondida, como podemos deduzir a partir da seguinte passagem do 

“a quem lê” do Amore Innamorato em 1642: 

[...] Para se ajustar às máquinas, e para mover o ridículo vos foi inserido uma 
canzonetta, o que dará aos verdadeiros professores de arte uma clara 

                                                
25 Ulisse errante. Veneza, Pinelli, 1644. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

46 

distinção dos autores, e saberão que não podem obedecer aqueles que 
esperavam contar vantagem com este trabalho.26 

Com a função de comic relief ou de enchimento de ação entre as 

mudanças de cena, permanece o fato de que os papéis cômicos têm no repertório 

operístico veneziano grande importância. Lorenzo Bianconi em um discurso em 

uma mesa redonda observou: 

Quando uma ópera é transformada em vista de um certo gosto local, um 
certo uso atual, de uma certa expectativa do público, então, talvez neste 
momento seja possível estabelecer qual é o gosto do público. Estas 
transformações permitem fazer não somente uma história da ópera, mas 
também uma história do gosto, uma história do público dessas óperas. 
Portanto, há um interesse em sentido amplo, sociológico-musical em uma 
pesquisa deste tipo.27 

A forte presença de papéis cômicos nos palcos operísticos venezianos 

serve como parâmetro e indicador não somente do gosto, mas também da 

natureza do público. Pode-se argumentar portanto, que a presença desses papéis 

começa nas origens do teatro e tem como um passo fundamental o nascimento e 

o advento da tragicomédia. Na cristalização da ópera musical veneziana os papéis 

secundários cômicos encontram terreno fértil graças à presença de companhias 

“dell’Arte” (e das precedentes compagnie della Calza) e graças à interseção entre o 

público de teatro popular e do novo gênero musical. O público precisava 

encontrar no palco pontos de referência provenientes do teatro de rua e os 

libretistas estavam conscientes disso, se adaptaram ao público e se curvaram para 

criar, junto aos espectadores, um novo gênero dramático fresco: a ópera musical 

veneziana, que será exportada com todos os seus topoi, seus clichês e, porque 

não, a sua “poética” de Nápoles a Viena e de Génova a Dresden. 

                                                
26 [...] per aggiustarsi alle macchine, e per muover’ il redicolo s’è inserita, qualche 
canzonetta, che darà a’ veri professori dell’arte chiara distinzione degli autori, e 
conosceranno non potersi non ubbidire à coloro, che si sperano con quest’opera 
d’avantaggiarsi. 
27 Discurso transcrito em Veneza e il melodramma nel Seicento, editado por Maria Teresa 
Muraro. Florença, Olshki de 1976. 

 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 34-48 

 
________________________________________________________________________________ 

47 

Referências 

ACCORSI, Maria Grazia. “Morale e retorica nei melodrammi di Benedetto Ferrari”, 
em Musica Scienza e Idee nella Serenissima durante il seicento, organizado por 
Francesco Passadore e Franco Rossi, atos dos convenios internacionais de estudos 
(Veneza, 13-15 dezembro 1993). Veneza: Fondazione Levi, 1996, p. 325-363. 

BIANCONI, Lorenzo; WALKER, Thomas. “Dalla Finta pazza alla Veremonda: Storie di 
febiarmonici”, em Rivista Italiana di Musicolgia, X, 1975, p. 380-454. 

“L’Ercole in Rialto” em Venezia e il melodramma nel Seicento, organizado por 
Maria Teresa Muraro. Florença: Olschki, 1976, p. 259-272. 

FABBRI, Paolo. “Diffusione dell’opera”, em Musica in scena, 8 voll., Turim, Utet, I: 
Il teatro musicale dalle origini al primo Settecento, p. 105-127. 

GUARINI, Battista. Il Verrato ovvero difesa di quanto ha scritto m. Giason Denores. 
Contra le tragicomedie, et le pastorali, in vn suo discorso di poesia. Ferrara: 
Vincenzo Galdura, 1588. 

Compendio della Poesia tragicomica, tratto dai duo Verati. Veneza: Gio. Battista 
Ciotti, 1602. 

LATTARICO, Jean François. “All’uso di Venezia”. Présences du spectateur dans les 
préfaces de quelques libretti per musica vénitiens (1637-1677)”, em Les traces du 
spectateur. Italie, XVII-XVIII siècles, organizado por Françoise Decroisette. Saint-
Denis: PUV, 2006, p. 37-60. 

MANGINI, Nicola. “La tragedia e la commedia”, em Storia della Cultura Veneta: il 
Seicento, I, organizado por Girolamo Arnaldi e Manlio Pastore Stocchi. Vicenza: N. 
Pozza, 1983, p. 297-326. 

PIRROTTA, Nino. “Commedia dell’Arte e opera”, em Scelte poetiche di musicisti. 
Veneza: Marsilio Editori, 1987, p. 147-171. 

“Scelte poetiche di Monteverdi”, em Scelte poetiche di musicisti. Veneza: Marsilio 
Editori, 1987, p. 81-146. 

“Ferrari”, em Enciclopedia dello spettacolo, V. Roma: 1958, p. 187-188. 

POMPILIO, Angelo; CHIARELLI, Angela. Or vaghi or fieri, cenni di poetica nei libretti 

veneziani: circa 1640-1740. Bolonha: Clueb, 2004. 

ROSAND, Ellen. Opera in seventeenth-century Venice: the creation of a genre. 
Berkeley: University of California press, 1991. 

ROSENKRANZ, Karl. Esthétique du laid, tradução para o francês de Sibylle Muller. 
Belval: Circé, 2004. 

STAFFIERI, Gloria. “Lo scenario nell’opera in musica del XVII secolo”, in Le parole 
della musica, organizado por Maria Teresa Muraro. Firenze: Olschki, 1995, p. 3-
31. 



Ligiana Costa  A poética no caso dos personagens das velhas amas de 
leite cômica na ópera veneziana do século XVII 

________________________________________________________________________________ 

48 

TEDESCO, Anna. “Scrivere a gusti del popolo”: l’Arte nuevo di Lope de Vega 
nell’Italia del Seicento”, em Il saggiatore musicale, XIII, 2, 2006, p. 223-245. 

 



Dystopic Marital Narratives at the Opéra-
Comique during the Regency 

 
 

Marcie Ray  
(Michigan State University) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract: In the early eighteenth century, most comedies that featured lovers 
conclude in marriage or the promise of marriage. Comedies adapted from the 
commedia dell’arte tradition, a widely known comic genre, rigorously applied the 
conventional comic formula even if lovers have to be shuffled around at the 
denouement to ensure that each character ended up with a mate. However, in the 
early decades of the eighteenth century, two comedies premiering at the Opéra-
Comique in Paris experimented with this traditional formula, and critiqued the 
happiness promised by such an ending. The first was Louis Fuselier, Jacques-Philippe 
D’Orneval, and Alain-René Le Sage’s Le Tableau de mariage (The Tableau of Marriage, 
1716), which explored the theme of domestic abuse, while the second, D’Orneval and 
Le Sage’s L’Isle des Amazones (The Island of the Amazons, 1718), featured an 
Amazonian utopia where women married only once and for only three months. These 
opéras-comiques, like dystopic fairy tales before them, critique marriage, and 
experiment with the conventional ending because it no longer seemed to offer, 
without irony, the promise of lasting happiness. 

Keywords: commedia dell’arte; Opéra-Comique; dystopic marital narratives. 

 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

50 

Introduction 

In the winter of 1716 a comedy called Le Tableau de mariage (The 

Tableau of Marriage) premiered at the Parisian Opéra-Comique theater. It satirized 

France’s almost non-existent policies regarding domestic abuse. The main 

character, Diamantine, wakens from a terrible nightmare on the morning of her 

wedding day. Although she dreamed of two lovebirds preparing their nest, it 

quickly took an ugly turn. The female bird tenderly caressed the male, but she 

suffered two furious punches to the face in return. Remorseless, the male bird then 

flew away. Sensing that it was a baleful premonition, Diamantine tells her servant, 

Olivette, that she will not sign her marriage contract and will have to ask her 

fiancé, Octave, if they can postpone their wedding. Before she has a chance to 

break off her impending marriage, her notary and her ribbon merchant arrive to 

help her with nuptial preparations. Unfortunately, they only bolster her fears; to 

the tunes of well-known love songs, the men sing about how they abuse their 

wives, and how they dream of their spouses’ deaths. When Diamantine’s aunt and 

uncle arrive to ameliorate her anxiety, even they come to blows, and the whole 

cast must work together to wrench them apart. After seeing and hearing about so 

many disastrous effects of marriage, Diamantine resolves not to marry. Instead of 

celebrating a wedding, the characters convert the wedding plans into a party to 

celebrate a “contre-fiançailles” or broken engagement. Her servant, Olivette, 

proclaims happily that she and her mistress were not silly (sottise) enough to get 

married. 

 Such an ending is largely unheard of in the early modern comic 

repertoire. Most comedies that feature lovers in this period conclude in marriage 

or the promise of marriage. The commedia dell’arte tradition became especially 

emblematic of these kinds of narratives in this period when its Italian actors began 

performing all over Europe. In this comic tradition, the conventional comic 

formula was rigorously applied, even if lovers have to be shuffled around at the 

denouement to ensure that each character ends up with a mate. Although this 

period saw the rise of the commedia dell’arte, their comic antics were hardly new. 

Rather, the commedia dell’arte’s comic formula was of ancient vintage. Northrop 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

51 

Frye has shown that this formula descends from the classical works of Plautus and 

Terence.1 Typically in such plots, a young hero desires to wed a young lady, but 

some obstacle, often paternal, arrests his progress. Through a plot twist, the hero 

unites with the heroine, and their union symbolizes the crystallization of a new 

world order. This movement from a corrupt or outdated society to another, 

modern and more optimistic one makes up the basic thrust of most comedies.2 

These classical formulas even continue to inform today’s romantic comedies. 

 However, two comedies premiering at the Opéra-Comique in the 1710s 

experimented with this formula, and critiqued the happiness promised by such 

endings. The first was Le Tableau de mariage, which featured the theme of 

domestic abuse, while the second, L’Isle des Amazones (The Island of the 

Amazons, 1718), presented an Amazonian utopia, where women married only 

once and for only three months simply to ensure the continuation of their race.3 

When a husband’s three months are up, he is immediately shipped off the island. 

Many scenes from this musical comedy feature husbands’ tearful departures. Thus, 

when the cast celebrates a wedding at the end, the audience already knows that it 

is not destined to last. For the Amazon, happiness was not born of marriage, but 

from the social and political power she wielded in her matriarchal republic. Thus, 

unlike in early modern France, the Amazons looked beyond marriage as their 

greatest goal in life along with motherhood, and instead took pleasure in 

controlling the state, their bodies, and the institution of marriage. Ultimately, this 

comedy portrays marriage as more of a duty than the path to lasting happiness. 

 These two opéras-comiques, as the genre was known, are two exceptions 

in this tradition. Most opéras-comiques end in marriage, like the commedia 

dell’arte repertoire that inspired this French genre. A couple of things may account 

for these experiments with the conventional comic formula. The primary reason 

for such an enterprise was the recent proto-feminist thinking about marriage. The 

seventeenth-century women known as précieuses began articulating progressive 
                                                
1 Frye, 1957, particularly p. 163-186. 
2 See ibid., p. 163. 2 See ibid., p. 163. 
3 Since the sixteenth century in France, marriage was a legal precondition for childbearing. 
The edict of 1556 prohibited clandestine pregnancy and childbirth. The edict of 1708 
renewed these prohibitions.  



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

52 

stances about the role of women in society. Although their salon conversations, as 

well as the literature that issued from them, considered a number of issues, 

prominent concerns were love, marriage, and motherhood. In particular, some 

précieuses protested women’s submissive role in marriage and the toll it took 

upon a woman’s body to be continually pregnant. Le Tableau de mariage and 

L’Isle des Amazones can be seen to explore some of these themes. 

 But it is not just that the authors of these opéras-comiques incorporated 

précieuse politics into their comedies. The forains – the writers, musicians, and 

actors at the Opéra-Comique – also explored the ramifications of proto-feminist 

thought upon traditional comic structure. To do this, they adopted proto-feminist 

literary developments, as well. Women had become important innovators in 

literature (primarily) and drama, recrafting older formulas to suit their progressive 

social agendas. Some writers, for example, ended their stories without the union 

of the central couple despite the fact that this was a conventional way to end both 

novels and fairy tales. Librettists at the Opéra-Comique adopted these literary 

experiments to rethink conventional comic structure for the stage. Although such 

endings are by far the exception in both the literary and dramatic realms, dystopic 

opéras-comiques are directly related to these women’s contestation of 

conventional ideas about marriage and happiness, as well as their experiments 

with narrative formulae. Like female writers in the seventeenth century, early 

eighteenth-century librettists for the Opéra-Comique explored new endings as a 

way of grappling with the problems marriage could pose for women. Le Tableau 

de mariage shows that violence and neglect may await a woman after marriage, 

and L’Isle des Amazones asserts that women hardly need long-lasting marriages to 

run a successful society. As such, both question the raison d’être of the 

conventional comic ending – that it presupposes lasting happiness. 

 This essay begins by examining the tradition from which these opéras-

comiques sprang, to demonstrate that these comedies are exceptional in their 

treatment of marriage, both in terms of plot and in terms of structure. Next, I turn 

to the opéras-comiques themselves, situating them in contemporary thought and 

literary practices.  



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

53 

Commedia dell’arte conventions and repertoire 

To establish that the comedies in this essay represent a departure from 

more conventional examples of the repertoire, I first discuss the typical features of 

the commedia dell’arte as it developed in France, and then I show how the forains 

adapted this material for the Opéra-Comique, while continuing to use, for the 

most part, traditional comic formulas. 

Before the forains began adapting commedia dell’arte repertoire, the 

Italian comic tradition had already had a long history in Paris. Italian comedians 

first performed for Charles IX’s court in 1571, and would continue to travel to 

France intermittently until King Louis XIV established a permanent troupe in Paris 

in 1662.4 Although it is notoriously difficult to pin down a largely improvised 

repertoire, a few stable consistencies exist in the comedies that the Italians brought 

with them to France. The oldest extant Italian scenarios have helped historians 

pinpoint some of the typical features of this repertoire. In 1611, actor and troupe 

leader, Flaminio Scala published commedia dell’arte scenarios in Venice.5 Rather 

than written out dialogue, these scenarios summarize the situations of each 

comedy. These descriptions illuminate what kinds of comedies the Italian troupes 

brought with them to France in the late sixteenth and seventeenth centuries. 

Standard features of the commedia dell’arte include stock gags or stage business 

called lazzi and fixed character types known as tipi fissi. These fixed characters 

included at least one pair of lovers, one or more old men, and clown characters, 

who often portray servants. 

Of the forty-eight plays in Scala’s collection, thirty-nine of these scenarios 

feature the standard love plot, in which a pair of lovers struggle to unite, 

obstructed by some obstacle, such as a father or a rival. Whatever stands in the 

lovers’ way is eventually overcome, and in the end, all the characters celebrate the 

lovers’ union. Occasionally, a second set of lovers also marries, such as two 

                                                
4 To read about the history of Italian comic troupes in seventeenth-century Paris, see Scott, 
1990. 
5 See Scala, 1611. For English translations, see The Commedia dell’arte of Flaminio Scala: A 
Translation and Analysis of Thirty Scenarios, trans. Richard Andrews (Lanham, MD: 
Scarecrow Press, 2008). 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

54 

servants. While not all of Scala’s plays were comedies, most fit this mold, and all 

of the comedies that feature lovers do end in marriage, even if lovers must be 

traded at the last minute so that each marriageable character ends up with a mate. 

While Scala’s publication features scenarios rather than fully transcribed 

dialogue, few of the scenarios treat proto-feminist ideas in any large-scale way.6 

Instead these scenarios document more traditional thoughts and practices, 

particularly in terms of the relationships between men and women. For example, 

violence against women remains unquestioned.7 In Scala’s collection, several 

characters are raped and then, if the victim is unmarried, she marries her rapist.8 

While she may initially protest her stolen virtue, she is always convinced in the end 

to marry her seducer. In part, such an ending reflected contemporary practices, 

since sex before marriage was considered a fait accompli after which the couple 

must officially marry. But such scenarios also show how rigorously the “happy” 

ending featuring marriage was applied.  

The only comedy that addresses contemporary women’s arguments 

against marriage in a documented way is Il Pellegrino fido amante (The Faithful 

Loving Pilgrim), where Isabella does not like the idea of submitting to a husband. 

Throughout the scenario, Isabella (in disguise as a page named Fabrizio) 

discourages other characters from love and marriage, offering tales of suffering 

lovers and generally scoffing at love. But Isabella’s resistance is eventually 

overcome by her suitor’s fidelity, and she marries him in the end. 

It was not until the Italians became a permanent fixture at the French 

court that they began to appeal specifically to French taste. At this time, we have 

the first documented evidence that the commedia dell’arte addressed 

contemporary French concerns about women’s place in love, marriage, and 

society. Other aspects of these comedies, however, had already begun to diverge 

from the general features of Scala’s scenarios. The comic scenes (as opposed to the 

love scenes) became increasingly more important. In part, the clowns or zanni 

                                                
6 For an overview of women’s limitations in Renaissance Italy, see Kelly, 1977, p. 137-164. 
7 For more on contemporary thinking about rape in Italy, see Cohen, 2000, p. 47-75. 
8 See, for instance, Il capitano, Flavio finto negtomante, and Il vecchio geloso in the Scala 
collection. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

55 

often dominated the action of the plays outside of Italy since it was easier for 

foreign audiences to understand physical comedy, rather than the more subtle 

language play of the lovers. A few years after Louis XIV had granted the Italian 

troupe permanent residence in Paris (1662), the Italians began adapting their 

comedies to the French taste with its production of Le régal des dames (The 

Delight of the Ladies, 1668).  

The Italian troupes in Paris began to blend French comedy with their 

traditional repertoire in response to their permanent status in the theatrical 

landscape. When they were an itinerant troupe, they only needed to maintain a 

small stock of plays. But once an Italian troupe became a permanent fixture in 

Paris, they needed a much larger repertoire. By 1668, when they began to appeal 

to the French taste, they had likely exhausted their traditional repertoire. Luckily 

for the troupe, the rising demand for new material was met by the talents of a 

new generation of French-speaking Italian actors born in France to their Italian 

actor parents, as well as several French dramatists, who contributed French 

comedies to the Italian theater. 

In this new repertoire, however, love plots ending in marriage are still 

standard fare. But to appeal to contemporary French tastes for the marvelous 

(merveilleux), dramatists enhanced these traditional plots with music, dance, 

magic, and exotic fantasy. Most, but not all of this later repertoire, end in 

marriage when they feature lovers. If one consults Evaristo Gherardi’s six-volume 

collection of plays performed in the seventeenth century at the Théatre Italien, as 

it was known, one finds only a few exceptions. In the first volume, for instance, 

only one comedy does not end in marriage, but not out of any proto-feminist 

consideration. This comedy, called La Matrone d’Ephese (1682), does not end in 

marriage because the main character, a greedy attorney (procureur), tries to marry 

polygamously.9 His attempt fails and he is arrested before he can carry out his 

scheme to marry a very wealthy old widow, whom he hoped would quickly die 

and leave him all her money. 

                                                
9 See Gherardi, 1695, p. 101-37. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

56 

Unlike Scala’s collection, Gherardi’s comedies consist of fully written out 

dialogue, although improvisation was still an important component of the show. 

As a result, historians can better establish some of the topical references in this 

later collection of comedies. Many of the comedies in Gherardi’s volumes treat 

contemporary women’s concerns. Nevertheless, almost all of the comedies end 

with the conventional marriage.  

The Théâtre Italien’s explorations of contemporary courtship practices 

stuttered to a halt, however, when Louis XIV exiled the Italian troupe in 1697, 

allegedly for their thinly veiled farce about his second wife entitled The False 

Prude.10 After the king expelled the Italian actors, acrobatic troupes from two 

Parisian fairgrounds – the fairs of Saint-Germain and Saint-Laurent – refashioned 

the Italians’ repertoire and continued the Italians’ tradition of comedy in a genre 

later called opéras-comiques.11 By 1715, because of their common source 

material, the two fairground theaters became known together as the Opéra-

Comique.12 

When the repertoire changed hands, the troupe at the Opéra-Comique 

made greater use of song. In the years before their exile, the Italians had started 

incorporating popular French tunes into their works, but the forains made song 

central to their repertoire. Like the Italians before them, the music arrangers for 

the Opéra-Comique chose pre-existing and well-known songs, and deployed them 

in ways to highlight contemporary anxieties. Additionally, the forains added new, 

often satirical, verses to heighten their comic scenarios, particularly since the new 

texts are often in tension with the song’s original text. These songs were 

                                                
10 William Brooks has shown that the Italian’s expulsion was precipitated by a number of 
factors, financial, as well as thematic. La Fausse prude seems to have been only slightly 
more than pretext for relieving the Italians. See Brooks, 1996, p. 840-847. 
11 For a general history of the eighteenth-century Opéra-Comique in English, see Isherwood, 
1986; and Barnes, 1965. For a general history in French, see Martin, 2002. 
12 In the seventeenth century, King Louis XIV granted exclusive artistic rights to the theaters 
he curated. For instance, the Comédie Française alone could produce dramas in French, 
while the Opéra held sole rights to song and dance. As the popularity of the Opéra waned 
and the king’s financial support declined, the Opéra’s management sought to secure extra 
funds. The forains purchased the rights to song and dance from the Opéra in 1708, but the 
deal dissolved when the management of the fairground theaters changed hands. In 1713, 
after the Opéra director’s death, the management of the bankrupt Opéra again sold the 
forains the right to use music. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

57 

particularly useful for satire, since the Parisian public had been using song as a 

means to criticize aspects of its culture for over a century already.  

Popular song had already long been a means to disseminate gossip, news, 

and political critique in the streets of Paris. The forains thus harnessed a well-

known musical practice to help attract audiences, but also to critique 

contemporary society. This spontaneous song tradition had developed a rich life in 

Paris over the previous century,13 becoming associated with the Pont Neuf, a 

bridge that opened in 1607 in the heart of Paris. Song vendors huddled at one 

end of the bridge near the Samaritaine, a hydraulic machine that pumped water 

into central Paris. These songsters sang well-known tunes with newly contrived 

verses about all aspects of Parisian life, such as court gossip, criminals’ executions, 

news about military campaigns, and updates on religious and academic quarrels. 

Concealed in the vendors’ coat pockets were seditious verses, which they peddled 

quietly to an eager clientele. The hucksters invented some of the verses 

themselves, while courtiers anonymously furnished others that illuminated 

intimate details of courtly life. In this tradition, the verses were more important 

than the tune to which they were set. Generally, the music bestowed structure for 

the verses and helped a semiliterate public remember the words. Occasionally, a 

tune would be chosen to underscore the subject of the poetry. A songwriter might 

choose a march, for instance, to set verses about military campaigns. 

In the late years of Louis XIV’s reign, these songs had become so 

commonplace that librettists adapted them for officially sponsored musical 

theater. In 1690, authors weaved pont-neufs into French farces, performed by the 

king’s Italian commedia dell’arte troupe. For instance, Charles Dufresny deployed 

                                                
13 For a review of this history in English, see Isherwood, 1986, p. 3-21 and p. 60-67. 
Historians have wrangled over the history of the vaudeville for centuries. Some historians 
claim that the vaudeville came from a sometime poet and musician Olivier Basselin, who 
wrote political songs in mid-fifteenth century Normandy against the invading English. For 
this version of history, see Genest, 1925, p. 65-66; Font, 1894, p. 9-17; Prioleau, 1890; 
and Barnes, 1965, p. 131-175. Other historians attribute vaudevilles to Jean Le Houx, an 
attorney, who claimed to have “edited” Basselin’s songs, but most likely wrote them, using 
Basselin’s name as a pseudonym. For this version of the vaudeville’s history, see Gasté, 
1887. Julien Tiersot agrees with Gasté, but also argues that the vaudeville was not a 
Norman invention, citing evidence from sixteenth-century song collections from throughout 
France printed with the term voix de ville in the title. See Tiersot, 1889, p. 226-239. See 
also Muirhead, 1875. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

58 

pont-neufs in three of his opera parodies: Opéra de campagne (1692); Les Unions 

des deux opéras (1692); and Le Départ des comédiens (1694). The Gherardi 

collection also includes a number of songs at the end of each volume. After the 

Italian troupe’s exile, the forains continued and expanded the use of pont-neufs 

(called vaudevilles when they are performed as part of an opéra-comique). 

While opéras-comiques would eventually include newly composed ariettes 

and choruses, in their developmental years, the forains did not write much original 

music. Like their Italian predecessors, they pilfered tunes from a vast treasury of 

publically accessible melodies. The fairground librettists and their composer-

arrangers selected songs from a range of pre-existing musical material, from 

drinking songs and love tunes to airs from Jean-Baptiste Lully’s tragédies en 

musique. Unlike the Italians, the forains mostly composed new words to these pre-

existing melodies, often playing upon its original text. The forains could use the 

audience’s memory of the original text to underscore the tune’s new dramatic 

context or to contradict it. For instance, a love song might be used in a courtship 

scene, or, alternately, a character might sing a love song ironically in an argument 

with his or her lover. In either case, these vaudevilles were carefully selected to 

convey a specific emotional state. Although the early forain composer-arrangers 

did not contribute much new music to the repertoire of the French Baroque, they 

did incorporate and even subvert existing musical codes, as we will see below.  

Despite the expanded use of music, the forains’ dramatic repertoire 

remains largely consistent with that of their predecessors. For the most part, they 

adopted the comic formula in which marriage constitutes a happy ending.14 In 

such cases, the obstacle between the couple and their union is some contemporary 

villain, such as a corrupt tax collector or a notorious gambler. Through various 

comical schemes, the villain is displaced and the lovers are married, representing 

the dawn of a new society free of the villain’s meddling.  

But in other cases, the forains responded to specific contemporary issues. 

They eschewed the conventional comic formula, and questioned the happiness 

that marriage promised at the end of comic spectacles. In the following two 

                                                
14 See, for instance, Arlequin Mahomet (1714); Arlequin défenseur d’Homère (1715); 
Arlequin traitant (1716); and Le Pharaon (1717) in Le Sage and d’Orneval’s, 1968. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

59 

examples, the plots feature various breakdowns in conventional comic structure as 

the opéras-comiques slide from comedy into satire of contemporary marital 

practices and concerns including domestic abuse and, generally, the power 

imbalance between men and women in marriage. In these comedies, music plays 

an important role in the shoring up or undermining each character’s authority. 

Le Tableau de Marriage 

Le Tableau de marriage (The Tableau of Marriage, 1716) combines a plot 

addressing contemporary women’s concerns about marriage with experimentation 

of the conventional comic formula. This opéra-comique specifically addresses 

power dynamics in contemporary marriages, and, although it seems to have a 

happy ending, it does not end in marriage. Music plays a prominent role in 

creating the ironic distance necessary for the audience to reflect upon the physical 

force that might accompany marriage. For instance, husbands sing verses about 

domestic abuse to the tunes of popular love songs. While the effect is comical, it 

also helps to shine an unfavorable light upon these characters and their violent 

utterances.  

The male characters in Le Tableau de marriage eagerly describe their 

mistreatment of their wives. Their descriptions speak to contemporary issues of 

marital violence.15 French laws in this period did not protect women from 

domestic abuse. Unlike today, a batterer faced no criminal charges unless abuse 

ended in homicide. The Custom of Normandy (common law), for instance, stated 

that judges would only consider cases where a husband had repeatedly tried to 

murder his wife.16 Thus, there was not much legal recourse for spousal battery in 

old-régime France, in part, because French men and women generally condoned a 

small amount of conjugal force.17 Husbands were permitted to slap, punch, or kick 

their wives as long as it was perceived to be a disciplining measure. The difference 

                                                
15 For more information on domestic violence in seventeenth-century France, see Hardwick, 
2006, p. 1-36. 
16 See Desan, 2009, p. 17. 
17 See Phillips, 1976, p. 208-211. See also Trouille, 2009, p. 13-56. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

60 

between “correction” and abuse was determined by the cause and the amount of 

force used to improve it. Typically, family, friends, and neighbors mediated 

marital disputes, including violent ones.18 

The Tableau de marriage treats both contemporary domestic violence and 

the community’s role in negotiating its limits. In the first scene, Diamantine reveals 

to her servant Olivette that she is on edge after last night’s dream, in which a male 

pigeon punched his female companion as they prepared their nest.19 According to 

the Dictionnaire de l’Académie française (1694), a pigeon fills largely the same 

role as a white dove or a lovebird does today – it was a symbol of love and 

domesticity.20 Diamantine suspects that her dream warns her not to get married. 

Indeed, Diamantine’s narration of the dream foreshadows her interactions with 

the series of men who arrive to help her finish the details of her wedding. Each 

man turns out to be as abusive as the winged creature in her nightmare. As each 

of the men recounts his own version of marital abuse, Diamantine and Olivette 

voice their opposition to such behavior in their expressions of disgust and 

disappointment, ironically calling each of them a pigeon. 

The forains’ critique of husbands’ abuse occurs only in part through 

Olivette and Diamantine’s shock and dismay. It is also imparted through ironic 

musical choices. Just as the lovebird is used ironically to describe abusive men, the 

husbands’ use well-known love songs to express conjugal force and spousal 

neglect. Scene 2 exemplifies how the librettists and their music arranger employed 

music to highlight the distance between the effusions of affection typical to love 

songs and the husband’s cold accounts of spousal abuse. The effect is that the 

audience and the characters on stage reflect upon the relationships between men, 

love, and abuse of power. 

                                                
18 See, for instance, Cattelona, 1993, p. 13-33.  
19 This may allude to Io’s similar premonition in Act I, scene 3 of Lully’s opera Isis (1677). 
See Philippe Quinault, Isis (Paris: 1687), 18. Io is promised to Hierax, but she fears a 
deadly premonition: an eagle devoured a sweetly singing bird right in front of her eyes. As 
a result, she delays their union. 
20 See “pigeon,” in Dictionnaire de l’Académie française, 1st ed. (1694). For conventional 
pigeon imagery, see Jean de La Fontaine’s fable “Les deux pigeons” (Book IX.2). Pierre 
Corneille also used “pigeon” as a way to describe Éraste as a “good catch” in his comedy 
1625 Mélite (Act IV, scene 1). 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

61 

Although the first two male characters are described as complete 

opposites, they equally serve to amplify Diamantine’s apprehensions. The notary 

for the wedding contract, Monsieur Minutin, and a ribbon merchant, Monsieur 

Francoeur, come to settle some of the details of her nuptials. Unfortunately for 

Diamantine’s fragile state, they also elucidate their cruel perspectives on marriage. 

Monsieur Francoeur alarms Diamantine and Olivette when he croons a love song 

with the following insulting words:21  
 

Air: Belle Brune, belle brune. 
La Carogne! 
La Carogne! 
C’est un esprit à rebours, 
C’est un vrai gâte-besogne. 
La Carogne! 
La Carogne! 

Air: Beautiful brunette. 
The slut! 
The slut! 
She’s difficult to deal with, 
She’s a real piece of work. 
The slut! 
The slut! 
 

Example 1 - “Belle brune, belle brune.” 

 

 

The tune, “Belle brune,” belongs to an entire genre of popular love songs 

known simply as brunettes typically sung by chivalric narrators to beautiful, 

brown-headed shepherdesses.22 Instead of recounting his own unrequited passion, 

                                                
21 Le Sage and d’Orneval, 1968, p. 202. 
22 For more on brunettes, see Masson, 1911, p. 347-368; and Cammaert, 1957, p. 35-51. 
The original words to the tune were:  



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

62 

Francoeur insults the very foundation of a contemporary woman’s integrity, which 

was built upon sexual virtue.23  

To make matters worse, Diamantine and Olivette are stunned to find out 

that Francoeur is singing about his wife. Monsieur Minutin suppresses a laugh, and 

protests gallantly that Francoeur must have compelling reasons to speak of his wife 

in such pejorative terms. To the tune of a tender love song, Monsieur Francoeur 

continues, blaming his wife for provoking him. 

 
Air: Comme un Coucou que l’amour presse. 
C’est une Femme insupportable, 
Qui me met sans cesse en fureur. 
Aussi, je la bats comme un Diable. 

Air: Like a Cuckoo that Love Pursues. 
She’s an insufferable wife, 
Who always makes me angry. 
Also, I beat her like the devil.  

 

Example 2 - “Comme un Coucou que l’amour presse.” 

 

Shocking in their hypocrisy, Francoeur’s two songs highlight the distance 

between the traditional messages of love songs and his own callous words. The 

effect is that the audience and the characters on stage identify him as a pigeon like 

that in Diamantine’s nightmare.  

                                                                                                                    
Air: Belle brune, belle brune. 
Ah! Bergere, ah! bergere: 
Je sens pour vous dans mon coeur, 
Un feu qui me désespere, 
Ah! Bergere, ah! bergere. 

Air: Beautiful brunette. 
Ah! Shepherdess, ah! Shepherdess; 
I feel in my heart 
A fire for you that makes me desperate, 
Ah! Shepherdess, ah! Shepherdess. 

 
See La Clef des chansonniers (1717), ed. Herbert Schneider, 2005, p. 37. 
23 In contemporary London, one could sue someone for such sexual defamation. See 
Gowing, 1993, p. 1-21. In France, a woman could use her husband’s false accusations to 
petition for a marital separation. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

63 

Stifling a smile, Minutin protests that Francoeur’s reasoning seems a little 

thin. Francoeur takes offense, and he and Minutin then volley insults to the love 

song entitled, “Yes, I love you; Cupid, too.”24 Olivette turns to Minutin in hopes 

that he is a better husband than Francoeur. He assures her that he has never loved 

his wife more. Diamantine politely inquires about his wife and he reveals that she 

is dying and he has left her in agony. To a popular drinking song, Minutin rejoices 

that his wife will be dead by the end of the day. Shocked by Minutin’s heartless 

revelation, Diamantine is hardly comforted about her impending marriage. She 

refuses to sign her wedding contract, and dismisses the gentlemen. As they leave, 

the men alternate singing verses to the strains of a minuet, an intimate couple’s 

dance. Francoeur claims that he is going home to beat (rosser) his wife, while 

Minutin resolves to pay off his wife’s doctor (a profession often equated with 

murder in this repertoire).25 Olivette observes that they are both pigeons. 

Le Tableau also treats the limited role the community can play in 

negotiating the limits of spousal abuse.  In scene 9, Arlequin, Olivette’s fiancé, 

reveals his feelings about spousal correction in a dialogue with his long-lost friend 

Scaramouche, a confectioner, who has brought fruit preserves for Diamantine’s 

nuptials. Scaramouche unspools the tale of how he wooed a widow confiseur. The 

                                                
24 See Le Chansonnier français, ou recueil de chansons, ariettes, vaudevilles, et autres 
couplets choisis (1760), VII: 36. “Oui, je t’aime; L’Amour même” is a “faux timbre,” 
meaning that this song is known not by its original words, but by a later version of the song 
whose verses began “Oui, je t’aime.” These words are below:  
Air. Prens ma Philis prens ton verre. 
Oui je t’aime, 
L’Amour même 
N’aime pas plus tendrement; 
Ma tendresse 
Croît sans cesse: 
Prens pitié de mon tourment. 
 
Si le beau feu qui m’enflamme 
Pouvait passer dans ton ame, 
Que mon sort seroit charmant! 

Air. Take my Philis take your glass. 
Yes I love you, 
Cupid himself 
Does not love as tenderly; 
My tenderness 
Grows steadily; 
Take pity on my torment. 
 
If the beautiful fire that inflames me 
Could pass to your heart, 
How charming my fate! 

 

25 See, for instance, d’Orneval’s Arlequin traitant (1716). A demon is showing Arlequin 
around Hell, and as they survey the territory, the demon points out a very famous doctor. 
Arlequin corrects him, “You mean, a very famous assassin.” Théâtre de la foire, II: p. 179. 
See also Lesage’s La Princesse de Carizme (1718), Act III, scene 7, in ibid., I: p. 308, where 
the doctor is also called an assassin. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

64 

marriage is an unhappy one, he explains, because his wife constantly disagrees 

with him and destroys everything he makes. Arlequin advises the following 

method to tame (dompter) his friend’s intractable wife:26 

 
Je dirois à ma très-honorée Epouse: 
Regardez, ma Mie. J’ai le bras vigoureux, le 
poignet ferme, le geste vif. Ensuite, je 
prendrois ma canne…. 

I would tell my very honorable wife: Look, 
my dear. I have a powerful arm, a clenched 
fist, quick movement. Then, I would take 
my cane…. 

 

Arlequin interrupts his story when he spots his fiancée. Olivette dares him 

to continue. Aware that his method exceeds conventional expectations, he 

counters that he would take his cane…and start walking around with it. Suspicious 

of the strange turn in his story, Olivette echoes Diamantine’s fear of marriage, and 

proclaims that Arlequin has become a pigeon, too.  

Even Diamantine’s aunt and uncle cannot exemplify a happy marriage. 

Though they come to dispel their niece’s misgivings, they grapple over whether 

they have been married thirty-eight or forty years. The couple trades insults, and 

as the argument swells, Madame Pepin pointedly reminds her husband about the 

candelabra she threw at his head the other day. The other characters attempt to 

control the escalating argument, but the Pepins eventually come to blows. The 

entire cast joins together to separate them, after which Diamantine renounces 

marriage altogether. In the end, Diamantine and Olivette resolve to celebrate a 

“contre-fiançaille” or broken engagement, where they rejoice that they weren’t 

silly enough to get married. In other words, if abuse, neglect, and hypocrisy 

characterize the future promised by marriage, Diamantine and Olivette reject it. 

Indeed, avoiding marriage was one of the only ways to ensure that one 

did not get stuck in an unhappy union. France did not at this time accommodate 

divorce.  Wives could, however, petition for marital separations, not based on 

charges of abuse alone, but if their husbands failed to provide for them. 

Traditionally, women were expected to endure their difficult marriages, even if 

they included domestic battery. Not all women were as lucky as the famous 

writer, Françoise de Graffigny, who would successfully petition for a separation 

                                                
26 Ibid., I, p. 207. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

65 

from her gambling, abusive husband in 1718.27 Obedience, patience, and prayer 

were women’s conventional resources for troubled home lives.28 Thus, Le Tableau 

de mariage provides a radical solution to marriage problems: do not marry at all! 

While Le Tableau de mariage was not the first French comedy to treat 

domestic abuse, it was the only one to treat it in such a large-scale way, and the 

only one that did not ultimately end in marriage. For instance, in a late-

seventeenth-century Italian comedy, Gherardi’s Arlequin Empereur de la lune 

(Arlequin, Emperor from the Moon, 1684) Colombine mentions domestic abuse, 

but as a way to achieve separation from an unwanted husband.29 In Le 

Banqueroutier (1687), Arlequin advises his son that just as one seeks to conserve 

one’s tapestries, “it is necessary from time to time to beat your wife to better 

retain her.”30 But he also promises his son’s fiancée, Isabelle, that his son will 

never be overly brutal, drunk, or debauched. This comedy ends happily in 

marriage. Thus, the forains’ treatment of issues concerning women was not new to 

this repertoire in France, but its ways of experimenting with the comic formula as 

a result certainly was. 

 

 

 

                                                
27 In 1718, Graffigny was granted a separation des biens, and in 1723, she was granted a 
separation des biens et d’habitation, which allowed the couple to live separately, whereas 
the former only gave her greater control over her assets. 
28 Hardwick, 2006, p. 24-25. For instance, Robert Pothier noted in his eighteenth-century 
treatise on marriage that a wife “must consider her husband’s mistreatment as taking place 
on God’s order as a cross that he is sending her for the expiation of her sins.” (Quoted and 
translated in DeJean, 1991, p. 152. 
29 See Gherardi, 1721, I, p. 12-13. 
30 “C’est d’en user envers votre femme, comme on en use envers la Tapisserie pour la 
garantir des vers et de la poussiére; c’est-à-dire que de temps en temps il la faut bien batter 
pour la mieux conserver.” See Le Theatre Italien de Gherardi, ou le Recueil generale de 
toutes les Comédies et Sçenes Françoises joüées par les Comédiens Italiens du Roy, pendant 
tout le temps qu’ils ont été au service de sa Majesté, 5th ed., 6 vols. (Amsterdam: Michel 
Charles le Cene, 1721), I, p. 174.  This later version has added scenes not included in the 
1695 edition. This expression is an adaptation of a French proverb: “Les femmes sont 
commes les côtelettes; plus on les bat, plus elles sont tendres.” (“Women are life pieces of 
meat; the more you pound them, the more they become tender.”) 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

66 

L’Isle des Amazones 

A later example, L’Isle des Amazones (1718) weds contemporary concerns 

about unhappy marriages to the figure of the Amazon. The Amazon already had a 

long history, from which Lesage and d’Orneval drew to craft their story about a 

matriarchal utopia. Since the classical era, the Amazon has been associated with an 

appropriation of masculine military bearing and skills. However, this image 

attained specific, contemporary resonances in the seventeenth century.  During the 

civil war known as the Fronde (1648-1653), French women secured an 

extraordinary amount of political agency.  The Fronde began as a protest against 

the influence of the Queen Regent’s Italian prime minister, Cardinal Mazarin, who, 

like his predecessor Cardinal Richelieu, aimed to limit the power of feudal leaders, 

leading to a consolidation of power in the monarchy. The protests soon expanded 

into a larger struggle against the monarchy itself.31  Women dressed as men, and 

rode on horseback defending themselves and their feudal cities from their king.  

These women, such as the Princesse de Condé, the Duchesse de Longueville and 

the Grande Mademoiselle (Mlle. de Montpensier), became known as Amazons, 

and attracted much attention, especially from male writers and painters, who at 

once mythologized them and condemned them.32 Guez de Balzac, for one, in a 

letter to Madame Desloges, wrote that men are fascinated by military women 

because they are threatened by it; he considers “Amazons not as women but as 

monsters.”33   

After being exiled after the Fronde, several of these Amazons continued 

the “unnatural” task of circulating in a man’s world, as Joan DeJean argues, by 

turning to writing memoirs and novels.34 For instance, the Grande Mademoiselle 

                                                
31 To read more about the Fronde, see Ranum, 1993. 
32 The Grande Mademoiselle famously turned the Bastille’s cannon on King Louis XIV and 
his royal army in an effort to keep frondeur control of Paris.  Even before the Fronde, some 
authors created impressive heroines. Such heroines can be found in Gilbert Saulnier, sieur 
Du Verdier’s Roman des dames (1629), Marin Le Roy, seigneur de Gomberville’s 
Polexandre (1632), and Le Maire’s La Prazimène (1638). 
33 Balzac, Lettres 1636, p. 238; quoted and translated in DeJean, 1991, p. 26. 
34 Ibid., p. 24-33.  DeJean gives accounts of two military women who turned to writing, 
Barbe d’Ernecourt, Comtesse de Saint-Baslemont, and Catherine Meurdrac de La Guette. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

67 

began writing her memoirs, and also wrote fiction. In the final volume of her ten-

volume Artamène novelist Madeleine de Scudèry, not an Amazon herself, 

promoted their cause. In a novel that focused on the exploits of the male hero 

Cyrus, the last installment (1653 the last year of the Fronde) turns to Sapho, the 

ancient poetess, claiming that she went to live with the Amazons. In a volume 

thought to be autobiographical at least in part, de Scudéry reexamines Sapho’s life 

and rewrites her story not as the tragedy of a woman abandoned, but as a tale of 

triumph. According to the traditional narrative, when her beloved Phaon did not 

return her affection, Sapho’s ability to write poetry allegedly faded, and she 

jumped off a cliff, or was, according to some, sacrificed in an annual ritual.35  De 

Scudéry, on the other hand, claims that Sapho was neither murdered, nor suicidal 

(nor a lesbian), but instead repaired with Phaon to the land of the Amazons – a 

place where she continued her relationship with Phaon on her own terms and 

without marriage. Prolonged courtship and delayed marriage are common 

features of these kinds of novels. But the story of Sapho notably does not end in 

marriage. 

Le Sage and d’Orneval’s opéra-comique L’Isle des Amazones revives 

Scudèry’s matriarchal island inhabited by Amazons.36 The opéra-comique 

characters are drawn from a number of well-known sources. In the first scene, 

stock commedia dell’arte characters Arlequin and Pierrot are taken captive just off 

the coast of their island. Two ladies, Marphise and Bradamante – both women 

warriors from Ariosto’s Renaissance epic Orlando furioso (the source for Lully’s 

tragédie-lyrique Roland) – have enchained them and are conducting them at 

gunpoint towards land. Leaving the men at the shore, the ladies withdraw to 

attend the convocation of the island’s Senate, which will determine the prisoners’ 

fate. When Marphise and Bradamante return, they proclaim that the gentlemen 

shall be married to fellow Amazons, Zénobie and Hypolite.37 Arlequin and Pierrot 
                                                
35 For a more detailed account of this history, see DeJean’s 1989, especially Chapter One.   
36 In the same year that the Grande Mademoiselle’s Mémoires were first published, but 
quickly suppressed. Thus the voice of the Amazon appeared both in autobiographical 
literature and in fictional accounts on the stage. 
37 Zenobia was a Queen and ruler of Egypt who was also a well-educated philosopher. 
Abraham Bosse famously depicted her in an engraving for Le Moyne’s La Gallerie des 
femmes fortes (1647).  Hypolita is the name of an Amazonian queen. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

68 

are thrilled because, according to their friend Scaramouche, women take care of 

everything on this island.38 The catch, however, is that the Amazons forsake their 

husbands, casting them off the island after three months. The two clowns are 

overjoyed to be free from cares, of course, and try to devise a way to stay on the 

island for a year, thinking that they could just marry different women every three 

months. But Scaramouche tells them that this, unfortunately, is impossible, since 

the Amazons put their husbands on the quickest boat leaving the island once their 

time is up. Scaramouche’s own time is running out since he has been on the island 

for eight weeks already. To exemplify the strict nature of this rule, the next few 

scenes are dedicated to the departure of three husbands. The opera ends with a 

celebration of the double marriage between Arlequin, Pierrot, and their new 

Amazonian wives. But the happiness of this wedding scene is tempered by the 

comically tear-filled sequences that precede it. While Arlequin and Pierrot’s 

marriages will no doubt be happy, the audience knows already that they will not 

last. 

Building on the anti-marriage associations of the Amazon, the forains 

constructed an unconventional romance in which men have little power. As one of 

the Amazons, Marphise, explains, love and marriage on this isle is a whole 

different affair than what Arlequin and Pierrot are used to. On the Amazonian isle, 

marriage is not about emotional attachment, but is a political necessity.39 Women 

marry only to repopulate the island, and then discard their husbands after three 

months, never to marry again. Like the Amazons in Greek mythology who erected 

altars to Artemis (the chaste goddess of the hunt), rather than Aphrodite (goddess 

of love), Marphise explains, love has no altars of worship here.  

L’Isle des Amazones also critiques their suitors, who come from a variety 

of national backgrounds, but who all embody women’s common complaints 

against their husbands. In scenes 6, 7, and 8, Amazons bid their husbands adieu. 

                                                
38 “Une Femme ici / A tout le souci, / Le soin de la dépense; / Et n’exige de son Mari / Qu’un 
peu de complaisance.” (“A woman here / has all the worry, / The care of expenditures; / 
And for her husband/She demands only deference.“) Le Sage and d’Orneval, 1968, p. 347. 
39 Although overall I think this opéra-comique is mostly an expression of proto-feminist 
sentiment, the fact that marriages are created for political purposes might also be seen to 
critique the practices among the aristocracy to marry to create political alliances rather than 
love matches. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

69 

Marphise, for example, shuns her Swiss husband for snoring and excessive 

drinking, whereas Bradamante discards the lovesick Spaniard Don Carlos. Atalide 

disentangles herself from the fickle Frenchman Dorante.40  

In scene 7, Bradamante has a difficult time ridding herself of the Spaniard, 

Dom Carlos. The scene opens as Bradamante insists that his entreaties are 

superfluous, and that his boat is about to depart the isle. This throws Dom Carlos 

into histrionics, and he sings his despair to the tune called “The Follies of Spain”:41  

 
Air: Folies d’Espagne. 
Il faut partir; et vous-même, Cruelle, 
Vous me pressez d’abandonner ces lieux! 
Ayez pitié de ma douleur mortelle; 
Soyez du moins sensible à mes adieux. 

Air: Follies of Spain. 
It is necessary to part; and you, cruel one, 
You pressure me to abandon these places! 
Have pity on my mortal sadness; 
At least be sensitive to my farewells. 

 

Example 5 - “Folies d’Espagne.” 

 

This tune makes fun of the Spaniard’s melodramatic reaction in several 

ways. Although by this time, the folia had become a slow, stylized dance for the 

                                                
40 The series of scenes in which the Amazons dump their husbands is a loose parody of 
Campra’s opera-ballet L’Europe galante (1697). Campra’s opéra-ballet is a series of four 
entrées, each depicting lovers from four nations: France, Spain, Italy, and Turkey. Although 
L’Isle des Amazones only depicts three nationalities, its French and Spanish lovers are 
remarkably similar to those in Europe galante. In both operas, Frenchmen are 
predominantly unfaithful, whereas the Spaniards take pride in their steadfast fidelity. The 
Spaniard in L’Isle des Amazones even takes his name from one of the Spanish lovers in 
L’Europe galante: Both are named Dom Carlos.  
41 Le Sage and d’Orneval, 1968, p. 351. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

70 

stage, in its original incarnation the folia referred to young boys who, dressed as 

women, performed loud music upon the shoulders of men.42  In this context, the 

folia points back to some of its earlier resonances with effeminacy. Furthermore, 

the name of the tune “The Follies of Spain” suggests mental instability thought to 

be particular to Spain.  

Bradamante does not indulge his pleas.  The following duet exemplifies 

their exchange of gender roles. Dom Carlos sings of his suffering, while 

Bradamante remains unmoved. Perhaps Bradamante is not won over by his 

despair because his suffering is set to a lively branle (!). With the strong, upward 

movement of a fifth, she tells him to go.  Bradamante takes up her husband’s 

musical language in the second phrase, telling him that his absence will cure him, 

though this is undoubtedly a self-interested remark. Dom Carlos is not truly a 

tragic figure; rather, he is quite the opposite.  He “tra-la-las,” when he sings that 

he is dying of love.43  

 
(First half of the duet) 
Dom Carlos. 
Air: L’Amour me fait, lon-lan-la. 
Sans plaindre ma constance, 
Peut-on me voir souffrir! 

 
Bradamante. 
Allez, allez, l’absence 
Sçaura bien vous guérir. 

 
Dom Carlos. 
L’amour me fait, lon-lan-la, 
L’amour me fait mourir. 

 
Don Carlos. 
Air: Love makes me, tra-la-la. 
Without complaining of my constancy, 
One can see me suffer! 

 
Bradamante. 
Go on, absence 
Will know how to cure you. 

 
Don Carlos. 
Love makes me, tra-la-la. 
Love makes me die. 

 

 

 

 

 

 
                                                
42 See Esses, 1992, I, p. 637. 
43 Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 351. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

71 

Example 6 - “L’Amour me fait, lon-lan-la.” 

 

The scene ends with a final duet. To a sea-faring tune, Bradamante 

continues to push Dom Carlos towards the sea. She urges him to save his tears for 

the journey ahead.44 

 
Bradamante 
Air: Embarquez-vous Mesdames. 
Embarquez-vous, Nicaise, 
Entrez dans nos vaisseaux; 
Vous ferez à votre aise 
Vos plaintes sur les eaux. 

 
Dom Carlos. 
Ah! quels adieux! 
Que ne puis-je en ces lieux 
Perdre le jour, 
Ou mon funeste amour! 

Bradamante. 
Air: Leave, ladies. 
Leave, Nicaise,45 
Get into our boats; 
You will be at your leisure 
To cry upon the waters. 

 
Don Carlos. 
Ah! What a farewell! 
Can I not in this place, 
Lose my life, 
Or my fatal love! 

 

 

 

 

 

 
                                                
44 Ibid. 
45 I believe that the Nicaise here is that of La Fontaine’s poem of the same name. In it, a 
young maiden declares her love for Nicaise, only to fall in love with another man before 
their wedding day. It is a way of calling him a simpleton, since that is the origin of the 
name. See Fontaine, 1822, II, p. 44-52. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

72 

Example 7 - “Embarquez-vous Mesdames.” 

 

Originally, this song, known as “Embarquez-vous, mesdames,” was meant 

to be sung by a seafaring man or men.  The original words were:46 

 
Embarquez-vous, Mesdames. 
Embarquez-vous, mes Dames, 
Ne craignez point les eaux: 
Pour éteindre vos flâmes, 
Entrez dans nos vaisseaux; 
Pour bien aimer, 
Faut être homme de mer, 
Les matelots  
Aiment au milieu des flots. 

Embark, my ladies! 
Embark, my ladies, 
Have no fear of the water at all: 
To extinguish your flames, 
Enter our boats; 
To love well, 
It is necessary to be a man of the sea, 
Seamen 
Love amidst the waves. 

 

The song calls women to sea. Its context in L’Isle des Amazones is 

diametrically opposed, since Bradamante is pressing Dom Carlos to embark with 

the other forsaken husbands. Unlike Bradamante’s narrow melody, Dom Carlos’s 

melody spans an octave and his tune moves up and down the fifth in g minor, 

which expresses his emotional volatility. Furthermore, each singer might have used 

the dotted rhythms for different effect. As has been the case with the Amazons, 

the dotted rhythms can sound militaristic and resolute. Dom Carlos’s dotted 

rhythms, on the other hand, may have sounded instead like comic sobbing.47 

Overall, Bradamante maintains her military bearing throughout the scene. Dom 

Carlos, on the other hand, becomes increasingly weepy and tiresome in his pleas. 

                                                
46 See Schneider, 2005, p. 126-27. 
47 The French depiction of a histrionic and effeminate Spaniard may resonate with the fact 
that France had defeated Spain in the War of Succession (1701-1714) and put Bourbon 
royalty on the Spanish throne. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

73 

By juxtaposing the Spaniard with an Amazon, the character becomes weak and 

effeminate. 

Scene 8 is an interesting contrast to the preceding scene. Here, Atalide 

must disentangle herself form her husband Dorante, a Frenchman. Ashamed of 

herself for falling in love, Atalide asks if she is really an Amazon: “O Dieux! Suis-je 

une Amazone?”48  Dorante scoffs at her tears arguing that it is unreasonable for a 

Frenchman to love his mistress more than twelve weeks. The Frenchman admits 

here that his dabbling in the art of faithful love has disgraced him.  Such things 

apparently happen rarely in France; his fidelity will be the stuff of fable when he 

returns.49 

 
Air: Je suis né ni Roi, ni Prince. 
J’ai brulé pour vous d’une flamme 
A me deshonorer, Madame. 
De nos jeunes Seigneurs François 
Je serois la fable éternelle, 
A mon retour si je disois 
Que j’ai trois mois été fidelle. 

Air: I was born neither King, nor Prince. 
I burn for you with a flame 
Such as to dishonor me, Madame. 
I would be an eternal fable, 
Of our young Frenchmen 
If upon my return, I said 
That I was faithful for three months. 

 

Example 8 - “Je suis né ni Roi, ni Prince.” 

 

The Frenchman begins his branle gay in D minor when he expresses that 

he loved her. Significantly, when he sings of his love and faithfulness to Atalide 

                                                
48 Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 353. It is here that Atalide begins to take on the tragic 
posture.  As Erich Auerbach has noted “tragic personages identify themselves by their rank.  
They do not say ‘I wretched,’ but ‘I, wretched prince!’”  See Auerbach, 1974, p. 375-376. 
49 Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 353. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

74 

(phrases one and six), the Frenchman intones these words in the only truly minor 

melodies of the piece, almost as if to say he regrets it.  Furthermore, these two 

phrases sit higher than any other and might have had a strained quality to them.  

Atalide responds that she has read books filled with faithful French 

lovers—likely a nod to those written by France’s seventeenth-century literary 

Amazons.50 Dorante laughs at this, and claims that this notion is outdated.  She 

continues to plead with him, but he takes his leave singing:51 

 
Air: D’Amadis de Gréce.52 
Le vent nous appelle, 
La Saison est belle, 
Il faut s’embarquer. 

Air: From Amadis of Greece. 
The wind calls us, 
The season is beautiful, 
It is necessary to embark. 

 

Example 9 - “D’Amadis de Gréce.” 

 

In contrast to the other gentlemen’s leave takings, the Frenchman’s exit is 

not a sad affair – at least not for him. His final tune is a short, chipper tune in D 

major. The dotted rhythms might have been matched by his buoyant skip to the 

sea. 

Once Dorante departs, Atalide’s ambivalent emotional outpouring 

embodies her rite of passage as she becomes fully Amazonian.  In the subsequent 

scene, Atalide takes time to reflect on her tears.  Here she resolves to let go of her 

“superfluous” emotions. Like heroes in Lully’s late operas, Atalide must renounce 

love and its torments.53 

 
Air: A Paris ces Filles. 
C’en est trop, Perfide! 

Air: To Paris these girls. 
It is too much, perfidious one! 

                                                
50 “J’ai lû dans un certain Auteur / Qu’on voit en abondance / A Paris des Amans constans.” 
See Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 353. 
51 Ibid., I, p. 354. 
52 This tune is from Act IV, scene 4 of André Cardinal Destouches and Antoine Houdar de La 
Motte’s opera, Amadis de Grèce (1699). 
53 Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 354. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

75 

Crois-tu qu’Atalide, 
Toujours dans les pleurs, 
Nourrisse ses langueurs, 
Se livre à ses douleurs? 
Non, non, je n’aimerai plus, 
L’Amour est un mauvais guide; 
Non, non, je n’aimerai plus: 
Adieu, regrets superflus. 

Do you think that Atalide, 
Always in tears, 
Nurtures her languor, 
Gives in to her sadness? 
No, no, I will love no more, 
Love is a bad guide; 
No, no, I will love no more: 
Good-bye, useless regrets. 

 

Example 10 - “A Paris ces Filles.” 

 

Atalide sings a very powerful piece—one that approaches the nineteenth-

century scena ed aria in the sense that her aria propels her into a new state of 

mind, though in miniature.  The song develops Atalide’s emotional maturity. In 

the first section, measures 1-7, Atalide expresses the kinds of emotional states 

associated with the literary stereotype propagated by Ovid in his Heroides (widely 

read in this period); such stereotypes claim that a woman in love is a woman 

scorned.  What is fascinating, however, is that, beginning in measure 8, Atalide 

changes course.  Instead of succumbing to her sorrow, she claims that she will bid 

farewell to the superfluous feelings of love.54  

Overall, in L’Isle des Amazones, the forains drew from the ideals of 

France’s seventeenth-century Amazons, both from warriors such as La Grande 

                                                
54 This reworking of Ovid’s stereotypes in his Heroides is reminiscent of Madeleine de 
Scudéry’s own reworking of this text. See Scudéry, 1641. Here, instead of women 
lamenting lost love in letters, men are the authors of this fictional letters of woe. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

76 

Mademoiselle, as well as her literary counterparts, all of whom imagined utopias 

where women lived beyond the conventional cultural narrative of marriage and 

childbirth. While the forains may mock women’s attempt to create a society where 

women have agency, they also, through their irony, expose the disparities in 

French culture between men and women. It also hardly suggests that marriage is a 

woman’s ultimate goal, nor does it claim that marriage provides lasting happiness. 

Dystopic Narrative and Women’s Writing 

What these two comedies reveal is experimentation with the conventional 

comic formulae to address specific contemporary issues. I argue that this 

experimentation was in part a result of recent challenges to male dominance in 

love and marriage. Particularly beginning in the mid-seventeenth century, women 

had begun articulating progressive perspectives on marriage. Some prominent 

précieuses, as these women were known, published both fictional and non-

fictional works that argued against marriage entirely, as in Scudèry’s Histoire de 

Sapho.  

Several other authors experimented with conventional narrative closure in 

the seventeenth century. Surprisingly, the genre most known for ending in 

marriage, other than comedy itself, is likely a source for the forains’ experiments 

with form. The fairy tale, a genre that became popular in the late seventeenth 

century, is certainly known for its “fairy tale” endings, but a number of them end 

by casting doubt upon the happiness promised by marriage. A few examples of 

dystopic fairy tales can serve to help us see similarities between the fairy tale and 

Le Tableau de mariage and most especially L’Isle des Amazones. First of all, like Le 

Tableau de mariage several fairy tales written by women did not end in marriage. 

These stories include Louise de Bossigny, Comtesse d’Auneuil’s “Le Prince Curieux” 

(“The Curious Prince”) and her “La Princesse Patientine, dans la Forêt d’Erimente” 

(“The Patient Princess, in Erimente’s Forest”). In the latter, the author spins out a 

tale in which marriage is characterized as slavery, which recalls the heroine’s 

complaint in Scudéry’s Histoire de Sapho. In Catherine Bernard’s “Le Prince rosier” 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

77 

(“The Rosebush Prince”), the prince is so unhappy with his marriage that he asks 

to be transformed (back) into a rosebush. Although several other tales end in 

marriage, love and marriage are not idealized in them. For instance, Charlotte-

Rose Caumont de La Force’s “La Puissance d’Amour” (“The Power of Love”) and 

Murat’s “L’Heureuse peine,” temper the happy ending with critical comments on 

love and marriage. Catherine Bernard wrote that the fundamental goal of her 

stories were to “only show unhappy lovers so as to combat as much as I can our 

penchant for love.”55 

Such stories often begin with a fairy’s prediction that the protagonist will 

be unlucky in love. Thus, Diamantine’s nightmare in Le Tableau de mariage might 

easily serve as a more realistic counterpart. Furthermore, in dystopic fairy tales, 

the protagonist may be aided by friends or fairies, but even their powers cannot 

undo the protagonist’s unhappy destiny. For instance, in Murat’s “Peine perdue” 

(“Wasted Effort”), the heroine’s mother, a fairy, does all she can to help a prince 

fall in love with her daughter, but to no avail. Likewise, while Diamantine’s aunt 

and uncle come to ameliorate her fears about marriage, they only serve to solidify 

Diamantine’s resolve not to marry. 

But as proof that the forains were familiar with such fairy tales, the other 

opéra-comique that premiered on the same bill as Le Tableau de mariage was an 

adaptation of one of these dystopic fairy tales. Lesage and Louis Fuzelier’s opéra-

comique called L’Ecole des amants  (The School for Lovers, 1716) adapts Murat’s 

“Le Palais de la vengeance” (“The Palace of Revenge”). In the original story an evil 

magician, Pagan, has enclosed lovers in a crystal palace, where the couples cannot 

escape each other’s sight. After several years, the narrator notes that the lovers 

have grown tired of each other. The tale ends with this final moral:56 

 
Avant ce temps fatal, les amants trop 
heureux 
Brûlaient toujours des mêmes feux, 
Rien ne troublait le cours de leur bonheur 
extrême; 
Pagan leur fit trouver le secret malheureux, 

Before that fateful time, these too happy 
lovers 
Always burned with the same fire, 
Nothing troubled the course of their 
extreme happiness; 
Pagan made them discover the unhappy 

                                                
55 Escola, 2004, p. 312. 
56 Murat, 2006, p. 158. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

78 

De s’ennuyer du bonheur même. secret, 
Of becoming bored with happiness itself. 

 

Likewise, in L’Ecole des amants, the characters are living on an island, 

under the power of the sorcerer named Friston. To his apprentice Pierrot, Friston 

explains that one day when travelling in a flying chariot over Florence, he spotted 

the beautiful Isabelle. Unfortunately, a cavalier was already courting her. To rid 

himself of his rival, he transported them both to his island where they could live in 

complete tranquility and without ever having to lose sight of one another. He 

explains that despite all the serenity and amusing entertainments, Isabelle and her 

lover have quickly tired of one another. He sings to Pierrot:57 

 
Air: Mon Pére, je viens devant vous. 
Apren que l’amour sort d’un coeur 
Aussitôt qu’il s’y voit tranquile: 
Que, pour dégoûter d’un bonheur, 
On n’a qu’à le rendre facile. 

Air: Father, I come before you. 
Learn that love leaves a heart 
As soon as it becomes tranquil; 
To repel happiness 
One only has to make it easy. 

 

And indeed Leandre and Isabelle have become bored with one another, 

as have their servants Arlequin and Olivette. They all begin to quarrel. They beg 

Friston to let them leave the island and the company of their former lovers. Since 

the women are now unencumbered by their suitors, Friston lays claim to Isabelle 

and Pierrot to Olivette. Their rivals cede their former mistresses without a fight, 

and the ladies are happy to marry these new suitors. But Olivette says that they 

may marry on one condition: that they never have to stay shut up with these men 

as they were with their former lovers. Pierrot agrees and suggests that they only 

have to see each other very rarely. At the end of the show, Leandre and Arlequin 

go to Paris, the ladies go to Rome, and Pierrot and Friston stay on the enchanted 

isle.58 

L’Isle des Amazones, furthermore, features several similarities with fairy 

tales. Several fairy tales have islands that are forbidden to men, including Marie-

                                                
57 Le Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 213. 
58 These two works may be poking fun at the contemporary vogue for couples to sleep 
separately and generally to live their lives apart. See Gibson, 1989, p. 72. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

79 

Catherine Le Jumel de Barneville, baronne d’Aulnoy’s Prince Lutin and Murat’s 

Prince of Leaves. Additionally, as Holly Tucker has shown, fairy tales often use 

pregnancy as a motif, in part as a response to the increasing encroachment of 

male doctors in childbirth.59 Likewise, in L’Isle des Amazones the women of the 

island have taken control of reproduction. They reproduce once and never again.60 

This fictional scenario was quite contrary to real life, where a woman’s fertility was 

tested upon marriage, and she was expected to produce children every two years 

until she was no longer able.61 Guillaume Le Roy’s 1675 treatise on motherhood, 

Du devoir des mères avant et après la naissance de leurs enfants (On the duty of 

mothers before and after the birth of their children) reminds women that part of 

their duties as wife is to bear as many children as possible.62 

Furthermore, Tucker has also shown that, despite the cultural preference 

for boys, fairy-tale mothers show a preference for girls. Tucker contends that the 

preference for boys in this period was so acute that the birth of a girl was often 

synonymous with infertility.63 Fertility was linked instead to the ability to produce 

a male heir. In L’Isle des Amazones, as in fairy tales, the women prefer to have 

girls and will trade their sons for daughters with the families of nearby nations. 
                                                
59 The opéra-comique Le Monde Renversé (The Topsy-Turvy World) may comment on this 
phenomenon when in scene 10 Arlequin and Pierrot meet a female doctor. They are 
surprised to see a woman practicing medicine. Hippocratine, as she is known, asks whether 
or not people are healed in France, where only men practice medicine. Arlequin laughs 
since doctors were associated with assassins in this repertoire. Unlike men in France who 
only study books in Latin and Greek for their remedies, ladies consult only nature. Arlequin 
and Pierrot then reason that maybe it would not be so bad to have a female doctor. See Le 
Sage and d’Orneval, 1968, I, p. 323-24. Tucker shows that some female authors used the 
fairy tale to proclaim that medical doctors crafted their own fictions to declare their 
superiority in helping women give birth to children. See Tucker, 2003. 
60 One can sample some of the male reaction to women’s complaints about numerous 
pregnancies in Desmarets de Saint-Sorlin, Les Visionnaires, Act V, scene 5. Sestiane 
complains that if she is always preganant and giving birth then she will not be able to go to 
the theater. See Les Visionnaires 2nd ed. (Paris: Jean Camusat, 1639), p. 72. In Donneau de 
Visé’s La Mère coquette, Act III, scene 1, Lucinde fears having children. Jacinte responds 
that it is true that once a woman has children, she loses her figure. See La Mère coquette, 
ou Les Amans broüillez (Paris: Theodore Girard, 1666).  In Molière’s Les Femmes savantes, 
Act I, scene 1. Armande dreams of something better than being tied down with a husband 
and a bunch of children. She claims that dreaming of this kind of life is for common people. 
Instead, she wants to devote herself to intellectual pursuits. 
61 See Gibson, 1989, p. 70. 
62 See Guillaume Le Roy’s Du devoir des mères avant et après la naissance de leurs enfants 
(Paris: Gaillaume Desprez, 1675), p. 269. 
63 Tucker, 2003, p. 80. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

80 

Overall, these opéra-comique adaptations and their affinity with women’s dystopic 

fairy tales make it clear that part of the forains’ motivations for experimenting 

with traditional comic formulae was driven in part by changing ideals of love and 

marriage as a result of proto-feminist protest and literary experimentation.  

 Conclusions 

One might be tempted to claim that these opéras-comiques with their 

independent women are feminist. But, women are just one among many 

conventionally oppressed figures to whom the forains grant power. Nor were 

women exempt from the forains’ satire. What remains consistent, however, is that 

courtship and marital practices provide a window into the forains’ examinations of 

unequal distributions of power. Unlike entertainments specifically for aristocrats, 

opéras-comiques, which catered to general audiences, were freer to explore more 

progressive views of gender relations in love and marriage.  

Nevertheless, elements of this repertoire do seem to profess proto-

feminist sentiments. Throughout the repertoire, opéras-comiques that treat love 

and marriage specifically hardly suggest that women are bound to the patriarchal 

narrative that requires them to sublimate their own aspirations into a romantic 

partnership. None of the women in these types of opéras-comiques aspire to 

traditional feminine virtues such as passivity and self-sacrifice. L’Isle des Amazones 

especially denies the idea that a woman’s only function is a reproductive one. 

Instead, women in opéras-comiques desire economic freedom, social mobility, 

and self-governance, often at the expense of husbands who believe that they have 

absolute authority over their wives. Furthermore, women in opéras-comiques 

often have the freedom, after various schemes, to marry the man of their choice. 

To conclude, I suggest that we can understand the importance of these 

choices through Raymond Williams’s definition of “hegemony.”64 He writes that 

while the hegemonic culture is dominant, its power is not static or total. Rather it 

is in a perpetual state of defense and renewal as it grapples with internal, counter-

                                                
64 See Williams, 1977, p. 108-114 and p. 121-27. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

81 

hegemonic forces. These oppositional forces may take two forms: the residual and 

the emergent. Experiences, meanings, and values from the past that have been 

incorporated into dominant culture constitute the residual. In Le Tableau de 

mariage and L’Isle des Amazones, the emergent is found in the feminist presence 

that threatens to collapse the reigning order, which was built upon women’s 

submission in marriage and the family. For the dominant order to maintain its 

power it must acknowledge and diffuse the threat of the emerging force. But in 

doing so, the dominant culture must transform as well. The tension in these 

opéras-comiques between the emergent and the dominant can be found in such 

comedies as L’Isle des Amazones and dystopic fairy tales where women continue 

to marry, but these marriages no longer promise happy endings.  As such, these 

tensions represent women’s growing presence in social, cultural, and political 

discourse.  

References 

Dictionnaire de l’Académie française. Paris: Jean-Baptiste Coignard, 1694. 

Le Chansonnier français, ou recueil de chansons, ariettes, vaudevilles, et autres 
couplets choisis. 1760. 

ANDREWS, Richard, trans. The Commedia dell’arte of Flaminio Scala: A 
Translation and Analysis of Thirty Scenarios. Lanham, MD: Scarecrow Press, 2008. 

AUERBACH, Erich. Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature. 
Princeton: Princeton University Press, 1974. 

BALZAC, Guez de. Lettres. Paris: Pierre Rocolet, 1636. 

BARNES, Clifford. “The ‘Théâtre de la foire” (Paris, 1697-1762), Its Music and 
Composers.” PhD diss., University of Southern California, 1965. 

BROOKS, William. “Louis XIV’s Dismissal of the Italian Actors: The Episode of ‘La 
Fausse Prude.’” The Modern Language Review 91.4 (1996): p. 840-847. 

CAMMAERT, Gustave. “Les Brunettes.” Revue belge de Musicologie 11.1/2 
(1957): p. 35-51. 

CATTELONA, Georg’ann. “Control and Collaboration: The Role of Women in 
Regulating Female Sexual Behavior in Early Modern Marseille.” French Historical 
Studies 18.1 (1993): p. 13-33. 

COHEN, Elizabeth S. “The Trials of Artemisia Gentileschi: A Rape as History.” The 
Sixteenth Century Journal 31.1 (2000): p. 47-75. 



Marcie Ray  Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique 
during the Regency 

________________________________________________________________________________ 

82 

DEJEAN, Joan. Fictions of Sappho, 1546-1937. Chicago: University of Chicago 
Press, 1989. 

__________. Tender Geographies: Women and the Origins of the Novel in France. 
New York: Columbia University Press, 1991. 

DESAN, Suzanne. “Making and Breaking Marriage: An Overview of Old Regime 
Marriage as a Social Practice.” In Family, Gender, and Law in Early Modern 
France, edited by Suzanne Desan and Jeffrey Merrick, p. 1-25. University Park, PA: 
Pennsylvania State University Press, 2009. 

ESCOLA, Marc, ed. Nouvelles galantes du XVIIe siècle. Paris: Flammarion, 2004. 

ESSES, Maurice. Dance and Instrumental Diferencias in Spain during the 17th and 
Early 18th Centuries, 3 vols. Stuyvesant, NY: Pendragon Press, 1992. 

FONT, Auguste. Favart, l’opéra-comique et la comédie-vaudeville aux XVIIe et 
XVIIIe siècles. Paris: Fischbacher, 1894. 

FONTAINE, Jean de la. Contes de la Fontaine, 2 vols. Paris: J.-P. Aillaud, 1822. 

FRYE, Northrup. “Archetypal Criticism: Theory of Myths.” In Anatomy of Criticism: 
Four Essays, p. 163-186. Princeton: Princeton University Press, 1957. 

GASTÉ, Armand. Olivier Basselin et le Vau de Vire. Paris: Alphonse Lemerre, 1887. 

GENEST, Emile. L’Opéra comique, connu et inconnu, son histoire depuis l’origine 
jusqu’à nos jours. Paris: Fischbacher, 1925. 

GHERARDI, Evaristo. Le Theatre Italien de Gherardi, ou le Recueil generale de 
toutes les Comédies et Sçenes Françoises joüées par les Comédiens Italiens du Roy, 
pendant tout le temps qu’ils ont été au service de sa Majesté, 5th ed., 6 vols. 
Amsterdam: Michel Charles le Cene, 1721. 

__________. “La Matrone d’Ephese.” In Le Theatre Italien, ou le Recueil de toutes 
les scenes françoises qui ont été jouées sur le Theatre Italien de l’Hôtel de 
Bourgogne, 6 vols, I: 101-37. Geneva: Jacques Dentand, 1695. 

GIBSON, Wendy. Women in Seventeenth-Century France. New York: St. Martin’s 
Press, 1989. 

GOWING, Laura. “Gender and the Language of Insult.” History Workshop 35 
(1993): p. 1-21. 

HARDWICK, Julie. “Early Modern Perspectives on the Long History of Domestic 
Violence: The Case of Seventeenth-Century France.” The Journal of Modern 
History 78.1 (2006): p. 1-36. 

ISHERWOOD, Robert. Farce and Fantasy: Popular Entertainment in Eighteenth-
Century Paris. New York and Oxford: Oxford University Press, 1986. 

KELLY, Joan. “Did Women Have a Renaissance?” In Becoming Visible: Women in 
European History, edited by Renate Bridenthal and Claudia Koonz, p. 137-164. 
Boston: Houghton Mifflin Company, 1977. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 49-83 

 
________________________________________________________________________________ 

83 

LE ROY, Guillaume. Du devoir des mères avant et après la naissance de leurs 
enfants. Paris: Gaillaume Desprez, 1675. 

LE SAGE, Alain and d’Orneval. Le Théâtre de la foire ou L’Opéra Comique, 2 vols. 
Geneva: Slatkine Reprints, 1968. 

MARTIN, Isabelle. Le Théâtre de la Foire: Des trétaux aux boulevards. Oxford: 
Voltaire Foundation, 2002. 

MASSON, Paul-Marie. “Les ‘Brunettes’.” Sammelbände der Internationalen 
Musikgesellschaft 12.3 (1911): p. 347-68. 

MUIRHEAD, James Patrick. ed. “Introduction.” In The Vaux-de-Vire of Maistre 
Jean Le Houx, p. xi-lxi. London: John Murray, 1875. 

MURAT, Madame de. Contes, edited by Geneviève Patard. Paris: Honoré 
Champion, 2006. 

PHILLIPS, Roderick. “Women and Family Breakdown in Eighteenth-Century 
France: Rouen 1780-1800.” Social History 1.2 (1976): p. 197-218. 

PRIOLEAU, Edmond. Histoire du vaudeville. Bordeaux: Féret and fils, 1890. 

QUINAULT, Philippe. Isis. Paris: 1687. 

RANUM, Orest. The Fronde: A French Revolution, 1648-1652. New York and 
London: W.W. Norton and Company, 1993. 

SAINT-SORLIN, Jean Desmarets de. Les Visionnaires, 2nd ed. Paris: Jean Camusat, 
1639. 

SCALA, Flaminio. Il Teatro delle Favole Rappresentative, overo La Ricreatione 
Comica, Boscareccia, e Tragica. Venice: Battista Pulciani, 1611. 

SCHNEIDER, Herbert. La Clef des chansonniers (1717). Hildesheim and New York: 
G. Olms, 2005. 

SCOTT, Virginia. The Commedia dell’arte in Paris, 1644-1697. Charlottesville: 
University Press of Virginia, 1990. 

SCUDÉRY, Madeleine de. Lettres amoureuses de divers auteurs de ce temps. Paris:  

Augustin Courbé, 1641. 

TIERSOT, Julien. Histoire de la chanson populaire en France. Paris: E. Plon, 
Nourrit, and cie 1889. 

TROUILLE, Mary. Wife-abuse in Eighteenth-Century France. Oxford: Voltaire 
Foundation, 2009. 

TUCKER, Holly. Pregnant Fictions: Childbirth and the Fairy Tale in Early-Modern  

France. Detroit: Wayne State University Press, 2003. 

VISÉ, Jean Donneau de. La Mère coquette, ou Les Amans broüillez. Paris: 
Theodore Girard, 1666. 

WILLIAMS, Raymond. Marxism and Literature. Oxford and New York: Oxford  

University Press, 1977. 



Comédia, leituras e representações do 
teatro de Eugène Scribe na Corte brasileira 1  

 
 

Denise Scandarolli  
(Unicamp/Unasp-EC) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resumo: A chegada de duas companhias francesas de teatro no Rio de Janeiro, nos 
anos de 1840, modificaram profundamente as práticas artísticas da cidade, tanto no 
que diz respeito aos hábitos de representação das peças, como ao desenvolvimento de 
mecanismos de controle para garantir a boa prática dos teatros na Corte, como veículo 
de difusão de moral e não de subversão da mesma. Neste contexto, as obras de 
Eugène Scribe tem grande impacto, provocando embates entre a nascente crítica 
teatral dos Folhetins e os censores do Conservatório Dramático Nacional, a partir de 
1844. Assim, este artigo busca entender as modificações dos significados das obras de 
Scribe para os censores e os críticos teatrais do Rio de Janeiro. 

Palavras-Chave: Teatro francês, Eugène Scribe, música, representação 

 

COMEDY, READINGS AND REPRESENTATIONS OF EUGÈNE SCRIBE’S THEATER IN 
THE BRAZILIAN COURT 

Abstract: The arrival of two French theatre companies in Rio de Janeiro, in the 
1840s, changed the artistic practices of the city, both in habits of theatrical words 
representation as the development of control mechanisms to safeguard the good 
practices of the Court theatres, as a device for the transmission of moral and not as a 
subversion of the same. In this context, Eugène Scribe’s works have great impact; it 
causes objections between the theatre of Folhetins and the censors of the National 
Dramatic Conservatory, from 1844. Thus, this article seeks to understand the changes 
of Scribe’s works signification to the censors and the theatre critics of Rio de Janeiro.   

Keywords: French Theatre, Eugène Scribe, Music, Representation  

                                                
1 Este artigo foi apresentado no Congresso Internacional As práticas da Comédia, que 
aconteceu em Lisboa, em julho de 2013. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

85 

  

Os anos de 1840 foram fundamentais para a arte e o teatro no Rio de 

Janeiro, período em que os espetáculos, o público, a crítica e a censura da corte 

brasileira começam a se definir e a fazer parte do processo de construção de uma 

identidade nacional. Várias vertentes explicativas devem ser consideradas na 

tentativa de compreender o que proporcionou o florescer das artes teatrais 

naquele momento, como a maior estabilidade do Estado se comparado com a 

aparente instabilidade do período Regencial, cuja figura do poder central não 

encontrava força simbólica na minoridade de D. Pedro II; ou como o 

amadurecimento de algumas instituições, por exemplo, a Academia de Belas 

Artes, estruturada pelos artistas da questionada Missão Francesa2 de Joachim 

Lebreton; ou a necessidade apresentada pela nova elite da corte de espetáculos 

aos moldes daqueles produzidos nos teatros europeus, como dispositivo 

civilizatório, para que a corte brasileira, por meio dos hábitos, alcançasse o padrão 

de civilidade fornecido pelo modelo europeu.  

 O teatro, sobretudo o teatro musical, também era visto na Europa como 

regulador dos costumes3 e a consciência dos homens de letras brasileiros desta 

função social do teatro reafirma a interação que existia entre os discursos aquém e 

além mar. Boa parte da elite da corte realizava sua formação acadêmica no 

exterior, por isso seus questionamentos eram mais diálogos com as elites letradas 

europeias do que mera reprodução de discursos em voga no velho mundo. Sendo 

assim, as práticas sociais europeias não eram simples modelos a ser imitado no 

Brasil, mas se configuravam como as próprias práticas e hábitos dos cidadãos4 da 

corte brasileira que eram, em sua maioria, europeus imigrados e filhos de 

europeus, claro que adaptados à realidade encontrada no Rio de Janeiro.  

                                                
2 A legitimidade da ida dos artistas franceses para o Rio de Janeiro como uma Missão 
Artística encomendada por D. João VI é ponderada principalmente no trabalho de Lilian 
Schwartz, no livro O Sol do Brasil: Nicolas-Taunay e as desventuras dos artistas franceses na 
corte de D. João. 
3 Sobre este tema, ver SENNETT, R. O declínio do homem público: as tiranias da 
intimidade; GAY, Peter. O século de Schnitzler: A formação da cultura da classe média 1815 
– 1914; ELIAS, Norbert. Mozart, sociologie d’un génie. 
4 O conceito de cidadão exclui os que não tinham direitos civis, no caso do Brasil deste 
período, os escravos africanos e os índios. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

86 

 A emancipação política do território brasileiro, em 1822, e a instituição 

do Império Brasileiro deu origem a novas necessidades, como a regulamentação 

das práticas sociais da corte e, sobretudo, a estruturação do brasileiro em distinção 

ao português. Neste contexto, o teatro era tido como importante protagonista. O 

principal teatro da corte, o teatro de São Pedro de Alcântara,5 ocupou um lugar 

central na política desde a instalação da Família Real Portuguesa no país. O teatro 

funcionava como a representação simbólica do poder e magnitude do Imperador,6 

já que era palco de todas as manifestações de solenidade e festejos do Estado. 

Entretanto, enquanto núcleo artístico, os artistas que detinham sua concessão não 

conseguiam estruturar temporadas coesas de apresentações, oferecendo 

espetáculos esparsos, com raras obras inéditas; a base do repertório era formada 

de dramas, restando apenas a apresentação de poucas árias de óperas para o 

teatro musical. A falta de artistas e de aprimoramento dos mesmos tornava difícil 

a encenação de peças líricas na íntegra. 

A baixa frequência de espetáculos e de obras inéditas refletia no 

desenvolvimento da crítica dos teatros, que se mantinham irregulares nas 

publicações dos periódicos da corte. Apesar da existência de outras salas de 

espetáculo na cidade, as principais atuações artísticas aconteciam no Teatro de São 

Pedro de Alcântara, por isso a preocupação de regulamentação dos espetáculos se 

restringia ao teatro principal e ignorava os poucos outros teatros sem muita 

expressividade. 

 É exatamente nesse contexto que chega ao Rio de Janeiro, em julho de 

1840, uma companhia de teatro formada na França, por artistas deste país, 

oriundos dos teatros de Paris, a Companhia Dramática Francesa (Compagnie 

Dramatique Française). Logo em seguida, em 1846, outro grupo de artistas 

franceses se instala no Rio de Janeiro, a Companhia Lírica Francesa (Compagnie 

Lyrique Française). 

                                                
5 Este teatro foi inaugurado em 1813, com o nome de Real teatro de São João e fazia parte 
das modificações da cidade do Rio de Janeiro corte, para sediar a Família Real Portuguesa, 
que lá estava desde 1808. Passou a Imperial Teatro de São Pedro de Alcântara, em 1826; 
depois a teatro Constitucional Fluminense, em 1831 e voltando a se chamar Teatro de São 
Pedro de Alcântara, em 1839.  
6 Sobre o tema ver MALERBA, 2000. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

87 

Estes dois grupos de artistas franceses apresentam uma nova dinâmica 

teatral à corte, incitando profundas mudanças tanto no que diz respeito às práticas 

artísticas, como à expansão das normas legais de utilização das salas e de 

autorização de conteúdos dos espetáculos para outros teatros, desenvolvendo a 

crítica teatral em publicações nos principais jornais da corte, além dos mecanismos 

de regulamentação do teatro como formador social. 

No contexto destas mudanças, este artigo vai abordar as relações 

estabelecidas entre as comédias de Eugène Scribe, a crítica musical e a censura 

teatral do Conservatório Dramático Nacional questionando como as peças de 

Scribe, encenadas pelos artistas franceses, provocaram importantes 

questionamentos sobre os caminhos literários e teatrais brasileiros, assim como o 

impacto dessas produções criaram a necessidade da formulação de regras para a 

apresentação de espetáculos, expandindo o controle já existente no Teatro de São 

Pedro de Alcântara para os demais teatros do Rio de Janeiro. 

As companhias francesas e as obras de Eugène Scribe 

 A Companhia Dramática Francesa se instalou no teatro de São Januário, 

um pequeno teatrinho na praia de São Manoel, de 1840 a 1846; e a Companhia 

Lírica Francesa, permaneceu de 1846 a 1848 nos teatros de São Januário e, 

posteriormente, no teatro de São Francisco, sala de espetáculo de pequenas 

proporções construída ao lado do teatro de São Pedro de Alcântara. Estas 

companhias trouxeram para o Brasil dois gêneros de teatro musical franceses, o 

vaudeville e o opéra-comique. Ambos os gêneros têm a mesma origem, as feiras 

de Paris. São peças com característica cômica, cuja dramaturgia tem como objeto 

principal as estruturas sociais e hábitos das classes dominantes e da burguesia 

urbana, descritos por meio de caricaturas que marcam as personagens e as linhas 

musicais escolhidas, no caso do vaudeville, ou as composições originais, no caso 

dos opéra-comiques. 

 As formas e estruturas desses dois gêneros se definiram durante o século 

XVIII e início do XIX, passando de gênero “baixo” a representação do genuíno 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

88 

teatro francês, no século XIX, quando se definem como gêneros distintos, com a 

ascensão a teatro nacional do Opéra-Comique, em 1801 e do Vaudeville, em 

1830. 

 Apesar de já ter havido representações de alguns dramas franceses nos 

teatros do Rio de Janeiro, a chegada da Companhia Dramática Francesa, sob a 

direção de Ernest Gervaise, apresenta uma grande modificação na realidade teatral 

da corte. Pela primeira vez chega à corte uma companhia teatral bem estruturada, 

contando com 22 artistas, que possuíam um repertório pré-estabelecido e 

bastante específico.  

 Além disso, a companhia francesa impôs um ritmo de apresentação nunca 

experimentado pelo público fluminense. Enquanto o teatro principal, o São Pedro 

de Alcântara, apresentava uma média de 3 peças inéditas por ano, o grupo francês 

começou a apresentar por volta de 3 novas peças por espetáculo, de um total de 2 

espetáculos por semana, as quartas e sábados, chegando ao fim de 6 meses com 

um número surpreendente de peças apresentadas, principalmente para o público 

do Rio de Janeiro, do início do século XIX. De agosto a dezembro de 1840, a 

Companhia Dramática Francesa apresentou 82 vaudevilles e opéra-comiques, dos 

quais 58 foram estreias; em 1841, foram 206 apresentações e 127 estreias; em 

1842 foram 128 apresentações e 87 estreias; em 1843 foram 160 apresentações e 

87 estreias, em 1844 foram 134 apresentações e 46 estreias; em 1845 foram 45 

apresentações e 30 estreias; em 1846, já com a Companhia Lírica Francesa, foram 

54 apresentações e 21 estreias; em 1847 foram 123 apresentações e 22 estreias; 

em 1848 foram 8 apresentações e 6 estreias. Entre as várias peças apresentadas, 

um número considerável delas é de autoria de Eugène Scribe, cerca de 43 

comédias e 62 vaudevilles e opéra-comiques. Apesar de haver um número alto de 

comédias, as obras que mais repercussão trouxeram para a crítica e a censura 

foram os vaudevilles e os opéra-comiques. Em estimativa, de 1840 a 1846, 

período de predominância de vaudevilles, 53% eram de autoria de Eugène Scribe; 

e de 1846 a 1848, período em que foram colocados em cena maioritariamente 

opéra-comiques, 80% das peças tinham texto desse autor e 60% delas eram 

acompanhadas de música de Daniel François Esprit Auber. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

89 

 Scribe encabeça uma nova geração de vaudevillistas que reformularam a 

estrutura do gênero até então popular. Ele começou a trabalhar para o teatro do 

Vaudeville por volta de 1810, e ajudou a fazer crescer o vaudeville de costumes, o 

qual tendeu a se aproximar da comédia de intriga, se afastando do estilo imposto 

no período revolucionário de peças heroicas, anticlericais e patrióticas.  

Em parceria principalmente com Auber, Scribe desenvolveu importantes 

opéra-comiques, a ponto de ser considerado por teóricos como Gérard de Nerval 

(1989, p. 785), crítico e literato do século XIX, como o criador de um gênero 

único de opéra-comique, “ao qual Auber soube aplicar uma música apropriada e 

segura que agradou ao público e deste conjunto espiritual e harmonioso resulta 

vários sucessos”. 

Apesar da dificuldade imposta por um teatro musicado apresentado em 

francês, os literatos brasileiros acreditavam manter um diálogo proveitoso com as 

correntes de pensamento francesas, o que possibilitava a eles tecer argumentos e 

apontar características, como sobre os “ultrarromânticos”, ou se colocarem a par 

dos discursos de nação e de arte nacional, além de interagirem com eles 

trabalhando-os dentro da realidade encontrada no Brasil.  

No entanto, quando o teatro francês começa a ser representado na corte 

brasileira, por artistas franceses, esse teatro se transformou no “outro”, criando um 

tipo de relação de alteridade que reforçou a visão dos literatos brasileiros sobre a 

criação de um teatro nacional, num movimento paradoxal renegando os gêneros 

franceses, mesmo mantendo o discurso que ressaltava a importância da língua 

para a cultura e do exemplo de “civilidade”. Mesmo conscientes da conta que 

mantinham com a França, a chegada de uma companhia francesa de teatro 

funcionou como um espelho que refletia as diferenças na própria imagem da corte 

brasileira. E reforçava os problemas que os ideais franceses representavam para os 

ideais de moral que a elite brasileira tentava manter. 

Essas peças tinham sido concebidas como reflexão e crítica a hábitos e 

costumes bastante distintos dos brasileiros. Enquanto os franceses, no início do 

século XIX, haviam acabado de passar por movimentos que desestruturaram a 

corte e a igreja, o Brasil buscava se encontrar como nação independente e forjar 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

90 

uma aristocracia, com bases fundadas no catolicismo herdado da antiga 

colonização.  

O maior desafio que o teatro francês tinha que enfrentar ao representar 

nas salas de espetáculo fluminenses era a adequação de suas práticas e hábitos às 

normas vigentes. O deslocamento do repertório não estava à mercê apenas de 

ajustes técnicos referentes às estruturas físicas, como os teatros, palcos, 

vestimentas, cenários, etc.; a adaptação aos costumes e aos valores da corte 

brasileira pode ser considerada como o maior dos problemas para a permanência 

da companhia francesa no Rio de Janeiro. 

Neste sentido é que as peças de Scribe desencadeiam consideráveis 

reflexões por parte da elite intelectual brasileira. Entretanto, a difusão do teatro 

francês na primeira metade do século XIX não estava restrita ao Brasil, mas 

começava a se tornar um fenômeno bastante amplo, com companhias francesas 

apresentando-se da América ao Oriente. A questão é que o repertório francês 

difundia certa visão de homem e de sociedade que se pode qualificar como 

“progressista”, por isso que certos autores dramáticos que eram considerados na 

França como conservadores, são percebidos como de vanguarda política e 

intelectual no exterior. Eugène Scribe é um dos exemplos mais emblemáticos 

dessa mudança de significação das considerações valorativas, pois na França ele é 

estigmatizado pelos românticos franceses que o julgam como “burguês”, com 

conotação pejorativa, por outro lado, no Brasil, ele é elogiado como o autor que 

melhor descreve e critica a vida e os costumes burgueses da sociedade francesa. 

Folhetim, censura e Eugène Scribe 

 À medida que o interesse do público pelo teatro francês ganhava força, 

crescia também a preocupação governamental em regulamentar os espetáculos 

oferecidos no Rio de Janeiro, como já acontecia no teatro de São Pedro de 

Alcântara desde o final da década de 1830.  

Em uma carta de 1839, recebida pelo conselheiro Cândido José de Araújo 

Viana, visconde de Sapucaí, e enviada do Paço Imperial, é enfatizada a 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

91 

necessidade de submissão prévia a exames de uma comissão as peças que se 

pretendiam encenar no teatro de São Pedro. Os objetivos desse exame prévio, de 

acordo com a carta, eram que não aparecessem em cena assuntos, nem mesmo 

expressões menos “conformes com o decoro, os costumes, e as atenções, que em 

todas as ocasiões devem guardar, e maiormente naquelas em que a Imperial 

Família honrara com a sua presença o espetáculo”. Seria o “Regente, em nome do 

Imperador, o Sr. D. Pedro II” que estabeleceria a referida comissão, a qual seria 

composta do próprio Cândido José de Araújo Vianna e do Cônego Januário da 

Cunha Barbosa, e termina expressando a expectativa: “esperando do patriotismo 

de V. Exa. Que não hesitará em concorrer, por mais esta ocasião, com suas luzes 

para a civilização do País, prestando-se ao serviço que fica indicado”.7 

Mesmo havendo a determinação de que nenhuma peça fosse posta em 

cena sem ser para isto licenciada pelo juiz inspetor do teatro, os infratores 

receberiam uma multa de 30$000 réis e teriam 8 dias de cadeia. O segundo 

paragrafo do artigo determina que os atores que apresentarem atitudes 

“desonestas, obscenas e ofensivas da moral pública serão multados em 10$000 

réis a 20$000 réis e terão de 4 a 8 dias de prisão.  

Essas normas legalmente deveriam ser aplicadas ao teatro de São Pedro, 

mas acabaram se estendendo às outras salas de espetáculo, à medida que elas 

foram se estruturando. A necessidade de regimentar as atitudes referentes aos 

teatros, seja do público seja dos artistas, caracteriza a urgência em estabelecer 

comportamentos considerados “civilizados” e reforçar os parâmetros morais da 

sociedade. O teatro estava no caminho dos hábitos sociais valorizados e a 

mudança de perspectiva entre essa arte e a sociedade, de maneira geral, também 

direcionaram as necessidades de gerir o comportamento do público fluminense. 

Os artistas franceses chegaram ao Rio de Janeiro no meio do processo de 

regulamentação teatral aberto pelo documento de 1839, cuja comissão julgadora 

viria a constituir os membros do Conservatório Dramático Brasileiro, oficializado 

em 1843. 

                                                
7 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro, I-46, 5, 7, nº 0011. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

92 

O Conservatório Dramático, aos olhos dos literatos que o idealizava, viria 

para suprir as lacunas deixadas pela criação da comissão de censura de 1839, pois 

esta era restrita ao teatro de São Pedro, mas “tornara-se premente seus trabalhos 

aos demais teatros da corte”. Essa urgência em expandir o sistema censório aos 

outros teatros é coerente com o cenário que se impôs no Rio de Janeiro a partir da 

chegada da Companhia Francesa, em 1840. Quando as normas de 1839 foram 

reformuladas e estendidas também às outras salas de espetáculos, o repertório 

apresentado pelo teatro francês era outra fonte de inquietação, pois se tratava de 

vaudevilles e opéras-comiques, gêneros híbridos e que se mantiveram por muito 

tempo marginais na cultura francesa, mas que tinham alcançado lugar privilegiado 

durante o início do século XIX, sobretudo por terem se transformado em espaços 

de experimentação de estilos musical e literário e de crítica social. 

Os artigos orgânicos da associação que formava o Conservatório foram 

aprovados pela Secretaria de Estado dos Negócios do Império, em 24 de abril de 

1843. Mas, o Diário do Rio de Janeiro só publicou um pequeno artigo informando 

aos leitores a decisão do Imperador, em 2 de maio, dizendo que o Conservatório 

Dramático Brasileiro havia sido solenemente instalado em casa do Ilmo. Sr. Diogo 

Soares de Bivar, no dia 30 do mês de abril, achando-se presentes os Srs Sócios 

Instituídos. 

A introdução desse documento anuncia que o objetivo do Conservatório é 

“promover os estudos dramáticos e o melhoramento da cena brasileira de modo 

que ela se torne a escola dos bons costumes e da língua”. Mas, é no artigo 1º que 

suas intenções de valorização do nacional são claramente expostas: 

(...) seu principal intuito – animar e excitar o tallento nacional para os 
assunptos dramáticos e para as artes assessorias – corrigir os vícios da scena 
membros, os quais poderiam deliberar coletivamente, ou em separado, mas 
os pareceres seriam submetidos ainda ao conselho, vencendo o que 
obtivesse mais votação. As regras para o julgamento tinham por fundamento 
preestabelecido “a veneração à nossa santa religião; o respeito devido aos 
poderes políticos da nação e as autoridades constituídas; a guarda da moral 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

93 

e decência pública; a castidade da língua; e aquela parte que é relativa à 
ortoépica.8 

A guarda da moral e da decência, assim como a veneração à religião não 

se apresentava apenas na censura dos textos literários das peças, mas também no 

respeito pelos costumes. O fechamento dos teatros na Quaresma ou a 

representação de peças apropriadas para o período eram dois deles. A autorização 

para a representação de determinadas peças também passou a ficar sob a 

responsabilidade do Conservatório Dramático. Em 1841, a Companhia Dramática 

Francesa, recém-chegada à corte, período em que o Rio de Janeiro não contava 

ainda com um órgão regulamentador dos teatros, manteve durante todo o 

período da quaresma o mesmo repertório cômico e a mesma frequência de 

representações que havia feito desde sua estreia. O diretor da Companhia expõe 

claramente as questões trazidas pelo estranhamento cultural:  

Ne connaissant pas les usages du pays, je me suis laissé surprendre par 
l’époque du carême. Cependant, j’ai eu partie paré le coup que me 
menaçait, en réunissant avec peine des ouvrages mocouverts que par le 
montant approximatif de cet abonnement de trois soirées. 
(…) prévenir le respectable public de vouloir bien remarquer combien il est 
urgent que la souscription soit remplie immédiatement pour la confection 
des décors, accessoires et costumes. 
… les décors et accessoires seront point conformément à l’ouvrage.9 

Em 1842, como forma de fazer com que o teatro francês respeitasse os 

hábitos locais, o Imperador deliberou que a Companhia suspendesse durante a 

quaresma suas representações, por constatar que a mesma não possuía peças 

próprias para aquele tempo.10 A medida foi comunicada à Companhia Francesa 

com a justificativa de que tendo ela colocado em cena, durante a quaresma do 

ano anterior, peças pouco apropriadas e considerando a carência de seu repertório 

                                                
8 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro, L-II-34, 29, 039. 
9 “Correspondências”. Jornal do Commércio. 05/03/1841. 
10 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro, “Registro de ofício expedido por Candido José Viana sobre a Companhia 
Dramática Francesa,  I-8, 25, 104. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

94 

de títulos adequados para o período, ficaria suspensa de realizar apresentações 

nos dias determinados. 

 A crítica aos temas trazidos pelo repertório do teatro francês era 

direcionada exatamente pelos pontos propostos como fundamentais para a análise 

censória, que primava pela manutenção da moral, da religiosidade e também da 

linguagem. 

 Ao contrário da censura oficial do Conservatório Dramático, os críticos dos 

folhetins não aprovaram a proibição dos espetáculos do teatro francês e desde a 

chegada destes espetáculos na corte mantinham especial apreço pelas obras de 

Eugène Scribe. 

 As representações proporcionadas pelas críticas teatrais sobre as obras de 

Scribe são perpassadas pelos questionamentos vividos no momento, sobretudo a 

respeito da definição de identidade nacional do jovem país independente. Este 

discurso de formação de uma identidade brasileira é ligado ao conceito de 

civilidade e da necessidade que havia de civilizar os hábitos da corte. Neste 

contexto, nos discursos dos literatos brasileiros o teatro de Scribe tornou-se um 

instrumento de comparação entre a sociedade francesa civilizada e a brasileira que 

ainda precisava passar por este processo, funcionando como dispositivo 

disciplinar. 

 Dessa forma, as obras de Scribe foram consideradas como de vanguarda, 

produtos do tempo moderno, “do século XIX, de um país regido pelas formas 

representativas com liberdade de tribuna e de imprensa”,11 escreve o Folhetim do 

Jornal do Commércio. Apesar de representar a sociedade parisiense, tida como 

modelo de civilidade, os literatos brasileiros consideravam os costumes 

apresentados pelas obras de Scribe ainda distante da compreensão do novo país, 

como afirma o autor do Folhetim: “nossos hábitos e civilização distão muito dos 

hábitos e civilização da capital da França”.12 No entanto, o valor atribuído pelo 

público francês à obra de Scribe era bastante ressaltado pelo Folhetim que, por 

                                                
11 “FOLHETIM: Companhia Dramatica franceza- A Calumnia, comédia em cinco actos, por 
Scribe”. In: Jornal do Commércio, 13-11-1841 
12 “FOLHETIM: Theatro francez - La Camaraderie, comédie em 5 actos, por Scribe”. In: 
Jornal do Commércio, 05-04-1842 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

95 

vezes, tece relações como na afirmação de que “o público elegante da capital da 

França não cessa de applaudir (obras de Scribe) três e quatro vezes por semana”.13 

O julgamento controverso dos vaudevilles e opéra-
comiques de Eugène Scribe 

Desde o início dos espetáculos apresentados pelos artistas franceses no Rio 

de Janeiro, os críticos teatrais foram unanimes a respeito da apreciação das obras 

de Scribe. Elas sempre eram bem elogiadas, com adjetivos de grande força 

positiva, como “vigorosa”; “veracidade inimitável”, “plenos”, “engenhosos”, 

“pleno de delicadeza e de espírito”; ainda caracterizavam o valor de seu texto com 

afirmações como: “Quem conhece as composições leves de Scribe, seus 

vaudevilles, quase sempre espirituosos, frescos e engraçados”, publicava o 

Minerva Brasiliense, em 1843. 

Por outro lado, no Rio de Janeiro, a percepção sobre os textos de Scribe 

muda a partir da formalização do Conservatório Dramático, em 1844.14 Neste 

momento, as obras julgadas pela polícia do teatro passaram às mãos dos censores 

do Conservatório, que tinham o direito legal de proibir as representações de obras 

que eles julgavam ser perigosas para a moral e os bons costumes necessários para 

promover a civilidade brasileira e manter os preceitos religiosos. No entanto, esta 

moral e costumes são marcados pela importância e o lugar que a religião ocupa 

na sociedade do Rio, considerando a tradição católica cultivada pela corte e a 

importante participação da igreja no poder da corte e no cotidiano da cidade. 

Os vaudevilles não foram vistos como muito problemáticos pelos censores, 

com exceção de quando eram traduzidos, pois o texto em francês não apresentava 

o mesmo perigo que ele apresentava em português, por causa da dificuldade de 

compreensão do idioma de uma grande parcela do público. A maioria dos 

vaudevilles destinados ao exame censório pelas companhias francesas foram 

                                                
13 “FOLHETIM: Beneficio de Mlle Caroline”. In: Jornal do Commércio, 22-06-1842. 
14 A “Corporação dos mùsicos” do Rio de Janeiro apresentou o projeto de criação do 
Conservatório Nacional em 13de agosto de 1838, mas ele só tornou-se oficial em 21 de 
janeiro de 1847, pelo decreto n. 492(52). 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

96 

autorizados, alguns com a indicação de supressões de palavras, ou frases, ou com 

a proibição de cenas, como aquelas com contato físico entre os atores, beijos, 

então, eram terminantemente vetadas. Outros foram proibidos apenas de serem 

representados na presença da Família Imperial e, o vaudeville La part du Diable, 

que já havia sido apresentado em 1841, foi proibido em 1844 , por causa da 

palavra Diabo do título e no meio da narrativa.15 

Por outro lado, os literatos, críticos musicais e autores dos Folhetins 

afirmavam sua posição em relação às interdições do Conservatório Dramático, 

sobretudo quando as supressões não eram bem justificadas. Várias referências 

indiretas sobre as arbitrariedades dos censores eram publicadas nos Folhetins, com 

frases em tom sarcástico, enfatizando a falta de conhecimento sobre arte e 

literatura e de tato por parte dos censores, como: “Também parecerão exagerados 

ao leitor algum dos caracteres da comédia, mas é porque entre nós não estão 

ainda tão apurados as cabalas políticas e literárias, como na sociedade francesa”.16 

Por outro lado, são exatamente os opéras-comiques que representam os 

maiores problemas para os censores. Este gênero de teatro musical, ainda pouco 

conhecido pelo público e também pelos agentes da censura teatral, apresentava 

aos teatros brasileiros novas linguagens teatrais, tanto dramática quanto ao que se 

refere ao tema. Durante os anos de 1846-1848, os espetáculos de opéra-comique, 

no Rio de Janeiro, combinavam duas situações distintas: o sucesso de público e as 

preocupações da censura.  

Em 27 de setembro de 1846, foi licenciada por Carlos Monteiro a peça La 

Dame Blanche, opéra-comique em 3 atos, de Scribe e Boieldieu, com o parecer 

dizendo que “nada tem que opõe a sua representação”. No dia seguinte a 

Companhia Lírica Francesa já anunciava a sua estreia para o dia 29 do mesmo 

mês. 

Outras duas peças tiveram pareceres favorável expedido por Carlos 

Monteiro, ainda no dia 27 de setembro: L’Ambassatrice, opéra-comique em 3 

                                                
15 Todas as informações relativas às notas dos censores estão na Biblioteca Nacional, cetor 
de Manuscritos no Fundo Conservatório Nacional. 
16 FOLHETIM: Theatro francez - La Camaraderie, comédie em 5 actos, por Scribe. In: Jornal 
do Commércio, 05-04-1842 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

97 

atos, de Scribe e Auber, autorizada a ser levada à cena por “não conter doutrina 

oposta à religião e moral”; e Le Chalet, opéra-comique em um ato, de Scribe e 

Adam, cujo parecer dizia que já havia sido “licenciada com o título de Betty e 

cantada em italiano no teatro de São Pedro de Alcântara”. Afirma o censor que a 

ópera “nada tem que ofenda a religião e os bons costumes e pode ser levada a 

cena cumprindo, porém, unicamente em respeito nas vias do país, que nos lugares 

marcados... guardo a primeira licença nas demonstrações de afeto entre as pessoas 

de diferentes sexos”. Alguns meses após, no dia 28 de janeiro de 1846, José 

Rufino reforça a necessidade da supressão dos abraços existentes em três páginas 

do texto desta ópera. 

Especialmente duas entre os opéra-comiques de Scribe apresentados na 

corte fizeram face à ambiguidade citada acima: Le domino noir e, sobretudo, Les 

diamants de la couronne. Le Domino Noir, opéra-comique em 3 atos, também de 

Scribe e Auber, não foi visto como tão conveniente aos interesses dos críticos do 

Conservatório brasileiro. José Dias Lima, a quem coube avaliar a obra, afirma ter 

lido com cautela, pois receava que o texto “com facilidade podia ter traços sutis 

da imoralidade por ele inoculado na mocidade, menos experiente talvez como a 

nossa a partir de um enredo bem tecido fascinando enfim seu bom senso”.17 Por 

isso, deliberou que a peça não poderia ser representada na presença do 

Imperador sem as devidas supressões em algumas falas da personagem Jacinta e 

em trechos considerados libidinosos, como entre os convivas de Juliana, “indigna 

de ser representada”. Várias supressões do texto ainda são sugeridas, alegando 

que tais alterações “não ofenderia a beleza do drama e o tornarão digno de ser 

representada na presença augusta do Imperador de um povo (...) que aspira ter 

bons costumes”.18 

A preocupação com a adequação do texto era severa a ponto de impor 

supressões em um texto de língua estrangeira, enquadrando aos parâmetros 

morais do Conservatório e, consequentemente, da elite intelectual fluminense, 

                                                
17 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro, I-8, 5, 6 
18 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro, I-8, 4, 54. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

98 

tanto os franceses residentes no Rio de Janeiro quanto os poucos letrados 

brasileiros ou de outras nacionalidades que dominavam a língua francesa. Nesse 

caso, foram considerados indecorosos os termos escolhidos por Scribe para 

compor o texto e não o enredo em si, que descreve o ato de uma jovem que se 

fantasia com um dominó, ou seja, uma túnica negra com capuz, para poder 

participar de um baile sem que fosse notada. 

Já Les diamants de la Couronne em tudo incomodou a moral dos censores 

brasileiros. A Companhia Lírica não foi a primeira a tentar colocar em cena este 

opéra- comique de Scribe e Auber, representado pela primeira vez, em março de 

1841, no teatro do Opéra-Comique, em Paris. 

Em 1844, o Conservatório Dramático Brasileiro registrou um pedido de 

licença para a representação de Les diamants de la Couronne. Na ocasião, o 

diretor do teatro francês já considerava que o enredo poderia apresentar 

problemas que levaria à sua proibição. O texto original de Scribe narra a história 

de uma Rainha de Portugal, que face à delicada situação financeira em que 

encontrava o reino, decide vender as joias da coroa e substituí-las por replicas 

falsificadas. Para ser submetida ao exame censório, em 1844, a tática dos artistas 

da companhia francesa foi substituir o lugar onde se passa a trama de Portugal 

para a Suécia, para que o fato de ter como local de ação a antiga metrópole não 

fosse visto como uma ofensa à coroa brasileira, principalmente por tratar-se de 

uma rainha portuguesa falsária.  

A manobra não deu certo e a peça foi proibida. Os argumentos de 

Francisco de Paulo de Azevedo, que na ocasião coloca-se contrário à 

representação da peça, apontam também para os exageros que ele acreditava ser 

propriamente romântico, assim ele argumenta que: 

Ainda quando o enredo total da peça se fundasse em um fato histórico, eu 
não o consideraria bastante para que se representasse uma peça que 
representa não pouca imoralidade, pelo fato de vermos uma soberana, que 
se mete em farsas, à frente de uma quadrilha de ladrões, e convertida em 
protetora deles, embora se alegue a fim de utilidade por que ela empregou 
meios tão ignóbeis. Estes são sem dúvida reprovados por quem presa as 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

99 

prerrogativas da coroa, e visto mais por um tribunal de censura, sobre que 
pesa uma imediata responsabilidade moral a respeito de tais publicações.19 

Esses pareceres emitidos na ocasião do pedido de representação da peça 

pela Companhia Dramática, feito em 1844, foram anexados ao novo pedido de 

avaliação feito pela Companhia Lírica, em 27 de setembro de 1846. Outra vez a 

peça de Scribe e Auber causou grande alvoroço entre os censores brasileiros. 

O primeiro a negar a licença foi Diogo Bivar, o próprio diretor do 

Conservatório e responsável direto pela censura teatral. Para explicar sua decisão 

ele inicia o documento com a narrativa da peça, contando a disparatada colocação 

de uma figura Augusta portuguesa como parceira de falsários, concluindo em 

seguida que “se o autor do drama estudasse a história e geografia de Portugal 

francesa, então renegada pelos intelectuais brasileiros. Ele resume a repulsa por 

essa literatura francesa com a frase: “A literatura francesa é o gênio da 

destruição”.20 

No mesmo documento, Tomas do Nascimento Silva tenta explicar o 

porquê da sua posição contrária à representação da ópera. A defesa da honra da 

família real era o foco de seu argumento. Contra a peça francesa, a defesa dos 

portugueses era evidente, mesmo sendo eles os ex-colonizadores, de quem os 

literatos brasileiros tentavam desvencilhar a identidade da nova nação. 

Entendidas as possibilidades oferecidas pelo censor, o diretor da 

Companhia Francesa submete outra vez a peça à análise, em dezembro de 1846. 

No documento em anexo ao pedido, ele descreve as modificações:  

La scène se passe en Danemark, en 1387, à la fin du reine de Waldemar III 
et de sa fille Marguerita. Les deux premiers actes ... environs de Luden, et la 
troisième à Copenhague.21 

                                                
19 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro,  I-8, 5, 48. Documento 5. 
20 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro,  I-8, 5, 48. Documento 5. 
21 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro,  I-8, 5, 48. Documento 5. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

100 

Com as mudanças sugeridas por Levasseur, diretor da Companhia, Camilo 

José do Rosário emite o requerimento de liberação da peça “com a total mudança 

da situação de cena e nomes de personagens, ficando assim transpor elementos 

que evidenciavam costumes portugueses. No entanto, eram roupas que se 

enquadravam nos hábitos condizentes ao período”.22  

A confirmação de João Caetano de que o figurino seria todo com 

características da Idade Média segue a proposta de transposição temporal da 

trama, para a data de 1387, e o afastamento da mesma, pelo menos em tese, de 

qualquer semelhança que remetesse ao reino português. 

Em dezembro de 1846, José Pinto Lopez ainda faz um adendo sobre sua 

posição a favor da representação da ópera. Segundo ele, além das modificações, 

não vê grandes problemas, pois o texto não é escrito em português e não será 

recitado, caso em que teria algumas observações a fazer, como é em francês e 

cantada poderia passar. Assim, em 31 do mesmo mês, Diogo Bivar, presidente do 

Conservatório, assina 

o ato de autorização da peça, com a conclusão de que “mudaram-se os 

nomes das personagens, mudarão o lugar da ação e todo o que pudesse ter 

relação com as atuais casas reinantes do Brasil e Portugal, e mesmo com o reino 

de Portugal em seu passado”.23 

Autorizada, a estreia da peça no teatro de São Francisco começou a ser 

anunciada nos jornais, em 1º de janeiro de 1847, ao mesmo tempo em que o 

teatro de São Pedro de Alcântara representava, pela Companhia Italiana, La fille 

du Régiment, de Donizetti. Seis anos separaram a estreia dessa obra de Auber e 

Scribe no teatro Favart, em Paris, de sua primeira representação no Rio de Janeiro. 

Como efeito contrário, a recusa do pedido de liberação da peça feito pela 

Companhia Francesa ao Conservatório, mais o posicionamento da crítica que 

tendia a favor do teatro francês, fez com que crescesse a indignação do público e 

os assíduos frequentadores da plateia da Companhia Lírica começavam a maldizer 

                                                
22 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro,  I-8, 5, 48. Documento 5. 
23 Biblioteca Nacional, setor de Manuscritos, Papeis avulsos do Conservatório Dramático 
Brasileiro,  I-8, 5, 48. Documento 5. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

101 

a “absurda severidade que os privavam de uma das melhores do repertório 

français”.24 Por outro lado, mesmo com as estruturas da censura, depois da 

mudança de Portugal por Dinamarca dentro do texto, o Folhetim do Jornal do 

Commércio conclui com essas modificações “que espantoso milagre se operou, a 

ópera não é mais antimonarquista!”25 

A medida tomada pela Companhia Francesa foi valorizada pela crítica 

taxando o comportamento do Conservatório Dramático como “inquisitorial” . De 

fato, aos olhos da crítica, a modificação da ação da peça, por parte da Companhia 

Francesa, deixando de situar o enredo em Portugal, transferindo-o para o Reino 

da Dinamarca, para o crítico do folhetim,  

deixa claro e evidente que a imoralidade da ópera assim desapareceria, e o 
Conservatório Brasileiro, que é o juiz da matéria, decidiu magistralmente que 
qualquer rainha podia vender os seus brilhantes, menos a de Portugal. Mas 
seja como for, veio a licença que é o que importa, e os “Diamants de la 
Couronne”.26  

Segundo Antônio Candido, em seus estudos sobre a crítica teatral, a 

valorização do contexto no qual a obra está inserida funciona como “agente da 

estrutura” da crítica teatral dos Folhetins, sendo a “procura dos elementos 

responsáveis pelo aspecto e significado da obra” (Candido, 2000, p. 7). No caso 

das considerações sobre a ópera Les diamants de la couronne, as colocações sobre 

a postura do Conservatório vai além da simples função de “agente de estrutura” 

para explicar a obra e o desempenho dos atores, enfatiza também o desencontro 

de opiniões e ponto de vista sobre a literatura e sua função, característico do 

período de mudanças de paradigmas, no que diz respeito às artes, em que se 

encontrava o Rio de Janeiro na década de 1840. 
 

                                                
24 “Companhia lyrica francesa: Les diamants de la couronne”, Jornal do Commercio, 
14/01/1847, p. 02. 
25 “Companhia lyrica francesa: Les diamants de la couronne”, Jornal do Commercio, 
14/01/1847, p. 02. 
26 Theatro de S Francisco: Os diamantes da coroa”. In Jornal do Commercio, 17/01/1847, p. 
01. 



Denise Scandarolli  Comédia, leituras e representações do teatro 
de Eugène Scribe na Corte brasileira 

________________________________________________________________________________ 

102 

Fontes 

 Manuscritos 

 Fundo Conservatório Dramático Nacional. Biblioteca Nacional do Rio de 

Janeiro, Divisão de Manuscritos. 

 

 Periódicos 

 Jornal do Commércio 

 Diário do Rio de Janeiro 

 Minerva Brasiliense 

Referências 

BENTLEY, Eric. O teatro engajado. Tradução por Yan Michalski. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1969. 180 p. Tradução de: The theatre of commitment.  

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Tradução por Fernando Tomaz. 3. ed. Rio 
de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000 

CANDIDO, “A. Crítica e Sociologia”. In: ______. Literatura e Sociedade. São Paulo: 
R. A. Queiroz, Publifolha, 2000. 

CARNEIRO, Maria Luiza Tucci (org.) Minorias silenciadas: a história da censura no 
Brasil. São Paulo: EDUSP: Imprensa Oficial do Estado: FAPESP, 2002. 

CHARTIER, Roger. A História cultural: entre práticas e representações. Tradução 
por Maria Manuela Galhardo. Lisboa: Difel, [s/d]. p. 16-17. 

COUVEUR, Manuel; VENDRIX, Philippe. L’opéra-comique en France au XIX siècle, 
Liège: Madarga. 

COSTA, Cristina. Censura em cena: teatro e censura no Brasil. São Paulo: Edusp, 
Fapesp, Imprensa Oficial, 2006. 

GAY, Peter. Une culture bourgeoise 1815-1914: Londres, Paris, Berlin... 
Biographie d’une classe sociale. Éditions Autrement, Collection Mémoires nº 113. 

LACOMBE, Hervé. Les voies de l’opéra français au XIXe siècle. Paris: Fayard, 1997. 

LEGRAND, Raphaëlle. Regards sur l’opéra-comique: trois siècles de vie théâtrale. 
Paris: CNRS Editions, 2002. 

MALERBA, Jurandir. A corte no exílio: civilização e poder no Brasil às vésperas da 
independência (1808-1821). São Paulo: Cia das Letras, 2000. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 84-103 

 
________________________________________________________________________________ 

103 

MAMMÌ, Lorenzo. “Teatro em música no Brasil monarquico”. In: JANCSÓ, Instván; 
KANTOR, Iris (org). Festa: cultura e sociabilidade na América Portuguesa. Vol 1, 
São Paulo: Hucitec, 2001. 

NERVAL, Gérard de. Oeuvres complètes. Paris: Gallimard, 1989, p. 785 

PENDLE, Karin Swanson. Eugène Scribe and French Opera of the Nineteenth 
Century. Ph.D. University of Illinois, 1970. 

 



Self-reflective dramaturgy in Rossini´s 
comic operas 

 
 

Maria Birbili  
(Freie Universität Berlin) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract: My article discusses Rossini's comic operas by investigating the specific 
means with which humour, in the way of comedy, parody, and ironic distance is 
achieved by Rossini and his librettists. In addition to the traditional use of comedic 
techniques with a direct provenance in the spoken theatre or in the commedia del arte 
(such as verbal repetition, puns, and slapstick), I discuss how Rossini uses self-reflective 
techniques in the plot devices, the dramatic situations, and particularly in his 
deliberate use of specific formal structures in the music which either intensify or 
completely negate the dramatic situation at hand. More specifically with the use of 
crescendo, sonata form, and the deliberate slowing down of dramatic action in a 
critical dramatic situation through repetitive vocal embellishments for comic relief, 
while even the characters on stage self-reflectively complain about this. This self-
reflective dramaturgy exploits the dynamic between com-poser, performers, and 
audience, and creates new possibilities in interdependence between the deliberate use 
of artifice and the detection and appreciation of artifice by the audience. The self-
reflection results in presenting the dramatic situation and its musical setting as a meta-
comment on the traditional formal structures of Italian opera itself. 

 

Keywords: Rossini, artifice, self-reflection, meta-commentary  

 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 104-112 

 
________________________________________________________________________________ 

105 

 

My article will examine the issue of humour in Rossini's opere buffe and 

farse by investigating the specific means with which humour, in the way of 

comedy, parody, ironic distance, and even with what we today call “camp’’ is 

achieved by Rossini and by his librettists. In addition to the traditional use of 

comedic techniques with a direct provenance in the spoken theatre (such as verbal 

repetition and puns in the text), or in the commedia del arte (such as physical 

puns and slapstick), I’m interested in seeing how Rossini uses specific self-reflective 

techniques in the plot devices, the dramatic situations, and particularly in his 

deliberate use of specific formal structures in the music, which either intensify or 

completely negate the dramatic situation at hand. More specifically, the use of 

crescendo, sonata form, the “frozen ensemble’’, the pseudo-canon, and the 

deliberate slowing down of dramatic action through repetitive vocal 

embellishments in an otherwise critical dramatic situation are known to have been 

used by Rossini for comic relief in all of his comic operas. In his most famous 

comic opera, Il barbiere di Siviglia, one of the characters (Figaro) self-reflectively 

complains about this phenomenon, as will be discussed later.  

Rossini’s self-reflective dramaturgy exploits the dynamic between 

composer, performers, and audience, and creates new possibilities for humour in 

interdependence between the deliberate use of artifice and the detection and 

appreciation of artifice by the sophisticated, informed audience. Thus self-

reflection results in presenting the dramatic situation and its musical setting as a 

meta-comment about the traditional formal structures of Italian opera itself as a 

genre.  

The self-referentiality of the genre of Italian opera buffa has its 

provenance in at least as early as the 18th century, a famous example being 

Mozart's Don Giovanni quoting other contemporary works inside of its Finale II, 

such as La cosa rara, I litiganti, and the com-poser's own Figaro, as well as 

playfully imitating several motivic materials from Giuseppe Gazzaniga's Il convitato 

di pietra, the Don Giovanni precursor. 

Self-referentiality occurs both in the libretto and in the music. In addition 

to this, Rossini's customary practice of self-borrowings between his different works 



Maria Birbili  Self-reflective dramaturgy in Rossini’s comic 
operas 

________________________________________________________________________________ 

106 

resulted in a fascinating self-referential intertextuality between works that 

essentially had little to do with each other. To give an example: When Gertrude 

Righetti-Georgi, the mezzo-soprano creator of the female protagonist in Il barbiere 

di Siviglia, became fond of the tenor's elaborate aria in the end of Il barbiere,  

“Cessa di più resistere’’ {“Stop resiting’’} and snatched it for herself, both for Il 

barbiere di Siviglia and for La Cenerentola, her decision bore immediate 

consequences into the music lesson scene in Act II of Il barbiere di Siviglia, where 

a virtuoso aria  for the female protagonist had to be cut or replaced for the prima 

donna to either keep her strength or to have a foreign, easy aria inserted at that 

place as a soloistic number, since she would be facing the virtuoso “Cessa di più 

resistere’’ at the end of the opera. After a few years, the “stolen aria’’ was 

perceived as authentic in La Cenerentola, in the form of the famous rondo “Non 

più mesta accanto al fuoco’’ {“No longer will I be sitting by the fire, miserable’’}. 

Thus when soprano Fanny Ekerlin reinserted “Non più mesta’’ into Il barbiere di 

Siviglia in 1827, it was inserted in the version used in La Cenerentola and it was 

perceived as a completely alien element in Il Barbiere, despite having its initial, 

authentic provenance from there. Similar cases of non-intentional self-

referentiality due to self-borrowings will be discussed in my book.  

Pertaining to formal structure as a means for comic relief, Philip Gossett 

has been criticized for noticing that the unnecessarily long aria Bartolo’s “A un 

dottor della mia sorte’’ {“For a doctor as important as myself’’} in Il barbiere di 

Siviglia is based on an ironic use of sonata form, as the single piece set in sonata 

form in the entirety of Rossini's operas, as a sign of the pedantry and stub-borness 

of the old tutor.1 This interpretation has been met with the criticism that 

apparently no one was supposed to know about sonata form in 1816, when this 

aria was composed and exchanged against the initial, non authentic, shorter and 

much more conventional aria Bartolo’s “Manca un foglio’’ {“There’s a page 

missing’’}. Yet Rossini, a great admirer of Mozart, was most certainly acquainted 

with sonata form as proven in the Ouvertures of his operas, despite the fact that 

obviously no other among composers   was using this specific formal design in the 

                                                
1 This has been discussed in presentations on Il Barbiere di Siviglia  at the Chicago Lyric 
Opera and at the Santa Fe Festival. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 104-112 

 
________________________________________________________________________________ 

107 

genre of opera. In relation to this phenomenon, I have located a quote by French 

philosopher and dramatist Bernard le Bouvier de Fontenelle complaining “Sonate, 

que me veux-tu?”2 which reflects on the exact same situation as in the aria for 

Bartolo.  

Il barbiere di Siviglia exemplifies a crucial stage in Rossini’s œuvre as both 

a point of arrival in Rossini’s evolution as a composer of comic operas and as the 

culmination and, in some respects, the conclusion of the history of Italian comic 

opera in a general sense. The plot of the opera and the play by French playwriter 

Beaumarchais on which it is based, with their roots in the world of the Italian 

improvised theatre known as the commedia dell'arte, are enriched by the musical 

forms and techniques Rossini employs in this work, developed from eighteenth-

century practice, but stamped with Rossini’s own remarkable individuality and the 

fascinating world of mirroring and self-references that specifically characterize this 

work, as Rossini keeps providing subtle hints of the composer being present 

behind the scenes. The above factors made me decide to concentrate this article 

mainly on Il barbiere di Siviglia. 

The Introduzione of Il barbiere di Siviglia contains the self-borrowed 

chorus in honor of Osiris from Rossini’s opera seria Aureliano in Palmira (a work 

which, as a by the by, also provided the Ouverture for Il barbiere di Siviglia). 

Interestingly enough, both pieces (the Sinfonia and the opening chorus), even if 

not authentic, appear better fitted in Il barbiere di Siviglia than in Aureliano in 

Palmira!  

 Rossini embedded Count Almaviva’s/Garcías’s Cavatina (entrance aria) for 

which famou tenor Manuel García himself provided the guitar accompaniment, 

(since García’s hand is suspected to be present in the autograph score of the 

opera). The Barbiere Introduzione consists of an opening section (“Piano, 

pianissimo, tutto è silenzio’’ {“Hush, hush, let us stay silent’’} which contains 

                                                
2 Bernard Le Bouyer de Fontenelle, as reported by Jean-Jacques Rousseau in an article in his 
Encyclopédie. “Je n’oublierai jamais le mot du ce ́le ̀bre M. de Fontenelle, qui, se trouvant a ̀ 
un concert, excédé par cette symphonie éternelle s’e ́cria dans un transport d’impatience: 
“Sonate, que me veux-tu?’’. In: “Sonate”, Encyclope ́die ou Dictionnaire raisonne ́ des 
sciences, des arts et des me ́tiers par une Socie ́te ́ de Gens de lettres, (ed.) Denis Diderot and 
Jean le Rond d’Alembert, vol. 15, Paris 1765, p. 348.  



Maria Birbili  Self-reflective dramaturgy in Rossini’s comic 
operas 

________________________________________________________________________________ 

108 

dialogue, solo, chorus, the inserted Cavatina Almaviva’s with the atypical reaction 

of the female protagonist not with an entrance aria, but with a short, echo-like 

perticchino participation in her admirer’s refrain. Then the opening section of the 

Introduzione is repeated in a conclusion in which the chorus receives payment by 

the Count, and they all explode in profound gratitude, thanking the Count 

Almaviva for having been abundantly generous to them with his money. 

Obviously here the formal musical structure of the stretta (the closing section) of 

this Introduzione is at odds with the protagonist’s intentions, as Count Almaviva is 

greatly annoyed by the noisy stretta, with its structurally necessary repeat, its 

crescendos, cadential phrases, etc., as it is exactly the situation he wants to avoid, 

for fear that the servants or the tutor of his beloved hear the noise and turn up on 

the stage to obstruct him from further communicating with her. Clearly, the comic 

relief produced by this scene lies not just in the fact that the clueless, naïve chorus 

is noisy when it has to be quiet and discreet, and in the fact that Count Almaviva 

and the comprimario secon-dary character Fiorello react with abuse to the chorus’ 

thankful mini-strations (“Basta, basta, zitti, zitti, ahi canailla, via di qua’’) 

{“Enough, enough, shut up, shut up, get the hell out of here, canailles’’} but, 

additionally, a more sophisticated comedic device is produced by the fact that the 

noisy situation is primarily and essentially controlled by the musical formal 

structure of Italian opera necessary for the traditional conclusion of a stretta. Thus 

the dramatic situation is intentionally presented as operating completely against 

what the musical structure requires, creating a disassociation between form and 

content, which is what makes the whole situation on the stage even more hilarious 

for an informed, sophisticated audience, clued-up and educated in the genre of 

Italian opera.  

Rossini also famously used the crescendo in a more literal sense in his 

well-known aria for Basilio “La calunnia’’ {“The art of diffamation’’}, which is a 

musical piece built solely on the idea of the crescendo, both in the libretto text 

and in the music, which in this case function in perfect connection and con-

textualisation  – without us having to ask which comes first, la musica o le parole.3 

                                                
3 This is the infamous title of a farsa by Antonio Salieri and Giovanni Battista Casti, 
composed in Vienna in 1786. 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 104-112 

 
________________________________________________________________________________ 

109 

A similar but much stronger interplay in self-referentiality and ironic 

distance between content and form for the genre of Italian opera occurs in a trio 

in Act II of Il barbiere di Siviglia, when Count Almaviva and Rosina finally make up 

after her having thought that he was two-timing her with another woman. They 

celebrate their reconciliation and mutual feelings for each other while preparing to 

flee Bartolo’s lodgings from the balcony via a ladder provided by the resourceful 

Figaro. This is a situation so traditionally embedded in the genre of commedia del 

arte and in the genre of Italian comic opera, that it can’t get more cliché. What 

does Rossini do to differentiate this from the norm? He follows the musical 

tradition faithfully, as in freezing the music in a traditional pseudo-canon of the 

enamoured couple, with Almaviva echoing Rosina in lovesick coloratura 

embellishments. Yet the dramatic situation requires a hasty dealing with the 

situation at hand, as in using the aforementioned ladder provided by Figaro and 

fleeing from the premises before they get caught. But what happens instead of 

fleeing? The music freezes not just once, but twice, following the rules of what the 

internal structure of Italian opera dictates in the vocal ensembles. Thus when in 

reality one would think it was time for the protagonists to move on, they don’t 

move at all. Count Almaviva and Rosina freeze in a pseudo-canon of virtuoso 

coloratura, lost in their feelings of love for each other. The additional comedic 

device is that Figaro, aware of the precarious situation, reacts and tries to make 

them hurry up and move on. He does this while confined in the required musical 

structure, in a third repetition of the lovers’ pseudo-canon of virtuoso coloratura. 

Yet Figaro sings in an ironic fashion, making fun of the lovers’ lyrical melos, and 

providing a comedic, self-reflective commentary which makes the audience 

distance themselves from the dramatic situation at hand, making the audience 

aware that they are indeed watching a genre confined by specific rules and 

making them reflect about the genre of Italian opera instead of simply following 

the plot.  

 Interestingly enough, it has frequently been complained that Il barbiere 

di Siviglia lacks real passion, particularly pertaining to the question of love, and 

that the characters are mechanical and standardized clichés, thus not winning the 

sympathies of the audience. An intense self-reflection is permanently latent in this 



Maria Birbili  Self-reflective dramaturgy in Rossini’s comic 
operas 

________________________________________________________________________________ 

110 

work, a phenomenon which cannot be compared with the situation in other comic 

operas by Rossini apart from three of his comic operas that also contain a 

pronounced self-reflective dramaturgy, such as L’equivoco strava-gante, La pietra 

del paragone, and Il Turco in Italia, which will be discussed n the conclusion of 

this article. This certainly constitutes an additional factor for the audience of Il 

barbiere to remain cold and detached emotionally.  

To return to the trio in question, Figaro notices a lantern and people 

approaching and stressfully notifies the lovers, followed by an abrupt harmonic 

jump. What’s to happen? Instead of fleeing, the trio reaches its cabaletta, the final 

section, unavoidably. Such a piece as a cabaletta requires the theme done twice, 

including a transition in the middle. And Rossini goes as far as to duplicate it here, 

engaging Almaviva, Rosina, and Figaro in another (short) pseudo-canon. After 

coming to rest, they are required to and repeat the entire thing again, concluding 

into cadences followed by “shhh’’s as a reminder to remain quiet, yet this is 

followed by even bigger, final cadences, which are loud, that is, just the opposite 

of what they're promising to do. At the end of the piece it turns out that the 

required formal structure of Italian opera was imposed at the worst possible 

timing plot-wise. Because when the fleeing protagonists are all done with their 

singing, they find out that the ladder is gone from the escape route, as the 

required musical devices have interacted with the plot with catastrophic 

consequences. No wonder that the audience remains self-conscious of the artistic 

devices, without losing themselves in the plot as in other opere buffe by Rossini, 

which are constructed more “literally’’ in their dramaturgy, approaching the genre 

of opera semiseria, such as La Cenerentola and L’Italiana in Algeri. 

Rossini’s La pietra del paragone and Il Turco in Italia are self-reflective to 

the point that there is the part of a librettist participating on stage, supposedly 

composing the opera (in Il Turco in Italia) or analysing the action (in La pietra del 

paragone) in a quasi Pirandellian dramaturgy. But most fascinating of all is the 

self-reflective mockery of the logistic realities of staging Italian opera as evoked in 

Rossini’s farsa L’equivoco stravagante, where the soprano protagonist is a 

wannabe (female) poet who in a complicated sequence of events is mistaken by 

the tenor for being a castrato, a man disguised as a woman seeking to marry 



música em perspect iva v.6 n.2, novembro 2013  p. 104-112 

 
________________________________________________________________________________ 

111 

another man. During their comedic duet in the middle of the opera the tenor is 

greatly offended by the soprano’s advances under these circumstances, mistaking 

her for a man disguised as a wannabe bride. The opera concludes with the 

soprano joining the army and singing a military aria en travesti, for the first time 

in a Rossini opera. A similar military aria en travesti was included by Rossini in La 

pietra del paragone and (more famously) in L’Italiana in Algeri and in Semiramide 

(for Arsace). Rossini composed 3 of these military arias for a mezzo-soprano en 

travesti specifically for Marietta Marcolini, including the final rondo in L’Italiana in 

Algeri. 

In Rossini’s farsa Il Signor Bruschino there is a trio in the middle of the 

opera which self-referentialy makes fun of the Anagnorisis4 scene in the genre of 

tragedy and tragic opera, which is a key moment in a play/opera when a character 

makes a critical discovery about another character (often their enemy) being their 

parent/sibling, etc.. Bruschino jr. has debts from playing cards, and his father 

wants to disown him or have him forcefully married to a rich girl. The lover of said 

girl takes Bruschino's jr identity so as to marry his beloved. The trio in the middle 

of the opera contains a very comedic qui pro quod when the fake Bruschino jr is 

begging his ‘father’ for forgivance and the bride's father asks, “Please, Signor, this 

is your faithful son, please forgive the poor boy, we've done some indiscretions in 

our youth too!’’ while Bruschino Sr responds with “Who the hell is this? I don't 

even know this young man!’’ and the bride’s father and the fake Bruschino jr join 

in with “Please, Sir, please don't be so cruel, forgive him, accept him again as your 

son, and  give your beloved son a hug!’’. The juxtaposition of the ironic “Padre?’’ 

– “Figlio?’’ is a direct mockery of the expected vocabulary in the opera seria of 

Metastasio. 

In Part 1 of my upcoming book on Rossini I am discussing more details 

and examples of the sophisticated self-reflection in the dramaturgy of opera buffa 

and how it manages to give a commentary on the traditions of Italian opera, both 

on opera buffa and opera seria. 

                                                
4 Anagnorisis is ancient Greek for “recognizion’’. 



Maria Birbili  Self-reflective dramaturgy in Rossini’s comic 
operas 

________________________________________________________________________________ 

112 

References 

BASEVI, Abramo. Verdi, Studie sulle opere di Giuseppe Verdi. Firenze: 1859, 
reprint Bologna: Musica dramatica in Aemiliae Romandiolae civitatibus archivum, 
1978. 

Encyclope ́die ou Dictionnaire raisonne ́ des sciences, des arts et des me ́tiers par une 
Socie ́te ́ de Gens de lettres, (ed.) Denis Diderot and Jean le Rond d’Alembert, vol. 
15, Paris: 1765. 

POWERS, Harold Stone. “La solita forma’’ and the uses of convention, in: Acta 
Musicologica 59 (1987), p. 65-90. Also in: Atti del convegno internazionale in 
occasione della prima del “Rigoletto’’ in edizione critica, Vienna 12/13 marzo 
1983, Parma: Istituto di Studi Verdiani, e Milano: Ricordi, 1987. 

 



Sobre os autores 

Teresa Chirico graduou-se em Música e Letras na Universidade La 

Sapienza, em Rome e  atualmente é professora do Conservatório L. Refice, em 

Frosinone (Itália).  Vários de seus ensaios foram publicados pelos periódicos: The 

Galpin Society journal; Nuova Rivista Musicale Italiana; Recercare; Le fonti 

musicali in Italia; Analecta musicologica; Studi Musicali, Rivista Italiana di 

Musicologia.  

Ligiana Costa possui graduação em Musica pela Universidade de Brasília 

(2000), mestrado em Filologia dos textos musicais medievais e renascentistas pela 

Faculdade de Musicologia de Cremona (2004) e doutorado em Musicologia - 

Universite de Tours (Universite Francois Rabelais) (2008). Tem experiência na área 

de Artes, com ênfase em musicologia, atuando principalmente nos seguintes 

temas: amas de leite, opera veneziana, commedia dellarte, musica barroca e 

teatro. 

Marcie Ray é professora assistente de musicologia na Michigan State 

University College of Music (EUA). Possui bacharelado em performance vocal pela 

University of Texas e completou seu M.M. e Ph.D. na University of California, Los 

Angeles. Tem apresentado e publicado trabalhos em conferências e periódicos 

internacionais, tais como American Society for Eighteenth-Century Studies, Group 

for Early Modern Cultural Studies, and Feminist Theory and Music. Seus interesses 

de pesquisa incluem assuntos como música oderna e contemporânea, estudos de 

gênero, teoria da performance, teoria do cinema e teoria cultural. 

Denise Scandarolli possui doutorado em História pela Universidade 

Estadual de Campinas (Unicamp) e doutorado com menção honrosa - Très 

Honorable avec félicitations - em Musicologia pela Université Paris IV-Sorbonne 

(2013). Concluiu o mestrado em História pela Unicamp, em 2008 e graduou-se 

em História, na Unicamp, em 2005. Atualmente é docente/pesquisadora do curso 

de História e de Música, do Unasp-EC, onde ministra aulas de História Moderna e 

História da Música (Da Renascença ao final do século XVIII). Fez parte da comissão 

organizadora do curso de História do Unasp-Engenheiro Coelho (2008), e do 

corpo docente de elaboração do curso de pós-graduação em História, do qual é 



Sobre os autores 
 
________________________________________________________________________________ 

114 

atualmente coordenadora. Atua como pesquisadora em um grupo de pesquisa da 

Universidade Federal do Paraná (UFPR) de vertente multidisciplinar entre História 

Moderna e Musicologia. Tem experiência na área de História com ênfase em 

História Moderna e Contemporânea. Atualmente trabalha com o discurso 

ideológico construído pelo teatro marginal das feiras parisienses durante o século 

XVIII e com os diálogos mantidos por eles com os literatos do período. 

Maria Birbili estudou piano, voz e literatura francesa na Sorbonne IV, e 

musicologia e estudos teatrais na Freie Universität Berlin. Sua tese, Die 

Politisierung der Oper im 19. Jahrhundert está no prelo pela editora Peter Lang, 

Frankfurt in 2014 (na série Perspektiven der Opernforschung, ed. Jürgen Maehder 

e Thomas Betzwieser). Maria Birbili é associada à Gerda Henkel Stiftung e ao 

DAAD na Itália e em Paris é chercheur associé à Maison des Sciences de l’Homme, 

e Visiting Scholar na University of Chicago, onde colabora com os projetos de 

edição crítica da obra de Rossini, Verdi, e Meyerbeer.  Suas publicações são 

predominantemente em francês e italiano e sobre a ópera do séculos XVIII e XIX.  

 

 

 
	
  



Diretrizes para submissão/Submission Guidelines 

Música em perspectiva é um periódico semestral, que tem por objetivo 
estimular a produção e a disseminação de artigos e outros trabalhos de caráter 
científico na área de música, tendo em vista aprofundar e ampliar o horizonte de 
conhecimentos neste âmbito do saber. Sua finalidade última é trazer a música 
para o centro de discussões a partir de temáticas que, por sua atualidade, intenção 
e abrangência, disciplinar e transdisciplinar, venham a gerar uma cadeia produtiva 
de perguntas e respostas ao longo do tempo. O periódico aceita artigos, ensaios, 
traduções, entrevistas – desde que inseridas em contexto mais abrangente de 
reflexão – e resenhas. Serão analisados artigos e outros trabalhos inéditos em 
português, espanhol, e inglês. 

 
A formatação dos artigos segue as normas atualizadas da ABNT, com 

observância das seguintes especificações e critérios de informação: 
– Arquivo .doc ou .docx (preferencialmente Microsoft Word), com fonte 

Times New Roman, tamanho 12. Espaçamento 1,5 entre linhas. Alinhamento à 
esquerda. Citações em bloco com recuo de 4cm à direita e espaço simples. 
Configuração de página: A4. 

– O trabalho a ser submetido não deve exceder 10.000 palavras, e as 
informações nele contidas são, nesta ordem: a página inicial – contendo apenas o 
título, resumo (na língua original, de no máximo 200 palavras) e três (3) a cinco 
(5) palavras-chave; o título em inglês, abstract e keywords; o texto propriamente 
dito; referências; figuras/tabelas. 

– Nas resenhas, considerar como relevante o comentário e a avaliação 
crítica das referências escolhidas. Estas deverão ser recentes, do ponto de vista de 
sua publicação. As resenhas devem ter no máximo 1.500 palavras. 

– As referências citadas no texto devem incluir o sobrenome do autor, em 
caixa baixa, o ano de publicação e número de página(s). Utilizar as normas atuais 
da ABNT.  

– As notas de rodapé devem ser reduzidas ao mínimo necessário e 
numeradas sequencialmente. 

– Figuras, tabelas e exemplos devem ser usados apenas quando forem 
essenciais à compreensão do texto. Usar resolução de 600 dpi ou superior e em 
preto e branco. 

– Música em Perspectiva recebe e encomenda artigos continuamente. Sua 
publicação será feita em sequência à sua aprovação pelo Conselho Editorial ou 
pareceristas externos.  

– Os trabalhos deverão ser enviados em dois arquivos separados via 
correio eletrônico. Um dos arquivos deverá conter o texto, propriamente dito, mas 
sem incluir elementos que permitam identificar a sua autoria. Já o segundo 
arquivo deverá conter os seguintes itens: o nome do autor, título do artigo, 



Diretrizes para submissão/Submission Guidelines 
 
________________________________________________________________________________ 

116 

résumé (de no máximo 100 palavras), instituição a qual está ligado, endereço 
para correspondência, fone e e-mail.  

– Os artigos enviados deverão ser inéditos e não poderão estar ao mesmo 
tempo submetidos a outras publicações. Para a publicação posterior do texto em 
outros periódicos, o autor deverá solicitar o consentimento de Música em 
Perspectiva. 

– Uma revisão gramatical, ortográfica e normativa do texto deverá ser 
previamente realizada pelo autor antes de submetê-lo ao periódico.  

 
Endereço para submissão de trabalhos: 
 
E-mail:  musicaemperspectiva@ufpr.br 
 
 
Música em Perspectiva is a biannual peer-reviewed journal of music and 

interdisciplinary music studies. Submission of articles, essays, and reviews related 
to the foremost interest of the journal are welcome. The main language of the 
journal is Portuguese, however, texts in English, and Spanish are acceptable. In 
addition to the main text, submissions must comprise title of the work, abstract 
and keywords (approximately 3 to 5) in the author´s main language. 

Further information about the author, including email address, 
institutional affiliation and a short bibliographical note should be included in a 
separate file. Submissions should be sent directly to the General Editors, Rosane C. 
de Araújo and Norton Dudeque, by email (musicaemperspectiva@ufpr.br). 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



DeArtes
PPGMúsica

 Sumário

5 Editorial

 Artigos
7 Tru�aldino, Pantaleone, Riculina. As commedie di maschare e a música no   
 período barroco em Roma e outras cidades
 Teresa Chirico

34 A poética no caso dos personagens das velhas amas de leite cômica na ópera   
 veneziana do século XVII
 Ligiana Costa

49 Dystopic Marital Narratives at the Opéra-Comique during the Regency 
 Marcie Ray

84 Comédia, leituras e representações do teato de Eugène Scribe na Corte brasileira
 Denise Scandarolli

104 Self-re�ective dramaturgy in Rossini’s comic operas
 Maria Birbili

113 Sobre os autores

115 Diretrizes para submissão


