
Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 

 

Celso Garcia de Araújo Ramalho 

 

Resumo: O título é nossa questão sem resposta, uma procura, a cura da sabedoria 

inquiridora. O que produz ciência é tão determinante para os parâmetros de avaliação 

do saber musical? Como nos formamos e sabemos música? Há possibilidade de a 

ciência investigar esse saber e deste ser guardado por uma teoria da música? Que 

relação há entre música, ciência, conhecimento e verdade?  Propomos pensar a teoria 

musical como a questão que recai sobre si mesma, isto é, o fundamento poético da 

memória. 

Palavras-chave: Teoria da música. Educação musical. Filosofia da música. Poética. 

Estética. 

 

Abstract: The title is our unanswered question, a search, the cure of inquiring wisdom. 

What produces science is so crucial to the evaluation parameters of musical lore? How 

are we molded and what do we know about music? May science investigates this 

wisdom, and may this wisdom be kept by a musical theory? What is the relationship 

among music, science, knowledge and truth? We intend to consider musical theory as 

a question which refers to itself, the foundation of poetic memory. 

Keywords: Musical theory. Music education. Musical philosophy. Poetic. Esthetic. 

 

A música pode ser compreendida no rol das ciências não no sentido 

clássico (epistêmico e técnico) e medieval (científico) ou moderno (racional e 

positivo), mas no sentido arcaico (memorável); a música faz o humano ciente, 

articulando no corpo a consciência de seus conhecimentos (co-nascimentos). 

Ciência, do radical scire, no latim “saber”, o sentido é “cortar através de”, 

por isso no sânscrito chyáti, “ele corta”, e no irlandês, scían, “faca”. O latim 

scindere poderia ser uma variante nasalada, sendo scin-, por sci- (HECKLER; 

BACH; MASSING, 1984, p. 1227). A ciência corta com a faca através do real 

decidindo o ôntico. Conscientes, cortamos e separamos para distinguir a parte 

diminuindo o todo em pedaços menores. Esse corte também é rasgo, clareira, 

abertura, um espaço fendido, rachado do tempo ilimitado para se tornar tempo 

histórico. O corte permite abertura, mas pode diminuir a compreensão do todo, 

encurtando-o. 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

54 

A ação da ciência, para Aristóteles (2007), diz-se na palavra 

epistemonikós (epistemologia). Boécio distingue duas acepções inventando dois 

termos em latim, os neologismos scientificus, científico e scientialis (ciential?). De 

epistemonikós, scientialis, “próprio à ciência” e scientificus, “que produz ciência”. 

Nas traduções aristotélicas de Boécio, o científico é: “o resultado do silogismo 

epistemônico”, “isto que faz saber”, “que faz ciência”, “que produz o saber”, o 

“conhecer as coisas posteriores pelas coisas anteriores”, mas também “a pergunta 

que recai sobre a geometria, sobre a medicina”, e não “que cria ciência” 

(BENVENISTE, 1989, p. 257). Hoje recortamos o sentido do científico preservando 

um único significado: “que produz ciência”; eliminamos a outra parte que diz: a 

questão que pergunta pelo que é “próprio à ciência”. O saber da questão foi 

relegado à filosofia em oposição ao produzir científico da ciência. Em scientialis a 

ciência aproxima-se da filosofia porque pergunta sobre o que é próprio do saber; 

em scientificus a ciência não é capaz de pensar. 

A idéia do hábito e da causalidade, a causa e conseqüência como 

resultado da observação de um padrão de repetição são tomadas como o que é 

próprio da ciência. O que produz saber é o idêntico ao modelo repetido. A ciência 

do recorte da carne intenciona a diminuição do conhecimento gerado pelo recorte 

do real no modelo científico, reduzindo as possibilidades de saber à lei do idêntico 

e do que já foi anteriormente comprovado. 

 

Atrás da intenção científica, não é difícil entrever a 

renúncia, a confissão de impotência. Eis porque importa 

lembrar uma vez mais que, no domínio das ciências 

humanas, o desejo de compreender a realidade exige 

do investigador a coragem de romper com os 

preconceitos conscientes ou implícitos, de ter sempre 

presente que a ciência não se faz da perspectiva deste 

ou daquele particular, nem duma posição exterior e 

pretensamente objetiva, que supõe a eternidade das 

estruturas fundamentais da sociedade atual, mas da 

perspectiva da liberdade e da comunidade humana, a 

perspectiva do homem e da humanidade (GOLDMAN 

apud FERNANDES, 1973, p. 379).  

 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

55 

Para cortar, diminuir e comprovar, a ciência pouco a pouco se 

instrumentalizou e evoluiu nas técnicas de dissecação da natureza. O epistêmico e 

o técnico relacionam-se quando se pensa na ciência que produz utilizando as 

ferramentas da técnica. Ciência e técnica caminham juntas: 

 

O termo técnica deriva do grego technikon. Isto designa 

o que pertence a technè. Este termo tem, desde o 

começo da língua grega, a mesma significação que 

epistemè — quer dizer: velar sobre uma coisa, 

compreendê-la. Technè quer dizer: conhecer-se em 

qualquer coisa, mais precisamente no facto de produzir 

qualquer coisa.[...] Conhecer-se é um gênero do 

conhecimento, de reconhecimento e de saber. O 

fundamento do conhecer repousa, na experiência grega, 

sobre o facto de abrir, de tornar manifesto o que é 

dado como presente (HEIDEGGER, 1995, p. 21-22). 

 

Conhecer-se é nascer junto à terra e linguagem na cultura. A técnica 

produz co-nascimentos e re-co-nascimentos, manifestando a abertura, o corte 

profundo na carne, não para separar, simplificar ou encurtar as coisas, mas para 

trazê-las em presença. Consideramos a técnica como um conceito do saber que 

retoma a ação poética da criação. Sábio, saber, sabor, do latim sapere, “ter gosto 

agradável das coisas”; daí ter um bom gosto para julgamentos; antigo saxão au-

sebbian, “perceber”; no osco sipus, “ciente”; volsco sepu, “ciente” (HECKLER; 

BACH; MASSING, 1984, p. 3626). Para ter ciência e ser ciente é necessário provar 

ou comprovar, percebendo ou cortando. Uma ciência da música, que advém da 

noção do gosto, confunde a percepção do saber musical com a percepção estética 

do som. A estética, por sua vez, orienta-se pelo ético e étnico, muitas vezes 

esquecendo o poético e de-caindo na objetificação da memória como lembrança 

sonora, uma metonímia da música que se preserva pela percepção do órgão da 

escuta: a música reduzida ao som para orelhas. Um corpo que sente não é nada 

sem uma mente pensante, a música é a con-vivência de corpo e mente em um 

gesto poético pensante que cuida do que é articulado memoravelmente. A estética 

que não pensa a con-vivência, isto é, só aponta para uma percepção sensível, é 

um re-corte do real musical, portanto, uma simplificação estético-científica de 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

56 

produtos emocionais, sensitivos, sentimentais, estésicos e afetivos: representações 

e classificações estáticas. 

O corte que a percepção em música nos provoca é um corte como 

abertura originária para o poético, para um dizer e mostrar projetante, ao que é 

próprio da linguagem, o saber e conhecer articulador de todo sentido, sentido do 

ser, do que é, do real. 

Arte, ciência, técnica, indústria, engenharia, história, poesia, música, 

folclore, liturgia, epistemologia, poderíamos elaborar um dicionário com as 

noções que trazem à tona o saber e o conhecer. Para sermos mais sábios, mais 

inteligentes e superiores, “tomamos posse de algo que nos torna diferentes do que 

somos”; talvez seja esse o resumo da noção de superioridade fornecida pela 

inteligência nas culturas a partir do descontentamento com o que se tem e o que 

se é. Descontentes com nosso nascimento, procuramos renascer na carne e co-

nascer na terra, saboreando os nascimentos físicos e questionando-os 

produtivamente. A inteligência radical aparece no saber e no conhecer, no 

perceber e no pensar. Nossa tentativa de superar a morte física ou prolongar a 

vida biológica provoca-nos a inventar uma cultura da permanência, da memória e 

da co-memoração da vida: nisso reside radicalmente o gesto musical. 

O saber musical está na percepção e pensamento, talvez uma ciência, 

quando se referre à questão que recai sobre si mesma: o que é música? Assim, 

toda ciência é científica, e a música, como primitiva ciência, é o saber tragicômico 

da escatologia humana; algo de que todos os projetos humanos não podem deixar 

de ser, o espanto do abrir e fechar da boca e a alucinação do escutar e não escutar 

da orelha – perturbações que geram a fala e silêncio da língua. A ciência que 

questiona, escuta e silencia, pensando a questão sobre si mesma, guarda na 

excelência sua música, sua cantiga, seu réquiem. O primitivo sentido do nascer 

cultural e o último a ser esquecido: a escuta. Não é apenas a audição, o ouvir 

pelos canais auriculares, mas a experiência de saber pela escuta; escutar de novo; 

ter que escutar incessantemente para compreender e conhecer mundo; aperceber-

se da coisa; ser, apreender e aperceber; estar na percepção como quem é 

possuído pelo acontecer do aperceber-se infinitamente na finitude. O saber 

musical configura-se como tal num nascer da cultura, de novo dizer o mundo, de 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

57 

novo auscultar o mundo para ser e pensar. A crise crítica das línguas está na 

consolidação do saber musical e reconhecimento em linguagem como escuta 

radical, possibilitando nosso próprio nascimento em projeto humano e inumano. 

Na viagem e viragem etimológica distinguimos ao menos dois modos de 

conhecer, o analítico e o sintético, melhor dizer um que corta (scire e escat-) e 

depois junta (som-, de soma, sem-, de sema, sempre, sim-, de similar, juntado 

num só) e outro que é todo um, unidade, indivisível, enigmático, sagrado, 

mágico, língua musical, mendh-, memória, que apreende verdade – o não-

cortado. No coito do poeta-músico estarão os fundamentos de uma teoria da 

linguagem historicamente humana – condições de nascimento das culturas. De 

lamber memórias abrindo a boca, movendo a língua, balbuciando, falando, 

laudando num deslize os dentes talham o lábio. O néscio, de não cortar (non 

scire), ao cortar a carne, ciente agora está do mordaz sarcasmo. Saboreia no corte 

o sangue, de tanto sangrar no saber glosa hemático merece a morte. Sacrifica-se 

na faina pensando as feridas e aplica punições aos violadores da lei para preservar 

as regras do culto. A pena por ter cortado o que não podia ser cortado, o íntegro 

(sagrado), é a consciência da morte. O corte letal transpõe o imolado de um 

estado profano da vida ao estado que o reconduzirá ao tempo divino. 

Aprendendo a ciência mortal o projeto humano de vida reconhece em si mesmo a 

unidade a partir da música, rememorando a sabedoria imorredoura. 

Reconhece-se no pensamento tragicômico a residência e resistência da 

força de toda cultura, performatizando-se em memória criativa, no gesto inaugural 

dos nascimentos extáticos e oníricos da percepção ódica. O tempo da ode leva-nos 

ao caminho provisório, não visível e invisível, visionário e antevisto, histórico 

como sabedoria dos acontecimentos, dramático como a orgia mórbida, científico 

como conhecimento da questão – nascimento do entusiasmo de perquirir e saber 

o não ser. O saber próprio do músico auscultador (aquele que escuta e pensa) 

vigora no agir que deixa sempre um lugar para o não racional para que a questão 

sobreviva como questão. 

No recorte científico, a ciência do som é possível e a ciência da música 

incompatível. O som quer se juntar a outros sons, a outros pedaços musicais para 

fazer sentido como música. O som é um pedaço que se recortou da música, e na 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

58 

soma dos sons, das partes, não se faz o todo musical. A análise do aspecto sonoro 

de uma canção a despedaça, deixando-a em frangalhos. Uma ciência científica da 

música é uma cacofonia pleonástica, porque o musical e o científico são saberes 

radicalmente diferentes: um inaugura a abertura para um tempo produtivo, o 

outro reproduz o tempo cortado. Ao abrir a cultura para a produção, a música 

mostra o que é verdadeiro. 

O musical é o verdadeiro porque nos faz não esquecer; o poeta sabe 

porque sua sabedoria própria é não-esquecimento (não esquecer pelo grego 

alétheia, verdade), o poeta-músico é um aletófilo. A verdade do saber musical 

pode ser entendida como algo não cortado, não separado, para depois ser 

juntado, por isso não esquecido. O musical é o inviolável escutar são, sadio, sem 

defeito, sem cortes, a carne da orelha não separada do pensamento do corpo. A 

memória está sã e salva na ausculta musical – a escuta questionadora. Esse é o 

tipo, modelo e exemplo (type) para as artes, ciências e técnicas, o tempo da 

música que não separa a escuta da memória. 

No corte realizamos a operação de cortar para se obter algo que sem o 

corte não seria possível; penetrando por meio da incisão, eliminamos o obstáculo 

do todo, desfazendo o enigma, desenlaçamos mente e corpo, alma e carne. Ao 

cortar, sabemos mais sobre a coisa cortada, e de tanto cortar encurtamos o todo 

na atomização de uma ciência do corte; do resultado deste corte, o ciente, o 

consciente, a consciência, o inconsciente e a esquizofrenia – esquizo-, no latim, 

scindere, “separar, cortar” (HECKLER; BACH; MASSING, 1984, p. 1405). A ciência 

do recorte se sagra esquizofrenia da religião, da alma cortada e dividida em corpo 

e mente; uma religião esquizóide separa a poética dos mortais e imortais, da 

natureza e cultura que se autoproduz na habitação humana, num corte que mata 

aniquilando a memória. Nem toda ciência é esquizofrenia da cultura, talvez 

apenas essa qualidade esteja presente no que comumente denominamos Cultura 

Ocidental, e em uma certa parte do ocidente; este ocidente que gera seu saber 

pelo corte do real na linha dicotômica, separando o que é do que não é em uma 

ciência, uma filosofia, uma música, uma cultura consciente de suas razões 

esquizóides. Seria inútil tentar localizar esse ocidente geograficamente: vivemos 

hoje um estado pretensamente globalizado; assim, a esquizofrenia está no 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

59 

método, ou quem sabe no sistema de ensino, no governo, na propaganda, nos 

veículos de comunicação, na ideologia publicada, na psique, na utilização da 

tecnologia, na economia, no trabalho, na língua; quem saberá onde mora esse ato 

do ser humano dividido? Estará na mente esquizofrênica de cada um? 

A compleição rítmica da forma musical não sofre a patologia 

esquizofrênica do corte separador; porque, ao ser cortada, a música desfaz-se no 

corte, como a esfera, o ovo, o círculo, o óptico e ótico cortados convertem-se em 

semimúsica, semiovo, semicírculo, semióptico e semiótico. O saber musical não é 

decomponível, não pode ser cortado, sob o risco de ser destruído, converter-se em 

não-saber, perder seu caráter de sabedoria por ter sido desfeito no corte 

epistemológico. Daí o rebaixamento do poeta-músico? Por que detém um saber 

hermético e enigmático? O segredo incontrolável não poderá ser descoberto na 

obra deste ou daquele autor; não é pela análise do mundo que chegamos a 

perceber o enigma dos mundos. O enigmático é o verdadeiro conhecimento 

ciential (saber próprio à música), que não reside na objetividade do mundo, mas 

em como e por que o mundo é mundo, isto é, no que possibilita à humanidade 

ser. O enigma mora onde a humanidade também mora; a morada extraordinária 

e ecológica: linguagem. 

Na impossibilidade de objetivação, coisificação, subjetivação e 

generalização para que a música seja manipulada, passada de ouvido a ouvido, de 

mão em mão, de olho a olho, como um “tratado científico sobre as plantas”, 

como um instrumento agrimensor, ou como uma regra ditada para ser aplicada na 

melhora da colheita; concluímos que a música não é uma ciência do saber musical 

que faz ciência no corte epistemológico, mas no sentido gignológico do nascer, da 

nação, saber como co-nascimento, conhecer como no sânscrito jánati, ele nasce, 

conhecer música é nascer inteiramente e interiormente (HECKLER; BACH; 

MASSING, 1984, p. 2864). A questão para o pensamento é a história dos 

nascimentos e não o corte e recorte. 

O conhecimento como co-nascimento na cultura é dito também na 

palavra história. Do latim pelo grego, história, derivado do adjetivo histor, que 

sabe (conhecimento, sabedoria); de eidenai, do indo-europeu, *weid (do grego 

eidos, forma), relacionado com o sânscrito, Vedas, conhecimento; alemão, wissen 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

60 

e wisdom, no inglês, sabedoria (HECKLER; BACH; MASSING, 1984, p. 1629). A 

história do conhecimento fala a língua musical dos povos como projeto universal 

de nascimento do mundo. Canções, augúrios, ritos, danças, gestos da fala e do 

corpo, êxtases, delírios, fábulas e sátiras guardam a sabedoria que não cabe nos 

livros de história. A história da música é a história do saber musical de toda 

cultura. A história da música é a ciência como conhecimento geral do mundo, a 

sabedoria da forma, no testemunho das vivências e falências musicais da língua. 

O projeto cartesiano de uma ciência geral, de saber universal aplicável a 

qualquer disciplina, poderia ser escrito no primeiro livro de Descartes, o 

“Compendio Musicae”, não fosse o “cogito” a agitação apressada de ouvir a 

cultura racionalmente. Descartes poderia descartar todas as meditações e assumir 

energicamente com grito inebriado a musicalidade. A música geral compreenderia 

o quão musical é o direito, a química, a física, a matemática, a história e qualquer 

outra disciplina que faz ciência, e ainda as artes, filhas e irmãs da música. Na 

auscultação musical do que faz ciência, colocamo-nos na questão de saber música 

pensando e auscultando corporalmente a cultura. 

A cultura globalizada seduz por um processo de mediocrização das 

culturas, convertendo o significado de re-colhimento em meio ou média ou 

mediação, apesar desse cenário global tenebroso, vivenciando e co-nascendo a 

cultura como relação concreta com o mundo abrimos possibilidades de rasgar as 

camadas de empoeiramento da língua que obscurecem a linguagem. A unidade 

possível de se estabelecer entre as diferentes culturas e a cultura brasileira ressalta 

o que existe de próprio em cada cultura, só assim é que encontraremos a unidades 

dos diferentes, nesse jogo de estranhamento aprofundaremos nossa reflexão sobre 

a realidade do outro e de nossa própria realidade. As tradições musicais brasileiras 

só poderão ser preservadas se forem atualizadas, isto é, para que uma tradição 

sobreviva é fundamental a inovação (FERNANDES, 2009). A inovação é 

essencialmente o imaginar, o criar como invenção da cultura, não como uma re-

produção de certas práticas culturais apenas, como se a cultura fosse uma 

operação de repetição mecânica de uma máquina. O real é sempre o mesmo e 

outro, isto é, sempre diferença (DELEUZE, 2000); nesse diferente se concretiza 

identidade como unidade. 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

61 

Porque somos diferentes uns dos outros é que podemos estabelecer 

intercâmbio de identidades como unidade de nossas atuações, agenciamentos e 

relações culturais. Não para nos tornamos iguais, isso não é nem desejável e nem 

possível, mas para cada vez afirmarmos mais nossas diferenças, isto é, o que nos 

torna verdadeiramente o que e quem somos como humanos habitantes de um 

universo cultural, assim nos distinguimos e podemos ser estranhamente juntos 

unidade na diferença entre ser ou não brasileiro: eis a sabedoria e conhecimento 

articuladores de sentido memorável na salvaguarda de nossas tradições. 

As matrizes deixadas nos pedaços de mundo habitados por povos ibéricos 

foram, dentro da dinâmica histórica de nosso país, abandonadas, isto é, entregues, 

ao imaginar livre das dominações institucionais, esse abandono e o não lugar do 

dono, “aufgabe”, em alemão, “nedlaggling”, terra dada a ninguém em sueco. 

Experiências de mundo próprias de cada cultura e nomeações, diferentes para 

mostrar e dizer o mesmo. A música projeta um dimensionamento de mundo que 

nos lança para fora das medidas impostas pelas instituições de controle e poder; a 

música é um saber que se mede por si mesmo, um saber mítico como 

conhecimento de mundo, isto é, para saber a música de um povo somos 

convidados a conhecer a cultura desse povo, somos obrigados a co-nascer, nascer 

junto à cultura desse povo, e nesse estar junto con-vivemos com o 

entrecruzamento, o estar com o outro, junto à diferença, con-viver com o 

estranhamento da alteridade, esse é um aprendizado profundo das trocas entre 

culturas linguísticas e musicais diferentes: saber bardo. 

Se a música é modo mítico de conhecer, podemos experenciar a radical 

diferença de habitar a cultura como se estivéssemos em um momento de criação 

da própria cultura brasileira, tamanha é a riqueza de sentidos que a obra de arte 

pode proporcionar para o ser humano num exercício de abertura, corte, rasgo, 

abandono, entrega ao estranhamento. Oportunidades singulares de 

desdobramento das influências mútuas entre as matrizes europeias, africanas, 

latino-americanas, indígenas, para citar apenas as referências mais gerais. 

Investigando profundamente encontraremos minúcias de culturas esquecidas e 

ocultadas pela média superficial da referenciação esteriotipada por ausência de 

pesquisas e representações não pensadas. Propomos pensar a cultura brasileira 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

62 

numa mútua referenciação ao próprio sentido radical de cultura que é cultivar, 

cuidar e habitar, somente a criação artística no sentido grego de poiseis ou no 

latim producere, no germânico dichtung, dizer projetante, ou português 

“produzir”, permite-nos trazer adiante, conduzir à presença o que antes não havia, 

como instauração de mundos. 

As línguas são os diferentes modos de recolher em nomeações as culturas, 

e, como nos diz Nietzsche, a música mostra-nos como muitas coisas que não 

podem ser ditas pela língua ou de nenhum outro modo pela cultura são dizeres 

que só podem ser ditos e mostrados como dizeres musicais. A música recolhe de 

uma forma própria a poesia da língua. Aprender as experiências musicais significa 

aproximar-se de forma poética da poesia essencial da cultura. 

Mas há ainda uma prevalência da cultura da ciência que domina os 

bancos escolares e acadêmicos, pois somos disciplinados pela técnica 

instrumentalizadora e pela representação da unidade da cultura como igualdade 

de características. O que pode essa disciplinarização do saber e conhecer por meio 

da ciência do re-corte e abstração do real? Pode muito pouco que cada pedaço de 

partes juntadas oferece. 

A ciência disciplinar acredita que ao juntar os pedaços desmembrados 

reconstituirá o todo do corpo novamente, mas não vê que cada disciplina toma 

para si em seu recorte apenas o braço, o dedo, o cérebro, a orelha, o coração, o 

rim; um pedaço de carne do corpo. O pré-fixo pretende restituir a parte recortada, 

mas mantém no pós-fixo o corte presente. Juntando-se apenas um rim e uma 

orelha, numa relação multidisciplinar, as outras partes desmembradas continuarão 

ausentes e se manterá a visão recortada nesse corpo parcialmente juntado. A 

disciplina dispensa prefixos pois não trata o conhecimento numa relação 

necessariamente epistemológica. Disciplinar, discípulo e disco estão relacionados 

na formação da Paideia humana. 

A etimologia de disciplina é obscura, no latim discere (disc-), “aprender”; 

relaciona-se ao sentido original de “crer”(HECKLER; BACH; MASSING, 1984, p. 

1508). Os romanos não separavam os étimos de discípulo e disco, como em 

edisco “aprender a fundo ou de cor”, predisco “aprender de cabo a rabo” e 

praedisco “aprender antecipadamente” (HOUAISS, 2001). Em docere, ensinar, e 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

63 

discere, aprender, temos as oposições necessárias para disciplina; o grego 

mantháno diz ao mesmo tempo aprender e ensinar (LIDDELL; SCOTT, 1996, p. 

1078-9), pelo lexema indo-europeu *mendh, também música (HECKLER; BACH; 

MASSING, 1984, p. 2852). Di-sci-plina, poderia ser compreendida na 

decomposição de di-, “negar, dissuadir, contrariamente, diferenciar, superar, 

atravessar, consumar”, sci-, “saber, decidir, cortar”; -pl- (-pul-) plicare, 

“desdobrar”; desdobrando o saber, lança-se contrariamente discípulo e 

disciplinador. O conhecimento é possível quando cremos na tensão disciplinadora 

entre ensinar e aprender. Aprendendo a conhecer a música ensinamos a narrativa 

da memória (de narrar nascimentos, gnarus, “fazer conhecer”) (Id. ibid., p. 2881). 

Música é originariamente contra qualquer tipo de inter-trans-pluri-multi-

disciplinaridade. Se música é unidade da memória, quando a dividimos pela ótica 

dos cortes disciplinares já não podemos mais encontrar o fenômeno da unidade, 

mas tão somente os olhares disciplinadores do todo, as partes que arvoram para si 

o direito de legislar sobre o que o todo é: pelo viés da história, a música é a 

representação de uma época; pelo viés da matemática, a música é a arte da 

mensuração de alturas e durações; e assim seguimos sem compreender a unidade. 

O fragmento 50 de Heráclito (1999, p. 71) nos dá a dimensão da unidade 

musical: “Auscultando não a mim mas o Logos, é sábio concordar que tudo é 

um”. O concordar heraclítico é a harmonia dos movimentos contrários, dito no 

fragmento 51 e rearranjado no fragmento 60: “Caminho: para cima, para baixo, 

um e o mesmo” (HERÁCLITO, 1999, p. 75). O caminho percorrido pelo fenômeno 

musical, quando é apenas medido e representado pelas ações disciplinadoras das 

ciências da lógica e do cálculo, passa a ser conservado nos elementos e estruturas 

audíveis e visíveis descritas pelos esquemas de suporte e objetificação do musical, 

sem comprometimento com a escuta para linguagem, perde seu saber e se 

desloda da dimensão poética que é o lugar em que podemos medir música pelo 

próprio das “coisas musicais”. Apontamos para a dimensão poética, criativa e 

fenomênica como lugar de pensar e cuidar da música.  

História e matemática estão recolhidas nas articulações do músico. As 

disciplinas são mais artísticas quando se aproximam da música, articulando-se 

musicalmente. O músico só faz memória porque escuta linguagem. Quando 



RAMALHO                                            Saber música (?): ciência, conhecimento e verdade 
________________________________________________________________________________ 

 

64 

fazemos a pergunta que recai sobre nós mesmos, abolimos toda sensação estética, 

noção subjetiva, objetiva e adjetiva, dando ouvidos à linguagem em nós. Somente 

numa ausculta musical é possível retroceder ao sentido da música em todas as 

artes. Pensando a sabedoria da arte e poética do corpo, escutamos a fala da 

linguagem. Música orienta a escuta para o sentido da linguagem, preservando a 

essência criativa das línguas; um saber concreto que, ao narrar a coisa no canto, 

apreende o que pode ser apercebido pela musicalidade corpórea num jogo de 

símbolo e reflexo entre humanos e terra. A musicalidade da narrativa traz a força 

vindoura concretizada pelo poder imaginativo na performance da fala musical. 

Aprendemos e ensinamos a perceber, ser e pensar no lorotar (learn) e saborear 

(savour) do saber no tempo musical.  

As ações de saborear e saber estão relacionadas ao modo como fazemos 

as coisas, com gosto ou sem gosto, com saber ou sem saber. Para emitir um juízo 

de gosto, temos que provar o bom e o ruim, o belo e o feio, o claro e o escuro, o 

sonoro e o silencioso, o consonante e dissonante, o falso e o verdadeiro; na 

contradição está a sabedoria do julgamento, nos contrários reside a força da 

unidade de todas as coisas. O juízo racional decide-se na certeza comprovada pelo 

hábito ou calculada previamente por uma fórmula. No juízo musical não há juiz, 

julgamento ou júri; a lei é o saber da escuta e a forma é a performance sempre 

atual, não há possibilidade de prejuízos ou pós-julgamentos, se estamos na 

percepção da música somos músicos auscultadores de nossa performance. A lei 

musical é escutar a linguagem na canção e dançar conforme a música – sabedoria 

que ensina a lamber verdades e a se alucinar apreendendo no tempo da escuta o 

saber da imortalidade humana. 

 

Referências 

 

ARISTÓTELES. Tópicos. Lisboa: INCM, 2007. 

 

BENVENISTE, Émile. Problemas de lingüística geral II. Campinas: Pontes, 1989. 

 

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. São Paulo: Relógio D’Água, 2000. 



música em perspectiva v.10 n.2, dezembro 2017                                     p. 53-67 
________________________________________________________________________________ 

65 

 

FERNANDES, Florestan. A investigação etnológica no Brasil e outros ensaios. São 

Paulo: Global, 2009. 

GOLDMAN, Lucien. In: FERNANDES, Florestan. Comunidade e sociedade: leituras 

sobre problemas conceituais, metodológicos e de aplicação. São Paulo: Nacional/ 

USP, 1973. 

 

HECKLER, Evaldo; BACK, Sebald; MASSING, Egon. Dicionário morfológico da 

língua portuguesa. V vols. São Leopoldo: Unisinos, 1984. 

 

HEIDEGGER, Martin. Língua de tradição e língua técnica. Lisboa: Passagens, 1995. 

 

HERÁCLITO in: OS PENSADORES ORIGINÁRIOS. Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

HOUAISS, Antônio. Dicionário eletrônico Houaiss da língua portuguesa 1.0. Rio de 

Janeiro: Objetiva, 2001. 

 

LIDDELL, Henry George; SCOTT, Robert. A Greek-English lexicon. Oxford: 

Clarendon Press, 1996. 

 

 


