
Guilherme Schubert: exercício musicológico e 

breves considerações sobre a Missa solene em 

português (Op. 25 – 1965) 

 

José Reinaldo F. Martins Filho 

 

 

Resumo: Tomando como pretexto a Missa solene em português (Op. 25), de 

Guilherme Schubert, este artigo percorre alguns dos principais aspectos da 

música sacra católica composta em território brasileiro na passagem da 

primeira para a segunda metade do século XX, realçando desde os 

elementos estéticos, quanto a concepção eclesial e social predominante à 

época da composição. Para isso, vale-se de vários fragmentos dos artigos 

publicados por Schubert na Revista do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro, em 1980, além, notadamente, do conjunto de partituras – datadas 

de 1967 – em que constam quatro partes da referida Missa solene, em uma 

versão bastante próxima da composição original de 1965.  

 

Abstract: Taking as a pretext Guilherme Schubert's Solemn Mass in 

portuguese (Op. 25), this article examines some of the main aspects of 

catholic sacred music composed in Brazil from the first to the second half of 

the twentieth century ; aesthetic elements, as well as the prevailing ecclesial 

and social conception at the time of composition. Access to several 

fragments of the articles published by Schubert in the Magazine of the 

Historical and Geographical Brazilian Institute, in 1980, besides, notably, of 

the set of scores – dated of 1967 – in which four parts of the said solemn 

mass, in a very close version of the original composition of 1965.  

Introdução e motivações iniciais 

Em uma tarde normal de trabalho junto à Comissão de Música 

Litúrgica da Arquidiocese de Goiânia, vi-me interrompido por um 

telefonema em que, entre outros assuntos, alguém perguntava: 

“Schubert era padre?”.  Após relutar um pouco – passando de um assunto 

ao outro sem maior tempo para refletir – respondi: “Creio que não”. E 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

58 

estava certo, de fato não o era. Pelo menos não aquele Schubert sobre o 

qual estávamos falando. Passados, contudo, alguns dias, recebi 

pessoalmente a pessoa da ligação. Portava consigo um pequeno 

conjunto de partituras, oferecendo-o como um presente para a nossa 

equipe. O amarelado do papel apontava para o passado. Era coisa antiga, 

dessas que não se vê todo dia. Material de quando ele, o gentil senhor, 

havia sido seminarista franciscano em período de estudos no Rio Grande 

do Sul. Embora o curto tempo de seminário, seu apreço pela música 

permanecera, passando por diferentes fases desde o primeiro contato 

com aquelas partituras até a ocasião de doá-las. Ao passar os olhos 

sobre o material, logo reconheci o motivo da pergunta do outro dia. 

Junto ao título da pequena coletânea, inseria-se, reluzente, a assinatura 

do compositor: Mons. G. Schubert. Tomado de curiosidade, mal pude 

esperar que o visitante se fosse para, enfim, me dedicar ao intrigante 

material. Estaríamos, acaso, diante de uma antiga cópia do grande 

Schubert? A resposta negativa viria na primeira busca pela internet. Ao 

menos em partes, dada a coincidência de várias informações entre o 

autor dos manuscritos e o renomado compositor europeu: ambos eram 

músicos, ambos eram austríacos, ambos eram da família Schubert. 

O Schubert em questão tratava-se do Monsenhor Wilhelm 

Schubert. Quando em terras tupiniquins, seu primeiro nome logo seria 

substituído por uma versão mais abrasileirada: Guilherme. Eis, portanto, 

o autor da pequena Missa solene, como ele próprio preferiu nomear. O G 

era de Guilherme, e o Schubert, mais brasileiro que austríaco. Nascido 

em Viena, em 8 de abril de 1913, Guilherme Schubert iniciou seus 

estudos de Filosofia, Teologia, Música e História da Arte nas 

Universidades de Viena e Stralzburg. Transferiu-se em seguida para 

Roma, onde doutorou-se em Filosofia pela Pontifícia Universidade 

Gregoriana. Lá conheceria o padre brasileiro Oscar de Oliveira, futuro 

Arcebispo de Mariana, a partir do qual estabeleceria seus primeiros 

contatos com o Brasil, aonde chegaria definitivamente em 1939, com 26 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

59 

anos e já ordenado presbítero católico. Apesar de ter se estabelecido 

inicialmente em Ilhéus, na Bahia, viveria a maior parte de sua vida no Rio 

de Janeiro, lugar em que ocuparia as mais diferentes funções, desde 

membro do Cabido Metropolitano, até professor e presidente das 

Comissões de Arte Sacra e de Música Sacra da Arquidiocese do Rio de 

Janeiro. Fora dos limites eclesiásticos, também exerceria significativo 

impacto, como membro do Conselho Estadual de Cultura da Guanabara e 

um dos fundadores da sociedade Brasileira de Arte Cristã (cf. LYRA, 

2013, p. 299).  

Conforme destaca Arno Wehling (2013), um de seus grandes 

amigos, embora historiador, musicólogo, teólogo, se G. Schubert tivesse 

de escolher qual o interesse intelectual julgava predominante, 

poderíamos dizer que era o estético, a despeito de seu interesse vital 

certamente ser a religião. Sua abordagem da história, da música, da arte 

sacra era entranhadamente estética e simultaneamente religiosa, 

preocupado como sempre esteve em identificar os sinais da 

transcendência nos aspectos mais comezinhos da vida cotidiana. 

Compositor de várias obras de música sacra e de estudos relativos à 

música no século XIX no Brasil, Mons. Schubert foi uma personalidade 

sob muitos aspectos de decisivo significado para pesquisadores musicais 

devido à sua posição no acervo da Arquidiocese do Rio de Janeiro. Ao 

falecer, no dia 15 de outubro de 1998, deixou seu legado na forma de 

livros publicados, uma série de artigos, especialmente junto à Revista do 

Instituto Histórico Geográfico Brasileiro, além, notadamente, de suas 

obras de cunho artístico nas áreas da música e da pintura.  

Tomado pela consciência da importância de Mons. Schubert para 

a história da música brasileira como um todo – e, principalmente, para a 

música sacra/litúrgica de formação coral – resolvi me dedicar a este 

ensaio, que culminaria no processo de restauração e edição dos originais 

disponíveis. Assim sendo, o texto que segue se constitui como uma 

síntese do breve percurso empreendido, partindo desde uma 

compreensão mais ampla do cenário religioso e musical do Rio de 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

60 

Janeiro no século XX, contexto de elaboração da obra, até a análise 

pormenorizada do processo de edição, mencionando as escolhas 

realizadas e, enfim, o resultado obtido. Ao final deste processo espera-

se contribuir para a revitalização dos repertórios corais sacros 

compostos no século XX, favorecendo, quem sabe, sua execução por 

parte dos grupos corais em Goiânia.   

A música sacra no Rio de Janeiro da primeira metade do 

século XX 

A fim de aprimorarmos nossa compreensão sobre o contexto ao 

qual Mons. Schubert dedicou-se como pesquisador e musicólogo, vale a 

pena entrarmos em contato com o que ele próprio desenvolveu no artigo 

“A música sacra no Rio de Janeiro em redor de 1910”, publicado na 

coletânea organizada por Luiz Antônio Severo da Costa, por ocasião do 

aniversário de fundação da nova sede da Biblioteca Nacional, em 1980. 

Aliás, o benéfico contato entre música e literatura pode ser apontado 

como uma das grandes marcas deixadas pela sociedade guanabarense 

no século XX, com destacada repercussão para o restante do país. Entre 

os exemplos desta intersecção estaria a transferência do antigo prédio 

ocupado pela Biblioteca Nacional cedido para a instalação do Instituto 

Nacional de Música, que, posteriormente, daria lugar à Escola de Música 

do Rio de Janeiro. 

Por motivos óbvios de conhecimento de causa, Mons. Schubert 

preferiu restringir-se a comentar a música sacra católica, apesar de 

reconhecer a importância da produção empreendida pelos grupos 

protestantes que, àquela altura – e, mormente, com maior incidência a 

partir da proclamação da República – já se mostravam não apenas 

bastante abundantes, mas de igual modo influentes sobre a paisagem 

musical da antiga capital do Brasil. Apesar disso, avalia o autor, tais 

comunidades se limitavam a reproduzir um repertório importado de suas 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

61 

matrizes na Europa e nos Estados Unidos, no mais das vezes 

apropriando-se de traduções literais emolduradas pela música 

estrangeira original. Nesse sentido, levando em conta o impacto criativo 

em âmbito composicional, permaneciam menos pertinentes para o 

delineamento de um circunspecto mais claro acerca das novas 

tendências que viriam a influenciar o cenário brasileiro no que tange à 

música sacra: “se bem que estas comunidades dão muito valor ao órgão 

e ao canto, apresentando hoje corais de muita qualidade, não temos a 

impressão que em 1910 tenham exercido grande influência na criação e 

execução musical” (SCHUBERT, 1980, p. 13).  

Ao longo de sua pesquisa, Mons. Schubert revelou-se surpreso 

com a variedade de composições sacras elaboradas pelos que eram 

considerados os melhores músicos brasileiros e estrangeiros residentes 

daquela época. Ganhava destaque, outrossim, a importância das 

irmandades religiosas como principal demanda para o trabalho de 

músicos e compositores naquele tempo. Unindo-se às irmandades – 

num total de 327 em 1910, reduzidas, drasticamente, ao número de 85 

em 1980 – as variadas Capelas e Ordens religiosas não dispensavam a 

“boa música” do conjunto de iniciativas necessárias para a realização das 

festas de seus padroeiros. A fim de dar brilho às festividades, além de 

um bom pregador, incluía-se, invariavelmente, “um programa musical 

com órgão, canto coral, possivelmente orquestra, nas Procissões 

também banda” (SCHUBERT, 1980, p. 15). Moldada pela influência do 

catolicismo português, a antiga capital retumbava em Missas, Novenas, 

apresentações do Te Deum, de forma que, ultrapassando os limites 

estritamente religiosos, tais celebrações passassem a se tornar parte 

integrante da vida da cidade, levando músicos e compositores a 

tomarem residência por ali, graças ao grande prestígio que passavam a 

ocupar em sua ordem social interna, especialmente para os que 

principiassem algum vínculo com a Igreja Católica – uma das grandes 

detentoras de hegemonia na paisagem cultural de então. 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

62 

Com relação ao que Mons. Schubert denominou como os 

“gêneros de música” mais comuns, distinguiam-se dois grupos, a saber: 

o dos cantos em latim e em língua vernácula – neste caso, o português. 

Integrando o primeiro grupo inseriam-se a Missa solene, como eram 

concebidas as partes invariáveis do ordo missae (Kyrie, Gloria, Credo, 

Sanctus, Benedictus e Agnus Dei), bem como os demais hinos e cânticos 

processionais utilizados em contexto litúrgico (variando conforme o 

tempo – Natal, Páscoa – ou a função que desempenhavam na celebração 

– Intróito, Gradual, Tractus, Communio). Entre outras características 

peculiares à realidade brasileira, merece especial referência de nossa 

parte a diferenciação aplicada entre a Missa, que, segundo o costume 

corrente, compreendia apenas o Kyrie e o Gloria, e o que 

convencionaram por Credo, significando o conjunto Credo – Sanctus – 

Benedictus – Agnus Dei, provavelmente decorrente do fato de “as partes 

de um grupo serem executadas em música figurada e as demais em 

cantochão” (SCHUBERT, 1980, p. 16). Além disso, era igualmente comum 

a entoação de Ofícios, isto é, a oração do breviário em latim, rezado 

pelos clérigos em alternância com o coral, sendo composto por salmos e 

hinos do Novo Testamento, de Bênçãos, com destaque para a Bênção do 

Santíssimo – na forma de motetos – além de Litanias como a Ave Maria, o 

Veni Creator, o Ecce Sacerdos, entre outras, abundantes antes da 

reforma conciliar.  

Enquanto em ambiente institucional, geralmente dominado pela 

hierarquia clerical, prevalecia o uso da música em latim, no lado oposto, 

seara do popular, cujo principal acento identitário certamente referia-se 

à iniciativa laical efetuada por meio da direção de uma irmandade e/ou 

confraria, reproduziam-se as mais diversas modalidades de canto em 

vernáculo, destacando-se: a Missa rezada, intercalada com cantos 

devocionais com teor mais livre – sem a mesma exigência das partes 

fixas do ordo –, os Pequenos ofícios a Nossa Senhora, realizados 

geralmente aos sábados em igrejas ou oratórios particulares, além, é 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

63 

claro, de práticas devocionais como a Via Sacra, os festejos dos santos 

padroeiros, os tríduos, as septenas, as novenas, as trezenas e as 

procissões. Apesar de a música vernácula lograr maior participação dos 

fiéis, na opinião de Mons. Schubert eram as composições em latim que, 

de fato, mereciam maior destaque. Isso porque tinham a vantagem de 

poder ser entoadas em diferentes países, o que garantiria maior 

evidência ao trabalho dos compositores. Caso encontrassem boa 

repercussão, tais composições passariam a integrar o patrimônio 

imaterial da Igreja, atravessando as épocas e os lugares em função do 

serviço que poderiam prestar ao culto. Em geral, esta era a música mais 

apreciada pelo que podemos nomear como a “elite cultural” da cidade do 

Rio de Janeiro e, ao contrário dos cantos populares, guardava maior 

proximidade com os parâmetros da tradição estética ocidental, tomando 

por influência o que já havia sido feito por outros compositores 

consagrados internacionalmente. Tal recorrência, aliás, pode ser 

considerada como um fato impedidor quando da tentativa de aquilatar 

as principais características da música produzida no Brasil deste período 

– graças à confluência de inspirações, nem sempre circunscritas ao estilo 

da música contemporânea à época. Daí que haja composições com fortes 

traços de música colonial embora tenham sido produzidas já no século 

XX. 

Por conseguinte, na avaliação de Mons. Guilherme Schubert outro 

aspecto deve ser levado em conta para que se compreenda a situação da 

música sacra no Rio de Janeiro da primeira metade do século XX, qual 

seja: as trágicas consequências do desaparecimento da Capela Imperial, 

com o início da República, particularmente em vista do que esta 

representava como garantia de estabilidade para o trabalho de “regentes, 

compositores, copistas, arquivistas, organistas (mais dois “foleiros” para 

que o órgão não ficasse “sem fole”), cantores e músicos instrumentistas. 

Eram 79 no tempo de D. João VI, diminuindo depois para 69, 67, 33” 

(SCHUBERT, 1980, p. 18). Segundo Schubert, tratava-se de um 

verdadeiro “celeiro” de músicos, atraídos como eram pela segurança do 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

64 

contrato firmado. Uma vez contratados, porém, os músicos deveriam 

abster-se de outras atividades concomitantes ao serviço prestado à 

Capela – o que era veementemente proibido. Tal impedimento devia-se, 

em grande parte, ao frágil limite entre os ditames da música sacra e do 

que se considerava como território do profano. Em caso de infração, 

aplicavam-se as penalidades previstas pelo contrato, entra as quais 

Mons. Schubert destaca as seguintes: 

[...] Art. 4º: os que faltarem para irem exercer sua profissão fora 

dela (a Capela) serão suspensos por um mês; e na reincidência 

ficará sem efeito seu contrato;  

[...]Art. 7º: os cantores e músicos que chegarem depois de ter 

principiado a função, serão multados na metade da quantia marcada 

na tabela, os que chegaram no meio do serviço, serão multados na 

quantia inteira” (SCHUBERT, 1980, p. 18). 

De fato, infere o autor, “falamos de ‘atividades não oportunas’ 

pelo receio [justificado, como logo veremos] do resultado da mistura 

entre música sacra e profana” (SCHUBERT, 1980, p. 19). E não custou 

muito para que isto acontecesse. Com a suspensão da Capela Imperial e 

toda a estrutura cultural por ela mantida, a ênfase se voltaria para a 

Catedral do Rio de Janeiro. Sem a segurança do contrato, no entanto, as 

funções musicais da maior parte das igrejas e oratórios, especialmente 

no que tange ao exercício composicional, tornar-se-ia paulatinamente 

relegada aos cuidados do clero – entre os quais ulteriormente o próprio 

Mons. Schubert tomaria acento.  

Não obstante o que dissemos até aqui, no curso do movimento 

modernista, cujo auge antecipou algumas das medidas adotadas pelo 

Concílio Vaticano II, não apenas os compositores leigos, mas muitos 

clérigos, inclinaram-se à adaptação de composições profanas a fim de 

revestir textos de uso litúrgico, inserindo essa prática (precursora das 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

65 

paródias contemporâneas, aos moldes das antigas contrafacta) no curso 

ordinário da vida musical do Rio de Janeiro. Segundo Mons. Schubert 

(1980), os “cânticos espirituais”, recolhidos e transcritos pelos Padres da 

Missão Brasileira, em edição de Garnier, tomavam como referência 

cantos profanos e óperas de Mozart, Haydn, Rossini, Weber, Bellini, 

Meyerbeer, Lambelotte, Herman, Nicou-Cheron e outros. Nos termos do 

autor, “bastava o chapéu novo dum texto sacro para tornar ‘espiritual’ 

uma ária, uma cavatina, um coro de ópera” (SCHUBERT, 1980, p. 21). E a 

prática não se encerrava por aí. Havia, igualmente, adaptações de teor 

híbrido: “em Laudamus (do Glória) é transformada uma cavatina da ópera 

Il Corsário; Domine Deus (também do Glória) nada mais é do que uma 

ária de ópera de Donizetti; Salutaris resulta de uma lânguida e erótica 

romanza de Pallani; e a ária Quand j’etais roi de Beocie (do Orfeu no 

inferno, de Offenbach, uma ópera bastante livre) chega às honras de 

uma Ave Maria!” (SCHUBERT, 1980, p. 21). Frente ao confronto 

estabelecido entre os ditames do sagrado e do profano – com riscos para 

o primeiro, segundo entendiam as autoridades eclesiásticas em exercício 

– providências legais não custariam a aparecer (como, de fato, 

apareceram!).  

A primeira delas, antes mesmo da iniciativa por parte do Papa Pio 

X, com a publicação de seu Motu Proprio sobre a música sacra, viria do 

futuro cardeal do Rio de Janeiro, dom Joaquim Arcoverde. Sob seu 

mandato fora convocada a formação de uma comissão especializada em 

liturgia e música sacra, a fim de elaborar um documento diocesano que 

regularizasse tanto a prática nas paróquias e oratórios particulares, 

como o trabalho dos compositores e demais agentes envolvidos. Esse 

trabalho, segundo comenta Mons. Schubert, seria corroborado pela 

chegada de alguns missionários franciscanos alemães, entre os quais 

Frei Pedro Sinzig e Frei Basílio Roewer, ambos músicos e compositores. 

Estes seriam os responsáveis pela elaboração de um hinário litúrgico 

oficial, levando em conta não apenas os parâmetros legais da liturgia – 

que, até então, ainda fazia parte do Direito Canônico – mas considerando 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

66 

a vitalidade musical da cultura brasileira, agregando elementos culturais 

passiveis de serem conjugados com a expectativa da instituição (quem 

sabe em prenúncio ao que hoje é tomado pelo conceito “inculturação”):  

[...] é importante observar a prudência dos dois franciscanos, 

nascidos fora do Brasil, ao tratar dum assunto que envolve literatura 

brasileira e música que deve corresponder ao gosto do país. No 

prefácio explicam: 1 – usam da liberdade permitida no Motu Proprio 

quanto ao caráter nacional; 2 – fazem concessões “ao caráter de 

nossos patrícios” (isto é, dos brasileiros) sem ultrapassar o limite 

traçado: os cânticos não façam má impressão a qualquer povo de 

outra índole; 3 – “a glória de Deus e a edificação religiosa dos fiéis é 

o que pretendemos e esperamos” (SCHUBERT, 1980, p. 23). 

Tais rudimentos de “inculturação”, tomando pela primeira vez 

como legítimas composições com estilo nacional e não simplesmente 

traduções ou adaptações da música europeia, privilegiaram a introdução 

de cantos em vernáculo, abandonando o uso do latim nas cerimônias 

mais populares, quem sabe em vista de oportunizar o entendimento por 

parte das assembleias. A despeito disso, o Rio de Janeiro continuava 

sendo conhecido por seu apego à tradição e consequente resistência a 

iniciativas mais vanguardistas. Algumas das exigências do Motu Proprio, 

por exemplo, custavam a prevalecer em plena metade do século XX, 

como a proibição da participação de mulheres no canto litúrgico, o 

impedimento de instrumentos como o piano, o tambor, o bombo, 

pratos, campainhas e outros semelhantes e a expressa interdição da 

presença de bandas de música no interior das igrejas, excetuando-se 

seu uso nas procissões públicas. A maior parte do conflito instaurava-se, 

notadamente, em se tratando do catolicismo popular, em que tais 

procedimentos já eram tidos como corriqueiros e pertencentes à sua 

normalidade ritual. De maneira geral, porém, optou-se pela lei – o que 

seria bastante diverso nas décadas seguintes ao Concílio. 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

67 

Conforme Mons. Schubert, não há notícias que comprovem a 

participação efetiva de mulheres como membros do coro da Catedral do 

Rio de Janeiro neste período. Aliás, o argumento contrário parece ter 

mais sentido, especialmente em vista de várias partituras, inicialmente 

compostas para coro misto, terem sido transcritas no fim do século XIX 

para grupos formados apenas por vozes masculinas – na maior parte dos 

casos documentados numa formação de três vozes: Tenor, Barítono, 

Baixo. Ao que parece, tratam-se dos mesmos grupos, constitutivamente 

masculinos, que serviram a princípio à Capela Imperial e, 

posteriormente, à Catedral Metropolitana – provavelmente também 

cantando nas festas de outras igrejas sufragâneas (cf. SCHUBERT, 1980, 

p. 24). 

Apesar disso, vale dizer, as mulheres mantiveram-se insistentes. 

Sua presença como solistas em árias específicas, nesta ou naquela 

solenidade, acabou por forçar as autoridades eclesiásticas a encontrarem 

uma maneira de inseri-las no culto oficial, senão francamente expostas 

em oposição ao regime do Motu proprio, ao menos refugiadas ao abrigo 

do beneplácito diocesano: 

[...] tanta boa vontade de colaborar não pôde ser repelida. Por outro 

lado, tinha de ser cumprida a lei. A solução foi distinguir entre 

liturgias oficiais e particulares, usando nas primeiras só vozes 

masculinas (pois vozes infantis só havia no coral do Cônego 

Alpheu), tanto em originais como em arranjos; e permitindo corais 

de vozes femininas em cerimônias não oficiais em colégios e 

conventos femininos. H. Oswald, Fr. Braga, Barrozo Netto e Villa-

Lobos, como Fr. Pedro, Fr. Basílio, Pe. Lehmann, F. Franceschini e 

outros escreveram para estas situações (SCHUBERT, 1980, p. 26). 

Fora dos limites de uma capela conventual ou das cerimônias não 

oficiais, a presença de mulheres instrumentistas ou cantoras na Catedral 

apenas viria a efetivar-se passados os primeiros influxos do Concílio 

Vaticano II, quando se deixa de existir seletivas de gênero para o 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

68 

cumprimento de funções não diretamente vinculadas ao sacramento da 

ordem. 

Dando seguimento ao panorama traçado, Mons. Schubert 

finalizou seu artigo falando de outras dimensões da arte musical 

guanabarense, principiando por uma lista das principais obras sacras, 

vinculadas aos seus respectivos compositores, passando à descrição de 

componentes como o órgão de tubos e o campanário, tomados como 

fundamentais para a formação mais ampla da paisagem sonora 

eclesiástica do Rio de Janeiro àquela época. É curioso, entretanto, o fato 

de que ao se referir longamente aos mais variados nomes da 

composição, leigos e religiosos, desde o início do século XX até meados 

da década de 1980, em nenhum momento faça deferência ao seu 

próprio trabalho como compositor. Por um lado, tal abstenção poderia 

ser considerada como artifício de modéstia, não fosse também não 

encontrarmos nenhuma menção a Mons. Schubert nas atas dos quatro 

primeiros Encontros Nacionais de Música Sacra, promovidos pela 

Conferência Episcopal Brasileira como desdobramento do Concílio 

Vaticano II – sequer nas duas edições ocorridas na cidade de Guanabara, 

em 1967 e 1968. Ao que parece, existia aqui uma forte rejeição, tanto 

por parte de Mons. Schubert, quanto dos outros compositores 

eclesiásticos mais inseridos ao influxo conciliar – talvez pelo fato de 

nosso autor não olhar com bons olhos o movimento reformador advindo 

da tentativa de introduzir a música brasileira, com todas as 

particularidades que lhe são atinentes, no contexto da liturgia. Aliás, em 

vista da Missa solene que a seguir tomaremos por análise, muitos pontos 

parecem atestar maior proximidade do autor em relação à mentalidade 

pré-conciliar que, propriamente, àquela oriunda das discussões 

estabelecidas pelo Concílio de 1964. 

A Missa solene e sua relação com o Concílio Vaticano II 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

69 

Exercendo seu trabalho de compositor tanto antes, como após o 

concílio, Mons. Schubert escreveu uma vasta obra sacro-musical. Nesse 

sentido, considerava-se particularmente vinculado aos círculos 

teológicos do mundo alemão – e isso graças à origem de sua formação 

austríaca. Em suas posições teológicas conservadoras aproximava-se 

mais ao movimento restaurador pré-conciliar, ainda que relativamente 

aberto à influência da música orquestral na liturgia (ao contrário do 

monopólio exercido pelo órgão noutros tempos). Além de cantos 

litúrgicos, no conjunto de sua obra destacavam-se composições para 

outros acontecimentos mais significativos para a história eclesial e 

cultural brasileira, como o conjunto original em que se insere a obra que 

ora dispomos, na Missa solene em português, editada especialmente 

para a inauguração da nova Catedral do Rio de Janeiro, além de seu 

famoso Oratório Cristo Redentor. 

Atendendo ao convite de participar do Simpósio Internacional 

“Música Sacra e Cultura Brasileira”, promovido em 1981, fez-se presente 

a fim de concelebrar a missa de encerramento do evento, no dia 3 de 

outubro. O encontro reunia pesquisadores, musicólogos, regentes e 

compositores voltados para a questão da vida musical do período pós-

conciliar, procurando, desde logo, encontrarem alternativas de resolução 

entre posicionamentos, intuitos e produções aparentemente conflitantes. 

Se, por um lado, reconheciam a necessidade da reforma litúrgica em 

função de tornar a música compreensível para as assembleias que 

tomavam parte nos cultos, por outro, era preciso resguardar o 

patrimônio cultural representado pelas composições do passado, para 

não dizer da baixa qualidade de algumas composições pretensamente 

voltadas para um contexto mais popular. Referindo-se a esse respeito, 

Mons. Schubert (2017, s/p) destacou que: “quanto à avalanche 

destruidora, exageradamente inovadora e criadora de alguns monstros 

musicais que nos deixaram atônitos e deprimidos durante estes últimos 

anos, temos todos a impressão de que o pior já passou, já foi vencido 

por esta preciosidade que é o bom senso”. Dizia isso referindo-se aos 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

70 

compositores que defendiam a inculturação da música e, notadamente, 

sua aproximação das diferentes influências étnicas que constituem a 

identidade do povo brasileiro. Movido por uma boa ênfase de otimismo, 

completava Schubert (2017, s/p): “muitos absurdos, que não desejo 

mencionar [...], foram deixados de lado, ou diminuíram 

consideravelmente. E, por outro lado, houve um despertar, lembrando 

valores artísticos-musicais de antes, lembrando que para o artista e seus 

ouvintes continua válida a regra antiga: Para Deus o melhor”. 

Sua posição, de moderada para conservadora, fazia-lhe reforçar a 

necessidade do papel das autoridades eclesiásticas em sua função de 

distinguir o “vulgar” do autêntico “popular”, e, sobretudo, o “religioso” do 

meramente “sentimental” (para não dizer do “apropriado”, em detrimento 

do que é apenas “agradável” – e, às vezes, sequer isto). Tomado de 

ânimo com seu projeto de restauração, dava-se por “dever cumprido”, 

encerrando com as seguintes palavras: “todos aqui reunidos nos 

alegramos em ver que as autoridades concordam em apoiar as 

iniciativas, estudo e ensino da música sacra. E esperamos receber 

também o apoio dos senhores bispos, padres, dirigentes, a colaboração 

de editores e fabricantes de órgãos, de produtores de programas de 

rádio e televisão para divulgar a música sacra digna, valiosa, bela” 

(SCHUBERT, 2017, s/p). Os adjetivos usados na conclusão por si sós já 

são capazes de estabelecer a distância do que Mons. Schubert pretendia 

por “música sacra digna”, atentando-se mais para a qualidade estética 

das composições que, propriamente, por sua adesão por parte da 

assembleia.  

Daí que sobretudo neste ponto possamos distinguir sua 

compreensão do que fora desencadeado pelos movimentos pós-

conciliares. Isso porque, como destaca o grande teólogo e compositor 

conciliar Joseph Gelineau (2013, p. 30-31), antes do Concílio “mesmo 

quando os compositores estavam atentos aos textos que utilizavam, 

mesmo quando se inspiravam no conteúdo das palavras cantadas e 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

71 

tinham consciência de estarem compondo uma obra religiosa, estamos 

aqui no que se chama correntemente de ‘música sacra’”. Nesses casos 

era a música que exercia centralidade e domínio, ao ponto de poder ser 

considerada em sua autonomia com relação ao contexto litúrgico, 

encenada e interpretada em salas de concerto, sem a necessidade da 

liturgia que antes as revestia, apresentadas como obras de gênios, 

aplaudidas – embora absolutamente desligadas do conteúdo ritual que 

lhes serviu de nascedouro. Seria justamente contra esta lógica – vista por 

muitos como desvirtuada – que levaria a ênfase dada pela teologia pós-

conciliar a centrar-se na “assembleia” reunida para o louvor de Deus, 

como ponto de emanação para a compreensão da ritualidade que, a 

partir daí, poderia desenvolver-se. Nesse sentido, o ponto de partida 

radical já não seria mais a música – seja ela tomada como sacra ou não – 

mas o mistério da salvação celebrado pela Igreja como um 

acontecimento vivo que santifica os homens e contribui para o culto (cf. 

MARTÍN apud KOLLING, 2011, p. 146). Daí a necessidade de se “garantir 

a coerência litúrgica com a vida dos cristãos”. De fato, a realidade 

litúrgica – tocando, desse modo, a esfera composicional de música sacra 

– encontrava-se bastante provisória e parcial, o que certamente 

provocava certa inconveniência e desconforto tanto por parte das 

assembleias, quanto dos agentes de transformação (músicos, clérigos, 

agentes de pastoral etc.). Tudo era considerado em sua fase 

experimental, o que, notadamente, implicaria a instabilidade de usos a 

fim de serem julgados adequados ou não (cf. DUBOIS, 2014, p. 38). 

O aspecto caótico deste período certamente afugentou muitos 

liturgistas e compositores, que preferiram apegar-se à segurança e à 

estabilidade antes oferecida pelo predomínio de formas e estilos já 

consolidados por séculos de tradição. Nesse interim Mons. Schubert se 

estabeleceria como compositor em um crucial momento de trânsito, 

devendo optar pela dinâmica das novas experiências em fase de teste ou 

pela garantia inspirada pelo já consolidado. Pelo menos em se tratando 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

72 

desta Missa solene para três vozes, parece ter privilegiado a segunda 

opção.  

Características litúrgicas da Missa solene em português 

Ao compararmos os principais tópicos destinados à música 

litúrgica elaborados pela Sacrosactum Concilium e a composição de 

Mons. Schubert, logo veremos alguns traços de discrepância. Isso 

porque a maior parte de seus elementos se aproximam muito mais do 

estabelecido pelo Motu proprio de Pio X que, propriamente, do texto 

conciliar de 1964. Entre outros aspectos, destacamos o que afirmam os 

números 10, 11 e 12 do referido Motu proprio, em que se menciona, 

respectivamente, a exigência de que as partes fixas do ordo missae 

sejam elaboradas como uma única composição, bem como que seja 

impedido o uso de melodias profanas quando de sua composição, 

chegando, por conseguinte, à ênfase no canto comunitário e à proibição 

de mulheres como integrantes dos corais oficiais das igrejas. Diz o 

documento:  

a) O Kyrie, o Glória, o Credo etc., da Missa, devem conservar a 

unidade de composição própria ao texto. Por conseguinte, não é 

lícito compo-las como peças separadas, de modo que, cada uma 

destas forme uma composição musical tão completa que possa 

separar-se das restantes e ser substituída por outra.  

 

[...] 

 

c) conserve-se , nas músicas da Igreja, a forma tradicional do hino. 

Não é permitido compor, por exemplo, o Tantum ergo de modo que 

a primeira estrofe apresente a forma de romanza cavatina ou adágio 

e o Genitori a de allegro (Motu proprio, n. 10). 

[...] Por isso, os cantores, ainda que leigos, realizam propriamente, 

as funções do coro eclesiástico, devendo as músicas, ao menos na 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

73 

sua maior parte, conservar o caráter de música de coro. Não se 

entende com isto excluir, de todo, os solos; mas estes não devem 

nunca predominar de tal maneira que a maior parte do texto 

litúrgico seja assim executada; deve antes ter o caráter duma 

simples frase melódica e estar intimamente ligada ao resto da 

composição coral (Motu proprio, n. 11). 

[...] Os cantores têm na Igreja um verdadeiro ofício litúrgico e, por 

isso, as mulheres, sendo incapazes de tal ofício, não podem ser 

admitidas a fazer parte do coro ou da capela musical. Querendo-se, 

pois, vozes agudas de soprano e contralto, empreguem-se os 

meninos, segundo o antiquíssimo uso da Igreja (Motu proprio, n. 

12). 

É certo que, ao se referir à “incapacidade” das mulheres para o 

exercício dos ofícios litúrgicos o texto toma como pressuposto uma 

posição jurídica – isto é, de direito, e não de fato – sobre o tema. Trata-

se do mesmo empecilho que as impede de tomar parte nos diferentes 

graus do sacramento da ordem. Embora este último tenha permanecido 

após o Concílio Vaticano II, a proibição de mulheres cantoras ou 

instrumentistas caiu por terra já no documento de 1964. Apesar disso, 

ao compor sua Missa solene em 1965 Mons. Schubert opta por uma 

formação de três vozes masculinas. A conformação ao texto acima 

descrito ainda pode ser observada pelo cuidado em impor apenas alguns 

trechos em solo, alternando com o coro e, provavelmente, com o 

restante da assembleia no momento do culto. Por fim, ao estabelecer um 

sistema sequencial, faz com que as quatro partes de sua Missa solene, 

como segue, Kyrie, Gloria, Sanctus e Agnus, tornem-se uma única obra 

musical, com sentido de continuidade de uma parte para a outra – o que 

nos dias atuais, contudo, não implicaria em qualquer perda em caso de 

sua execução parcial e não integral. 

Por outro lado, a julgar por dois aspectos igualmente 

sobressalentes, Mons. Schubert também não parece ter dado as costas 

completamente às orientações conciliares, sobretudo ao tomar o 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

74 

vernáculo, e não o latim, como língua para sua composição. Embora os 

títulos de cada parte estejam em latim, os textos musicados 

correspondem à tradução em português dos versos originais da liturgia 

romana. Pelo fato de já ter sido composta em 1965, esta opção 

contribuiria para um maior alcance da obra. Caso tivesse sido composta 

em latim, provavelmente cairia em desuso antes mesmo do findar da 

próxima década, como ocorrera com uma série de cantos que antes 

integravam o repertório das comunidades católicas da primeira metade 

do século XX no Brasil. Além disso, insere-se numa linha de 

continuidade modernista ao abandonar o gregoriano como modelo 

excepcional para as composições litúrgicas – e aqui revelando mais um 

aspecto de sua influência austríaca. Se, então, o número 36 da 

Sacrosactum Concilium autoriza o uso do vernáculo nas liturgias – 

inclusive mencionando-o como “muito útil para o povo” – coube ao 

número 116 abrir definitivamente as portas da igreja para os outros 

gêneros musicais do presente, com especial deferência para a polifonia, 

desde que considerados adequados para a realidade do culto: “os outros 

gêneros de música sacra, especialmente a polifonia, não são 

absolutamente excluídos da celebração dos ofícios divinos, desde que se 

harmonizem com o espírito da ação litúrgica [...]” (Sacrosanctum 

Concilium, n. 116). Assim, enquanto o Brasil das décadas de 1960 

tornou-se marcado pelo impulso criativo – com fortes vertentes 

experimentais – Mons. Schubert convencionou-se como um compositor 

moderado-conservador, influenciado pela música polifônica alemã, 

embora com composições em vernáculo para uma maior adesão da 

assembleia.  

A recepção dos originais e o trabalho de edição 

Como dito de início, as partituras com as quais tivemos contato 

foram doadas por Alcides Machado no início do mês de janeiro de 2017. 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

75 

Segundo testemunho do próprio senhor Alcides, estiveram guardadas 

consigo desde 1967, quando vivera em um período de formação junto 

aos Frades Franciscanos Capuchinhos no Rio Grande do Sul. Com o 

passar dos anos, as cópias mimeografadas do original manuscrito foram 

reforçadas com tinta de caneta, dada a fragilidade da impressão por 

mimeógrafo. Após mais de cinquenta anos desde sua primeira edição, 

consideramos os originais muito bem conservados, com exceção da 

primeira página, um pouco mais deteriorada por ter servido como capa 

para as demais (ver img. 1). 

 

Imagem 1 - Kyrie – Missa solene, Mon. G. Schubert – 1967(?) Fonte: o 

autor 

 

 

 

 

Ao todo o material consta de cinco páginas, numeradas em 

ordem crescente. Trata-se de um Kyrie, um Gloria, um Sanctus e um 



JOSÉ REINALDO MARTINS FILHO         Guilherme Schubert: exercício musicológico 

________________________________________________________________________________ 

 

76 

Agnus Dei, retirados da Missa solene em português, composta em 1965 

por ocasião da inauguração da nova Catedral do Rio de Janeiro. Apesar, 

como dissemos, dos títulos em latim, todas as partes possuem texto em 

português – em alguns momentos difícil de ser compreendido, por conta 

do entrelaçamento das vozes e do exíguo espaço disponível para a 

digitação do texto na versão original. 

Logo após serem recebidas pelo doador, as cinco páginas de 

partitura foram digitalizadas, com o auxílio de um escâner, e 

acondicionadas em um receptáculo de plástico, com pequenas aberturas 

para ventilação. Permaneceram aí encerradas durante todo o período de 

edição e análise. Em nossa pesquisa por acervos virtuais não 

conseguimos encontrar outras cópias deste conjunto – embora 

certamente devam existir no Rio de Janeiro ou no Rio Grande do Sul, de 

onde são oriundos os originais que possuímos. 

Palavras Finais 

Desde o meu primeiro contato com a Missa solene de Mons. 

Guilherme Schubert até o presente momento, muitos passos foram 

dados. De fato, tal experiência pode ser descrita como um “breve 

exercício musicológico”, como alude o título deste ensaio; algo inédito 

em minha trajetória como pesquisador e músico. Por um lado, a fase de 

levantamento dos dados biográficos e a leitura de alguns episódios do 

pensamento de Mons. Schubert ajudaram-me a delinear o seu perfil 

composicional – sua identidade e ideologias. Por conseguinte, foi 

possível reconhecer o impacto destas informações sobre o ulterior 

trabalho de edição, dando margem para uma compreensão mais 

profunda do contexto originário da obra e dos propósitos de seu autor. 

A título de conclusão apresento, enfim, meus votos de que este trabalho 

inspire musicólogos e teóricos da música a analisarem a obra deste e de 

outros compositores de todos os tempos, valorizando os diferentes 



música em perspectiva v.9 n.2, dezembro 2016  p. 57-77 
________________________________________________________________________________ 

77 

percursos e enriquecendo os estudos sobre a história e a produção 

musical brasileira.  

Referências 

CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Sacrosanctum Concilium. In. VV. AA. 

Documentos sobre a música litúrgica. São Paulo: Paulus, 2005.  

DEBOIS, Marie-Gérard. “O padre Gelineau, através da ‘la Maison-Dieu’”. 

In. FONSECA, Joaquim (Org.). Assembleia: povo convocado pelo Senhor – 

em memória ao padre Joseph Gelineau. São Paulo: Paulus, 2014. 

FALCI, Miridan Britto. “Monsenhor Schubert: o músico amigo”. In. Revista 

IHGB, n. 174, v. 461, out/dez, Rio de Janeiro, 2013. pp. 303-306. 

FONSECA, Joaquim. Cantando a missa e o ofício divino. 2.ed. São Paulo: 

Paulus, 2005.  

FONSECA, Joaquim; WEBER, José. A música litúrgica no Brasil: 50 anos 

depois do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2015.  

GELINEAU, Joseph. Os cantos da missa em seu enraizamento ritual. 

Tradução de Marta Lúcia Ribeiro. São Paulo: Paulus, 2013.  

KOLLING, Míria T. Sustentai com arte a louvação: a música a serviço da 

liturgia. São Paulo: Editora Ave-Maria, 2011.  

LYRA, Maria de Lourdes Viana. “Monsenhor Guilherme Schubert: 

relembrando sua trajetória”. In. Revista IHGB, n. 174, v. 461, out/dez, 

Rio de Janeiro, 2013. pp. 297-302. 

PIO X. Motu próprio: tra le sollecitudine – sobre a música sacra. (1903). 

In. VV. AA. Documentos sobre a música litúrgica. São Paulo: Paulus, 

2005.  

SCHUBERT, Guilherme. “Música sacra no presente”. In. Revista Brasil-

Europa – Correspondência Euro-Brasileira, 149/9, 2014-3. 

SCHUBERT, Guilherme. “Música sacra no Rio de Janeiro em redor de 

1910”. In. COSTA, Luiz Antônio Severo da Costa. Brasil – 1900-1910. 

Apresentação de Plínio Doyle. Rio de Janeiro: Biblioteca Nacional, 1980. 

WEHLING, Arno. “Monsenhor Guilherme Schubert: recordações em seu 

centenário”. In. Revista IHGB, n. 174, v. 461, out/dez, Rio de Janeiro, 

2013. pp. 291-296.  
 


