Vol. 35, dezembro 2015, DOI: 10.5380/dma.v35i0.43544

SISTEMA

ELETRONICO

DE REVISTAS

SER | UFPR

DESENVOLVIMENTO L
E MEIO AMBIENTE

Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y
construccion del Bien vivir!

Sistemas de saberes ambientais, natureza e construcao do bem viver

Systems of Environmental Knowledge, Nature and
Construction of Good Live

Arturo ARGUETA!™
' Universidad Nacional Autonoma de México (UNAM), Ciudad de México, México.

“ E-mail de contacto: ayruroa@gmail.com

Articulo recibido el 16 de octubre, 2015, version final aceptada el 7 de desembro, 2015.

RESUMEN:

RESUMO:

En este texto me propongo trazar las lineas generales del pensamiento de las organizaciones de los pueblos
indigenas de América Latina en los tlltimos 40 ailos, que comenzaron en la elaboracion de demandas de respeto
y apoyo de parte de los estados nacionales y hoy se proponen mayores niveles de autogestion, autonomia, lucha
por la vida y la madre tierra. Simultaneamente y muchas veces en interlocucion con los pueblos sefialados, se
elaboraron las principales propuestas del pensamiento critico de las ciencias antropolégicas, sociales y afines,
respecto al desarrollo, el desarrollo alternativo, las alternativas al desarrollo y el post-desarrollo. Con base
en lecturas e interpretaciones de diversos textos sobre ambos temas, la experiencia personal en trabajos de
investigacion académica y el apoyo a Iniciativas Locales en México y otros paises, asi como en el analisis de
los procesos de los ultimos 10 afios, se proponen algunos de los caminos a seguir para continuar el didlogo
reflexivo y critico.

Palabras clave: cultura y naturaleza; bioculturalidad; discursos de la transicion; dialogo de saberes; buen vivir.

No presente texto pretendo tragar as linhas gerais do pensamento das organizagdes dos povos indigenas ori-
ginarios da América Latina nos ultimos 40 anos, que se iniciaram na elaborag¢do de demandas por respeito e
apoio de parte dos estados nacionais e, hoje, propdem um nivel maior de autogestao, autonomia, luta pela vida
e pela Mae Terra. Simultaneamente, e muitas vezes em didlogo com os povos mencionados, foram elaboradas
as principais propostas do pensamento critico das ciéncias antropoldgicas, sociais e afins, relacionadas ao
desenvolvimento, as alternativas de desenvolvimento e ao pds-desenvolvimento. Com base em leituras e in-

! Quiero agradecer ampliamente a los organizadores de este volumen, Lucia Helena Oliveira da Cunha, Enrique Leff y Dimas Floriani. Al
Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de la UNAM, por el generoso espacio de trabajo que me ha brindado, y al Programa de
Redes Tematicas del CONACYT, sus apoyos para el desarrollo de proyectos de investigacion sobre Saberes colectivos y didlogo de saberes.

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 147



ABSTRACT:

terpretagdes de varios textos sobre ambos os temas, na experiéncia pessoal em pesquisa académica e no apoio
as iniciativas locais no México e em outros paises, bem como na analise de processos dos ultimos 10 anos,
sdo propostos alguns dos caminhos a se seguir para continuar o dialogo critico e reflexivo.

Palavras-chave: cultura e natureza; bioculturalidade; discursos da transicdo; didlogo de saberes; bem viver.

In the text I intend to trace the outlines of the thought of the indigenous peoples organizations in Latin America
in the last 40 years, who began the elaboration of demands for respect and support for the national states and
today propose higher levels of self-management, autonomy, struggle for life and Mother Earth. Simultaneously
and often in dialogue with the people mentioned, the main proposals of critical thinking in the anthropological,
social and related fields, on the development, alternative development, and post-development sciences. Based
on readings and interpretations of various texts on both subjects, personal experience in academic research
and supporting local initiatives in Mexico and other countries, as well as the analysis of the processes of the

past 10 years, some ways are proposed to continue the critical and reflective dialogue.

Keywords: culture and nature; biocultural; discourses of transition; dialogue of knowledge; good living.

1. Pueblos, culturas y naturalezas

En las ultimas cuatro décadas, los pueblos ori-
ginarios, indigenas y campesinos de América Latina,
portadores y recreadores de Sistemas de saberes am-
bientales, se han afirmado como sujetos sociales y poli-
ticos emergentes en toda la region. Desde principios de
los afios setenta del siglo XX, comenzaron a construir
organizaciones de caracter abierto, de diversos niveles
participativos, levantaron demandas sobre problemas
ancestrales, plantearon propuestas y soluciones origi-
nales en diversos temas (Declaracion de Barbados 1,
1971; Documentos de la II Reunion de Barbados, 1979;
Rodriguez & Varese, 1981; Pérez Ruiz, 2005), pero aun
mas, como ha sido resaltado por otros autores, ofrecen
perspectivas para la formulacion de un nuevo paradigma
civilizatorio alternativo a la civilizacion occidental y a su
estilo de desarrollo, en fin, elementos para un modelo de
desarrollo propio y nuevos modelos del post-desarrollo
(Bonfil, 1981; Varese, 1995; Leff, 1996; Escobar, 1998).

Debe subrayarse la decision de hacer de sus cul-
turas (patrimonios culturales, cosmovision, sistemas de
saberes, percepciones, mitos y simbolos) y sus espa-
cios vitales (montaias, rios, selvas, bosques, paisajes,
ambientes y naturalezas), ademas de sus estructuras
familiares, lenguajes, formas de comunicacion y orga-
nizacion, entre otras, los elementos sustanciales de sus
novedosos planteamientos.

Bonfil (1981) ha sefialado, sobre la base de los
documentos elaborados en la década de los setenta por
diferentes organizaciones indigenas en América Latina,
que uno de los mayores “puntos de ruptura” que permiten
ver la diferencia radical entre el proyecto indigena y el
proyecto occidental, es el de la concepcion y relacion
con la naturaleza. Subraya que en tales documentos “[...]
el hombre es parte integrante e indisoluble del cosmos
y su realizacion plena consiste en ajustarse armonica-
mente al orden universal de la naturaleza. El hombre es
naturaleza, no domina ni pretende dominar, convive”.
Para Occidente: “[...] el hombre es la cuspide de la escala
universal, mas alta cuanto mas “desnaturalizada” sea la
sociedad. El hombre es el amo, el maestro, quien domina
a la naturaleza, igual que domina a otros hombres y otros
pueblos” (Bonfil, 1981). La critica de la indianidad a
la manera en que occidente ha encarado la interaccion
sociedad-naturaleza, tiene que ver entonces con aspectos
éticos, productivos, culturales, etc., y en su conjunto es
una “[...] critica al capitalismo, pero en lo mas profundo
y radical de su contenido” (Bonfil, 1981).

Sobre la misma linea de analisis documental y
entrevistas a representantes de mas de dos docenas de
organizaciones indigenas de México, Mejia & Sarmiento
(1987), para la década de los 70 y principios de los 80,
sefialan como caracteristicas basicas de las luchas em-
prendidas, entre otras: la reapropiacion de la tierra y la
defensa de los recursos naturales, asi como la adopcion
de una educacion propia y el derecho al goce de su cul-

148 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



tura. “El movimiento indigena es la expresion de un
sector social que no so6lo se ha negado a desaparecer a
través de los siglos, sino que ahora exige, en virtud de
su pertenencia a un grupo étnico, recuperar sus tierras
y recursos, recrear su cultura preservando lenguas y
costumbres y participar politicamente en la planeacion
de su futuro”. Subrayan que la lucha por la tierra es la
demanda fundamental y la esencia de ésta es la de “[...]
recuperar un espacio vital al que indisolublemente se
encuentra ligada la reproduccion de su cultura” (Bonfil,
1981).

Por su parte, Arizpe ha escrito que “Las culturas
indigenas no son culturas atrasadas, no representan al
siglo XVI, son culturas vivas que han seguido evolucio-
nando y, por tanto, son nuestras contemporaneas. Por
eso pueden dialogar con el resto de los latinoamericanos
y caribefios, porque hablan nuestro lenguaje del siglo
XX. Por eso son también protagonistas de la vida coti-
diana y forman parte, por hecho y derecho de la Region
Latinoamericana y Caribena” (Cfr. Arizpe, 1994).

Los pueblos indigenas han planteado a los estados
nacionales de la region, entre otros asuntos: la necesidad
del reconocimiento y el pleno ejercicio de sus derechos
ciudadanos, la necesidad de marcos de participacion
mas amplios que los actuales, el reconocimiento del de-
recho consuetudinario, el reconocimiento de las formas
de eleccion de las autoridades locales y regionales, el
establecimiento de estatutos comunales y regionales de
autonomia, el apoyo para pleno ejercicio y aprendizaje
de sus lenguas, de sus medicinas, de sus religiones
ancestrales u originarias, asi como el pleno respeto a
sus sistemas de saberes, y su expresion en sistemas de
educacion interculturales, etc.

A cambio de ello ofrecen, siguiendo a Arizpe
(1994), “[...] entre otras grandes aportaciones: formas
de gobierno que se estructuran dentro de los marcos
del Estado-nacion, formas de conocimiento y sistemas
de saberes, patrimonios culturales tangibles e intan-
gibles, que han definido y otorgado perfil historico a
muchas de las naciones, imaginacion, formas de vida
comunitaria y familiar, simbolismos para conjurar el
desencantamiento del mundo, ¢ identidades y culturas
en movimiento permanente”.

2. La larga lucha por la organizacion, los
derechos, la tierra y la vida

En América del Sur las reuniones y asambleas
de representantes de pueblos indigenas, con una nueva
presencia y nuevo discurso tienen su punto de partida en
1974 con la celebracion del “Primer Parlamento Indio de
América del Sur”, efectuado del 8 al 14 de octubre, en San
Bernardino, cerca de Asuncion, Paraguay. Organizado por
la Asociacion Indigenista de Paraguay y por el Centro de
Estudios Antropologicos de la Universidad Catolica de
Paraguay, participaron representantes de pueblos indige-
nas de Argentina, Bolivia, Brasil, Paraguay y Venezuela.
Las discusiones tuvieron como punto central la formacion
de organizaciones independientes frente a las autoridades
nacionales y los partidos y grupos politicos. Se produjo
en ese momento un salto enorme sobre lo que habian
sido las politicas y los programas del indigenismo oficial,
estructurado y conducido por el Instituto Indigenista In-
teramericano y por los Institutos Indigenistas nacionales,
desde 1940 (Bonfil, 1981; Barre, 1982).

Un afio después, en 1975, se crea el Consejo Mun-
dial de los Pueblos Indigenas, en el marco de una reunioén
efectuada en Port Alberni, Canada, en donde participaron
representantes indigenas de Argentina, Australia, Bolivia,
Canada, Colombia, Ecuador, Finlandia, Groenlandia,
Guatemala, México, Nueva Zelandia, Nicaragua, Norue-
ga, Panama, Paraguay, Perti, Suecia, Estados Unidos de
Américay Venezuela. Se discutid y resolvio sobre Dere-
chos econoémicos, culturales, politicos y a la conservacion
de las tierras y los recursos naturales. No es que el tema
de la tierra y los recursos naturales no estuviera presente
en todas las discusiones y propuestas de los pueblos in-
digenas, siempre que tenian un espacio para expresar sus
demandas, pero es en esta reunion, ya no latinoamericana
sino intercontinental, donde surge fuertemente como un
derecho social (Barre, 1982).

En el ambito centroamericano se realizé en 1977
el Primer Congreso Internacional Indigena de América
central, efectuado en Panama, con la participacion de
delegados de Costa Rica, El Salvador, Guatemala, Hon-
duras, México, Nicaragua y Panama. Ahi se analizaron
la situacion economica y cultural, y los problemas reli-
giosos, educativos y de la tradicion indigena. Ahi mismo

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

149



se decidi6 la constitucion de una nueva organizacion
regional denominada Consejo Regional de los Pueblos
Indigenas de América Central (CORPI), transformado
unos afios después en Coordinadora regional de Pueblos
Indios (Ver Bonfil, 1981; Barre, 1982).

En el marco de este brevisimo recuento de los
procesos organizativos supranacionales de los pueblos
indigenas de la region, que funcionaron como espacios
para la elaboracion de acuerdos y propuestas progra-
maticas, el Primer Congreso de los Pueblos Indios de
América del Sur, efectuado en Ollantaytambo, Peru, en
1980, tiene una transcendencia muy importante.

En primer lugar es el congreso que reunio a dele-
gaciones de todos los paises de la region, pero lo mas
importante es que se configur6 una corriente, mayoritaria
en ese congreso y después con amplia proyeccion en el
continente, que fue la tendencia “indianista”, encabezada
por Bolivia y apoyada por las delegaciones de Argen-
tina, Colombia, Ecuador y Pert, en contraposicion a la
corriente “marxista”, impulsada por las delegaciones de
Brasil, Chile y Venezuela.

El indianismo, basaba su discurso hegemoénico a
partir de entonces, en la concepcion cosmica de la ar-
monia entre el hombre y la naturaleza. Esta perspectiva,
ya explicitada en 1980, es extremadamente importante
en la busqueda de las argumentaciones que cimentaron
la posicion de los pueblos indigenas en la lucha por la
naturaleza y el medio ambiente, desde la década de los
70’s en América Latina, y al mismo tiempo de lo que se
ha denominado “internacionalismo indio”.

En segundo lugar, porque con toda la carga que
significo ese gran cambio de perspectiva, se decidid que
cada pueblo podia elaborar tacticas y estrategias acordes
con su realidad nacional, y concluyeron que, “cuando
el pueblo indio sea mayoria su finalidad sera la toma
del poder politico, y que, cuando el pueblo indio sea
minoria, decidira sus acciones con los sectores populares,
sin comprometer su autonomia politica y su identidad
étnico-cultural” (Barre, 1982, p. 61).

En suma, de 1974 a 1980 como podemos ver, se dio
un gran salto ideologico, politico y organizativo. Mien-
tras en el Parlamento de 1974 se plantearon problemas
de las condiciones de vida de los pueblos indios en sus
respectivos paises, tan solo seis afos después, las solu-

ciones a las diversas problematicas y las perspectivas se
plantearon en términos de liberacion y descolonizacion.

Con base en los documentos producidos por las
organizaciones indigenas de América Latina, en la dé-
cada de los 70’s, Bonfil los retoma y dice que “En algiin
momento de su historia, Occidente perdio el rumbo y el
hombre decidi6 separarse de la naturaleza y apropiarsela.
Es en este nivel, donde el proyecto de la civilizacion india
se presenta construido sobre una concepcion diferente del
trabajo y de los bienes que por él se extraen o producen;
y en donde la acumulacion indefinida no tiene cabida
(Bonfil et al., 1982).

En tales propuestas de futuros, se presentan una
gran diversidad de enfoques respecto a los problemas
de la vida contemporanea y a la globalizacion, ofrecen
una perspectiva cultural enriquecedora y elementos ba-
sicos para construir un nuevo paradigma de desarrollo
(Maybury-Lewis, 1992; Leff, 1996). Recursos culturales
para los recursos naturales es cierto, pero incluso esa
propuesta se queda corta, pues hay también en los pa-
trimonios simbolicos de los pueblos indigenas recursos
culturales para las “enfermedades” del racionalismo y
para el “malestar de la cultura occidental” como lo ha
sefialado Villoro (1998).

No es poco, incluso si miramos bien, han dado
mas de lo que recibieron y ofrecen mas de lo que hemos
intercambiado hasta ahora. Lo que hoy es claro también
es que el intercambio y las mutuas solicitudes, no pue-
den ser resueltos de manera certera si en el centro de la
discusion no se encuentran presentes los propios pueblos
interesados, a través de sus autoridades y organizacio-
nes representativas de los sectores del mundo indigena
(Warman & Argueta, 1993).

En la década de los 80’s, en México, bajo la cober-
tura de “lo popular” se gestaron diversos movimientos
sociales que se oponian al régimen econdmico politico
y cultural. Bajo esa plataforma las organizaciones in-
digenas mantuvieron sus reivindicaciones en torno a la
pluralidad cultural, y que en alianza con los intelectuales
logran la apertura de ciertas politicas culturales que ge-
neran politicas e instituciones para atender las demandas
a favor de la diversidad cultural. Ese proceso de inte-
raccion entre el estado y las organizaciones indigenas
marca un periodo de formacion de liderazgos indigenas.

150 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



Hacia esa misma década, surgen organizaciones
que luchan por la tierra, por la continuidad del reparto
agrario y que se identifican como campesinas, aunque
en muchos casos sus integrantes y aun algunas de sus
organizaciones locales integrantes de aquellas se encon-
traban en municipios mayoritariamente indigenas. Dos
de las mas importantes fueron la Union de Comuneros
Emiliano Zapata (UCEZ), fundada en Michoacan y la
organizacion Campesina Emiliano Zapata (OCES) fun-
dada en Chiapas. Es decir, aunque la identidad de sus
miembros era indigena. Las demandas de estas organi-
zaciones eran primordialmente reivindicativas: luchaban
por la tierra, la produccion, los derechos humanos, pero
no tenian demandas desde la perspectiva étnica, este
fue el caso de la Coordinadora Nacional Plan de Ayala
(CNPA) y de la Central Independiente de Obreros Agri-
colas y Campesinos (CIOAC) (Pérez Ruiz, 2005, p. 63).

Por la misma época, desde otra perspectiva dice
Pérez Ruiz (2005, p. 64) los campesinos con tierra, ejida-
tarios y minifundistas, asi como comunidades indigenas,
muchos de ellos bajo la cobertura de la Central Nacional
Campesina (CNC), demandaban mejores condiciones
de producciéon y comercializacion de sus productos.
Surgen asi, las primeras organizaciones que buscaban
adquirir materias primas, medios de produccion, crédi-
tos y mejores condiciones para la comercializacion. Un
par de décadas atras habian surgido con los propositos
sefialados diversas Uniones de Ejidos, Uniones de
crédito. Y Asociaciones Rurales de Interés Colectivos
(ARIC’s), pero en la década de la que estamos hablando,
los 80’s, muchas de esas organizaciones confluyen en
la Unién Nacional de Unidades Regionales campesinas
(UNORCA).

Ahi se agruparon por ejemplo la Cooperativa
Agropecuaria Regional Tosepan Titataniske (CARTT)
de Puebla (1980), conformada por nahuas, totonacos,
tepehuas y otomies; la Union de Comunidades Indigenas
de la region del Istmo (UCIRI) en la zona cafetalera del
Istmo de Tehuantepec, Oaxaca (1982), integrada por
zapotecos, la Union de Comunidades Indigenas 100 Afios
de Soledad (UCI-100 afios) en la sierra sur y costa de
Oaxaca (1982), que agrupa a cafetaleros zapotecos, la
Union Campesina Independiente de la Zona del istmo
(UCIZONI) también de Oaxaca, que aglutina a comuni-
dades mixes, la Union de Uniones Quiptiq Ta Lecubtesel,

de la Selva lacandona de Chiapas (1981) formada por
indigenas cafetaleros tzotziles, tzeltales y tojolabales, la
Unién de Comunidades y Ejidos Forestales de Oaxaca
(UCEFO), en la Sierra Juarez de Oaxaca, integrada por
zapotecos y, la Unioén Zapoteca — Chinanteca de la Sierra
Juarez (UZACHTI) de Oaxaca (1989). Todas ellas con sus
perspectivas puestas en la produccion en algunos casos
convencional y en otros ya de caracter organico, como la
organizacion de Indigenas de la Sierra Madre de Moto-
zintla ISMAM) que producen café organico o la Union
de Comunidades de Usila, integrada por chinantecos, que
hacen otro tanto con la vainilla, produjeron un discurso
y practicas productivas que mejoraban la produccion y
tendian a revertir la destruccion de los bosques, revertir
la contaminacion y el agotamiento de los suelos, man-
tener limpios los rios, y en general un mejor cuidado del
ambiente. (Cfr. Pérez Ruiz, 2005)

Es en ese ambito, para el caso mexicano, en donde
surgen realmente los primeros discursos y practicas de
un ambientalismo indigena y la gestacion de un discurso
ecologico (Pérez Ruiz, 2005, p. 65-66).

En los afos noventa las organizaciones indigenas
de la region mostraron una amplia presencia en diversos
espacios sociales y foros y organismos multilaterales,
y han elaborado propuestas para una gran variedad de
temas y problemas locales, regionales, nacionales y
globales. Dos grandes momentos fueron, sin duda, de
amplisima convergencia: el Movimiento 500 afios de
Resistencia, India, Negra y Popular (1991-1992) y Ila
Rebelion zapatista en México, los cuales fortalecieron
la presencia indigena, negra y popular en el pais y en el
mundo, y lanzaron las propuestas para lograr mayores
niveles de autogestion y autonomia.

3. Las criticas al desarrollo

De manera simultanea, en el mundo académico
se gestaba un gran malestar respecto al desarrollo y sus
no alcanzadas metas. La gran promesa de disminuir
o revertir la desigualdad una vez que se alcanzaran
ciertos niveles de crecimiento, se estrellaba contra
una persistente realidad en la cual cada vez se produce
mayor desigualdad, cada afio la cantidad de personas en
pobreza se amplia y unos cuantos ricos se transforman en

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

151



hipermillonarios. La imagen de la “derrama” de recursos
hacia abajo, una vez acumulados arriba, cual “mana”
biblico o pifiata decembrina, no tiene relacion con lo
que ocurre todos los dias, en ese lugar multiple llamado
“La Realidad” que todos conocemos.

Como lo ha explicado muy bien y ampliamente
Escobar: “Hasta finales de los anos setenta, el eje de las
discusiones acerca de Asia, Africa y Latinoamérica era la
naturaleza del desarrollo. Como veremos, desde las teo-
rias del desarrollo econdmico de los afios cincuenta hasta
el “enfoque de las necesidades humanas basicas” de los
afios setenta, que ponia énfasis no solo en el crecimien-
to econdmico per se como en décadas anteriores, sino
también en la distribucion de sus beneficios, la mayor
preocupacion de tedricos y politicos era la de los tipos de
desarrollo a buscar para resolver los problemas sociales
y econdémicos en esas regiones” (Escobar, 2012, p. 57).

Agrega que incluso los criticos del desarrollo se
veian obligados a expresar sus impugnaciones en térmi-
nos de la necesidad del desarrollo. Una breve revision
de las propuestas alternativas al desarrollo, elaboradas
en esas mismas décadas, permiten reconocer, con las
variantes ldgicas, diversas lineas de pensamiento que se
expresaron entonces, tales como la temprana iniciativa
de la Dag Hammarskjold, ya sefialada por Escobar, de-
nominada What Now: Another Development (1975); o
la propuesta del Etnodesarrollo, derivada de la reunién
propiciada por la FLACSO Costa Rica, que convocod
a representantes de pueblos indigenas y antropologos
(Bonfil, et al., 1982); la del Desarrollo participativo
(1985); la Dimension cultural del desarrollo (1991), el
Desarrollo culturalmente apropiado (1994) o, el Desar-
rollo con identidad (1996).

Escobar sefiala que: “En resumen, podia criticarse
un determinado enfoque, y proponer modificaciones o
mejoras en concordancia con él, pero el hecho mismo del
desarrollo y su necesidad, no podian ponerse en duda.
El desarrollo se habia convertido en una certeza en el
imaginario social” (Escobar, 2012, p. 57).

Poco a poco, se produjeron nuevas evidencias de
la crisis del modelo, principalmente desde la ecologia
y el medio ambiente, y comenzaron a elaborarse los
discursos de la transicion.

4. Los discursos y las prdcticas de la transicion

La confluencia de estas dos grandes lineas de
critica al desarrollo se comienza a gestar a finales de
los ochentas del siglo XX. Simultaneamente se pro-
duce la aproximacion con las practicas y discursos de
los afrodescendientes, el movimiento descolonizador y
despatriarcal de numerosas organizaciones de mujeres
o “feminismo descolonial” y una nueva emergencia
de los movimientos campesinos y sociales, como los
seringueiros y los castafieiros en Brasil, hoy ampliado
a kilombolas, vazanteiros, caatingueiros, gerazeiros,
faxinais, entre otros.

Subrayo aqui que los discursos de la transicion,
como los ha denominado Escobar, son configuraciones
claboradas con base en numerosos estudios y analisis de
realidades locales y regionales que resisten y persisten en
la extensa geografia latinoamericana, de los discursos de
las organizaciones sociales que las conocen y apoyan, al
mismo tiempo que de las elaboraciones teoricas de los
criticos del desarrollo.

En este sentido, las propuestas de “Construir con
la naturaleza y la cultura el modelo mesoamericano”
(Toledo, 2000, p. 138) y “La reinvencion de las iden-
tidades colectivas y la reapropiacion de la naturaleza,
en la apuesta por la vida” (Leff, 2014, p. 437) por citar
dos criticos del modelo convencional del desarrollo en
Latinoamérica, que se alimentan del cultivo ancestral y
contemporaneo de las milpas de maiz, de los huertos del
traspatio y del manejo paisajes y territorios, son analogas
a las criticas desde elaboraciones como la Ecologia de
la transformacion (Hathaway & Boff, 2009) o la Inicia-
tiva de las transformaciones locales (Hopkins, 2008 y
Chamberlain, 2009, citados en Escobar).

La diversidad cultural y la diversidad bioldgica
son irreductibles a la pretendida homogeneizacion del
desarrollismo rampante, como lo han mostrado siglos
de historia de las resistencias colectivas y es ahi, en
la existencia misma de dichas diversidades donde se
encuentran los nlicleos mas consistentes de la critica al
desarrollo “realmente existente”. En el momento actual,
claro esta, tales nucleos requieren ampliarse a partir de
la construccion necesaria y simultanea de la autoorga-
nizacion, la autogestion, la autonomia, la transparencia

152 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



y la democracia, sin olvidar o dejar de lado por ningun
motivo o pretexto, los sentimientos, la espiritualidad y
las cosmovisiones de los pueblos.

Esa conjuncion de diversidades y voluntades de las
resistencias colectivas logran incluso en algunos casos
redefinir los objetivos de los proyectos de desarrollo,
elaborar verdaderos ejemplos de contra-desarrollo, es
decir, que a través de la oferta de proyectos de planifi-
cacion, alimentacion, educacion o salud, se les reorienta
hacia proyectos culturales y politicos, donde la preocu-
pacioén por las diferencias culturales —y la autonomia
para cambiar la cultura- se combinan con las de justicia
social (Gow, 2008 citado en Escobar, 2012, p. 23). Ese
tipo de perspectivas es justamente las que subraya Bonfil
Batalla tanto en su Teoria del control cultural, como en
su México profundo (1987ay 1987b). Con dicha teoria,
explica y nos explica, los procedimientos mediante los
cuales un pueblo y su cultura, en la situacién colonial
o neocolonial, maneja sus elementos culturales y sus
decisiones para defender su nucleo autdnomo, apropiarse
de elementos culturales de otras culturas, que le sean
utiles y necesarios, al mismo tiempo que se articula y
dialoga con el mundo.

No es nada nueva la afirmacién de los grandes
aportes de los programas y proyectos que articulan los
Sistemas de saberes ambientales con el conocimiento
derivado de la investigacion agronomica (Altieri, 1991),
ecologica (Poole, 1989; Toledo, 1991; Johnson, 1992)
y médica (Argueta, 1994). Otros autores han afirmado
ventajas similares en cuanto a programas sociales desde
la perspectiva de los patrimonios culturales intangibles
(Arizpe & Pérez, 2014) y en particular de sus saberes
colectivos que los pueblos participan en el establecimien-
to de estrategias territoriales, con crecientes niveles de
autonomia, contribuyendo asi a la practica, teorizacion
y discursos de la transicion.

Hoy, como nunca antes, se establecen proyectos
locales y regionales, se genera una ¢lite indigena de
técnicos y dirigentes, se estructuran redes nacionales y
regionales para estudiar, asumir e impulsar los Sistemas
de saberes indigenas, se promueve y apoya la participa-
cion de las organizaciones en los talleres y seminarios
sobre el tema. Los esfuerzos son llevados a cabo por or-
ganizaciones indigenas del mas variado nivel, apoyados
y acompafiados por organizaciones no gubernamentales,

universidades, organismos de gobierno en algunos pa-
ises, y organismos internacionales y multilaterales, en
algunos casos también.

Y no solo la produccion alimentaria es relevante
en los programas del Buen vivir y la transicion, también
es muy relevante la salud de los pueblos.

De ahi la importancia de los esfuerzos por la puesta
en marcha de Programas mixtos de salud, el estableci-
mientos de casas de salud y clinicas de Medicina tradi-
cional. Como lo ha dicho claramente Vicente Pefia un The
Wala (médico propio) del suroccidente colombiano: “el
médico tradicional [...] va aprendiendo y se va formando
con los principios de querer, amar, respetar y defender
a la colectividad de las malas acciones” Aun mas, las
tareas de un médico propio o The Wala, entre el pueblo
Nasa de esta region de Colombia, pero también en otras
regiones de ese pais y en América Latina, son muchas
otras como lo describe Pena: “El Médico propio, The
Wala, en el pueblo Nasa tiene que relacionarse con los
espiritus de la naturaleza (khaw), para poder armonizar
el medio ambiente, la naturaleza, los seres humanos,
animales y a todo lo que rodea el entorno comunitario”
(Peia, 2013, p. 29). Por lo que “La armonizacion, Ya
pewnxi, se hace mediante la meditacion o comunicacion
directa con los espiritus, mediante el mambeo de la coca,
la chicha, las plantas o de las partes de los animales de
poder, y asi se reciben las fuerzas de estos elementos”
(Pefia, 2013, p. 30).

Las organizaciones de América Latina mas avanza-
das en el tema, han planteado ya muchas propuestas en
torno a estos asuntos, entre las que destacan, con respecto
a la medicina y la salud: manejo holistico de recursos
para la salud, recuperacion y utilizacion de técnicas y
procedimientos diagnoésticos y terapéuticos, investigaci-
on e implementacion de la utilizacion de los recursos te-
rapéuticos vegetales, animales y de sustancias organicas,
reconocimiento oficial a la medicina tradicional y respeto
a los terapeutas de las medicinas tradicionales, dialogo
¢ intercambio entre terapeutas oficiales y tradicionales
para encontrar los puntos de coincidencia, participacion
en las tareas basicas de la Atencidon Primaria de la Salud,
establecimiento de sistemas mixtos de salud en el marco
de los sistemas locales y regionales de salud (Zolla, 1987,
Argueta, 1994; Campos, 1999 y otros).

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

153



Otros aspectos a los cuales se le da mucha visi-
bilidad en los planes del Buen vivir y poca atencion
en los discursos de la transicion, al igual que al de la
espiritualidad (lo cual si hace notar Escobar) son la
fiesta, la convivencia, los bailes, la musica, todos ele-
mentos para un disfrute colectivo, no individualizado.
Las grandes fiestas, pese al calendario impuesto en
los tiempos coloniales, resumen el tiempo mitico y el
tiempo fundacional. Dos grandes fiestas en México son
la de Peticion de lluvias (antes de la siembra de maiz,
hacia los meses de mayo-junio y la Fiesta de Difuntos
(de principios de noviembre), que concluye el ciclo de
cosechas. No hay comunidad, pueblo pequefio o grande,
rancheria, barrio o casa que no celebre ambas fiestas,
haya problemas sociales o no, crisis econémica o no,
abundancia o pobreza, estemos como estemos, la vida
y la muerte y la vida, se celebran en fiestas colectivas
(Lopez Austin, 1999).

Considero necesario afadir algunos elementos
mas a las practicas del Buen vivir, con base en algunos
estudios y analisis recientes en terreno.

En los extensos estudios de los pueblos amazdni-
cos, poco conocidos atin por un publico amplio, destacan
diversos temas realmente sustanciales, por ejemplo, nos
dice Cayon (2011) citando a Pineda (1999) dice: “que
con la practica indigena de ‘sembrar la selva’ se sientan
las bases culturales de la biodiversidad Clara Van Der
Hammen y Rodriguez (2000) sostienen que los huma-
nos cazan animales como si ésta fuera la compensacion
justa por haber sembrado alimentos para ellos durante
generaciones. Las actividades humanas tienen un im-
pacto ecoldgico y transforman el entorno circundante,
por lo que algunos autores no hablan de la existencia de
ambientes o ecosistemas ‘naturales’ sino de ‘bosques
culturales’ (Neves, 1992) o ‘artifactual landscapes’”
(Balée, 1992, citados por Cayon).

En este mismo sentido, continua Cayon: “El papel
de los indigenas como creadores y seleccionadores del
paisaje amazonico es un hecho ampliamente aceptado
hoy en dia [...]. Después de esta constatacion, junto a la
de que los sistemas agricolas amazonicos actuales pue-
den generar excedentes (Descola, 1989) —quintaesencia
de la complejizacion social para los materialistas, pero
los indigenas no se interesan en ello porque, por una parte
son “sociedades contra el estado” (Clastres, 2003) que

rechazan la concentracion individual de poder, bienes y
la explotacion, y abusiva del medio, y por otra, quizas
mas fundamental, porque privilegian las relaciones so-
ciales con plantas y animales (Cayon, 2011, p. 138-139).

Por su parte, Varese ef al. (2013), en esa celebra-
cion festiva convertida en libro que se titula “Selva vida,
de la destruccion de la Amazonia al paradigma de la
regeneracion” nos dicen que, entre otros muchos temas,
la ‘Terra Preta dos Indios’ de la Amazonia es creacion
cultural de decenas y cientos de generaciones de pueblos
de la Mata amazonica y nos muestra una vez mas como
el paradigma de la reciprocidad entre humanos y no
humanos, impulsé la creacion de espacios privilegiados
donde no soélo se alimentan y viven los humanos sino
que es una de las formas en que los humanos recompen-
san a los no humanos, pero también nos dicen que “La
bio-arqueologia y la antropologia ecologica han estado
revolucionando las viejas nociones de que la Amazonia
y sus ecosistemas no pudo producir altas civilizaciones
ni densidad demografica y menos la sustentabilidad de
las sociedades complejas. El descubrimiento de largas
extensiones de Terra Preta do Indio —el suelo negro rico
de biochar, un carbon vegetal especial, materia orga-
nica y trastos ceramicos fragmentados— fue aclarando
el panorama de pan-amazonico de gran profundidad
temporal vinculado a la creacion intencionada [...] de
suelos de alta productividad, larga duracion de siglos y
capacidad de retencion de bioxido de carbono generado
por el sistema de roza, tumba y quema que abre campos
de cultivo de corta duracion” (Varese, 2013, p. 19).

Con tales hallazgos, iniciados la tlltima década del
siglo XX, se comenzaron a derribar las primeras hipo-
tesis de Betty Meggers sobre la inviabilidad del “falso
paraiso” de la Amazonia, como ella lo llamo, espacio de
abundancia aparente y peligrosa fragilidad (Cfr. Varese,
2013; Meggers, 1976).

5. Didlogos de saberes para la construccion del
Buen vivir

Un par de antiguas y nuevas nociones han sus-
citado grandes adhesiones y aportaciones en América
Latina y atn fuera de ella, en las ultimas dos décadas:
el Didlogo de saberes y el Buen vivir. Antiguas porque

154 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



ambas estan basadas en la vida cotidiana de los pueblos
y nuevas porque han recobrado un inusitado vigor dentro
de los proyectos etnopoliticos de los pueblos originarios,
indigenas, afrodescendientes, campesinos, artesanos,
seringueiros, castafieiros, kilombolas, vazanteiros, caa-
tingueiros, gerazeiros y faxinais, etc.

Antiguas porque como dice un texto de los Can-
tares mexicano, texto del siglo XV: “Los toltecas eran
gente experimentada, todas sus obras eran buenas, todas
rectas, todas bien hechas, todas admirables [...] Estos
toltecas eran ciertamente sabios, solian dialogar con
su propio corazén (moyolnonotzani). (Textos de los
Informantes de Sahagin, ed. facs. Francisco del Paso y
Troncoso, Vol. VIII, fol. 172).

Al mismo tiempo es nuevo el didlogo de saberes,
porque “el didlogo entre sistemas de conocimiento, es
un campo en debate y construccion, desde el cual se
cuestionan la racionalidad que se promueve como uni-
versal desde las ciencias de la tradicion occidental, y se
lucha por propuestas pluralistas para la generacion y la
aplicacion de los conocimientos, al mismo tiempo que en
dicha nocidn identificamos en realidad tres perspectivas
que no desembocan en el mismo resultado. Es decir
“En el marco de las propuesta del dialogo intercultural
de saberes percibimos tres tendencias actuales: una pri-
mera que propone el didlogo para la incorporacion de
los saberes tradicionales en los sistemas cientificos, con
lo que se intenta romper las resistencias y se retoma la
vieja tendencia de la validacion de conocimientos para
la expropiacion; una segunda en la que se habla del di-
alogo intercultural para romper fronteras, e ‘hibridizar’
mutuamente los diversos sistemas de conocimiento para,
finalmente, generar algo nuevo, entonces si, universal-
mente valido; y una tercera en la que se considera que
lo que debe gestarse es el fortalecimiento y desarrollo
de los sistemas de conocimiento indigenas, para que
después, y so6lo bajo un plano de horizontalidad y de
igualdad, se pueda dialogar con las ciencias occidentales,
principalmente para encontrar soluciones de problemas
especificos (Pérez & Argueta, 2011).

Es antiguo, porque dos grandes autores del mundo
clasico occidental, como Sécrates y Platon, hicieron dela
comunicacion de las ideas a través del didlogo su forma
mas depurada, en contraposicion al sumario o al discurso
escrito (Argueta, 2011, p. 495). Y es nuevo, porque aun

cuando muchos escépticos subrayan que parece dificil
que en el corto plazo cambien las situaciones asimé-
tricas que determinan la subordinacion, y por tanto las
diferencias de status, recursos y poder, entre los pueblos
originarios, indigenas afrodescendientes, campesinos
y las sociedades nacionales en los paises de la region,
muchos grupos de trabajo e instituciones han estado em-
pefiados antes en estas tareas (Freire, 1970; Fals-Borda,
1985; 1987; Hernandez Xolocotzi, 1976; 1985; TTO &
Beaucage, 1987; Beaucage & TTO, 2012; Thrupp, 1989;
Toledo & Argueta, 1993; COMPAS, 1996; Pérez Ruiz
& Argueta, 2015, y muchos otros).

Nuevo y ya parte de los discursos de la transicion
y la construccion del Buen vivir, porque ya hay quienes
sefalan que es deseable que sobre un plano de intereses
comunes y explicitos, se puedan delinear puntos de con-
tacto para llevar a cabo un dialogo sin subordinaciones,
una reeducacion para el aprendizaje mutuo y que ello
produzca una sinergia reciproca que fortalezca ambos
conocimientos (Haverkort, 1996; Santos, 2009; Delgado
et al., 2010; Haverkort et al., 2013 y muchos otros).

Antiguo porque el Buen vivir antes de ser una
nocion dentro de los discursos de la transicion, escrito
como Suma kausay y Suma khamaia en la Constituci-
on de la Republica Plurinacional de Bolivia, ha sido y
continua siendo una practica cotidiana de los pueblos,
de ahi la velocidad con que se ha correspondido desde
muy diversos idiomas y regiones de América Latina a
la propuesta de explicitar su significado y contenido, en
una ya extensa y hermosa polifonia americana.

Escobar considera como discursos de la transicion
aquellos que formulan la lucha por los derechos de la
naturaleza y los que enfrentan al desarrollo desde la op-
cion del Buen Vivir (definido como un bienestar integral
y colectivo) y reconoce que actiian por la construccion
de un pluriverso (Escobar, 2012 y 2013 citado por Pérez
Ruiz, 2014).

En ese gran conjunto de polifonias se inscriben
los planteamientos que hacen los pueblos originarios,
indigenas y afrodescendientes de principios del siglo
XXI: respeto y apoyo a las formas productivas y estilos
de manejo, a los sistemas de saberes y expresion en
sistemas de educacion interculturales; reconocimiento
y pleno ejercicio de los derechos ciudadanos, marcos
de participacion mas amplios que los actuales, recono-

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

155



cimiento del derecho consuetudinario, reconocimiento
de las formas de eleccion de las autoridades locales y
regionales, reconocimiento pleno a los sistemas de salud,
establecimiento de estatutos comunales y regionales de
autonomia, pleno ejercicio y aprendizaje de las lenguas
y de las religiones ancestrales, al mismo tiempo que el
acceso a la intercomunicacién y la informacion con-
temporaneas.

Referencias

Altieri, M. Por qué estudiar la agricultura tradicional. Agro-
ecologia y Desarrollo Rural, Santiago de Chile, 17-22, marzo
1991.

Argueta, A. Historia de la etnobotanica y situacion indigena
(Es posible y urgente encontrar otros caminos? Memorias del
Simposio de Etnobotanica. México: INAH, 1982. p. 274-277.

Argueta, A. Etnobiologia y civilizaciéon mesoamericana. México
Indigena, México: INI, 24, Ao 4, 2* época, 17-23, 1988.

Argueta, A. (Coord.). Atlas de las plantas de la medicina
tradicional mexicana. 3 tomos, México: Instituto Nacional
Indigenista, 1994.

Argueta, A. Epistemologia e historia de las etnociencias: la
construccion de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo
de los saberes bioecoldgicos de los pueblos indigenas. México,
Tesis (Maestria en Ciencias - Filosofia e Historia de la Biologia)
- Facultad de Ciencias, UNAM, 1997.

Argueta, A. El didlogo de saberes, una utopia realista. En: Vi-
llamar, A.; Corona Martinez, E.; Hersch, P. (Coords.). Saberes
colectivos y didlogo de saberes en México. México: CRIM,
UNAM; INAH y UIA Puebla, 2011.

Arizpe, L. Pacto del estado con los indigenas. Las culturas indi-
genas unen a México, no lo separan. Francia: UNESCO, 1994.

Arizpe, L.; Pérez Flores, E. (Coords.). Siempre flor y canto: las
flores en el patrimonio cultural inmaterial de México. México:
CRIM, UNAM y M. A. Porrtia, 2014.

Barre, M. C. Politicas indigenistas y reivindicaciones indias
en América Latina 1940-1980. /n: Bonfil Batalla, G.; Ibarra,
M.; Varese, S.; Verissimo, D.; Tumiri, J. América Latina: Etno-
desarrollo y Etnocidio. Costa Rica: FLACSO, 1982.

Las perspectivas planteadas en el parrafo ante-
rior, son claramente elementos de la construccion de
la “coexistencia de multiples mundos interconectados”
como dice Escobar. La propuesta de este mismo autor
para generar un discurso de transicion, se anclan en una
vision del planeta como un todo viviente y, el campo
de los estudios pluriversal deberia, entonces, reconocer
y analizar la configuracion de esos mundos diversos y
futuros, en el mundo que habitamos.

Beaucage, P.; Taller de Tradicion Oral del CEPEC. Cuerpo,
cosmos y medio ambiente entre los Nahuas de la Sierra Norte
de Puebla. Una aventura antropologica. México: [IA-UNAM,
Dialog, TTO, Plaza y Valdez, 2012.

Boege, E. El patrimonio biocultural de los pueblos indigenas
de México. México: INAH, CONABIO, 2008.

Bonfil Batalla, G. (Comp.). Utopia y revolucion. El pensamiento
politico contemporaneo de los pueblos indigenas de América
Latina. México: Editorial Nueva Imagen, 1981.

Bonfil Batalla, G. Teoria del control en el Estudio de procesos
étnicos. Papeles de la Casa Chata, México: CIESAS, 1987a.

Bonfil Batalla, G. México Profundo. Una civilizacién negada.
Meéxico: SEP/CIESAS, 1987b.

Bonlfil Batalla, G. (Comp.). Hacia nuevos modelos de relaciones
interculturales. México: Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, 1993.

Bonfil Batalla, G.; Ibarra, M., Varese, S.et al. América Latina:
Etnodesarrollo y Etnocidio. Costa Rica: FLACSO, 1982.

Campos-Navarro, R. La Medicina intercultural en hospitales
rurales de América Latina. Salud Problema, 4(7), 75-80, 1999.

Cardona, G. R. La Foresta di Piume. Manuale di Etnoscienza.
Roma-Bari, Italia: Editori Laterza, 1985.

Cayon, L. Alianza perpetiia. Bases del manejo ecologico en
el noroeste amazonico. Avd. Revista de Antropologia, 19,
135-163, 2011.

CNRS. Laboratoire d’Eco-Antropologie et Ethnobiologie.
Paris, Francia, Novembre 2004. Disponible en: <http://www.
ecoanthropologie.cnrs.fr/?lang=fr>.

156 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



COMPAS. Position Paper: Towards an Intercultural Dialogue
in Agri-Culture. Bolivia, (manuscrito), 1996.

Delgado, F.; Rist, S.; Escobar, C. El desarrollo endogeno
sustentable como interfaz para implementar el vivir bien en
la gestion publica boliviana. Bolivia: AgruCaptured, 2010.

Declaracion de Barbados I, 1971.

Documentos de la II Reunion de Barbados. Indianidad y Des-
colonizacion. México: Editorial Nueva Imagen. 1979.

Declaracion de San José sobre el Etnocidio y el Etnodesarrollo.
In: Bonfil Batalla, G.; Ibarra, M.; Varese, S.; Verissimo, D.;
Tumiri, J. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio. Costa
Rica: FLACSO, 1982.

Escobar, A.Whose Knowledge, Whose nature? Biodiversity,
Conservation and Social Movements Political Ecology. Journal
of Political Ecology, 5, 53-82, 1998.

Escobar, A. La invencion del desarrollo. Popayan, Colombia:
Editorial Universidad del Cauca, 2012.

Fals-Borda, O. Conocimiento y poder popular. Lecciones con
campesinos de Nicaragua, México y Colombia. México: Siglo
XXI, 1985.

Fals-Borda, O. Ciencia propia y colonialismo intelectual. Los
nuevos rumbos. 3. ed. Bogota: Carlos Valencia Editores, 1987.

Freire, P. Pedagogia del oprimido. Uruguay: Tierra Nueva,
1970.

Haverkort, B.; Hiemstra, W. (Eds.). Comida para el pensa-
miento. Visiones antiguas y experiencias nuevas de la gente
rural. Bolivia: AgruCompas, 2000.

Haverkort, B.; Delgado, F.; Shankar, D.; Millar, D. Hacia el
didalogo intercientifico. Construyendo desde la pluralidad de
visiones de mundo, valores y métodos en diferentes comunida-
des de conocimiento. Bolivia: Agruco, Plural Editores, 2013.

Hernandez Xolocotzi, E. El concepto de Etnobotanica. En:
Barrera, A. (Ed.). La etnobotanica: tres puntos de vista y una
perspectiva. México: INIREB, 1976.

Hernandez Xolocotzi, E. La exploracién etnobotanica y su
metodologia. Xolocotzia, t. 1y 1, México: Chapingo, 1985.
p. 163-188.

Johnson, M. Lore. Capturing Traditional Environmental
Knowledge. Ottawa, Canada: Dene Cultural Institute/Interna-
tional Development Research Centre, 1992.

Left, E. (Comp.). Biosociologia y Articulacion de las Ciencias.
Meéxico: Universidad Nacional Autonoma de México, 1981.

Left, E. Ecologia y Capital. Racionalidad ambiental, Democracia
participativa y Desarrollo sustentable. 2. ed. México: Siglo XXI
Editores y UNAM, 1994.

Leff, E. Los nuevos actores del ambientalismo en el medio
rural. En: Grammont, H. C.; Tejera, H. (Comps.). Los nuevos
actores sociales y los procesos politicos en el campo. México:
UNAM, INAH, UAM, Plaza y Valdez, 1996.

Left, E. La apuesta por la vida. Imaginacion socioldgica e ima-
ginarios sociales en los territorios ambientales del sur. México:
Siglo XXI, 2014.

Leff, E.; Argueta, A.; Boege, E.; Porto-Gongalves, C. W. Mas alla
del desarrollo sostenible. La construccion de una racionalidad
ambiental para la sustentabilidad: Una visién desde América
Latina. Medio Ambiente y Urbanizacion, Argentina: Instituto
Internacional de Medio Ambiente y Desarrollo (IIED), 59, 65-
108, agosto 2003. (ISSN 02380306-59). Reimpreso parcialmente
en Revista Futuros, 9(3), 2005.

Lévi-Strauss, C. El pensamiento salvaje. México: Fondo de
Cultura Econémica, 1964. (Breviarios 173)

Lopez Austin, A. Breve historia de la tradicion religiosa mesoa-
mericana. México: IIA-UNAM, 1999.

Lopez-Austin, A.; Lopez Lujan, L. El pasado indigena. México:
El Colegio de México-Fideicomiso Historia de las Américas-
-Fondo de Cultura Econdémica, 1996.

Maffi, L. On biocultural diversity: linking language, knowledge
and the environment. Washington: Smithsonian Institution
Press, 2001.

Maldonado, K. M. Estudios etnobioldgicos, I. Revista Mexicana
de Estudios Antropoldgicos, V1(3), 195-202, 1940.

Marques, J. G. O olhar (des)multiplicado. O papel do inter-
disciplinar e do qualitativo na pesquisa etnobioldgica e etno-
ecologica. In: Mello Amorozo, M. C.; Chau Ming, L.; Pereira
da Silva, S. (Eds.). Métodos de coleta e andlise de dados em
Etnobiologia, Etnoecologia e disciplinas correlatas. Rio Claro,
Brasil: UNESP, CNPq, 2002. p. 27-46.

Martinez, A. Ecologia humana del Ejido B. Juarez o Sebasto-
pol, Tuxtepec, Oaxaca. Boletin Especial INIF, 7, 1970.

Maybury-Lewis, D. Millennium: Tribal Wisdom and the Mo-
dern World. USA: Viking, 1992.

Meggers, B. J. Amazonia, un paraiso ilusorio. México: Siglo
XXI, 1976.

Mejia Pifieros, M. C.; Sarmiento, S. La lucha indigena: un reto
a la ortodoxia. México: Siglo XXI, 1987.

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

157



Mignolo, W. Historias globales/diseros locales. Colonialidad,
dialogos subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal,
2003.

Mosonyi, E.; Rengifo, F. A. Fundamentos teéricos y programa-
ticos de la educacion bilingiie intercultural. /n: Rodriguez, N.;
Mansferrer, E.; Vargas, R. A. (Eds.). Educacion, etnias y des-
colonizacion en América Latina. México: UNESCO-III, 1983.

Nakashima, D.; Nilsson, A. Linking Biological and Cultural
Diversity: Local and Indigenous Knowledge Systems (LINKS)
project. In: Petitjean, P.; Zharov, V.; Glaser, G.; Richardson,
J.; Padirac, B. de; Archibald, G. (Eds.). 60 years of Science
at UNESCO 1945-2005. Paris: UNESCO, 2006. p. 385-388.

Nietschman, B. Q. The Interdependence of Biological and
Cultural Diversity. Olympia: Washington: Center of World
Indigenous Studies, 1992.

Pefia, V. Pha’z Khaw Wala. Naturaleza en armonia entre los Nasa.
En: Imbaquingo, C. C.; Rivadeneira, M. I. (Coords.). El didlogo
de saberes en los estados plurinacionales. Ecuador: Coordina-
cion de Saberes Ancestrales, SENESCY'T, 2013. p. 29-31

Pérez Ruiz, M. L. Todos somos zapatistas. Alianzas y rupturas
entre el EZLN vy las organizaciones indigenas de México. Mé-
xico: INAH, 2005. 788 p.

Pérez Ruiz, M. L.Sobre la hibridacion y la interculturalidad en
el posdesarrollo. Para un dialogo con Arturo Escobar. Cultura
v Representaciones Sociales, IIS-UNAM, 9(17), 2014.

Pérez Ruiz, M. L.;Argueta Villamar, A. Saberes indigenas y
didlogo intercultural. Cultura y Representaciones Sociales, 11S-
-UNAM, 5(10), 31-56, 2011.

Pérez Ruiz, M. L.; Argueta Villamar, A. (2015). Jovenes indi-
genas como promotores culturales, dos experiencias mexicanas
(1951-1992). In: Pérez Ruiz, M. L.; Ruiz Lagier, V.; Velasco
Cruz, S. (Coords.). Interculturalidad(es). Jovenes indigenas:
Educacion y Migracion. México: Universidad Pedagogica Na-
cional, 2015. p. 27-75.

Poole, P. Developing a Partnership of Indigenous Peoples,
Conservationist, and Las Use Planners in Latin America.
Environment Division, World Bank, 1989.

Posey, D. Introduction to Ethnobiology: it’s Implications and
Applications. In: Posey, D. A.; Overal, W. L. (Orgs.). Proceed-
ings of the First International Congress of Ethnobiology. V.1, p.
1-7, Museo Emilio Goeldi, CNPQ, WWF, Belém, Brasil, 1988.

Posey, D. Ethnobiology/Ethnoecology in the contemporary
world: Towards a new inter-disciplinary and inter-cultural sci-
ence? Etnoecologica, IV(6), 106-116, 2000.

Reyes, L. Comentarios sobre historia india. En: Warman, A.;
Argueta, A. (Coords.). Movimientos Indigenas Contempord-
neos en México. México: CIITH-UNAM y Miguel Angel Porria
Editores, 1993.

Rodriguez, N.; Varese, S. Experiencias organizativas indigenas
en América Latina. México: DGEI-SEP, 1981.

Santos, B. de S.Una epistemologia del sur. México: Siglo XXI-
-CLACSO, 2009.

Sevilla Guzman, E.; Gonzalez, M. Ecosociologia, elementos
tedricos para el analisis de la coevolucion social y ecoldgica de
la agricultura. REIS, 52, 7-46, 1990.

Sociedad Latinoamericana de Etnobiologia. Codigo de Etica.
Materiales para la discusion colectiva, version 2. Revista Etno-
biologia, 13, 2015.Suplemento 1, 28 p.

Thrupp, L. A. Legitimizing Local Knowledge: From Displace-
ment to Empowerment for Third World People. Agriculture and
Human Values, 13-24, 1989.

Toledo, V. M. El Juego de la Supervivencia. Un Manual para
la Investigacion Etnoecoldgica en Latinoamérica. Berkeley,
California: CLADES, 1991.

Toledo, V. M. What is Ethnoecology? Origins, scope and im-
plication of a rising discipline. Etnoecologica, 1(1), 5-21, 1992.

Toledo, V. M. La Apropiacion Campesina de la Naturaleza: Un
Analisis Etnoecoldgico. México (Tesis de doctorado) — UNAM,
1994.

Toledo, V. M. Saberes indigenas y modernizacion en América
Tropical: historia de una ignominia tropical. Etnoecologica,
I11(4-5), 135-147, 1996.

Toledo, V. M. La paz en Chiapas. Ecologia, luchas indigenas y
modernidad alternativa. México: UNAM y Ediciones Quinto
Sol, 2000.

Toledo, V. M.; Argueta, A. Naturaleza, produccion y cultura en
una region indigena de México: las lecciones de Patzcuaro. /n:
Leff, E.; Carabias, J. (Coords.). Cultura y Manejo Sustentable
de los Recursos Naturales. México: CIIH, UNAM y Miguel
Angel Porrua, 1,413-443, 1993. (Coleccién México: Actualidad
y Perspectivas)

Toledo, V. M.; Barrera, N. La memoria biocultural. La impor-
tancia ecologica de las sabidurias tradicionales. Barcelona:
Icaria, 2008.

TTO - Taller de Tradicion Oral; Beaucage, P. Catégories prati-
quez et taxonomie, notes sur les classifications et les pratiques
botaniques des Nahuas (Sierra Norte de Puebla, Mexique).

158 ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construccion del Bien vivir



Recherches Amériendennes au Québec, 17(4), 17-36, 1987.

Varese, S. Pueblos Indigenas y Globalizacion en el Umbral del
Tercer Milenio. /n: Griinberg, G. Articulacion de la diversidad.
Tercera Reunion de Barbados. Cayambe, Ecuador: Ediciones
Abya Yala, 1995. p. 123-159.

Varese, S. La ética cosmocéntrica de los pueblos indigenas
de la Amazonia; elementos para una critica de la civilizacion.
In: Varese, S.; Apffel Marglin, F.; Rumrill, R. (Coords.).
Selva Vida. De la destruccion de la Amazonia al paradigma
de la regeneracion. Peru: IWGIA, PUIC-UNAM, Casa de las
Américas, 2013.

Varese, S.; Apffel Marglin, F.; Rumrill, R. (Coords.). Selva
Vida. De la destruccion de la Amazonia al paradigma de

la regeneracion. Pera: IWGIA, PUIC-UNAM, Casa de las
Américas, 2013.

Villoro, L. Estado plural, pluralidad de culturas. México:
Paidos, UNAM, 1998.

Warman, A.; Argueta, A. (Coords.). Movimientos indigenas
contemporaneos en México. México: CIIH-UNAM, 1993.

Zambrano, C. Interculturalidad, reconocimiento y diversidad
ampliada. Revista Interculturalidad, 1(1), 89-106, octubre
2004-marzo 2005.

Zolla, C. Medicina tradicional y sistemas de atencion a la
salud. En: CIESS. El futuro de la medicina tradicional en la
atencion a la salud de los paises latinoamericanos. México:
CIESS, 1987. p. 65-77.

Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015.

159



