
Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 147

Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y 
construcción del Bien vivir1

Sistemas de saberes ambientais, natureza e construção do bem viver

Systems of Environmental Knowledge, Nature and 
Construction of Good Live

Arturo ARGUETA1*

1 Universidad Nacional Autónoma de México (UNAM), Ciudad de México, México.
* E-mail de contacto: ayruroa@gmail.com

Artículo recibido el 16 de octubre, 2015, versión final aceptada el 7 de desembro, 2015.

RESUMEN:	 En este texto me propongo trazar las líneas generales del pensamiento de las organizaciones de los pueblos 
indígenas de América Latina en los últimos 40 años, que comenzaron en la elaboración de demandas de respeto 
y apoyo de parte de los estados nacionales y hoy se proponen mayores niveles de autogestión, autonomía, lucha 
por la vida y la madre tierra. Simultáneamente y muchas veces en interlocución con los pueblos señalados, se 
elaboraron las principales propuestas del pensamiento crítico de las ciencias antropológicas, sociales y afines, 
respecto al desarrollo, el desarrollo alternativo, las alternativas al desarrollo y el post-desarrollo. Con base 
en lecturas e interpretaciones de diversos textos sobre ambos temas, la experiencia personal en trabajos de 
investigación académica y el apoyo a Iniciativas Locales en México y otros países, así como en el análisis de 
los procesos de los últimos 10 años, se proponen algunos de los caminos a seguir para continuar el diálogo 
reflexivo y crítico.

Palabras clave: cultura y naturaleza; bioculturalidad; discursos de la transición; diálogo de saberes; buen vivir.

RESUMO:	 No presente texto pretendo traçar as linhas gerais do pensamento das organizações dos povos indígenas ori-
ginários da América Latina nos últimos 40 anos, que se iniciaram na elaboração de demandas por respeito e 
apoio de parte dos estados nacionais e, hoje, propõem um nível maior de autogestão, autonomia, luta pela vida 
e pela Mãe Terra. Simultaneamente, e muitas vezes em diálogo com os povos mencionados, foram elaboradas 
as principais propostas do pensamento crítico das ciências antropológicas, sociais e afins, relacionadas ao 
desenvolvimento, às alternativas de desenvolvimento e ao pós-desenvolvimento. Com base em leituras e in-

1  Quiero agradecer ampliamente a los organizadores de este volumen, Lucia Helena Oliveira da Cunha, Enrique Leff y Dimas Floriani. Al 
Centro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias de la UNAM, por el generoso espacio de trabajo que me ha brindado, y al Programa de 
Redes Temáticas del CONACYT, sus apoyos para el desarrollo de proyectos de investigación sobre Saberes colectivos y diálogo de saberes.

Vol. 35, dezembro 2015, DOI: 10.5380/dma.v35i0.43544

DESENVOLVIMENTO 
E MEIO AMBIENTE



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir148

terpretações de vários textos sobre ambos os temas, na experiência pessoal em pesquisa acadêmica e no apoio 
às iniciativas locais no México e em outros países, bem como na análise de processos dos últimos 10 anos, 
são propostos alguns dos caminhos a se seguir para continuar o diálogo crítico e reflexivo.

Palavras-chave: cultura e natureza; bioculturalidade; discursos da transição; diálogo de saberes; bem viver.

ABSTRACT:	 In the text I intend to trace the outlines of the thought of the indigenous peoples organizations in Latin America 
in the last 40 years, who began the elaboration of demands for respect and support for the national states and 
today propose higher levels of self-management, autonomy, struggle for life and Mother Earth. Simultaneously 
and often in dialogue with the people mentioned, the main proposals of critical thinking in the anthropological, 
social and related fields, on the development, alternative development, and post-development sciences. Based 
on readings and interpretations of various texts on both subjects, personal experience in academic research 
and supporting local initiatives in Mexico and other countries, as well as the analysis of the processes of the 
past 10 years, some ways are proposed to continue the critical and reflective dialogue.

Keywords: culture and nature; biocultural; discourses of transition; dialogue of knowledge; good living.

1. Pueblos, culturas y naturalezas

En las últimas cuatro décadas, los pueblos ori-
ginarios, indígenas y campesinos de América Latina, 
portadores y recreadores de Sistemas de saberes am-
bientales, se han afirmado como sujetos sociales y polí-
ticos emergentes en toda la región. Desde principios de 
los años setenta del siglo XX, comenzaron a construir 
organizaciones de carácter abierto, de diversos niveles 
participativos, levantaron demandas sobre problemas 
ancestrales, plantearon propuestas y soluciones origi-
nales en diversos temas (Declaración de Barbados I, 
1971; Documentos de la II Reunión de Barbados, 1979; 
Rodríguez & Varese, 1981; Pérez Ruiz, 2005), pero aún 
mas, como ha sido resaltado por otros autores, ofrecen 
perspectivas para la formulación de un nuevo paradigma 
civilizatorio alternativo a la civilización occidental y a su 
estilo de desarrollo, en fin, elementos para un modelo de 
desarrollo propio y nuevos modelos del post-desarrollo 
(Bonfil, 1981; Varese, 1995; Leff, 1996; Escobar, 1998).

Debe subrayarse la decisión de hacer de sus cul-
turas (patrimonios culturales, cosmovisión, sistemas de 
saberes, percepciones, mitos y símbolos) y sus espa-
cios vitales (montañas, ríos, selvas, bosques, paisajes, 
ambientes y naturalezas), además de sus estructuras 
familiares, lenguajes, formas de comunicación y orga-
nización, entre otras, los elementos sustanciales de sus 
novedosos planteamientos.

Bonfil (1981) ha señalado, sobre la base de los 
documentos elaborados en la década de los setenta por 
diferentes organizaciones indígenas en América Latina, 
que uno de los mayores “puntos de ruptura” que permiten 
ver la diferencia radical entre el proyecto indígena y el 
proyecto occidental, es el de la concepción y relación 
con la naturaleza. Subraya que en tales documentos “[...] 
el hombre es parte integrante e indisoluble del cosmos 
y su realización plena consiste en ajustarse armónica-
mente al orden universal de la naturaleza. El hombre es 
naturaleza, no domina ni pretende dominar, convive”. 
Para Occidente: “[...] el hombre es la cúspide de la escala 
universal, más alta cuanto más “desnaturalizada” sea la 
sociedad. El hombre es el amo, el maestro, quien domina 
a la naturaleza, igual que domina a otros hombres y otros 
pueblos” (Bonfil, 1981). La crítica de la indianidad a 
la manera en que occidente ha encarado la interacción 
sociedad-naturaleza, tiene que ver entonces con aspectos 
éticos, productivos, culturales, etc., y en su conjunto es 
una “[...] crítica al capitalismo, pero en lo más profundo 
y radical de su contenido” (Bonfil, 1981).

Sobre la misma línea de análisis documental y 
entrevistas a representantes de más de dos docenas de 
organizaciones indígenas de México, Mejía & Sarmiento 
(1987), para la década de los 70 y principios de los 80, 
señalan como características básicas de las luchas em-
prendidas, entre otras: la reapropiación de la tierra y la 
defensa de los recursos naturales, así como la adopción 
de una educación propia y el derecho al goce de su cul-



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 149

tura. “El movimiento indígena es la expresión de un 
sector social que no sólo se ha negado a desaparecer a 
través de los siglos, sino que ahora exige, en virtud de 
su pertenencia a un grupo étnico, recuperar sus tierras 
y recursos, recrear su cultura preservando lenguas y 
costumbres y participar políticamente en la planeación 
de su futuro”. Subrayan que la lucha por la tierra es la 
demanda fundamental y la esencia de ésta es la de “[...] 
recuperar un espacio vital al que indisolublemente se 
encuentra ligada la reproducción de su cultura” (Bonfil, 
1981).

Por su parte, Arizpe ha escrito que “Las culturas 
indígenas no son culturas atrasadas, no representan al 
siglo XVI, son culturas vivas que han seguido evolucio-
nando y, por tanto, son nuestras contemporáneas. Por 
eso pueden dialogar con el resto de los latinoamericanos 
y caribeños, porque hablan nuestro lenguaje del siglo 
XX. Por eso son también protagonistas de la vida coti-
diana y forman parte, por hecho y derecho de la Región 
Latinoamericana y Caribeña” (Cfr. Arizpe, 1994).

Los pueblos indígenas han planteado a los estados 
nacionales de la región, entre otros asuntos: la necesidad 
del reconocimiento y el pleno ejercicio de sus derechos 
ciudadanos, la necesidad de marcos de participación 
más amplios que los actuales, el reconocimiento del de-
recho consuetudinario, el reconocimiento de las formas 
de elección de las autoridades locales y regionales, el 
establecimiento de estatutos comunales y regionales de 
autonomía, el apoyo para pleno ejercicio y aprendizaje 
de sus lenguas, de sus medicinas, de sus religiones 
ancestrales u originarias, así como el pleno respeto a 
sus sistemas de saberes, y su expresión en sistemas de 
educación interculturales, etc.

A cambio de ello ofrecen, siguiendo a Arizpe 
(1994), “[...] entre otras grandes aportaciones: formas 
de gobierno que se estructuran dentro de los marcos 
del Estado-nación, formas de conocimiento y sistemas 
de saberes, patrimonios culturales tangibles e intan-
gibles, que han definido y otorgado perfil histórico a 
muchas de las naciones, imaginación, formas de vida 
comunitaria y familiar, simbolismos para conjurar el 
desencantamiento del mundo, e identidades y culturas 
en movimiento permanente”.

2. La larga lucha por la organización, los 
derechos, la tierra y la vida

En América del Sur las reuniones y asambleas 
de representantes de pueblos indígenas, con una nueva 
presencia y nuevo discurso tienen su punto de partida en 
1974 con la celebración del “Primer Parlamento Indio de 
América del Sur”, efectuado del 8 al 14 de octubre, en San 
Bernardino, cerca de Asunción, Paraguay. Organizado por 
la Asociación Indigenista de Paraguay y por el Centro de 
Estudios Antropológicos de la Universidad Católica de 
Paraguay, participaron representantes de pueblos indíge-
nas de Argentina, Bolivia, Brasil, Paraguay y Venezuela. 
Las discusiones tuvieron como punto central la formación 
de organizaciones independientes frente a las autoridades 
nacionales y los partidos y grupos políticos. Se produjo 
en ese momento un salto enorme sobre lo que habían 
sido las políticas y los programas del indigenismo oficial, 
estructurado y conducido por el Instituto Indigenista In-
teramericano y por los Institutos Indigenistas nacionales, 
desde 1940 (Bonfil, 1981; Barre, 1982).

Un año después, en 1975, se crea el Consejo Mun-
dial de los Pueblos Indígenas, en el marco de una reunión 
efectuada en Port Alberni, Canadá, en donde participaron 
representantes indígenas de Argentina, Australia, Bolivia, 
Canadá, Colombia, Ecuador, Finlandia, Groenlandia, 
Guatemala, México, Nueva Zelandia, Nicaragua, Norue-
ga, Panamá, Paraguay, Perú, Suecia, Estados Unidos de 
América y Venezuela. Se discutió y resolvió sobre Dere-
chos económicos, culturales, políticos y a la conservación 
de las tierras y los recursos naturales. No es que el tema 
de la tierra y los recursos naturales no estuviera presente 
en todas las discusiones y propuestas de los pueblos in-
dígenas, siempre que tenían un espacio para expresar sus 
demandas, pero es en esta reunión, ya no latinoamericana 
sino intercontinental, donde surge fuertemente como un 
derecho social (Barre, 1982).

En el ámbito centroamericano se realizó en 1977 
el Primer Congreso Internacional Indígena de América 
central, efectuado en Panamá, con la participación de 
delegados de Costa Rica, El Salvador, Guatemala, Hon-
duras, México, Nicaragua y Panamá. Ahí se analizaron 
la situación económica y cultural, y los problemas reli-
giosos, educativos y de la tradición indígena. Ahí mismo 



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir150

se decidió la constitución de una nueva organización 
regional denominada Consejo Regional de los Pueblos 
Indígenas de América Central (CORPI), transformado 
unos años después en Coordinadora regional de Pueblos 
Indios (Ver Bonfil, 1981; Barre, 1982).

En el marco de este brevísimo recuento de los 
procesos organizativos supranacionales de los pueblos 
indígenas de la región, que funcionaron como espacios 
para la elaboración de acuerdos y propuestas progra-
máticas, el Primer Congreso de los Pueblos Indios de 
América del Sur, efectuado en Ollantaytambo, Perú, en 
1980, tiene una transcendencia muy importante.

En primer lugar es el congreso que reunió a dele-
gaciones de todos los países de la región, pero lo más 
importante es que se configuró una corriente, mayoritaria 
en ese congreso y después con amplia proyección en el 
continente, que fue la tendencia “indianista”, encabezada 
por Bolivia y apoyada por las delegaciones de Argen-
tina, Colombia, Ecuador y Perú, en contraposición a la 
corriente “marxista”, impulsada por las delegaciones de 
Brasil, Chile y Venezuela.

El indianismo, basaba su discurso hegemónico a 
partir de entonces, en la concepción cósmica de la ar-
monía entre el hombre y la naturaleza. Esta perspectiva, 
ya explicitada en 1980, es extremadamente importante 
en la búsqueda de las argumentaciones que cimentaron 
la posición de los pueblos indígenas en la lucha por la 
naturaleza y el medio ambiente, desde la década de los 
70’s en América Latina, y al mismo tiempo de lo que se 
ha denominado “internacionalismo indio”.

En segundo lugar, porque con toda la carga que 
significó ese gran cambio de perspectiva, se decidió que 
cada pueblo podía elaborar tácticas y estrategias acordes 
con su realidad nacional, y concluyeron que, “cuando 
el pueblo indio sea mayoría su finalidad será la toma 
del poder político, y que, cuando el pueblo indio sea 
minoría, decidirá sus acciones con los sectores populares, 
sin comprometer su autonomía política y su identidad 
étnico-cultural” (Barre, 1982, p. 61).

En suma, de 1974 a 1980 como podemos ver, se dio 
un gran salto ideológico, político y organizativo. Mien-
tras en el Parlamento de 1974 se plantearon problemas 
de las condiciones de vida de los pueblos indios en sus 
respectivos países, tan solo seis años después, las solu-

ciones a las diversas problemáticas y las perspectivas se 
plantearon en términos de liberación y descolonización.

Con base en los documentos producidos por las 
organizaciones indígenas de América Latina, en la dé-
cada de los 70’s, Bonfil los retoma y dice que “En algún 
momento de su historia, Occidente perdió el rumbo y el 
hombre decidió separarse de la naturaleza y apropiársela. 
Es en este nivel, donde el proyecto de la civilización india 
se presenta construido sobre una concepción diferente del 
trabajo y de los bienes que por él se extraen o producen; 
y en donde la acumulación indefinida no tiene cabida 
(Bonfil et al., 1982).

En tales propuestas de futuros, se presentan una 
gran diversidad de enfoques respecto a los problemas 
de la vida contemporánea y a la globalización, ofrecen 
una perspectiva cultural enriquecedora y elementos bá-
sicos para construir un nuevo paradigma de desarrollo 
(Maybury-Lewis, 1992; Leff, 1996). Recursos culturales 
para los recursos naturales es cierto, pero incluso esa 
propuesta se queda corta, pues hay también en los pa-
trimonios simbólicos de los pueblos indígenas recursos 
culturales para las “enfermedades” del racionalismo y 
para el “malestar de la cultura occidental” como lo ha 
señalado Villoro (1998).

No es poco, incluso si miramos bien, han dado 
más de lo que recibieron y ofrecen más de lo que hemos 
intercambiado hasta ahora. Lo que hoy es claro también 
es que el intercambio y las mutuas solicitudes, no pue-
den ser resueltos de manera certera si en el centro de la 
discusión no se encuentran presentes los propios pueblos 
interesados, a través de sus autoridades y organizacio-
nes representativas de los sectores del mundo indígena 
(Warman & Argueta, 1993).

En la década de los 80’s, en México, bajo la cober-
tura de “lo popular” se gestaron diversos movimientos 
sociales que se oponían al régimen económico político 
y cultural. Bajo esa plataforma las organizaciones in-
dígenas mantuvieron sus reivindicaciones en torno a la 
pluralidad cultural, y que en alianza con los intelectuales 
logran la apertura de ciertas políticas culturales que ge-
neran políticas e instituciones para atender las demandas 
a favor de la diversidad cultural. Ese proceso de inte-
racción entre el estado y las organizaciones indígenas 
marca un período de formación de liderazgos indígenas.



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 151

Hacia esa misma década, surgen organizaciones 
que luchan por la tierra, por la continuidad del reparto 
agrario y que se identifican como campesinas, aunque 
en muchos casos sus integrantes y aún algunas de sus 
organizaciones locales integrantes de aquellas se encon-
traban en municipios mayoritariamente indígenas. Dos 
de las más importantes fueron la Unión de Comuneros 
Emiliano Zapata (UCEZ), fundada en Michoacán y la 
organización Campesina Emiliano Zapata (OCES) fun-
dada en Chiapas. Es decir, aunque la identidad de sus 
miembros era indígena. Las demandas de estas organi-
zaciones eran primordialmente reivindicativas: luchaban 
por la tierra, la producción, los derechos humanos, pero 
no tenían demandas desde la perspectiva étnica, este 
fue el caso de la Coordinadora Nacional Plan de Ayala 
(CNPA) y de la Central Independiente de Obreros Agrí-
colas y Campesinos (CIOAC) (Pérez Ruiz, 2005, p. 63).

Por la misma época, desde otra perspectiva dice 
Pérez Ruiz (2005, p. 64) los campesinos con tierra, ejida-
tarios y minifundistas, así como comunidades indígenas, 
muchos de ellos bajo la cobertura de la Central Nacional 
Campesina (CNC), demandaban mejores condiciones 
de producción y comercialización de sus productos. 
Surgen así, las primeras organizaciones que buscaban 
adquirir materias primas, medios de producción, crédi-
tos y mejores condiciones para la comercialización. Un 
par de décadas atrás habían surgido con los propósitos 
señalados diversas Uniones de Ejidos, Uniones de 
crédito. Y Asociaciones Rurales de Interés Colectivos 
(ARIC’s), pero en la década de la que estamos hablando, 
los 80’s, muchas de esas organizaciones confluyen en 
la Unión Nacional de Unidades Regionales campesinas 
(UNORCA).

Ahí se agruparon por ejemplo la Cooperativa 
Agropecuaria Regional Tosepan Titataniske (CARTT) 
de Puebla (1980), conformada por nahuas, totonacos, 
tepehuas y otomíes; la Unión de Comunidades Indígenas 
de la región del Istmo (UCIRI) en la zona cafetalera del 
Istmo de Tehuantepec, Oaxaca (1982), integrada por 
zapotecos, la Unión de Comunidades Indígenas 100 Años 
de Soledad (UCI-100 años) en la sierra sur y costa de 
Oaxaca (1982), que agrupa a cafetaleros zapotecos, la 
Unión Campesina Independiente de la Zona del istmo 
(UCIZONI) también de Oaxaca, que aglutina a comuni-
dades mixes, la Unión de Uniones Quiptiq Ta Lecubtesel, 

de la Selva lacandona de Chiapas (1981) formada por 
indígenas cafetaleros tzotziles, tzeltales y tojolabales, la 
Unión de Comunidades y Ejidos Forestales de Oaxaca 
(UCEFO), en la Sierra Juárez de Oaxaca, integrada por 
zapotecos y, la Unión Zapoteca – Chinanteca de la Sierra 
Juárez (UZACHI) de Oaxaca (1989). Todas ellas con sus 
perspectivas puestas en la producción en algunos casos 
convencional y en otros ya de carácter orgánico, como la 
organización de Indígenas de la Sierra Madre de Moto-
zintla (ISMAM) que producen café orgánico o la Unión 
de Comunidades de Usila, integrada por chinantecos, que 
hacen otro tanto con la vainilla, produjeron un discurso 
y prácticas productivas que mejoraban la producción y 
tendían a revertir la destrucción de los bosques, revertir 
la contaminación y el agotamiento de los suelos, man-
tener limpios los ríos, y en general un mejor cuidado del 
ambiente. (Cfr. Pérez Ruiz, 2005)

Es en ese ámbito, para el caso mexicano, en donde 
surgen realmente los primeros discursos y prácticas de 
un ambientalismo indígena y la gestación de un discurso 
ecológico (Pérez Ruiz, 2005, p. 65-66).

En los años noventa las organizaciones indígenas 
de la región mostraron una amplia presencia en diversos 
espacios sociales y foros y organismos multilaterales, 
y han elaborado propuestas para una gran variedad de 
temas y problemas locales, regionales, nacionales y 
globales. Dos grandes momentos fueron, sin duda, de 
amplísima convergencia: el Movimiento 500 años de 
Resistencia, India, Negra y Popular (1991-1992) y la 
Rebelión zapatista en México, los cuales fortalecieron 
la presencia indígena, negra y popular en el país y en el 
mundo, y lanzaron las propuestas para lograr mayores 
niveles de autogestión y autonomía.

3. Las críticas al desarrollo

De manera simultánea, en el mundo académico 
se gestaba un gran malestar respecto al desarrollo y sus 
no alcanzadas metas. La gran promesa de disminuir 
o revertir la desigualdad una vez que se alcanzaran 
ciertos niveles de crecimiento, se estrellaba contra 
una persistente realidad en la cual cada vez se produce 
mayor desigualdad, cada año la cantidad de personas en 
pobreza se amplía y unos cuantos ricos se transforman en 



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir152

hipermillonarios. La imagen de la “derrama” de recursos 
hacia abajo, una vez acumulados arriba, cual “maná” 
bíblico o piñata decembrina, no tiene relación con lo 
que ocurre todos los días, en ese lugar múltiple llamado 
“La Realidad” que todos conocemos.

Como lo ha explicado muy bien y ampliamente 
Escobar: “Hasta finales de los años setenta, el eje de las 
discusiones acerca de Asia, África y Latinoamérica era la 
naturaleza del desarrollo. Como veremos, desde las teo-
rías del desarrollo económico de los años cincuenta hasta 
el “enfoque de las necesidades humanas básicas” de los 
años setenta, que ponía énfasis no solo en el crecimien-
to económico per se como en décadas anteriores, sino 
también en la distribución de sus beneficios, la mayor 
preocupación de teóricos y políticos era la de los tipos de 
desarrollo a buscar para resolver los problemas sociales 
y económicos en esas regiones” (Escobar, 2012, p. 57).

Agrega que incluso los críticos del desarrollo se 
veían obligados a expresar sus impugnaciones en térmi-
nos de la necesidad del desarrollo. Una breve revisión 
de las propuestas alternativas al desarrollo, elaboradas 
en esas mismas décadas, permiten reconocer, con las 
variantes lógicas, diversas líneas de pensamiento que se 
expresaron entonces, tales como la temprana iniciativa 
de la Dag Hammarskjold, ya señalada por Escobar, de-
nominada What Now: Another Development (1975); o 
la propuesta del Etnodesarrollo, derivada de la reunión 
propiciada por la FLACSO Costa Rica, que convocó 
a representantes de pueblos indígenas y antropólogos 
(Bonfil, et al., 1982); la del Desarrollo participativo 
(1985); la Dimensión cultural del desarrollo (1991), el 
Desarrollo culturalmente apropiado (1994) o, el Desar-
rollo con identidad (1996).

Escobar señala que: “En resumen, podía criticarse 
un determinado enfoque, y proponer modificaciones o 
mejoras en concordancia con él, pero el hecho mismo del 
desarrollo y su necesidad, no podían ponerse en duda. 
El desarrollo se había convertido en una certeza en el 
imaginario social” (Escobar, 2012, p. 57).

Poco a poco, se produjeron nuevas evidencias de 
la crisis del modelo, principalmente desde la ecología 
y el medio ambiente, y comenzaron a elaborarse los 
discursos de la transición.

4. Los discursos y las prácticas de la transición

La confluencia de estas dos grandes líneas de 
crítica al desarrollo se comienza a gestar a finales de 
los ochentas del siglo XX. Simultáneamente se pro-
duce la aproximación con las prácticas y discursos de 
los afrodescendientes, el movimiento descolonizador y 
despatriarcal de numerosas organizaciones de mujeres 
o “feminismo descolonial” y una nueva emergencia 
de los movimientos campesinos y sociales, como los 
seringueiros y los castañeiros en Brasil, hoy ampliado 
a kilombolas, vazanteiros, caatingueiros, gerazeiros, 
faxinais, entre otros.

Subrayo aquí que los discursos de la transición, 
como los ha denominado Escobar, son configuraciones 
elaboradas con base en numerosos estudios y análisis de 
realidades locales y regionales que resisten y persisten en 
la extensa geografía latinoamericana, de los discursos de 
las organizaciones sociales que las conocen y apoyan, al 
mismo tiempo que de las elaboraciones teóricas de los 
críticos del desarrollo.

En este sentido, las propuestas de “Construir con 
la naturaleza y la cultura el modelo mesoamericano” 
(Toledo, 2000, p. 138) y “La reinvención de las iden-
tidades colectivas y la reapropiación de la naturaleza, 
en la apuesta por la vida” (Leff, 2014, p. 437) por citar 
dos críticos del modelo convencional del desarrollo en 
Latinoamérica, que se alimentan del cultivo ancestral y 
contemporáneo de las milpas de maíz, de los huertos del 
traspatio y del manejo paisajes y territorios, son análogas 
a las críticas desde elaboraciones como la Ecología de 
la transformación (Hathaway & Boff, 2009) o la Inicia-
tiva de las transformaciones locales (Hopkins, 2008 y 
Chamberlain, 2009, citados en Escobar).

La diversidad cultural y la diversidad biológica 
son irreductibles a la pretendida homogeneización del 
desarrollismo rampante, como lo han mostrado siglos 
de historia de las resistencias colectivas y es ahí, en 
la existencia misma de dichas diversidades donde se 
encuentran los núcleos más consistentes de la crítica al 
desarrollo “realmente existente”. En el momento actual, 
claro está, tales núcleos requieren ampliarse a partir de 
la construcción necesaria y simultánea de la autoorga-
nización, la autogestión, la autonomía, la transparencia 



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 153

y la democracia, sin olvidar o dejar de lado por ningún 
motivo o pretexto, los sentimientos, la espiritualidad y 
las cosmovisiones de los pueblos.

Esa conjunción de diversidades y voluntades de las 
resistencias colectivas logran incluso en algunos casos 
redefinir los objetivos de los proyectos de desarrollo, 
elaborar verdaderos ejemplos de contra-desarrollo, es 
decir, que a través de la oferta de proyectos de planifi-
cación, alimentación, educación o salud, se les reorienta 
hacia proyectos culturales y políticos, donde la preocu-
pación por las diferencias culturales –y la autonomía 
para cambiar la cultura- se combinan con las de justicia 
social (Gow, 2008 citado en Escobar, 2012, p. 23). Ese 
tipo de perspectivas es justamente las que subraya Bonfil 
Batalla tanto en su Teoría del control cultural, como en 
su México profundo (1987a y 1987b). Con dicha teoría, 
explica y nos explica, los procedimientos mediante los 
cuales un pueblo y su cultura, en la situación colonial 
o neocolonial, maneja sus elementos culturales y sus 
decisiones para defender su núcleo autónomo, apropiarse 
de elementos culturales de otras culturas, que le sean 
útiles y necesarios, al mismo tiempo que se articula y 
dialoga con el mundo.

No es nada nueva la afirmación de los grandes 
aportes de los programas y proyectos que articulan los 
Sistemas de saberes ambientales con el conocimiento 
derivado de la investigación agronómica (Altieri, 1991), 
ecológica (Poole, 1989; Toledo, 1991; Johnson, 1992) 
y médica (Argueta, 1994). Otros autores han afirmado 
ventajas similares en cuanto a programas sociales desde 
la perspectiva de los patrimonios culturales intangibles 
(Arizpe & Pérez, 2014) y en particular de sus saberes 
colectivos que los pueblos participan en el establecimien-
to de estrategias territoriales, con crecientes niveles de 
autonomía, contribuyendo así a la práctica, teorización 
y discursos de la transición.

Hoy, como nunca antes, se establecen proyectos 
locales y regionales, se genera una élite indígena de 
técnicos y dirigentes, se estructuran redes nacionales y 
regionales para estudiar, asumir e impulsar los Sistemas 
de saberes indígenas, se promueve y apoya la participa-
ción de las organizaciones en los talleres y seminarios 
sobre el tema. Los esfuerzos son llevados a cabo por or-
ganizaciones indígenas del más variado nivel, apoyados 
y acompañados por organizaciones no gubernamentales, 

universidades, organismos de gobierno en algunos pa-
íses, y organismos internacionales y multilaterales, en 
algunos casos también.

Y no solo la producción alimentaria es relevante 
en los programas del Buen vivir y la transición, también 
es muy relevante la salud de los pueblos.

De ahí la importancia de los esfuerzos por la puesta 
en marcha de Programas mixtos de salud, el estableci-
mientos de casas de salud y clínicas de Medicina tradi-
cional. Como lo ha dicho claramente Vicente Peña un The 
Wala (médico propio) del suroccidente colombiano: “el 
médico tradicional […] va aprendiendo y se va formando 
con los principios de querer, amar, respetar y defender 
a la colectividad de las malas acciones” Aún más, las 
tareas de un médico propio o The Wala, entre el pueblo 
Nasa de esta región de Colombia, pero también en otras 
regiones de ese país y en América Latina, son muchas 
otras como lo describe Peña: “El Médico propio, The 
Wala, en el pueblo Nasa tiene que relacionarse con los 
espíritus de la naturaleza (khaw), para poder armonizar 
el medio ambiente, la naturaleza, los seres humanos, 
animales y a todo lo que rodea el entorno comunitario” 
(Peña, 2013, p. 29). Por lo que “La armonización, Ya 
pewnxi, se hace mediante la meditación o comunicación 
directa con los espíritus, mediante el mambeo de la coca, 
la chicha, las plantas o de las partes de los animales de 
poder, y así se reciben las fuerzas de estos elementos” 
(Peña, 2013, p. 30).

Las organizaciones de América Latina más avanza-
das en el tema, han planteado ya muchas propuestas en 
torno a estos asuntos, entre las que destacan, con respecto 
a la medicina y la salud: manejo holístico de recursos 
para la salud, recuperación y utilización de técnicas y 
procedimientos diagnósticos y terapéuticos, investigaci-
ón e implementación de la utilización de los recursos te-
rapéuticos vegetales, animales y de sustancias orgánicas, 
reconocimiento oficial a la medicina tradicional y respeto 
a los terapeutas de las medicinas tradicionales, diálogo 
e intercambio entre terapeutas oficiales y tradicionales 
para encontrar los puntos de coincidencia, participación 
en las tareas básicas de la Atención Primaria de la Salud, 
establecimiento de sistemas mixtos de salud en el marco 
de los sistemas locales y regionales de salud (Zolla, 1987; 
Argueta, 1994; Campos, 1999 y otros).



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir154

Otros aspectos a los cuáles se le da mucha visi-
bilidad en los planes del Buen vivir y poca atención 
en los discursos de la transición, al igual que al de la 
espiritualidad (lo cual sí hace notar Escobar) son la 
fiesta, la convivencia, los bailes, la música, todos ele-
mentos para un disfrute colectivo, no individualizado. 
Las grandes fiestas, pese al calendario impuesto en 
los tiempos coloniales, resumen el tiempo mítico y el 
tiempo fundacional. Dos grandes fiestas en México son 
la de Petición de lluvias (antes de la siembra de maíz, 
hacia los meses de mayo-junio y la Fiesta de Difuntos 
(de principios de noviembre), que concluye el ciclo de 
cosechas. No hay comunidad, pueblo pequeño o grande, 
ranchería, barrio o casa que no celebre ambas fiestas, 
haya problemas sociales o no, crisis económica o no, 
abundancia o pobreza, estemos como estemos, la vida 
y la muerte y la vida, se celebran en fiestas colectivas 
(López Austin, 1999).

Considero necesario añadir algunos elementos 
más a las prácticas del Buen vivir, con base en algunos 
estudios y análisis recientes en terreno.

En los extensos estudios de los pueblos amazóni-
cos, poco conocidos aún por un público amplio, destacan 
diversos temas realmente sustanciales, por ejemplo, nos 
dice Cayón (2011) citando a Pineda (1999) dice: “que 
con la práctica indígena de ‘sembrar la selva’ se sientan 
las bases culturales de la biodiversidad Clara Van Der 
Hammen y Rodríguez (2000) sostienen que los huma-
nos cazan animales como si ésta fuera la compensación 
justa por haber sembrado alimentos para ellos durante 
generaciones. Las actividades humanas tienen un im-
pacto ecológico y transforman el entorno circundante, 
por lo que algunos autores no hablan de la existencia de 
ambientes o ecosistemas ‘naturales’ sino de ‘bosques 
culturales’ (Neves, 1992) o ‘artifactual landscapes’” 
(Balée, 1992, citados por Cayón).

En este mismo sentido, continua Cayón: “El papel 
de los indígenas como creadores y seleccionadores del 
paisaje amazónico es un hecho ampliamente aceptado 
hoy en día […]. Después de esta constatación, junto a la 
de que los sistemas agrícolas amazónicos actuales pue-
den generar excedentes (Descola, 1989) –quintaesencia 
de la complejización social para los materialistas, pero 
los indígenas no se interesan en ello porque, por una parte 
son “sociedades contra el estado” (Clastres, 2003) que 

rechazan la concentración individual de poder, bienes y 
la explotación, y abusiva del medio, y por otra, quizás 
más fundamental, porque privilegian las relaciones so-
ciales con plantas y animales (Cayón, 2011, p. 138-139).

Por su parte, Varese et al. (2013), en esa celebra-
ción festiva convertida en libro que se titula “Selva vida, 
de la destrucción de la Amazonía al paradigma de la 
regeneración” nos dicen que, entre otros muchos temas, 
la ‘Terra Preta dos Indios’ de la Amazonía es creación 
cultural de decenas y cientos de generaciones de pueblos 
de la Mata amazónica y nos muestra una vez más cómo 
el paradigma de la reciprocidad entre humanos y no 
humanos, impulsó la creación de espacios privilegiados 
donde no sólo se alimentan y viven los humanos sino 
que es una de las formas en que los humanos recompen-
san a los no humanos, pero también nos dicen que “La 
bio-arqueología y la antropología ecológica han estado 
revolucionando las viejas nociones de que la Amazonía 
y sus ecosistemas no pudo producir altas civilizaciones 
ni densidad demográfica y menos la sustentabilidad de 
las sociedades complejas. El descubrimiento de largas 
extensiones de Terra Preta do Indio –el suelo negro rico 
de biochar, un carbón vegetal especial, materia orgá-
nica y trastos cerámicos fragmentados– fue aclarando 
el panorama de pan-amazónico de gran profundidad 
temporal vinculado a la creación intencionada […] de 
suelos de alta productividad, larga duración de siglos y 
capacidad de retención de bióxido de carbono generado 
por el sistema de roza, tumba y quema que abre campos 
de cultivo de corta duración” (Varese, 2013, p. 19). 

Con tales hallazgos, iniciados la última década del 
siglo XX, se comenzaron a derribar las primeras hipó-
tesis de Betty Meggers sobre la inviabilidad del “falso 
paraíso” de la Amazonia, como ella lo llamó, espacio de 
abundancia aparente y peligrosa fragilidad (Cfr. Varese, 
2013; Meggers, 1976).

5. Diálogos de saberes para la construcción del 
Buen vivir

Un par de antiguas y nuevas nociones han sus-
citado grandes adhesiones y aportaciones en América 
Latina y aún fuera de ella, en las últimas dos décadas: 
el Diálogo de saberes y el Buen vivir. Antiguas porque 



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 155

ambas están basadas en la vida cotidiana de los pueblos 
y nuevas porque han recobrado un inusitado vigor dentro 
de los proyectos etnopolíticos de los pueblos originarios, 
indígenas, afrodescendientes, campesinos, artesanos, 
seringueiros, castañeiros, kilombolas, vazanteiros, caa-
tingueiros, gerazeiros y faxinais, etc.

Antiguas porque como dice un texto de los Can-
tares mexicano, texto del siglo XV: “Los toltecas eran 
gente experimentada, todas sus obras eran buenas, todas 
rectas, todas bien hechas, todas admirables [...] Estos 
toltecas eran ciertamente sabios, solían dialogar con 
su propio corazón (moyolnonotzani). (Textos de los 
Informantes de Sahagún, ed. facs. Francisco del Paso y 
Troncoso, Vol. VIII, fol. 172).

Al mismo tiempo es nuevo el diálogo de saberes, 
porque “el diálogo entre sistemas de conocimiento, es 
un campo en debate y construcción, desde el cual se 
cuestionan la racionalidad que se promueve como uni-
versal desde las ciencias de la tradición occidental, y se 
lucha por propuestas pluralistas para la generación y la 
aplicación de los conocimientos, al mismo tiempo que en 
dicha noción identificamos en realidad tres perspectivas 
que no desembocan en el mismo resultado. Es decir 
“En el marco de las propuesta del diálogo intercultural 
de saberes percibimos tres tendencias actuales: una pri-
mera que propone el diálogo para la incorporación de 
los saberes tradicionales en los sistemas científicos, con 
lo que se intenta romper las resistencias y se retoma la 
vieja tendencia de la validación de conocimientos para 
la expropiación; una segunda en la que se habla del di-
álogo intercultural para romper fronteras, e ‘hibridizar’ 
mutuamente los diversos sistemas de conocimiento para, 
finalmente, generar algo nuevo, entonces sí, universal-
mente válido; y una tercera en la que se considera que 
lo que debe gestarse es el fortalecimiento y desarrollo 
de los sistemas de conocimiento indígenas, para que 
después, y sólo bajo un plano de horizontalidad y de 
igualdad, se pueda dialogar con las ciencias occidentales, 
principalmente para encontrar soluciones de problemas 
específicos (Pérez & Argueta, 2011).

Es antiguo, porque dos grandes autores del mundo 
clásico occidental, como Sócrates y Platón, hicieron dela 
comunicación de las ideas a través del diálogo su forma 
más depurada, en contraposición al sumario o al discurso 
escrito (Argueta, 2011, p. 495). Y es nuevo, porque aun 

cuando muchos escépticos subrayan que parece difícil 
que en el corto plazo cambien las situaciones asimé-
tricas que determinan la subordinación, y por tanto las 
diferencias de status, recursos y poder, entre los pueblos 
originarios, indígenas afrodescendientes, campesinos 
y las sociedades nacionales en los países de la región, 
muchos grupos de trabajo e instituciones han estado em-
peñados antes en estas tareas (Freire, 1970; Fals-Borda, 
1985; 1987; Hernández Xolocotzi, 1976; 1985;  TTO & 
Beaucage, 1987; Beaucage & TTO, 2012; Thrupp, 1989; 
Toledo & Argueta, 1993; COMPAS, 1996; Pérez Ruiz 
& Argueta, 2015, y muchos otros).

Nuevo y ya parte de los discursos de la transición 
y la construcción del Buen vivir, porque ya hay quienes 
señalan que es deseable que sobre un plano de intereses 
comunes y explícitos, se puedan delinear puntos de con-
tacto para llevar a cabo un diálogo sin subordinaciones, 
una reeducación para el aprendizaje mutuo y que ello 
produzca una sinergia recíproca que fortalezca ambos 
conocimientos (Haverkort, 1996; Santos, 2009; Delgado 
et al., 2010; Haverkort et al., 2013 y muchos otros).

Antiguo porque el Buen vivir antes de ser una 
noción dentro de los discursos de la transición, escrito 
como Suma kausay y Suma khamaña en la Constituci-
ón de la República Plurinacional de Bolivia, ha sido y 
continua siendo una práctica cotidiana de los pueblos, 
de ahí la velocidad con que se ha correspondido desde 
muy diversos idiomas y regiones de América Latina a 
la propuesta de explicitar su significado y contenido, en 
una ya extensa y hermosa polifonía americana.

Escobar considera como discursos de la transición 
aquellos que formulan la lucha por los derechos de la 
naturaleza y los que enfrentan al desarrollo desde la op-
ción del Buen Vivir (definido como un bienestar integral 
y colectivo) y reconoce que actúan por la construcción 
de un pluriverso (Escobar, 2012 y 2013 citado por Pérez 
Ruiz, 2014).

En ese gran conjunto de polifonías se inscriben 
los planteamientos que hacen los pueblos originarios, 
indígenas y afrodescendientes de principios del siglo 
XXI: respeto y apoyo a las formas productivas y estilos 
de manejo, a los sistemas de saberes y expresión en 
sistemas de educación interculturales; reconocimiento 
y pleno ejercicio de los derechos ciudadanos, marcos 
de participación más amplios que los actuales, recono-



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir156

cimiento del derecho consuetudinario, reconocimiento 
de las formas de elección de las autoridades locales y 
regionales, reconocimiento pleno a los sistemas de salud, 
establecimiento de estatutos comunales y regionales de 
autonomía, pleno ejercicio y aprendizaje de las lenguas 
y de las religiones ancestrales, al mismo tiempo que el 
acceso a la intercomunicación y la información con-
temporáneas.

Las perspectivas planteadas en el párrafo ante-
rior, son claramente elementos de la construcción de 
la “coexistencia de múltiples mundos interconectados” 
como dice Escobar. La propuesta de este mismo autor 
para generar un discurso de transición, se anclan en una 
visión del planeta como un todo viviente y, el campo 
de los estudios pluriversal debería, entonces, reconocer 
y analizar la configuración de esos mundos diversos y 
futuros, en el mundo que habitamos.

Referencias

Altieri, M. Por qué estudiar la agricultura tradicional. Agro
ecología y Desarrollo Rural, Santiago de Chile, 17-22, marzo 
1991.

Argueta, A. Historia de la etnobotánica y situación indígena 
¿Es posible y urgente encontrar otros caminos? Memorias del 
Simposio de Etnobotánica. México: INAH, 1982. p. 274-277.

Argueta, A. Etnobiología y civilización mesoamericana. México 
Indígena, México: INI, 24, Año 4, 2ª época, 17-23, 1988.

Argueta, A. (Coord.). Atlas de las plantas de la medicina 
tradicional mexicana. 3 tomos, México: Instituto Nacional 
Indigenista, 1994.

Argueta, A. Epistemología e historia de las etnociencias: la 
construcción de las etnociencias de la naturaleza y el desarrollo 
de los saberes bioecológicos de los pueblos indígenas. México, 
Tesis (Maestría en Ciencias - Filosofía e Historia de la Biología) 
- Facultad de Ciencias, UNAM, 1997.

Argueta, A. El diálogo de saberes, una utopía realista. En: Vi-
llamar, A.; Corona Martínez, E.; Hersch, P. (Coords.). Saberes 
colectivos y diálogo de saberes en México. México: CRIM, 
UNAM; INAH y UIA Puebla, 2011.

Arizpe, L. Pacto del estado con los indígenas. Las culturas indí-
genas unen a México, no lo separan. Francia: UNESCO, 1994.

Arizpe, L.; Pérez Flores, E. (Coords.). Siempre flor y canto: las 
flores en el patrimonio cultural inmaterial de México. México: 
CRIM, UNAM y M. A. Porrúa, 2014.

Barre, M. C. Políticas indigenistas y reivindicaciones indias 
en América Latina 1940-1980. In: Bonfil Batalla, G.; Ibarra, 
M.; Varese, S.; Verissimo, D.; Tumiri, J. América Latina: Etno-
desarrollo y Etnocidio. Costa Rica: FLACSO, 1982.

Beaucage, P.; Taller de Tradición Oral del CEPEC. Cuerpo, 
cosmos y medio ambiente entre los Nahuas de la Sierra Norte 
de Puebla. Una aventura antropológica. México: IIA-UNAM, 
Dialog, TTO, Plaza y Valdez, 2012.

Boege, E. El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas 
de México. México: INAH, CONABIO, 2008.

Bonfil Batalla, G. (Comp.). Utopía y revolución. El pensamiento 
político contemporáneo de los pueblos indígenas de América 
Latina. México: Editorial Nueva Imagen, 1981.

Bonfil Batalla, G. Teoría del control en el Estudio de procesos 
étnicos. Papeles de la Casa Chata, México: CIESAS, 1987a.

Bonfil Batalla, G. México Profundo. Una civilización negada. 
México: SEP/CIESAS, 1987b.

Bonfil Batalla, G. (Comp.). Hacia nuevos modelos de relaciones 
interculturales. México: Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, 1993.

Bonfil Batalla, G.; Ibarra, M., Varese, S.et al. América Latina: 
Etnodesarrollo y Etnocidio. Costa Rica: FLACSO, 1982.

Campos-Navarro, R. La Medicina intercultural en hospitales 
rurales de América Latina. Salud Problema, 4(7), 75-80, 1999.

Cardona, G. R. La Foresta di Piume. Manuale di Etnoscienza. 
Roma-Bari, Italia: Editori Laterza, 1985.

Cayón, L. Alianza perpetúa. Bases del manejo ecológico en 
el noroeste amazónico. Avá. Revista de Antropología, 19, 
135-163, 2011.

CNRS. Laboratoire d’Eco-Antropologie et Ethnobiologie. 
Paris, Francia, Novembre 2004. Disponible en: <http://www.
ecoanthropologie.cnrs.fr/?lang=fr>.



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 157

COMPAS. Position Paper: Towards an Intercultural Dialogue 
in Agri-Culture. Bolivia, (manuscrito), 1996.

Delgado, F.; Rist, S.; Escobar, C. El desarrollo endógeno 
sustentable como interfaz para implementar el vivir bien en 
la gestión pública boliviana. Bolivia: AgruCaptured, 2010.

Declaración de Barbados I, 1971. 

Documentos de la II Reunión de Barbados. Indianidad y Des-
colonización. México: Editorial Nueva Imagen. 1979.

Declaración de San José sobre el Etnocidio y el Etnodesarrollo. 
In: Bonfil Batalla, G.; Ibarra, M.; Varese, S.; Verissimo, D.; 
Tumiri, J. América Latina: Etnodesarrollo y Etnocidio. Costa 
Rica: FLACSO, 1982.

Escobar, A.Whose Knowledge, Whose nature? Biodiversity, 
Conservation and Social Movements Political Ecology. Journal 
of Political Ecology, 5, 53-82, 1998.

Escobar, A. La invención del desarrollo. Popayán, Colombia: 
Editorial Universidad del Cauca, 2012.

Fals-Borda, O. Conocimiento y poder popular. Lecciones con 
campesinos de Nicaragua, México y Colombia. México: Siglo 
XXI, 1985.

Fals-Borda, O. Ciencia propia y colonialismo intelectual. Los 
nuevos rumbos. 3. ed. Bogotá: Carlos Valencia Editores, 1987.

Freire, P. Pedagogía del oprimido. Uruguay: Tierra Nueva, 
1970.

Haverkort, B.; Hiemstra, W. (Eds.). Comida para el pensa-
miento. Visiones antiguas y experiencias nuevas de la gente 
rural. Bolivia: AgruCompas, 2000.

Haverkort, B.; Delgado, F.; Shankar, D.; Millar, D. Hacia el 
diálogo intercientífico. Construyendo desde la pluralidad de 
visiones de mundo, valores y métodos en diferentes comunida-
des de conocimiento. Bolivia: Agruco, Plural Editores, 2013.

Hernández Xolocotzi, E. El concepto de Etnobotánica. En: 
Barrera, A. (Ed.). La etnobotánica: tres puntos de vista y una 
perspectiva. México: INIREB, 1976.

Hernández Xolocotzi, E. La exploración etnobotánica y su 
metodología. Xolocotzia, t. I y II, México: Chapingo, 1985. 
p. 163-188.

Johnson, M. Lore. Capturing Traditional Environmental 
Knowledge. Ottawa, Canadá: Dene Cultural Institute/Interna-
tional Development Research Centre, 1992.

Leff, E. (Comp.). Biosociología y Articulación de las Ciencias. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1981.

Leff, E. Ecología y Capital. Racionalidad ambiental, Democracia 
participativa y Desarrollo sustentable. 2. ed. México: Siglo XXI 
Editores y UNAM, 1994.

Leff, E. Los nuevos actores del ambientalismo en el medio 
rural. En: Grammont, H. C.; Tejera, H. (Comps.). Los nuevos 
actores sociales y los procesos políticos en el campo. México: 
UNAM, INAH, UAM, Plaza y Valdez, 1996.

Leff, E. La apuesta por la vida. Imaginación sociológica e ima-
ginarios sociales en los territorios ambientales del sur. México: 
Siglo XXI, 2014.

Leff, E.; Argueta, A.; Boege, E.; Porto-Gonçalves, C. W. Más allá 
del desarrollo sostenible. La construcción de una racionalidad 
ambiental para la sustentabilidad: Una visión desde América 
Latina. Medio Ambiente y Urbanización, Argentina: Instituto 
Internacional de Medio Ambiente y Desarrollo (IIED), 59, 65-
108, agosto 2003. (ISSN 02380306-59). Reimpreso parcialmente 
en Revista Futuros, 9(3), 2005.

Lévi-Strauss, C. El pensamiento salvaje. México: Fondo de 
Cultura Económica, 1964. (Breviarios 173)

López Austin, A. Breve historia de la tradición religiosa mesoa-
mericana. México: IIA-UNAM, 1999.

López-Austin, A.; López Luján, L. El pasado indígena. México: 
El Colegio de México-Fideicomiso Historia de las Américas-
-Fondo de Cultura Económica, 1996.

Maffi, L. On biocultural diversity: linking language, knowledge 
and the environment. Washington: Smithsonian Institution 
Press, 2001.

Maldonado, K. M. Estudios etnobiológicos, I. Revista Mexicana 
de Estudios Antropológicos, VI(3), 195-202, 1940.

Marques, J. G. O olhar (des)multiplicado. O papel do inter-
disciplinar e do qualitativo na pesquisa etnobiológica e etno-
ecológica. In: Mello Amorozo, M. C.; Chau Ming, L.; Pereira 
da Silva, S. (Eds.). Métodos de coleta e análise de dados em 
Etnobiologia, Etnoecologia e disciplinas correlatas. Rio Claro, 
Brasil: UNESP, CNPq, 2002. p. 27-46.

Martínez, A. Ecología humana del Ejido B. Juárez o Sebasto-
pol, Tuxtepec, Oaxaca. Boletín Especial INIF, 7, 1970.

Maybury-Lewis, D. Millennium: Tribal Wisdom and the Mo-
dern World. USA: Viking, 1992.

Meggers, B. J. Amazonia, un paraíso ilusorio. México: Siglo 
XXI, 1976.

Mejía Piñeros, M. C.; Sarmiento, S. La lucha indígena: un reto 
a la ortodoxia. México: Siglo XXI, 1987.



ARGUETA, A. Sistemas de saberes ambientales, naturaleza y construcción del Bien vivir158

Mignolo, W. Historias globales/diseños locales. Colonialidad, 
diálogos subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal, 
2003.

Mosonyi, E.; Rengifo, F. A. Fundamentos teóricos y programá-
ticos de la educación bilingüe intercultural. In: Rodríguez, N.; 
Mansferrer, E.; Vargas, R. A. (Eds.). Educación, etnias y des-
colonización en América Latina. México: UNESCO-III, 1983.

Nakashima, D.; Nilsson, A. Linking Biological and Cultural 
Diversity: Local and Indigenous Knowledge Systems (LINKS) 
project. In: Petitjean, P.; Zharov, V.; Glaser, G.; Richardson, 
J.; Padirac, B. de; Archibald, G. (Eds.). 60 years of Science 
at UNESCO 1945-2005. Paris: UNESCO, 2006. p. 385-388.

Nietschman, B. Q. The Interdependence of Biological and 
Cultural Diversity. Olympia: Washington: Center of World 
Indigenous Studies, 1992.

Peña, V. Pha’z Khaw Wala. Naturaleza en armonía entre los Nasa. 
En: Imbaquingo, C. C.; Rivadeneira, M. I. (Coords.). El diálogo 
de saberes en los estados plurinacionales. Ecuador: Coordina-
ción de Saberes Ancestrales, SENESCYT, 2013. p. 29-31

Pérez Ruiz, M. L. Todos somos zapatistas. Alianzas y rupturas 
entre el EZLN y las organizaciones indígenas de México. Mé-
xico: INAH, 2005. 788 p.

Pérez Ruiz, M. L.Sobre la hibridación y la interculturalidad en 
el posdesarrollo. Para un diálogo con Arturo Escobar. Cultura 
y Representaciones Sociales, IIS-UNAM, 9(17), 2014. 

Pérez Ruiz, M. L.;Argueta Villamar, A. Saberes indígenas y 
diálogo intercultural. Cultura y Representaciones Sociales, IIS-
-UNAM, 5(10), 31-56, 2011.

Pérez Ruiz, M. L.; Argueta Villamar, A. (2015). Jóvenes indí-
genas como promotores culturales, dos experiencias mexicanas 
(1951-1992). In: Pérez Ruiz, M. L.; Ruiz Lagier, V.; Velasco 
Cruz, S. (Coords.). Interculturalidad(es). Jóvenes indígenas: 
Educación y Migración. México: Universidad Pedagógica Na-
cional, 2015. p. 27-75.

Poole, P. Developing a Partnership of Indigenous Peoples, 
Conservationist, and Las Use Planners in Latin America. 
Environment Division, World Bank, 1989.

Posey, D. Introduction to Ethnobiology: it’s Implications and 
Applications. In: Posey, D. A.; Overal, W. L. (Orgs.). Proceed-
ings of the First International Congress of Ethnobiology. V. I, p. 
1-7, Museo Emilio Goeldi, CNPQ, WWF, Belém, Brasil, 1988.

Posey, D. Ethnobiology/Ethnoecology in the contemporary 
world: Towards a new inter-disciplinary and inter-cultural sci-
ence? Etnoecologica, IV(6), 106-116, 2000.

Reyes, L. Comentarios sobre historia india. En: Warman, A.; 
Argueta, A. (Coords.). Movimientos Indígenas Contemporá-
neos en México. México: CIIH-UNAM y Miguel Ángel Porrúa 
Editores, 1993.

Rodríguez, N.; Varese, S. Experiencias organizativas indígenas 
en América Latina. México: DGEI-SEP, 1981.

Santos, B. de S.Una epistemología del sur. México: Siglo XXI-
-CLACSO, 2009.

Sevilla Guzmán, E.; González, M. Ecosociología, elementos 
teóricos para el análisis de la coevolución social y ecológica de 
la agricultura. REIS, 52, 7-46, 1990.

Sociedad Latinoamericana de Etnobiología. Código de Ética. 
Materiales para la discusión colectiva, version 2. Revista Etno-
biología, 13, 2015.Suplemento 1, 28 p.

Thrupp, L. A. Legitimizing Local Knowledge: From Displace-
ment to Empowerment for Third World People. Agriculture and 
Human Values, 13-24, 1989.

Toledo, V. M. El Juego de la Supervivencia. Un Manual para 
la Investigación Etnoecológica en Latinoamérica. Berkeley, 
California: CLADES, 1991.

Toledo, V. M. What is Ethnoecology? Origins, scope and im-
plication of a rising discipline. Etnoecológica, 1(1), 5-21, 1992.

Toledo, V. M. La Apropiación Campesina de la Naturaleza: Un 
Análisis Etnoecológico. México (Tesis de doctorado) – UNAM, 
1994.

Toledo, V. M. Saberes indígenas y modernización en América 
Tropical: historia de una ignominia tropical. Etnoecológica, 
III(4-5), 135-147, 1996.

Toledo, V. M. La paz en Chiapas. Ecología, luchas indígenas y 
modernidad alternativa. México: UNAM y Ediciones Quinto 
Sol, 2000.

Toledo, V. M.; Argueta, A. Naturaleza, producción y cultura en 
una región indígena de México: las lecciones de Pátzcuaro. In: 
Leff, E.; Carabias, J. (Coords.). Cultura y Manejo Sustentable 
de los Recursos Naturales. México: CIIH, UNAM y Miguel 
Ángel Porrúa, 1, 413-443, 1993. (Colección México: Actualidad 
y Perspectivas)

Toledo, V. M.; Barrera, N. La memoria biocultural. La impor-
tancia ecológica de las sabidurías tradicionales. Barcelona: 
Icaria, 2008.

TTO - Taller de Tradición Oral; Beaucage, P. Catégories prati-
quez et taxonomie, notes sur les classifications et les pratiques 
botaniques des Nahuas (Sierra Norte de Puebla, Mexique). 



Desenvolv. Meio Ambiente, v. 35, p. 147-159, dez. 2015. 159

Recherches Amériendennes au Québec, 17(4), 17-36, 1987.

Varese, S. Pueblos Indígenas y Globalización en el Umbral del 
Tercer Milenio. In: Grünberg, G. Articulación de la diversidad. 
Tercera Reunión de Barbados. Cayambe, Ecuador: Ediciones 
Abya Yala, 1995. p. 123-159.

Varese, S. La ética cosmocéntrica de los pueblos indígenas 
de la Amazonia; elementos para una crítica de la civilización. 
In: Varese, S.; Apffel Marglin, F.; Rumrill, R. (Coords.). 
Selva Vida. De la destrucción de la Amazonía al paradigma 
de la regeneración. Perú: IWGIA, PUIC-UNAM, Casa de las 
Américas, 2013.

Varese, S.; Apffel Marglin, F.; Rumrill, R. (Coords.). Selva 
Vida. De la destrucción de la Amazonía al paradigma de 

la regeneración. Perú: IWGIA, PUIC-UNAM, Casa de las 
Américas, 2013.

Villoro, L. Estado plural, pluralidad de culturas. México: 
Paidós, UNAM, 1998.

Warman, A.; Argueta, A. (Coords.). Movimientos indígenas 
contemporáneos en México. México: CIIH-UNAM, 1993.

Zambrano, C. Interculturalidad, reconocimiento y diversidad 
ampliada. Revista Interculturalidad, 1(1), 89-106, octubre 
2004-marzo 2005.

Zolla, C. Medicina tradicional y sistemas de atención a la 
salud. En: CIESS. El futuro de la medicina tradicional en la 
atención a la salud de los países latinoamericanos. México: 
CIESS, 1987. p. 65-77.


