
Revista Letras 
Nº 97 ‑ Jan/Jun 2018

Publicação semestral do Curso de Letras da ufpr 
http://ojs.c3sl.ufpr.br/ojs2/index.php/letras 

A Revista Letras está indexada nos seguintes índices bibliográficos: 1. Internationale 
Bibliographie der Rezensionen Wissenschftlicher Literatur/International Bibliography of 

Book Reviews of Scholarly Literature; 2. Linguistics and Language Behavior Abstracts; 3. mla 
– International Bibliography of Books and Articles on Modern Languages and Literatures; 
4. Social Planning, Policy and Development Abstracts; 5. Sociological Abstracts; 6. Ulrich’s 

International Periodicals Directory; 7. clase – Citas Latinoamericanas en Ciencias Sociales y 
Humanidades.

Editor: Alexandre Nodari 
Secretaria Editorial: Rodrigo Otávio Lunardon 

Editora da Seção de Estudos Linguísticos: Patrícia de Araujo Rodrigues 
Editor da Seção de Estudos Literários: Alexandre Nodari 

Diagramação: Adriano Perissutti 
Projeto Gráfico: Yuri Kulisky 

Revisão de Textos: Guilherme Bernardes

Organizadores do n. 97 
“Retórica e Alteridade”

Anderson Zalewski Vargas (UFRGS), Gissele Chapanski (UNICAMP), Pedro Ipiranga 
Júnior (UFPR). Pedro Dolabela Chagas (UFPR) e Sérgio Kalil (UNICAMP)

Conselho Editorial

Antonio Dimas (usp), Beatriz Gabbiani (Universidad de la República do Uruguai), Carlos 
Alberto Faraco (ufpr), Carlos Costa Assunção (Universidade de Trás‑os‑Montes e Alto 
Douro), Elena Godoi (ufpr), Filomena Yoshie Hirata (usp), Gilda Santos (ufrj), José 
Borges Neto (ufpr), Júlio Cesar Valladão Diniz (puc‑rj), Lígia Negri (ufpr), Lúcia Sá 

(Manchester University), Lucia Sgobaro Zanette (ufpr), Maria Lucia de Barros Camargo 
(ufsc), Marília dos Santos Lima (unisinos), Mauri Furlan (ufsc), Mauricio Mendonça 

Cardozo (ufpr), Raquel Salek Fiad (unicamp), Rodolfo A. Franconi (Darthmouth 
College), Rodolfo Ilari (unicamp)

Conselho Consultivo

Adalberto Müller (uff), Álvaro Faleiros (usp), Brunno Vinicius Gonçalves Vieira 
(unesp‑Araraquara), Fernando Cabral Martins (Universidade Nova de Lisboa), Helena 

Martins (puc‑Rio), Irene Aron (usp), Isabella Tardin Cardoso (unicamp), Juliana 
Perez (usp), Luciana Villas Boas (ufrj), Márcia Martins (puc‑Rio), Maria Irma Hadler 

Coudry (unicamp), Matthew Leigh (University of Oxford), Patrick Farrell (University of 
California/Davis)



Consultores ad hoc

Anamaria Filizola, Cesar Baldi, Fabíola Padilha, Jane Oliveira, Maria Aparecida Silva, 
Maria Fenanda Aragão, Renata Garraffoni, Rodrigo Machado, Sarah Ipiranga, 

Thiago Saltarelli



Sumário

4	 Apresentação: Retórica e Alteridade
Anderson Zalewski Vargas, Gissele Chapanski, Pedro Ipiranga Júnior, 
Pedro Dolabela Chagas e Sérgio Kalil *

8	 A prosa em face do discurso poético em Isócrates
Pedro Ipiranga Jr., Leonardo Gonçalves Fischer*

38	 Análise retórica e moral de Antígona
Eleonoura Enoque Silva, Martha Solange Perrusi, 
Antonio Henrique Coutelo de Moraes*

55	 Gandavo & Plínio, o Velho: uma Construção Retórica dos Mirabilis
Alexandre José Barboza da Costa*

77	 A metáfora nos sermões de Antonio Vieira: do Argumentativo ao 
Sacro‑Literário

Murilo Cavalcante Alves*

90	 A nojenta prole da rainha Ginga, em parte aos homens semelhante: 
Bocage e a representação de negros e afro‑descendentes no 
Neoclassicismo português

Fernando Morato*

106	 Imitação e emulação entre o discurso histórico e a arte pictórica na 
representação da prática dos sacrifícios no templo de Viztziliputztli

Deolinda de Jesus Freire*

130	 John Banville: narrativa ecfrástica e picturalidade
Solange Viaro Padilha*

143	 A estilística da literatura indígena brasileira: a alteridade como 
crítica do presente – sobre a noção de eu‑nós lírico‑político

Leno Francisco Danner*, Julie Dorrico**, Fernando Danner*** 

167	 A didática contemporânea de língua portuguesa entre expediente 
retórico e produto científico: pressupostos histórico e teórico e 
estudo de casos

Cindy Mery Gavioli‑Prestes*, Gissele Chapanski** 



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 4‑7, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

4

Apresentação: Retórica e Alteridade

Anderson Zalewski Vargas (UFRGS), Gissele Chapanski (UNICAMP), 

Pedro Ipiranga Júnior (UFPR), Pedro Dolabela Chagas (UFPR) 

e Sérgio Kalil (UNICAMP)

Anderson Zalewski Vargas, Gissele Chapanski, Pedro Ipiranga Júnior, 

Pedro Dolabela Chagas e Sérgio Kalil*

4

A Sociedade Brasileira de Retórica (SBR) é uma entidade de caráter cientí
fico‑cultural, autônoma, sem fins lucrativos, que congrega pesquisadores e 
interessados na área de retórica e em disciplinas a ela relacionadas. Em março 

de 2010 foi constituída a Associação Latino‑americana de Retórica durante as I Jornadas 
Latino‑Americanas de Pesquisa em Estudos Retóricos, na Universidade de Buenos Aires, 
Argentina. Entre 27 e 30 de setembro daquele ano, em um contexto de revalorização dos 
estudos retóricos no Brasil, um grupo de colegas1 organizou o I Congresso Brasileiro de 
Retórica em Ouro Preto, uma promoção institucional da Universidade Federal de Minas 
Gerais (AFICH/FALE) e da Universidade Federal de Ouro Preto. Nesta oportunidade, 
foi fundada a SBR, tendo sido eleitos a primeira diretoria e conselho. O II Congresso2 
foi realizado nas dependências da UFMG, entre 27 e 30 de agosto de 2012, e o terceiro, 
promovido pela Universidade de São Paulo (FFLCH/FEUSP), Universidade Federal de 
São Paulo, Universidade Estadual de Campinas e Universidade Presbiteriana Mackenzie, 
ocorreu nas dependências desta última instituição3.

1	 Comissão organizadora: Maria Cecília de Miranda Nogueira Coelho (UFMG) ‑ Presidente da comissão; 
Jacyntho Lins Brandão (UFMG); Marcos Martinho dos Santos (USP); Matheus Trevizam (UFMG); Neiva 
Ferreira (UFJF); Tereza Virgínia Ribeiro Barbosa (UFMG); William Augusto Menezes (UFOP).
2	 A diretoria de então: Maria Cecília de Miranda Nogueira Coelho (FILOSOFIA/UFMG ‑ Presidente); 
Kátia Vieira Morais (LETRAS/UNIPAMPA‑Vice‑Presidente); William Augusto de Menezes (LETRAS/
UFOP ‑ Secretário Geral); Milene Ribeiro Ortega (PPG Communication Studies Univ. of NEVADA ‑ 
Secretária Adjunta); Narbal de Marsillac (FILOSOFIA/UFPB ‑ Tesoureiro); Jacyntho Lins Brandão 
(LETRAS/UFMG ‑ Tesoureiro Adjunto).
3	 A diretoria de então: Elaine Cristine Sartorelli, Presidente (LETRAS/USP), Lavínia Silvares, 



Apresentação: 
Retórica e 
Alteridade

5

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 4‑7, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A SBR mantém a Plataforma Vieira4, base de dados cuja finalidade é concentrar 
e divulgar informações sobre pesquisas nos diferentes campos pertinentes à retórica. 
Dispõe igualmente de página na internet5, incluindo uma no Facebook6 para divulgação 
mais ágil de informações. No momento, conta com cerca de 300 associados, de diversas 
áreas do conhecimento: Letras, História, Direito, Filosofia, Música, Artes Visuais, 
Educação, Comunicação, para falar apenas em grandes áreas de saber, porque a Retórica, 
nos últimos tempos, parece ter tomado nova versão universalista, talvez confirmando 
a correção das palavras de um de seus grandes impulsionadores: as pessoas, em geral, 

“tentam em certa medida questionar e sustentar um argumento, defender‑se ou acusar” 
(Retórica, 1354a 6‑8)7. Estando certo Aristóteles, podemos pensar em uma longa história, 
em grande parte imemorial, porque seu conhecimento depende de vestígios e da vontade 
de pesquisadores de estudá‑los.

Esta pode ser uma razão a mais para valorizarmos a publicação, neste 
número temático da Revista Letras, de uma seleção dos trabalhos apresentados no III 
Congresso Nacional de Retórica, ocorrido em 2016, nas dependências da Universidade 
Federal do Paraná, e organizado pelos signatários deste texto8. Não podemos deixar 
de novamente agradecer às instituições que tornaram possível o evento: o Programa 
de Pós‑graduação em História da UFRGS e, da parte da UFPR, o Setor de Ciências 
Humanas, o Programa de Pós‑graduação em Letras, o Departamento de Literatura 
e Linguística, o Programa de Pós‑graduação em História, o Centro de Línguas e 
Interculturalidade e, por fim, o Departamento de Polonês, Alemão e Letras Clássicas, 
além de todos os funcionárias e demais estruturas dessa Universidade. 

A temática geral do Congresso foram as concepções de alteridade retomadas, 
interpretadas e relacionadas ao campo da Retórica9. Em função disso, os estudos aqui 
apresentados buscam discutir, problematizar e propor parâmetros de comparação 
para as relações entre formas textuais de caráter retórico e outros gêneros do 
discurso, explorando aspectos intertextuais, interculturais, histórico‑comparativos, 
linguísticos, éticos e políticos. Os dois primeiros trabalhos abordam textos da 
Antiguidade: um sobre os escritos de Isócrates de caráter biográfico e outro sobre 
a tragédia ANTÍGONA de Sófocles. Pedro Ipiranga Júnior e Leonardo Fischer 
analisam trechos das obras Sobre a troca, Evágoras e A Nícocles, a partir de que 
propõem uma releitura da prosa retórica isocrateana, que, nestes textos, é concebida 
e definida em contraste com o discurso poético, ou seja, Isócrates equipararia sua 

Vice‑presidente (LETRAS/UNIFESP); Pablo S. Frydman, Secretário (LETRAS/USP); Adriano Machado 
Ribeiro, Secretário‑adjunto (LETRAS/USP); Marcos S. Pagotto‑Euzébio, Tesoureiro (EDUCAÇÃO/USP); 
Angélica Chiappetta, Tesoureira‑adjunta (LETRAS/USP‑LESTE).
4	 Disponível em: http://150.164.100.248/vieira/. Acesso em 18 jun. 2018.
5	 Disponível em: http://www.letras.ufmg.br/sbretorica/. Acesso em 18 jun. 2018.
6	 Disponível em: https://www.facebook.com/sbretorica?ref=aymt_homepage_panel. Acesso em 18 
jun. 2018.
7	 Na versão de Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena 
em: ARISTÓTELES. Retórica. São Paulo: Martins Fontes, 2012.
8	 A diretoria: Anderson Zalewski Vargas, Presidente (HISTÓRIA/UFRGS); Luiz Henrique Fiammenghi, 
Vice‑presidente  (MUSICA/UDESC); Pedro Ipiranga Júnior, Secretário (LETRAS/UFPR); Marcos S. 
Pagotto‑Euzebio, Secretário‑Adjunto (EDUCAÇÃO/USP); Gissele Chapanski,  Tesoureira (Doutoranda 
Letras/UFPR); Sergio Augusto Kalil, Tesoureiro‑adjunto (Doutorando em História/UNICAMP).
9	 A programação ainda pode ser conferida em: http://sbreventos.blogspot.com/. Acesso em 18 jun. 2018.



6

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 4‑7, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

prosa à poesia em termos artísticos, estando subjacente uma espécie de teorização 
sobre prosa e, por conseguinte, a proposição de uma prosa de caráter literário. Por 
seu turno, Eleonoura Enoque Silva, Martha Solange Perrusi e Antonio Henrique 
Coutelo de Moraes, a partir de conceitos aristotélicos, sob o prisma do pensamento 
de Cornelius Castoriadis, abordam problemas morais e políticos na obra Antígona 
e discutem noções fundamentais para a democracia, como limites da atuação do 
Estado, concepções de justiça, modos de conduta, entre outros.

O terceiro trabalho ‘GANDAVO & PLINIO, o VELHO: uma CONSTRUÇÃO 
RETÓRICA dos MIRABILIS’, analisando a obra “História da Província de Santa Cruz”, 
considerado o primeiro tratado histórico sobre o Brasil, escrito entre 1573 e 1576, traça 
várias relações entre o autor da obra, Pero de Magalhães de Gandavo, e Plínio, o Velho, 
cujo emprego do relato de maravilhas seria um indício seguro da emulação pretendida. 
Os dois artigos seguintes estão ambientados no contexto português: o primeiro no século 
XVII (A metáfora nos sermões de Antonio Vieira: do Argumentativo ao Sacro‑Literário) 
e o segundo no século XVIII (A nojenta prole da rainha Ginga, em parte aos homens 
semelhante: Bocage e a representação de negros e afro‑descendentes no Neoclassicismo 
português). Enquanto Murilo Cavalcante Alves retoma a figura da metáfora em textos de 
Antônio Vieira como elemento discursivo para além do estético, Fernando Borato, numa 
abordagem mais sócio‑política, analisa a representação de negros e afro‑descendentes 
mormente em Bocage para daí depreender formas de apagamento e desumanização 
transpostas para os campos social e literário.

Os dois trabalhos seguintes giram em torno das relações entre campos discursivos 
e o registro pictórico. Deolinda de Jesus Freire, a partir da análise da Historia de la conquista 
de México de Dom Antonio de Solís, de 1704, busca inferir a forma de interrelação entre o 
discurso histórico e a forma de representação das gravuras aí registradas, interpretando 
tal interrelação como um modo de competição, denunciando os artifícios retóricos de 
imitação e emulação. Por seu turno, Solange Viaro Padilha em seu artigo explora os 
efeitos e a forma de utilização da êcfrase no romance de John Banville, O livro das provas, 
de 1989; picturalidade, imagem e palavra fazem parte de um circuito complexo que, num 
relato de caráter memorialista, transpõem e deixam indistintas as fronteiras entre arte e 
realidade, entre representação e memória.

	Fecham o número temático dois artigos que lançam um olhar diferenciado 
para as construções discursivas da modernidade: um se atém ao escopo da literatura 
indígena, o outro ao contexto de ensino de português brasileiro em sala de aula. Leno 
Francisco Danner, Julie Dorrico e Fernando Danner propõem um enquadramento da 
literatura indígena concebida predominantemente como um discurso político, vinculado 
indissociavelmente ao Movimento Indígena; em função disso, a literatura indígena 
estaria centrada em questões que, por um lado, enfatizam a memória ancestral e modos 
de identificação e singularidade antropológica do indígena e, por outro, apresentam 
um caráter de denúncia, explicitando as formas de marginalização, de violência e 
segregamento a que estão sujeitos os integrantes de comunidades indígenas no Brasil. 
Tendo como corpus inicial manuais de ensino do português brasileiro (além de materiais 
correlatos em blogs e na rede intermidiática em geral), Cindy Mery Gavioli‑Prestes e 



Apresentação: 
Retórica e 
Alteridade

7

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 4‑7, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Gissele Chapanski problematizam as concepções gramaticais e linguísticas veiculadas em 
tal material escolar, pretendendo esclarecer o funcionamento do emprego de noções que 
remontariam à tradição gramatical constituída na Antiguidade; centradas nas noções 
de sujeito e subordinação, as duas especialistas partem da análise de casos para tecer 
comentários e conclusões acerca do emprego não científico de tais noções, desvinculados 
das questões aventadas pelas Ciências da Linguagem, mas que assumem o status e valor 
de autoridade pela chancela que recebem num certo contexto pedagógico.

Esperamos que seja uma boa amostra do considerável conjunto de trabalhos 
apresentados naquela já distante semana em Curitiba. 

Bom proveito!



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

8

8 A prosa em face do discurso poético em Isócrates

Prose in Face of the Poetic Discourse in Isocrates

Pedro Ipiranga Jr., Leonardo Gonçalves Fischer*

RESUMO

Uma problemática relevante hoje em dia sobre Isócrates diz respeito à sua relação com 
a tradição literária de sua época, à utilização de recursos estilísticos na configuração 
de seus textos, bem como dos procedimentos mais usuais de composição. Propomos 
neste trabalho fazer um levantamento de passagens que relevem para uma avaliação 
do status, por assim dizer, literário de sua obra, fazendo um comentário sobre o 
contexto discursivo em que aparecem e buscando alguns parâmetros comuns sob 
os quais uma teorização possa ser sugerida. Para tanto, restringiremos a análise 
àqueles passos em que se apresenta uma comparação ou contraste explícito com 
a poesia ou com algum poeta em particular. Ainda que apareça na produção 
isocrateana um termo específico para referenciar prosa (katalogáden, em A Nícocles 
7), o mais das vezes utiliza‑se nessa acepção a palavra lógos em contraposição textual 
a discursos com metro. Além disso, através de um quadro comparativo entre as 
obras comentadas, retomamos as várias passagens nas obras de Isócrates em que 
prosa e poesia estão inter‑relacionadas, a fim de explicitar que havia uma forma 
recorrente de tratar do estatuto da prosa em correlação com o discurso poético. 

Palavras‑chave: Isócrates; prosa na Antiguidade; Evágoras; Sobre a troca; A Nícocles.

*	 Universidade Federal do Paraná – UFPR.



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

9

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

An important issue nowadays on Isocrates concerns his relation with the literary 
tradition of his time, the use of stylistic resources in the configuration of his texts, as 
well as the more usual procedures of composition. We propose in this work to make 
a survey of passages that relate to an evaluation of the status, so to speak, literary of 
his work, commenting on the discursive context in which they appear and seeking 
some common parameters under which a theorization can be suggested. To that end, 
we will focus the analysis to those steps in which an explicit comparison or contrast 
is presented with poetry or with a particular poet. Although a specific term for the 
reference to prose (katalogáden, in To Nicocles 7) appears in Isocrate production, 
it is often used in this sense the word logos in textual opposition to speeches with 
meter. Moreover, through a comparative panel of the works commented on, we 
return to the various passages in the works of Isocrates in which prose and poetry 
are interrelated in order to make explicit that there was a recurrent form of dealing 
with the status of prose in correlation with poetic discourse. 

Keywords: Isocrates; Prose in Antiquity; Evagoras; Antidosis; To Nicocles.



10

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

1.	

Segundo Terry Papillon, o fazer literário e composicional de Isócrates 
está interligado a dois aspectos: a conjuntura política e a dimensão ética e 
pedagógica que privilegia em todas as suas obras. Tendo assente o poder da 

tradição poética, ele operaria uma refiguração desta e sua assimilação para a prosa, 
enfatizando sempre a utilidade daí advinda, cujas vantagens ao discurso seriam, 
entre outras, as seguintes: o caráter proveitoso, a ênfase no elogio, a faculdade 
criativa de compor e inventar narrativas, o poder de imortalizar a memória de 
fatos e pessoas, os vários recursos e procedimentos estilísticos (PAPILLON, 1998, 
p. 41‑43). Ele advoca, a partir daí, uma potencialização do caráter proveitoso do 
discurso, por parte de Isócrates, que acrescenta a essas vantagens a vinculação com 
interesses cívicos e com os valores mais reputados para a constituição do cidadão. 
De certa forma, a comparação e, por vezes, a emulação com as obras de poetas 
é instrumental para que Isócrates apresente sua agenda política e seu programa 
pedagógico através de uma concepção de filosofia que abrange deliberação na seara 
política, treinamento através dos discursos e veiculação de princípios éticos. Suas 
várias experimentações no campo biográfico constituem o locus por excelência 
para verificar as funções e possíveis finalidades da correlação buscada com o 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

11

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

discurso poético. Em função disso, comentaremos três obras que apresentam, em 
maior ou menor medida, elementos ou aspectos do bíos na Antiguidade, a saber, A 
Nícocles, Sobre a troca ou Antidosis e Evágoras. Ao fim, apresentamos um quadro 
comparativo para o cotejo de passagens dessas obras. 

2.	 A Nícocles: o aspecto gnômico face ao estético 

O discurso A Nícocles, um dos chamados Discursos Cipriotas de Isócrates, 
consiste em uma longa exortação ao jovem príncipe de Chipre e discípulo do orador. 
Nesse discurso, constituído por diversas recomendações e máximas proverbiais 
dirigidas a Nícocles na forma de conselho, Isócrates afirma que não cabe a um 
discurso dessa natureza buscar a inovação artística nem se pode esperar que ele 
agrade ao público (A Nícocles, 41‑42). Em seguida, ele cita os exemplos de Hesíodo, 
Teógnis e Focílides, poetas gnômicos reconhecidos como úteis a todos em razão 
de seus conselhos, mas que não são do agrado da maioria da população, que 
prefere as piores comédias (43‑44). A partir disso, Isócrates conclui que, para se 
escrever algo que agrade ao público, se deve abrir mão da utilidade, mencionando 
como exemplos desse procedimento Homero e os trágicos, que, ao recorrerem aos 
expedientes do fabuloso e do conflito, são considerados mais agradáveis por todos 
(48‑49). Aqui, portanto, a fala do orador aponta para uma impermeabilidade entre 
o útil e o agradável nos discursos, sugerindo que o bom aconselhamento assuma 
inevitavelmente uma forma árida em suas formulações. O discurso, dessa forma, 
é do tipo parenético, uma vez que a persona de Isócrates, na figura do narrador, 
dirige conselhos e preceitos ao jovem, no sentido de melhor administrar seu reino 
e governar sobre seus súditos. Mas também, atrelado a isso, procede à elaboração 
de um modo de vida apropriado ao governante, ao qual não pode faltar um treino 
contínuo nos discursos. Vejamos o passo abaixo: 

Julgo que seria a mais bela dádiva, a mais proveitosa e a mais 

apropriada para te dar e para tu receberes, se conseguisse 

determinar para quais ocupações te inclinando e de quais tarefas 

te afastando poderias administrar da melhor maneira possível a 

tua cidade e a tua realeza. O cidadão comum conta com muito 

que contribui para a sua educação: antes de tudo, ter uma vida 

sem luxos e ser forçado a deliberar dia a dia acerca de sua própria 

sobrevivência. Depois, as leis que balizam a vida política de cada 

um, a liberdade de expressão e a possibilidade de, por causa dos 

erros que cometeram aqui e ali, a olhos vistos reprovar aos amigos 

e atacar às claras os inimigos. Por fim, alguns dos antigos poetas 

lhe legaram conjuntos de conselhos sobre como viver a contento 

(πρὸς δὲ τούτοις καὶ τῶν ποιητῶν τινες τῶν προγεγενημένων 

ὑποθήκας ὡς χρὴ ζῆν καταλελοίπασιν). Graças a tudo isso, é 



12

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

verossímil que o cidadão comum esteja melhor. (A Nícocles, 2‑3; 

trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos) 

ἡγησάμην δ› ἂν γενέσθαι ταύτην καλλίστην δωρεὰν καὶ χρησιμωτάτην 

καὶ μάλιστα πρέπουσαν ἐμοί τε δοῦναι καὶ σοὶ λαβεῖν, εἰ δυνηθείην 

ὁρίσαι ποίων ἐπιτηδευμάτων ὀρεγόμενος καὶ τίνων [ἔργων] 

ἀπεχόμενος ἄριστ› ἂν καὶ τὴν πόλιν καὶ τὴν βασιλείαν διοικοίης. 

Τοὺς μὲν γὰρ ἰδιώτας ἐστὶ πολλὰ τὰ παιδεύοντα, μάλιστα μὲν τὸ μὴ 

τρυφᾶν, ἀλλ› ἀναγκάζεσθαι περὶ τοῦ βίου καθ› ἑκάστην βουλεύεσθαι 

τὴν ἡμέραν, ἔπειθ› οἱ νόμοι, καθ› οὓς ἕκαστοι πολιτευόμενοι 

τυγχάνουσιν, ἔτι δ› ἡ παρρησία καὶ τὸ φανερῶς ἐξεῖναι τοῖς τε φίλοις 

ἐπιπλῆξαι καὶ τοῖς ἐχθροῖς ἐπιθέσθαι ταῖς ἀλλήλων ἁμαρτίαις· πρὸς 

δὲ τούτοις καὶ τῶν ποιητῶν τινες τῶν προγεγενημένων ὑποθήκας 

ὡς χρὴ ζῆν καταλελοίπασιν· ὥστ› ἐξ ἁπάντων τούτων εἰκὸς αὐτοὺς 

βελτίους γίγνεσθαι. 

O presente oferecido a Nícocles é o próprio discurso de Isócrates, o qual 
possui um escopo, a princípio, predominantemente político: administrar a cidade e 
a realeza. Não obstante, há de se partir de uma reflexão sobre a vida dos particulares, 
sobre a paideia do homem comum. Em outras passagens da obra, essa conexão 
entre as esferas pública e privada é melhor explicitada pelo autor. Aqui cabe chamar 
a atenção para o papel primordial dos poetas tanto na educação, quanto na forma 
de conduzir a vida. Assim, de forma bem sutil e introdutória, parece haver uma 
semelhança buscada entre as obras dos poetas e o discurso isocrateano em vista do 
conteúdo parenético, admoestador e exortativo. Com efeito, em escritos como A 
Nícocles, Evágoras e Nícocles, é a figura do soberano que se mostra como paradigma 
moral. O que se propõe como teleologia moral está ligado à timé e à dóxa, ou seja, ter 
uma boa reputação entre os concidadãos. A elaboração do trabalho ético atrela‑se 
também aos exercícios de aprendizagem, de memorização e a todos aqueles que 
correspondem à epiméleia, ao cultivo e ao treinamento da mente e do espírito (A 
Nícocles, 27‑28). 

Não obstante, ainda que essa prevalência do parenético em detrimento da 
dimensão estética seja advogada e aí desenvolvida, essa opinião, contudo, não parece 
se sustentar no restante da obra de Isócrates, nem refletir sua própria prática de ensino. 
Desde o discurso programático da fundação de sua escola, Contra os Sofistas, Isócrates 
expressa uma considerável atenção ao exercício composicional, reiterando a necessidade 
de se ornar convenientemente os discursos com as ideias e de dispor com bom ritmo e 
harmoniosamente as palavras (16). Ainda em uma obra posterior, Sobre a troca, o orador 
se inclui entre aqueles que “preferem escrever discursos não sobre assuntos particulares, 
mas sim discursos helênicos, políticos e panegíricos, os quais todos diriam ser mais 
semelhantes às obras feitas com metro e ritmo do que às que são faladas nos tribunais”. 
Nesses discursos, segundo Isócrates, seria possível encontrar “um estilo poético e 
variado”, e “ideias mais fortes e novas”, e tais discursos seriam capazes de fazer com que 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

13

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

seus autores fossem estimados por mais sábios que aqueles que meramente falam bem 
nos tribunais (Sobre a troca, 46‑47). 

Se voltarmos às alegações presentes em A Nícocles à luz dessas outras reflexões 
de Isócrates, podemos interpretar que a cisão entre útil e agradável opera como 
argumento específico dessa obra. Composta em grande medida pela mera sequência 
de máximas proverbiais em uma sucessão de períodos curtos e desconectados 
entre si, essa obra destoa do estilo típico de Isócrates, marcado por períodos longos 
cuidadosamente articulados e elaborados com paralelismos1. Quando Isócrates 
afirma que um discurso sobre costumes deve não buscar novidades, mas sim reunir 
o maior número de máximas de outros homens e os dispor do melhor modo, ele 
está simplesmente explicitando o processo de composição desse texto em particular. 
Evidência disso é o reconhecimento do próprio orador, em Sobre a Troca 67‑69, de 
que seu discurso para Nícocles difere em estilo de suas outras obras. Desse modo, o 
argumento da cisão entre ensinar e agradar opera como uma justificativa retórica 
da estrutura desse mesmo discurso. 

Ademais, mesmo em A Nícocles, ele esboça sua expectativa ante a avaliação 
da obra pelo público, pondo‑se no mesmo patamar dos poetas em relação às suas 
composições em metros: 

Se então tal presente, uma vez confeccionado, será digno do 

assunto, é difícil saber desde o início; com efeito, muitas das 

composições poéticas com metro e das composições escritas 

em prosa (tôn metà métrou poiemáton kaì tôn katalogáden 

syngrammáton), ainda estando no pensamento dos compositores, 

proporcionavam grandes expectativas, mas, uma vez terminadas 

e apresentadas aos outros, alcançaram uma reputação bem 

inferior ao que se esperava. 

Εἰ μὲν οὖν ἔσται τὸ δῶρον ἐξεργασθὲν ἄξιον τῆς ὑποθέσεως, 

χαλεπὸν ἀπὸ τῆς ἀρχῆς συνιδεῖν· πολλὰ γὰρ καὶ τῶν μετὰ μέτρου 

ποιημάτων καὶ τῶν καταλογάδην συγγραμμάτων ἔτι μὲν ἐν 

ταῖς διανοίαις ὄντα τῶν συντιθέντων μεγάλας τὰς προσδοκίας 

παρέσχεν, ἐπιτελεσθέντα δὲ καὶ τοῖς ἄλλοις ἐπιδειχθέντα πολὺ 

καταδεεστέραν τὴν δόξαν τῆς ἐλπίδος ἔλαβεν (Isócrates, A 

Nícocles, 7; tradução e gritos nossos).

A passagem é importante. Aparece aqui um termo mais específico para 
prosa: katalogáden. A despeito disso, o que determina essa especificação vem, antes 
de tudo, por intermédio da relação explícita feita com o discurso poético, que é o 
procedimento mais usual nas diversas ocasiões. Há, por conseguinte, um paralelismo 
e contraste entre metà métrou e katalogáden (com metro e em prosa), de um lado, e 
entre tôn poiemáton e tôn syngrammáton (dos poemas e das composições escritas), 

1	 Cf. USHER, 1973.



14

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

de outro. Ao contrário de Platão2, Isócrates não deixa de valorizar o registro escrito 
das composições em prosa e o efeito e o mérito de suas obras já escritas. Vislumbra‑se 
aqui, de maneira esquemática, o processo de composição, recepção e transmissão: 
o projeto enquanto esquema mental, a configuração literária, a apresentação diante 
do público e a avaliação (e, por conseguinte, a divulgação) daí advinda. 

De maneira mais restritiva, em outro passo, ele advoga, como foi dito, uma 
aproximação com a poesia dita gnômica (Hesíodo, Teógnis, Focílides), a qual 
teria uma finalidade bem distinta da poesia de Homero e da tragédia, pois estas 
se disporiam a agradar a multidão, enquanto aquela teria um intuito pedagógico 
e aconselhativo, da mesma forma que sua própria obra de caráter protréptico, 
concernente à educação de um soberano. Eis o passo correspondente: 

Dado que para mim está claro que todos julgam de muitíssima 

serventia os conselhos de poetas e prosadores (advindos de 

poemas e de composições em prosa), os homens, entretanto, 

não os escutam com prazer e reagem como quem é repreendido e, 

muito embora elogiem esses autores, a bem da verdade, preferem 

estar junto de quem cometeu os mesmos erros que cometeram, 

e não daqueles que das falhas os afastam. A poesia de Hesíodo, 

Teógnis e Focílides poderia ser dada como prova disso: dizem, 

com efeito, que esses são os melhores conselheiros para a vida 

dos homens, mas, conquanto afirmem isso, preferem se ocupar 

antes com os seus próprios disparates do que com os conselhos 

deles. Se alguém selecionasse as chamadas máximas dos poetas 

eminentes nas quais mais se esforçaram, ao fim comportar‑se‑iam 

do mesmo modo diante delas: para essas pessoas, seria mais 

prazeroso escutar a pior comédia do que as obras compostas da 

maneira mais engenhosa (artística). (A Nícocles, 42‑44; trad. de 

Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos) 

Ἐπεὶ κἀκεῖνό μοι πρόδηλον ἦν, ὅτι τὰ συμβουλεύοντα καὶ τῶν 

ποιημάτων καὶ τῶν συγγραμμάτων χρησιμώτατα μὲν ἅπαντες 

νομίζουσιν, οὐ μὴν ἥδιστά γ› αὐτῶν ἀκούουσιν, ἀλλὰ πεπόνθασιν 

ὅπερ πρὸς τοὺς νουθετοῦντας· καὶ γὰρ ἐκείνους ἐπαινοῦσι μὲν, 

πλησιάζειν δὲ βούλονται τοῖς συνεξαμαρτάνουσιν, ἀλλ› οὐ τοῖς 

ἀποτρέπουσιν. Σημεῖον δ› ἄν τις ποιήσαιτο τὴν Ἡσιόδου καὶ 

Θεόγνιδος καὶ Φωκυλίδου ποίησιν· καὶ γὰρ τούτους φασὶ μὲν 

ἀρίστους γεγενῆσθαι συμβούλους τῷ βίῳ τῷ τῶν ἀνθρώπων, 

ταῦτα δὲ λέγοντες αἱροῦνται συνδιατρίβειν ταῖς ἀλλήλων ἀνοίαις 

μᾶλλον ἢ ταῖς ἐκείνων ὑποθήκαις. Ἔτι δ› εἴ τις ἐκλέξειε τῶν 

προεχόντων ποιητῶν τὰς καλουμένας γνώμας, ἐφ› αἷς ἐκεῖνοι 

2	 Cf. IPIRANGA JÚNIOR, 2016; MOUZE, 2011; SZLEZÁK, 1997.



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

15

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

μάλιστ› ἐσπούδασαν, ὁμοίως ἂν καὶ πρὸς ταύτας διατεθεῖεν· 

ἥδιον γὰρ ἂν κωμῳδίας τῆς φαυλοτάτης ἢ τῶν οὕτω τεχνικῶς 

πεποιημένων ἀκούσαιεν. 

	Aqui a contraposição é feita entre os termos tôn poiemáton e tôn syngrammáton 
(dos poemas e das composições escritas), prescindindo‑se da especificação anterior 
metà métrou e katalogáden (com metro x em prosa) por já estar pressuposta. Entre as 
duas passagens anteriores, estão inseridos uma enumeração de conselhos e preceitos 
dirigidos a alguém que queira bem governar; interessante que aqui são visados 
os sofistas vis‑a‑vis os poetas, como citados no parágrafo 133. Embora, em vista 
da finalidade do discurso, como foi antes visto, a poesia gnômica seja valorizada 
em detrimento da épica e do drama, o discurso poético em si se mostra como 
instrumental para indicar similaridades e uma certa paridade com certa espécie de 
prosa que, em certo grau, é exemplificada a partir do próprio discurso isocrateano. 
Em Sobre a troca, como dito anteriormente, Isócrates, ao contrário, alia ao benefício 
do caráter aconselhativo e parenético o prazer advindo do desfrute de uma obra 
composta artisticamente. Aqui, todavia, em A Nícocles, o prazer dos ouvintes e 
espectadores é contraposto ao caráter de utilidade de composições em prosa e dos 
poemas gnômicos4. Nessa perspectiva, ele vai contrapor o útil ao fabuloso, mas o 

3	 Cf. a passagem: (...) tem em mente que a educação e o empenho podem melhorar a nossa 
natureza e, dentre os que estiverem mais próximos de ti, aproxima‑te dos mais prudentes. Os demais, 
se puderes, manda vir até ti. Julga que não deves ignorar nenhum dos poetas célebres, tampouco 
nenhum dos sofistas, mas, pelo contrário, sê espectador (ouvinte) dos primeiros e um estudante 
dos segundos (καὶ μήτε τῶν ποιητῶν εὐδοκιμούντων μήτε τῶν σοφιστῶν μηδενὸς οἴου δεῖν ἀπείρως 
ἔχειν, ἀλλὰ τῶν μὲν ἀκροατὴς γίγνου, τῶν δὲ μαθητὴς). Prepara‑te para ser crítico dos teus inferiores, 
mas um oponente dos teus superiores. Mediante tais atividades rapidamente te tornarás tal como 
imaginamos ser um rei que governa a cidade com retidão e que a administra com adequação. (A 
Nícocles, 12‑13; trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos).
ἀλλ’ ὡς καὶ τῆς παιδεύσεως καὶ τῆς ἐπιμελείας μάλιστα δυναμένης τὴν ἡμετέραν φύσιν εὐεργετεῖν, 
οὕτω διάκεισο τὴν γνώμην, καὶ τῶν τε παρόντων τοῖς φρονιμωτάτοις πλησίαζε καὶ τῶν ἄλλων οὓς 
ἂν δύνῃ μεταπέμπου, καὶ μήτε τῶν ποιητῶν εὐδοκιμούντων μήτε τῶν σοφιστῶν μηδενὸς οἴου δεῖν 
ἀπείρως ἔχειν, ἀλλὰ τῶν μὲν ἀκροατὴς γίγνου, τῶν δὲ μαθητὴς, καὶ παρασκεύαζε σεαυτὸν τῶν μὲν 
ἐλαττόνων κριτὴν, τῶν δὲ μειζόνων ἀγωνιστήν· διὰ γὰρ τούτων τῶν γυμνασίων τάχιστ’ ἂν γένοιο 
τοιοῦτος οἷον ὑπεθέμεθα δεῖν εἶναι τὸν ὀρθῶς βασιλεύσοντα καὶ τὴν πόλιν ὡς χρὴ διοικήσοντα
4	 Cf. a passagem: “Por causa disso está patente que quem desejar compor ou escrever algo atraente 
para a massa deve descartar os discursos mais proveitosos e selecionar os mais fabulosos, pois 
lhes agrada tanto ouvir tais coisas quanto assistir a combates e contendas. Por isso, também a poesia 
de Homero e dos primeiros inventores da tragédia é admirável: ao analisar a natureza humana, 
utilizaram ambas as formas em seus poemas (em sua poesia). Um narrou as fábulas dos conflitos 
e contendas dos semideuses, os outros, por sua vez, transformaram as fábulas em conflitos e feitos 
que não só são escutados, mas também vistos por nós. Portanto, partindo de tais exemplos, está 
demonstrado que os que anseiam seduzir os ouvintes devem se afastar da reflexão e do conselho, e, 
em vez disso, falar daquelas coisas com as quais a multidão terá prazer. (A Nícocles, 48‑49; trad. de 
Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos). Ἐκεῖνο δ’ οὖν φανερὸν, ὅτι δεῖ τοὺς βουλομένους ἢ̀ 
ποιεῖν ἢ γράφειν τι κεχαρισμένον τοῖς πολλοῖς μὴ τοὺς ὠφελιμωτάτους τῶν λόγων ζητεῖν, ἀλλὰ 
τοὺς μυθωδεστάτους· ἀκούοντες μὲν γὰρ τῶν τοιούτων χαίρουσιν, θεωροῦντες δὲ τοὺς ἀγῶνας καὶ 
τὰς ἁμίλλας. Διὸ καὶ τὴν Ὁμήρου ποίησιν καὶ τοὺς πρώτους εὑρόντας τραγῳδίαν ἄξιον θαυμάζειν, 
ὅτι κατιδόντες τὴν φύσιν τὴν τῶν ἀνθρώπων ἀμφοτέραις ταῖς ἰδέαις ταύταις κατεχρήσαντο πρὸς 
τὴν ποίησιν. Ὁ μὲν γὰρ τοὺς ἀγῶνας καὶ τοὺς πολέμους τοὺς τῶν ἡμιθέων ἐμυθολόγησεν, οἱ δὲ 
τοὺς μύθους εἰς ἀγῶνας καὶ πράξεις κατέστησαν, ὥστε μὴ μόνον ἀκουστοὺς ἡμῖν ἀλλὰ καὶ θεατοὺς 
γενέσθαι. Τοιούτων οὖν παραδειγμάτων ὑπαρχόντων δέδεικται τοῖς ἐπιθυμοῦσιν τοὺς ἀκροωμένους 
ψυχαγωγεῖν ὅτι τοῦ μὲν νουθετεῖν καὶ συμβουλεύειν ἀφεκτέον, τὰ δὲ τοιαῦτα λεκτέον, οἷς ὁρῶσι 
τοὺς ὄχλους μάλιστα χαίροντας.



16

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

paralelismo empregado então no final da obra, compor ou escrever (poieîn/gráfein), 
evoca as expressões anteriores mais completas, testificando a perspectiva visada 
no presente estudo de que as referências à poesia ou aos poetas enquadradas num 
contexto de correlação com composições em prosa implicam uma certa teorização 
sobre o discurso em prosa.

3.	 Sobre a troca: o programa pedagógico de Isócrates em correlação com a 
poesia 

Na obra Sobre a troca, Isócrates forja e inventa um processo de acusação 
contra ele próprio como uma forma de falar de si e, de certo modo, transformar a 
imagem de si formada pelos outros. Com efeito, em um processo anterior movido 
contra ele, o qual, segundo a letra da lei, era passível de ocasionar uma troca de bens 
(antídosis), fora ele obrigado a arcar com uma ‘liturgia’, isto é, custear com os próprios 
recursos uma obra pública, no caso, a manutenção de um navio. Esse processo, por 
conseguinte, parece tê‑lo induzido a fazer uma defesa pessoal neste escrito Sobre 
a troca, como se fosse composto para um tribunal, no intuito de, pretensamente, 
corrigir a imagem de si junto a seus concidadãos. É, assim, um pretexto discursivo 
para falar de si mesmo, forjando para isso uma situação de julgamento, em que era 
possível fazer uma análise mais perspicaz e aprofundada sobre si mesmo e uma 
retrospectiva das próprias obras. 

E lede a apologia que foi fabricada, por um lado, como se tivesse 

sido escrita acerca de um julgamento e, por outro, como que 

requeresse mostrar a verdade acerca de mim mesmo, tanto para 

fazer com que os que me desconhecem venham a me conhecer, 

quanto para afligir os que me invejam ainda mais por sua afecção, 

pois maior justiça eu não conseguiria alcançar junto a eles. 

(ISÓCRATES, Sobre a troca, 13, tradução nossa) 

ἤδη δ› ἀναγιγνώσκετε τὴν ἀπολογίαν τὴν προσποιουμένην μὲν 

περὶ κρίσεως γεγράφθαι, βουλομένην δὲ περὶ ἐμοῦ δηλῶσαι τὴν 

ἀλήθειαν, καὶ τοὺς μὲν ἀγνοοῦντας εἰδέναι ποιῆσαι, τοὺς δὲ 

φθονοῦντας ἔτι μᾶλλον ὑπὸ τῆς νόσου ταύτης λυπεῖσθαι· μείζω 

γὰρ δίκην οὐκ ἂν δυναίμην λαβεῖν παρ› αὐτῶν. 

De maneira esquemática, há dois eixos para se pensar a finalidade do relato: 
a situação de julgamento e o espaço de constituição do si mesmo, a partir de que se 
verifica a estreita relação entre a formação do foro discursivo do si mesmo e a cenografia 
dramática em que ele se forma, que é justamente um processo de julgamento diante de 
um tribunal. Cabe chamar a atenção para o caráter de inovação que Isócrates reivindica 
para ele e uma das formas de marcar essa alteridade é a comparação com a poesia, sendo 
que aqui não se restringe ao conteúdo ou ao propósito puramente pedagógico de seus 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

17

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

discursos, embora isso também seja levado em conta. Ele passa em revista os vários tipos 
de discurso: encômio x apologia, inicialmente5.

Não obstante, ele chega a declarar que tal obra não se conforma estreitamente 
com os discursos que são apresentados nos processos jurídicos (agónes) ou em 
exibições públicas de aparato (epideíxeis), ou seja, de certo modo, extrapola formal e 
funcionalmente uma apologia ou um encômio. Proclamando a novidade (kainóteta) 
e a diferença (diaphorán) de seu próprio discurso em relação a estes últimos, ele se 
arrisca numa concepção de gênero heteróclita, escolhendo critérios outros para sua 
obra, o que a situa fora da classificação aristotélica dos tipos discursivos retóricos. 
Segundo ele, enquanto partes do seu discurso seriam condizentes com o modo do 
tribunal, outras partes aí não se enquadrariam, pois seriam expostas com coragem 
e liberdade de expressão acerca da filosofia (perì dè philosophías peparrhesasména). 
Isócrates esclarece que aí a filosofia tem um caráter pedagógico, ou seja, destina‑se 
aos mais jovens que se dedicam às ciências e à educação; por isso lança mão de 
extratos de seus escritos anteriores (19). A obra que escreve, prossegue ele, não é 
simples e impõe uma grande dificuldade pela quantidade e variedade de temas 
e estilos. Nessa perspectiva, seu discurso é misto (óntos miktoû toû lógou), o que 
demandaria um maior cuidado e maior atenção na leitura e na audição, em que o 
leitor deve buscar nuanças diferenciadas para as várias partes, a fim de não afligir e 
cansar os ouvintes presentes (cf. OBER, 2004, p. 32). 

Do lado do conteúdo, ele mistura e costura partes de outros discursos: isso 
parece compor uma espécie de fundo autobiográfico do escritor, permitindo uma 
avaliação diacrônica e retrospectiva de suas obras. Do ponto de vista da recepção, a 
obra pressupõe tanto o público do tribunal (o destinatário seria a assistência presente 
a um processo judicial, embora aqui esse tipo de público seja apenas imaginado, pois 
o julgamento é uma invenção), quanto um público de escola (que acolherá um texto 
cujas partes vão ser lidas, estudadas e repetidas)6; pressupõe, assim, um ouvinte, um 
leitor e, mais concretamente, a audiência de uma leitura pública. Da perspectiva do 
gênero, mistura formas retóricas, o dicânico (apologia) e o epidítico (encômio), com 
as formas pedagógicas de escritos de tom moral e filosófico. Todavia, o que se torna 
mais distintivo na obra é a sua remessa à primeira pessoa, o seu centramento em 
volta de um narrador em primeira pessoa, o qual vem a ser o princípio de unidade 
de um discurso assim longo e variado. 

5	 Elogiar a si mesmo, segundo Isócrates, além de não ser agradável e não deixar de suscitar a inveja, 
não permitiria que se abarcassem todos os assuntos e perspectivas sobre as quais se dispunha a 
discorrer (Sobre a troca, 8). Assim, de uma maneira genérica, concluir‑se‑ia que o encômio pode ser 
um bom modo de falar de outrem, mas que a melhor forma de falar de si é fazer uma apologia de 
si mesmo. Para isso, por um lado, como dito anteriormente, ele imagina uma luta judicial que põe 
em perigo sua vida, levada a cabo por um sicofanta que faz uso dos mesmos argumentos mentirosos 
utilizados no processo anterior de antídosis (troca de encargos/bens); por outro lado, coloca‑se 
na posição de acusado que deve fazer sua defesa seguindo, de maneira genérica, pelo menos, 
procedimentos do discurso apologético de então, mas, ao mesmo tempo, fazendo um relato sobre o 
próprio bíos e sobre suas obras.
6	 Segundo Terry Papillon, Isócrates formulava discursos encomiásticos tanto para o ensino dentro 
de sua escola, quanto para fazer a sua publicidade junto à comunidade (PAPILLON, 2001, p. 75).



18

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Dizer que sua obra é de um gênero misto parece evidenciar a dificuldade 
e a hesitação de Isócrates em classificá‑la. Ele cita, a propósito, alguns tipos de 
prosadores: aqueles que passam a vida explorando as vidas dos semideuses, os que 
meditam filosoficamente sobre os poetas, os que querem reunir os fatos e as ações 
ocorridas nas guerras, os que se ocupam acerca de questões e respostas, ou seja, que 
fazem antilogias. Vejamos o passo correspondente: 

Primeiramente, então, é preciso vocês perceberem isso: que os 

diferentes tipos de discurso (em prosa) não são menos numerosos 

do que aqueles dos poemas metrificados. Com efeito, certos 

prosadores gastaram sua vida investigando as genealogias dos deuses, 

outros comentaram filosoficamente sobre os poetas, outros quiseram 

recolher e reunir as ações ocorridas nas guerras e outros mais se 

ocuparam do gênero relativo a perguntas e respostas, os versados 

no método contestativo. Seria não pequena tarefa se eu tentasse 

enumerar todas as espécies de discursos; fazendo menção, contudo, 

àquela que então me é conveniente, deixarei de lado as outras. Com 

efeito, existem aqueles que, sem serem desprovidos de experiência 

nos tipos de prosa anteriormente ditos, preferiram escrever discursos, 

não sobre os contratos efetuados entre vocês, mas discursos de 

caráter helênico, político e panegírico, discursos que todos diriam 

ser mais semelhantes àquelas composições acompanhadas de 

música e ritmos do que àqueles enunciados nos tribunais. Estes 

discursos inclusive através de uma dicção/estilo mais poética e 

variegada apresentam as ações, e buscam se utilizar de argumentos 

mais pomposos e inovadores, ademais organizam o discurso como 

um todo através de diversas formas/estruturas notáveis e numerosas. 

Com esses tipos de prosadores, todos os ouvintes se alegram não 

menos do que com os poetizadores em obras com metro, e muitos 

inclusive desejam se tornar deles discípulos, considerando que os 

mais notáveis entre eles sejam muito mais sábios, melhores e mais 

capazes de trazer benefícios do que aqueles que fazem bons discursos 

para os pleitos. (Isócrates, Sobre a troca, 45‑47; tradução nossa) 

Πρῶτον μὲν οὖν ἐκεῖνο δεῖ μαθεῖν ὑμᾶς, ὅτι τρόποι τῶν λόγων 

εἰσὶν οὐκ ἐλάττους ἢ τῶν μετὰ μέτρου ποιημάτων. Οἱ μὲν γὰρ 

τὰ γένη τὰ τῶν ἡμιθέων ἀναζητοῦντες τὸν βίον τὸν αὑτῶν 

κατέτριψαν, οἱ δὲ περὶ τοὺς ποιητὰς ἐφιλοσόφησαν, ἕτεροι δὲ τὰς 

πράξεις τὰς ἐν τοῖς πολέμοις συναγαγεῖν ἐβουλήθησαν, ἄλλοι 

δέ τινες περὶ τὰς ἐρωτήσεις καὶ τὰς ἀποκρίσεις γεγόνασιν, οὓς 

ἀντιλογικοὺς καλοῦσιν. Εἴη δ› ἂν οὐ μικρὸν ἔργον εἰ πάσας τις 

τὰς ἰδέας τὰς τῶν λόγων ἐξαριθμεῖν ἐπιχειρήσειεν· ἧς δ› οὖν 

ἐμοὶ προςήκει, ταύτης μνησθεὶς ἐάσω τὰς ἄλλας. Εἰσὶν γάρ 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

19

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

τινες οἳ τῶν μὲν προειρημένων οὐκ ἀπείρως ἔχουσιν, γράφειν 

δὲ προῄρηνται λόγους, οὐ περὶ τῶν ὑμετέρων συμβολαίων, ἀλλ’ 

Ἑλληνικοὺς καὶ πολιτικοὺς καὶ πανηγυρικοὺς, οὓς ἅπαντες 

ἂν φήσειαν ὁμοιοτέρους εἶναι τοῖς μετὰ μουσικῆς καὶ ῥυθμῶν 

πεποιημένοις ἢ τοῖς ἐν δικαστηρίῳ λεγομένοις. Καὶ γὰρ τῇ λέξει 

ποιητικωτέρᾳ καὶ ποικιλωτέρᾳ τὰς πράξεις δηλοῦσιν, καὶ τοῖς 

ἐνθυμήμασιν ὀγκωδεστέροις καὶ καινοτέροις χρῆσθαι ζητοῦσιν, 

ἔτι δὲ ταῖς ἄλλαις ἰδέαις ἐπιφανεστέραις καὶ πλείοσιν ὅλον τὸν 

λόγον διοικοῦσιν. Ὧν ἅπαντες μὲν ἀκούοντες χαίρουσιν οὐδὲν 

ἧττον ἢ τῶν ἐν τοῖς μέτροις πεποιημένων, πολλοὶ δὲ καὶ μαθηταὶ 

γίγνεσθαι βούλονται, νομίζοντες τοὺς ἐν τούτοις πρωτεύοντας 

πολὺ σοφωτέρους καὶ βελτίους καὶ μᾶλλον ὠφελεῖν δυναμένους 

εἶναι τῶν τὰς δίκας εὖ λεγόντων. 

Nessa enumeração, existe algum tipo de taxonomia que se define a partir de 
seus agentes: geneálogos, filólogos ou sofistas como Eveno de Paros7, historiadores 
e dialéticos ou erísticos. A ênfase recai no fato de que os que utilizam determinados 
modos de discursos em prosa (trópoi tôn lógon) passam a vida dedicados a certas 
ocupações e seu modo de vida distingue e caracteriza seus discursos/lógoi. Por 
conseguinte, o bíos, ou melhor, a diatribé, o passar a vida num mesmo labor, é 
para ele o agenciador distintivo numa concepção de gênero. De qualquer modo, na 
sequência, ele distingue seu próprio tipo de prosa dos anteriormente mencionados; 
para isso fornece, sem embargo, dois critérios para balizar a construção do estatuto 
de sua obra: um positivo e outro negativo. O primeiro diz respeito à aproximação 
e à comparação com o discurso propriamente considerado poético. Ele explica 
que prefere escrever (gráphein) discursos de caráter helênico, de tom panegírico 
e relativos aos interesses da pólis; esclarece, em seguida, que tais composições 
mais se assemelham às composições acompanhadas de música e ritmos (toîs metà 
mousikês kaì rhythmôn pepoieménois) (46). No âmbito da produção, seus discursos 
mostrariam as ações através de uma elocução poeticamente mais apurada e mais 
diversificada; os pensamentos aí empregados devem ser moralmente convenientes e 
mostrarem inovação, bem como as figuras ou temas necessitam ser surpreendentes 
e numerosos. No âmbito da recepção, os ouvintes de tais composições não se 
alegram (khaírousin) menos do que em relação às obras compostas em metros (tôn 
en toîs métrois pepoieménon), e esse prazer suscita o desejo dos jovens de aprender 
a se tornarem melhores, mais sábios e mais proveitosos para a pólis, caso venham a 
ser aprendizes de tal gênero de discursos (47)8. 

7	 Para o interesse de Isócrates pela poesia em correlação com Platão, Eveno de Paros e outros 
autores contemporâneos, cf. REGO, 2010, p. 4‑5; PLATÃO, Fédon, 267a. 
8	 Embora essa espécie de teorização esteja dispersa e seja apresentada, algumas vezes, de modo 
pouco preciso, nesse ponto do relato ele fornece vários elementos para se depreender da produção 
e da recepção parâmetros definidores do estatuto de sua obra, enquanto tangente ao discurso 
poético. Não há, é claro, uma mímesis da ação, mas sim a composição de ações, sentimentos e idéias 
segundo um estilo poético e visando a um prazer estético (Cf. MATHIEU, 1950, p. 99‑101); todavia, 



20

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A princípio, então, a caracterização que Isócrates faz de seu logos como 
philosophía apresenta três eixos de determinação: um concernente às questões que 
visam aos benefícios e à contribuição dos cidadãos a Atenas; um outro ligado à 
conveniência e à formação moral que é inerente a uma paidéia pelos discursos; e, 
enfim, o eixo que vincula a prosa isocrática ao discurso poético, em sua configuração 
composicional e em seus efeitos, que concernem ao prazer visado entre ouvintes e 
leitores. Tais discursos, segundo ele compostos a partir da filosofia, possuem uma 
determinada dýnamis, um poder, uma efetividade. A força dos discursos da filosofia 
não está restritamente ligada ao poder de persuasão, uma vez que ele faz aqui 
justamente uma contraposição com o discurso dicânico, cujo objetivo se limitaria a 
isso. Esta dýnamis seria referente, de certa forma, ao poder de um discurso em prosa 
composto poeticamente e dotado de uma efetividade estético‑cognitiva, passível de 
suscitar prazer e uma disposição para o saber. Aliás, Isócrates expõe isso segundo 
uma equação tripartida, cujos termos se iluminam e determinam uns aos outros: 
ou da sua dýnamis ou da sua filosofia ou da sua diatribé ele propõe falar a verdade 
(tèn aléheian) (50). 

O critério negativo, por seu turno, utilizado para definir parâmetros para 
o lógos isocrático, assenta‑se nas várias antinomias em que ele contrapõe o seu 
discurso ao representado pelo dicânico e, ao mesmo tempo, ao modo de vida e ao 
comportamento dos que lidam com processos no tribunal9. A contraposição mais 
recorrente se dá nestes termos: os que preparam discursos para as ações judiciais 
se envolvem em contratos e negócios de âmbito privado, enquanto aqueles que 
compõem discursos segundo as prescrições e os princípios de Isócrates se voltam 
para os assuntos públicos de grande importância e, de algum modo, vantajosos para 
a cidade10. Assim, a apologia é uma defesa do seu bíos, o que não deixa de ser a 
defesa de sua ocupação (diatribé), de sua philosophía. 

Segundo Schiappa, Isócrates não queria ser definido como um rhétor, detentor 
de uma habilidade para a persuasão como um fim em si mesma (SCHIAPPA, 1999, 
p. 170 ). A dýnamis da filosofia, além de uma efetividade marcadamente poética, 
tem de revelar probidade, uma qualidade moral elevada daqueles que compõem 
discursos, assentada na dóxa, na reputação do indivíduo entre os seus concidadãos. 
De uma forma ou de outra, ele tem de demonstrar que é um cidadão kalòs kagathós 
no contexto da pólis, ou melhor, que parece ser, que tem uma tal reputação diante dos 
demais. Assim, areté, dóxa e timé são concepções bastante imbricadas na prosa e na 
teorização de Isócrates. Segundo Alexiou, a busca da boa fama constitui‑se, nesse 
escritor, em relação à concepção de pístis (prova); dessa forma, a boa disposição dos 
ouvintes para com o orador seria o requisito mais importante para o convencimento, 

mantém‑se um princípio ético como parâmetro de composição determinante, assim como um 
engajamento temático em relação aos assuntos da pólis.
9	 Para um contraste entre discursos para tribunais e discursos feitos fora do contexto do tribunal, 
cf. PAPILLON, 2001, p. 89; cf. POULAKOS, 1997, p. 9‑25. 
10	 Cf. ISÓCRATES, Sobre a troca, 41, 46. Ao distinguir a sua ocupação daquela relativa aos que ele 
chama de sicofantas, o principal argumento gira em torno do fato de Isócrates ter muitos discípulos, 
enquanto os seus acusadores não possuírem nenhum. 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

21

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

a partir do que a habilidade nos discursos estaria necessariamente vinculada “à 
inserção global do cidadão dentro da comunidade, à constituição do kalòs kagathós 
em todas as manifestações do corpo social” (ALEXIOU,1996, p.70). Embora haja, 
certamente, a conjunção de areté e dóxa, de eînai e dokeîn na argumentação de 
Isócrates, como afirma Alexiou, o fato de se mostrar epieikés, virtuoso e honesto 
pelo próprio bíos, não é suficiente para o persuadir. É isso que Isócrates explicita 
quando declara que tantos homens foram mais importantes e mais dignos de valor 
do que aqueles celebrados em poemas e tragédias, mas ficaram anônimos porque 
não foram hineados por poetas (poietôn) e por fazedores de discursos (logopoiôn) 
(136‑137). 

Isso não quer dizer simplesmente identificar ser e parecer, virtude e 
reputação, porém determinar critérios de valor diferenciados, mas que devem estar 
correlacionados. Dessa maneira, ele esclarece que o eudokimeîn, o ser bem estimado 
pelo corpo de cidadãos, está na dependência tanto das ações do si mesmo, quanto 
dos discursos daqueles que se preparam e são conformados naturalmente para isso, 
como os poetas. O não cumprimento de uma dessas duas condições redunda no 
fracasso do cidadão que ambiciona ou se situa em uma posição ou função importante 
no quadro da pólis, como foi o caso de um de seus melhores discípulos, Timóteo. 
Embora tenha sido ele, segundo a visão de Isócrates, um chefe militar exemplar e 
um excelente administrador dos negócios da pólis, não soube, todavia, defender e 
manter a sua reputação entre os seus concidadãos. Se Timóteo foi condenado numa 
ação judicial no final de sua carreira, ainda que isso pudesse se diagnosticar como 
uma injustiça face às suas meritórias e renomadas ações no passado, tal fato se 
deveria à sua inabilidade para captar a benevolência (eúnoia) do público. Dito de 
outra forma, não houve discursos que referendassem as suas ações e mantivessem 
a sua reputação no escopo da boa dóxa. Não obstante, Isócrates leva a cargo a 
posteriori essa tarefa e faz uma retrospectiva encomiástica dos feitos e do modo de 
vida do seu discípulo. Está em questão a dóxa de seu discípulo post mortem; é aqui 
que este escritor quer mostrar a sua perícia nos discursos: transformar a má dóxa 
em boa fama através do discurso acerca de um bíos. Vejamos a passagem em causa: 

Isso tem lá sua razão: enquanto aqueles tratam com solicitude 

os oradores (em espaços públicos) e os capazes de fabricar 

discursos (logopoieîn) em reuniões privadas, os quais fazem de 

conta conhecer tudo, você (Timóteo), por tua parte, não apenas 

negligencia, mas inclusive sempre entra em disputa com os que 

são mais habilidosos entre eles. Todavia acredita você quantos, 

por causa das difamações daqueles, terem uns caído em desgraça, 

outros privados dos direitos políticos, e quantos dos antepassados 

(você crê) terem ficado desconhecidos, mesmo sendo de maior 

quilate e mais dignos de mérito do que os que foram celebrados 

em cantos e tragédias? Uns [os que se tornaram famosos], 

creio, nesse caso, calharam de encontrar poetas e fabricadores 



22

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

de discurso, enquanto outros [os que ficaram anônimos] não 

tiveram quem os celebrasse. Se então você se deixar persuadir 

por mim e tiver isso em mente, não menosprezará esse tipo de 

homens, em que a massa costuma depositar sua confiança não 

apenas acerca de cada um dos cidadãos tomados isoladamente, 

mas também acerca de todas as questões e negócios; você, não 

obstante, tratará deles com o devido cuidado e solicitude, para 

que alcance uma reputação em vista de ambos os aspectos: em 

função de teus próprios feitos e em função dos discursos daqueles. 

(Isócrates, Sobre a troca, 136‑137; tradução nossa) 

Εἰκότως· οἱ μὲν γὰρ τοὺς ῥήτορας καὶ τοὺς ἐν τοῖς ἰδίοις 

συλλόγοις λογοποιεῖν δυναμένους καὶ πάντα προσποιουμένους 

εἰδέναι θεραπεύουσιν, σὺ δ› οὐ μόνον ἀμελεῖς, ἀλλὰ καὶ πολεμεῖς 

τοῖς μέγιστον ἀεὶ δυναμένοις αὐτῶν. Καίτοι πόσους οἴει διὰ τὰς 

τούτων ψευδολογίας τοὺς μὲν συμφοραῖς περιπεπτωκέναι, τοὺς 

δ› ἀτίμους εἶναι, πόσους δὲ τῶν προγεγενημένων ἀνωνύμους 

εἶναι, πολὺ σπουδαιοτέρους καὶ πλείονος ἀξίους γεγενημένους 

τῶν ᾀδομένων καὶ τραγῳδουμένων; Ἀλλ’ οἱ μὲν, οἶμαι, ποιητῶν 

ἔτυχον καὶ λογοποιῶν, οἱ δ’ οὐκ ἔσχον τοὺς ὑμνήσοντας. Ἢν οὖν 

ἐμοὶ πείθῃ καὶ νοῦν ἔχῃς, οὐ καταφρονήσεις τῶν ἀνδρῶν τούτων 

οἷς τὸ πλῆθος εἴθισται πιστεύειν οὐ μόνον περὶ ἑνὸς ἑκάστου τῶν 

πολιτῶν, ἀλλὰ καὶ περὶ ὅλων τῶν πραγμάτων, ἀλλ› ἐπιμέλειάν 

τινα ποιήσει καὶ θεραπείαν αὐτῶν, ἵν› εὐδοκιμήσῃς δι› ἀμφότερα, 

καὶ διὰ τὰς σαυτοῦ πράξεις καὶ διὰ τοὺς τούτων λόγους.» 

Como a atestação de discípulos virtuosos, cujas ações beneficiaram a pólis, é 
apresentada como um argumento crucial a favor da conduta de Isócrates e como, a 
despeito disso, o desempenho político de Timóteo tinha sido considerado, de certo 
modo, um malogro, então ele sente a necessidade de alongar os comentários sobre 
esse discípulo, compondo um pequeno lógos sobre o seu bíos11. Enquanto em relação 
ao cuidado dos negócios externos (tèn tôn pragmáton epiméleian) era deinós, perito e 
experiente, no que tangia ao tratamento dispensado aos homens que compunham a 
pólis (tèn tôn anthrópon therapeían), ele se revelava como naturalmente incapacitado 
(aphyés)(131). Assim, ao cuidado continuado com as próprias ações e com o modo 
de vida que caracteriza o bíos é imprescindível um cuidado com o lógos, um esforço 
contínuo para manter ante a coletividade a boa fama através de discursos, de um 
lógos sobre o bíos de outrem ou de si mesmo. Carecendo, com efeito, de tal lógos, de 

11	 Narra, a princípio, os vários sucessos de Timóteo como general nas expedições de guerra 
encetadas por Atenas. Caracteriza‑o como deinós na arte militar, mas enfatiza sua qualidade de 
phrónimos, de possuir uma inteligência prática para dirimir questões, assim como para reconhecer 
contra quem se deve fazer a guerra e a quem se aliar (117). Assim, ele demonstrava para com a pólis 
e as outras cidades gregas um cuidado (epiméleian) (124), um tratamento e uma atenção continuada. 
Esse cuidado, no entanto, foi o que lhe faltou na esfera da política interna concernente a Atenas.



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

23

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

poetas ou de fabricantes de discursos que tomassem esse encargo, o discípulo de 
Isócrates teria sido condenado por uma má dóxa e malogrado politicamente12. O 
parâmetro de comparação que Isócrates encontra, fora uma analogia formal com 
procedimentos estéticos e figuras de estilo, baseia‑se na capacidade encomiástica de 
sua prosa, o que a tornaria, segundo ele, bem mais bela, porque mais proveitosa para 
a pólis, do que a obra poética de Píndaro (166)13. Que a narrativa do bíos feita por 
Isócrates não seja um relato da vida privada é o que nosso prosador faz questão de 
enfatizar: essa experiência biográfica acerca do si mesmo, enquanto foro do debate 
político de alguém que delibera consigo próprio, diz respeito à constituição de si 
como agente moral, que se realiza como um treino e um cultivo de si nos discursos, 
com o fim de preparar‑se para a efetiva arena política; no caso de Isócrates, essa 
efetivação já se faz pela escrita e publicação de suas obras14. Somado‑se a isso, essa 
constituição desse tipo de bíos perpassa o campo do poético, caracterizado não 
como aquilo que Aristóteles, na Poética, definirá como mímesis, mas por aquilo 
de que ele fornece alguns elementos ao tratar do gênero epidítico na Retórica. A 
questão, reiteradamente discutida por Isócrates, diz respeito ao louvor15, o que é 
mencionado no primeiro livro desta obra de Aristóteles , mas não sistematicamente 
teorizado dentro do quadro dos gêneros retóricos. 

Com efeito, a finalidade de quem se torna digno de louvor louvando (como 
Isócrates se arroga) busca, num primeiro momento, apresentar a si como confiável, 
mas, a partir daí, sobretudo, constituir o seu caráter, em tal discurso encomiástico, 
enquanto pístis, um convencimento que ocupa o segundo lugar na teorização 
aristotélica e o primeiro na argumentação de Isócrates. Segundo temos verificado, 
essa concepção do ser digno de louvor louvando é associada por Isócrates à qualidade 
de seu próprio discurso, portador de uma dýnamis poética, pois ele louva pelo lógos 

12	 Por seu turno, em relação ao bíos de Isócrates, a epiméleia está vinculada ao escopo de um programa 
pedagógico. Ele próprio foi educado com um grande esmero e cuidado (epimelôs)(161); também o 
corpo, num programa educativo, igualmente exigiria exercícios, práticas e treinos contínuos (taîs 
d’empeiríais kaì taîs epimeleíais)(191); aqueles que querem tornar a si mesmos melhores e mais 
virtuosos devem voltar a atenção para si e se ocupar em treinamentos de si próprios (tàs autôn 
epimeleías) naquilo em que desejam adquirir experiência e saber. Isso pressupõe exercícios (melétais) 
e esforços (philoponíais), com a finalidade de treinar e desenvolver o raciocínio e a ponderação 
(pròs tèn tês phronéseos áskesin (207‑209)). Chega ele, por conseguinte, a fazer um estreito paralelo 
entre paidéia e epiméleia, declarando que uma e outra têm uma dýnamis, a qual, num certo sentido, 
proporciona um reconhecimento cada vez mais aprimorado de uma meta moral elevada: a epieíkeia 
(211‑214). Nessa esfera da paidéia, apresenta ele e prescreve a epiméleia preferencialmente como 
o cultivo de si mesmo (autoû... tèn epiméleian)(290), assinalando que os que agem segundo esse 
cuidado e esse cultivo de si são dignos de ser elogiados (epaineîn) (250) e de adquirir uma boa 
reputação.
13	 Segundo Momigliano (1991, p. 74‑75), ele reclamava para a sua prosa, além da excelência moral, 
a prerrogativa, por excelência, da poesia: a de conferir imortalidade. 
14	 Para a relativização do caráter pragmático da filosofia de Isócrates e a manifestação de uma 
espécie de idealismo, cf. LEFF, 2004, 238‑239.
15	 Cf. ARISTÓTELES, Retórica, I, 9 [1366a]: Acontecerá, com efeito, aos que falam acerca dessas 
coisas [dos modos e das coisas que são visadas por aquele que elogia e por aquele que vitupera], de, 
ao mesmo tempo, também mostrarem aquelas, a partir das quais nós poderemos ser compreendidos 
e revelados conforme o caráter (katà tòn éthos), o que era a segunda forma de convencimento (pístis); 
pois, pelas mesmas coisas e procedimentos, poderemos tornar dignos de crédito tanto a nós mesmos, 
quanto a um outro, em relação à virtude (pròs aretén).



24

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

o que Píndaro louvara pela poíesis. Esta passagem de Sobre a troca [166], abaixo 
citada, que faz uma tal alusão a Píndaro, pode ser relacionada com aquela anterior 
em que se comenta a necessidade de um lógos de louvor para a sustentação da fama 
dos grandes homens: 

E ainda é mais espantoso que, se a Píndaro, o poeta, os da geração 

anterior à nossa, em função de um único dito, uma vez que 

chamou a cidade de “amparo da Grécia”, de tal forma o honraram 

que o elegeram como próxeno e lhe ofereceram um presente de 

dez mil dracmas, a mim, contudo, que elaborei encômios em 

bem maior número e de melhor qualidade artística dedicados à 

cidade e a nossos antepassados, não me seja permitido terminar 

a vida em segurança no tempo que me resta. (Isócrates, Sobre a 

troca, 166, tradução nossa). 

Ἔτι δὲ δεινότερον, εἰ Πίνδαρον μὲν τὸν ποιητὴν οἱ πρὸ ἡμῶν 

γεγονότες ὑπὲρ ἑνὸς μόνον ῥήματος, ὅτι τὴν πόλιν ἔρεισμα τῆς 

Ἑλλάδος ὠνόμασεν, οὕτως ἐτίμησαν ὥστε καὶ πρόξενον ποιήσασθαι 

καὶ δωρεὰν μυρίας αὐτῷ δοῦναι δραχμὰς, ἐμοὶ δὲ πολὺ πλείω καὶ 

κάλλιον ἐγκεκωμιακότι καὶ τὴν πόλιν καὶ τοὺς προγόνους μηδ› 

ἀσφαλῶς ἐγγένοιτο καταβιῶναι τὸν ἐπίλοιπον χρόνον. 

Logopoiós é a palavra escolhida por Isócrates para qualificar este tipo de 
prosador que, pelo seu louvor, faz com que os homens e seus feitos sejam celebrados 
e se tornem renomados. Embora queira ele ser recompensado pela pólis por sua 
ação de poieîn lógous em louvor dela (298), não chega a sistematizar essa ocupação 
de logopoiós numa noção mais precisa e aplicá‑la a si próprio – porém, isso pode 
ser, de certo modo, depreendido pelo emprego (certamente disperso) de expressões 
correspondentes ao longo do relato16. 

16	 Em relação à questão do louvor, Aristóteles, por seu turno, ao se referir à emulação, explicita 
que homens são dignos de serem emulados, entre os quais estão “aqueles aos quais muitos querem 
ser semelhantes, ou dos quais muitos querem ser conhecidos ou amigos. Ou aqueles que muitos 
admiram ou os que eles mesmos admiram. E aqueles dos quais se dizem elogios e encômios (épainoi 
kaì enkómia légontai) ou por poetas ou por escritores de discursos (hypò poietôn kaì logográphon)” 
(ARISTÓTELES, Retórica, II, 12 [1388b]). Emprega aqui Aristóteles a palavra evitada por Isócrates, 
no caso, o termo logógrafo, para qualificar alguém que escreve uma prosa encomiástica e que se 
situaria no campo da retórica (termo que recebe uma conotação depreciativa, de fato, na prosa 
platônica (Cf. PLATÃO, Fedro, 257c). A expressão para prosa que aparece na Retórica, num paralelo 
e confronto com a poesia, é psilòs lógos, em que a contraposição se dá entre um discurso através 
de metros (a que é conveniente todo tipo de recurso e figura) e aquele que é desnudo deles (psilós), 
assim como da pletora de artifícios poéticos que o tornariam sem naturalidade. Embora deixe 
bem claro que a elocução da poesia, baseada nos metros, não é conveniente à prosa (no caso, a dos 
oradores), em todo o livro terceiro da Retórica o estilo do lógos retórico se constitui em paralelo e 
em confronto com o discurso poético. Na verdade, a prosa pode lançar mão de recursos poéticos 
de maneira controlada e oportunamente, mas o exagero em tal emprego ocasiona a impressão de 
o discurso ser fabricado e, assim, enganoso, o que certamente comprometeria sua finalidade de 
convencer os ouvintes. Nesse sentido, Górgias é sempre apresentado como paradigma de uma prosa 
não consciente de seus limites em sua tendência à léxis poética (ARISTÓTELES, Retórica, III, 1‑2 
[1404a‑b]) 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

25

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

4.	 Evágoras: uma bela prosa útil 

Isócrates, em outra obra, discute as vantagens da poesia e a impossibilidade 
para a prosa de fazer uso de muitos recursos poéticos, tal como se pode observar 
nessa passagem do Evágoras: 

[8] Eu sei que é difícil o que estou prestes a realizar, que é fazer um 

encômio em prosa à excelência de um homem. Eis a maior prova 

disso: aqueles que se dedicam à filosofia ousam falar de muitos 

assuntos de todo tipo, mas nunca nenhum deles tentou escrever a 

respeito de assuntos tais como esse. E em grande medida eu os 

compreendo. [9] Pois aos poetas são concedidos muitos adornos; 

de fato, lhes é possível fazer os deuses se aproximarem dos homens, 

conversarem e se aliarem a quem quiserem, e lhes é possível mostrar 

isso não só com as palavras estabelecidas, mas também com 

estrangeirismos, neologismos e metáforas, sem deixar nada de lado, 

mas ornando de todas as formas a poesia; [10] aos que se ocupam 

da prosa não é permitido nenhum desses recursos, mas é necessário 

usar com precisão dentre as palavras aquelas conhecidas do público e 

dentre as ideias aquelas que dizem respeito aos próprios fatos. Além 

disso, os poetas fazem todas as obras com metro e ritmo, mas os 

prosadores não tomam parte em nada disso, e essas obras têm tal 

encanto que, ainda que sejam mal feitas na dicção e nas ideias, por 

conta da harmonia e da simetria elas conduzem a alma dos ouvintes. 

[11] Alguém poderia saber a força delas a partir disto: pois se alguém 

reservasse as palavras e as ideias dos poemas célebres e desfizesse o 

metro, eles pareceriam muito inferiores à opinião que hoje temos 

deles. Contudo, ainda que a poesia tenha tantas vantagens, não se 

deve hesitar, mas é preciso testar os discursos (em prosa), e, se eles 

também forem capazes disso, elogiar os bons homens de modo 

nada inferior àqueles que compõem encômios em cantos e metro. 

(Evágoras, 8‑11; tradução nossa, grifes nossos) 

Οἶδα μὲν οὖν ὅτι χαλεπόν ἐστιν ὃ μέλλω ποιεῖν, ἀνδρὸς ἀρετὴν 

διὰ λόγων ἐγκωμιάζειν. Σημεῖον δὲ μέγιστον· περὶ μὲν γὰρ ἄλλων 

πολλῶν καὶ παντοδαπῶν λέγειν τολμῶσιν οἱ περὶ τὴν φιλοσοφίαν 

ὄντες, περὶ δὲ τῶν τοιούτων οὐδεὶς πώποτ› αὐτῶν συγγράφειν 

ἐπεχείρησεν. Καὶ πολλὴν αὐτῶν ἔχω συγγνώμην. Τοῖς μὲν γὰρ 

ποιηταῖς πολλοὶ δέδονται κόσμοι· καὶ γὰρ πλησιάζοντας τοὺς 

θεοὺς τοῖς ἀνθρώποις οἷόν τ› αὐτοῖς ποιῆσαι καὶ διαλεγομένους 

καὶ συναγωνιζομένους οἷς ἂν βουληθῶσιν, καὶ περὶ τούτων 

δηλῶσαι μὴ μόνον τοῖς τεταγμένοις ὀνόμασιν, ἀλλὰ τὰ μὲν 

ξένοις, τὰ δὲ καινοῖς, τὰ δὲ μεταφοραῖς, καὶ μηδὲν παραλιπεῖν, 



26

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ἀλλὰ πᾶσιν τοῖς εἴδεσιν διαποικῖλαι τὴν ποίησιν· τοῖς δὲ περὶ 

τοὺς λόγους οὐδὲν ἔξεστιν τῶν τοιούτων, ἀλλ› ἀποτόμως καὶ τῶν 

ὀνομάτων τοῖς πολιτικοῖς μόνον καὶ τῶν ἐνθυμημάτων τοῖς περὶ 

αὐτὰς τὰς πράξεις ἀναγκαῖόν ἐστιν χρῆσθαι. Πρὸς δὲ τούτοις οἱ 

μὲν μετὰ μέτρων καὶ ῥυθμῶν ἅπαντα ποιοῦσιν, οἱ δ› οὐδενὸς 

τούτων κοινωνοῦσιν· ἃ τοσαύτην ἔχει χάριν ὥστ›, ἂν καὶ τῇ λέξει 

καὶ τοῖς ἐνθυμήμασιν ἔχῃ κακῶς, ὅμως αὐταῖς ταῖς εὐρυθμίαις 

καὶ ταῖς συμμετρίαις ψυχαγωγοῦσιν τοὺς ἀκούοντας. Γνοίη δ› ἄν 

τις ἐκεῖθεν τὴν δύναμιν αὐτῶν· ἢν γάρ τις τῶν ποιημάτων τῶν 

εὐδοκιμούντων τὰ μὲν ὀνόματα καὶ τὰς διανοίας καταλίπῃ, τὸ δὲ 

μέτρον διαλύσῃ, φανήσεται πολὺ καταδεέστερα τῆς δόξης ἧς νῦν 

ἔχομεν περὶ αὐτῶν. Ὅμως δὲ καίπερ τοσοῦτον πλεονεκτούσης 

τῆς ποιήσεως, οὐκ ὀκνητέον, ἀλλ’ ἀποπειρατέον τῶν λόγων 

ἐστὶν, εἰ καὶ τοῦτο δυνήσονται, τοὺς ἀγαθοὺς ἄνδρας εὐλογεῖν 

μηδὲν χεῖρον τῶν ἐν ταῖς ᾠδαῖς καὶ τοῖς μέτροις ἐγκωμιαζόντων. 

Essa obra consiste no encômio de Evágoras, falecido soberano de Chipre e 
pai de Nícocles, cujos feitos e personalidade o orador considera dignos de memória. 
Em Evágoras Isócrates realiza uma espécie de bela prosa útil, que cumpre ao mesmo 
tempo ideais artísticos e didáticos. Desde o proêmio, Isócrates anuncia seu projeto 
de “fazer um encômio em prosa à excelência de um homem” (Evágoras, 8), uma 
realização que o próprio orador apresenta como inédita. O contraponto evidente 
que ele quer estabelecer aqui é com o encômio poético, do qual podem ser tomados 
como exemplos os epinícios de Píndaro e Baquílides. Tudo isso opera aqui como 
um motivo de obstáculo, em que o orador explicita as dificuldades do que pretende 
fazer para tornar seus feitos mais valorosos e angariar a simpatia do público. 

O movimento de aproximação de Isócrates à tradição poética nesse proêmio 
é explícito. O orador se propõe trazer para a prosa um gênero poético e se coloca na 
posição de emular a poesia afirmando: “ainda que a poesia tenha tantas vantagens, 
não se deve hesitar, mas é preciso testar os discursos, e se eles também forem 
capazes disso, elogiar os bons homens de modo nada inferior àqueles que compõem 
encômios em cantos e metro” (Evágoras, 11). Em A Nícocles, ainda que de modo 
mais sutil, Isócrates também se aproxima da tradição poética ao traçar paralelos 
entre os discursos exortativos e úteis e a poesia gnômica por um lado e os discursos 
agradáveis e a poesia de Homero e dos trágicos por outro, como argumentado 
anteriormente. Ao apresentar sua própria exortação em afinidade com a poesia de 
Hesíodo, Teógnis e Focílides, Isócrates sugere sua própria vinculação ao campo da 
tradição gnômica. Por conseguinte, de modo geral, as aproximações com a tradição 
poética são um tema recorrente na obra de Isócrates, pois ele vê nessa tradição um 
lugar de autoridade cultural ao qual ele pretende associar sua própria oratória. 

Ainda quanto à classificação da obra como um encômio, cabe notar a distinção 
que Aristóteles (Ret. 1367b) traça entre encômio e elogio (épainos). Segundo o filósofo, 
o elogio trata da grandeza da areté enquanto o encômio trata das obras. Em Evágoras, 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

27

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

contudo, Isócrates inverte a definição aristotélica e faz da areté o objeto do encômio. Mais 
propriamente o que se nota é que a obra de Isócrates trata justamente dos dois elementos, 
da virtude individual de Evágoras e de seus feitos admiráveis. Assim, Isócrates em duas 
partes ilustra o caráter de Evágoras para narrar seus feitos na sequência. Primeiro ele ilustra 
as virtudes de Evágoras entre a juventude e a vida adulta e em seguida conta seu exílio, 
regresso e ascensão ao poder (Evágoras, 22‑32); num segundo momento ele descreve as 
qualidades de Evágoras como governante para depois relatar seus feitos administrativos 
e suas vitórias militares nas campanhas contra os lacedemônios e os persas (Evágoras, 
40‑64). A matéria histórica de seu relato também serve de instrumento de sua emulação 
frente à poesia, que trata de material mítico. Nesse sentido, Isócrates ressalta a importância 
de se compor o elogio entre aqueles que conhecem os fatos, utilizando a verdade a respeito 
da pessoa louvada (Evágoras 5). O argumento de se ater aos fatos conhecidos, inscrevendo 
o elogio nos limites da fiabilidade histórica, é recorrente no presente discurso, voltando 
a ser explicitado pelo orador quando ele decide deixar de lado de seu elogio os prodígios 
que teriam marcado o nascimento de Evágoras, para tornar evidente a todos que ele 
estava “longe de falar inventando coisas” (Evágoras, 21). 

Apesar dessas alegações do orador, os fatos não são relatados com exatidão 
histórica. Van Hook (1945) observa que Isócrates opta por omitir os reveses sofridos 
por Evágoras em suas campanhas militares, narrando apenas seus sucessos. Além disso, 
acontecimentos como as circunstâncias da morte do soberano, assassinado em uma 
conspiração, são postos de fora do relato, por serem incondizentes com o tom laudatório 
pretendido. Nesse sentido, verifica‑se que o orador adequa a matéria histórica aos fins de 
seu discurso. Tal procedimento não era estranho ao gênero epidítico, como observa Gillis 
(1971, p.55) a respeito do Panegírico do próprio Isócrates: 

Esperava‑se que os oradores epidíticos colorissem os fatos, e a 

audiência presumia que Isócrates operaria dentro dessa tradição. 

Não há nada que sugira que Isócrates considerava que isso 

fosse um engano intencional; isso, de fato, não interferia nem 

desfigurava o propósito ético e educacional do gênero epidítico, 

pelo contrário, o realçava. (Tradução nossa). 

Para Isócrates, os feitos de Evágoras chegam a ser superiores aos dos heróis épicos, 
tornando o soberano merecedor de uma memória eterna, e a função de eternizar à 
memória tradicionalmente associada à poesia Isócrates busca associar à prosa. No começo 
de seu discurso ele sugere que “se o discurso narrar bem os feitos de Evágoras, tornará a 
excelência dele eternamente lembrada” (Evágoras, 4), explicitando a intenção de eternizar 
a memória por meio da prosa, além de se colocar no dever de narrar bem, visto que no 
epílogo ele afirma que as imagens dos atos e pensamentos “só se poderiam observar nos 
discursos que são artísticos” (Evágoras, 73). Assim, justamente para cumprir sua intenção, 
Isócrates afirma a necessidade da elaboração artística de sua obra. Isócrates não vê essa 
eternização da memória de Evágoras apenas como um fim em si, mas a considera capaz 
de se prestar a fins didáticos. Ele reconhece a importância de se elogiar os homens de seu 



28

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

próprio tempo como maneira de incentivar os mais jovens a se dedicarem ainda mais à 
virtude na busca de ganharem elogios ainda maiores que aqueles que eles escutam. Assim, 
a figura de Evágoras se transforma também em um modelo a ser imitado por aqueles que 
querem se tornar melhores. Essa função didática não deixa de ser outra vinculação à 
tradição poética, na qual os elogios e encômios de homens ilustres do passado ofereciam 
modelos de conduta para que os jovens imitassem com o fim de obter a virtude. 

Nesse sentido, as qualidades de Evágoras elogiadas por Isócrates são também 
recomendadas pelo orador ao público. É significativo que quando Aristóteles argumenta 
em sua Retórica (1367b) que há uma semelhança entre o elogio e o conselho, bastando 
uma ligeira troca de palavras para se passar de um a outro, é justamente a seção 45 do 
Evágoras de Isócrates que ele cita como exemplo dessa transformação17. Portanto a própria 
leitura aristotélica reforça a interpretação exortativa desse encômio. Considerando‑se 
a tripartição dos gêneros oratórios apresentada pelo próprio Aristóteles (Ret. 1358a), o 
Evágoras de Isócrates apresenta tanto elementos do gênero epidítico, ao desenvolver o 
elogio do falecido rei, quanto do gênero deliberativo, ao aconselhar Nícocles a seguir as 
virtudes elogiadas em seu pai. 

No epílogo, o próprio Isócrates declara os fins protrépticos de seu encômio a 
Evágoras, ao reunir as virtudes do soberano e orná‑las com o discurso, permitindo 
assim que Nícocles e seus descendentes as observem e se ocupem com elas. Segundo 
o orador, o elogio aos outros é justamente um modo de dirigir os homens à filosofia 
(protrépein epì tèn philosophían). Portanto, a própria composição de elogios é 
entendida por Isócrates como uma atividade filosófica, por causa da função 
protréptica do louvor às qualidades dos bons homens, capaz de dirigir os demais 
à filosofia e incitá‑los ao cultivo do pensamento. Entendendo a filosofia professada 
por Isócrates como um exercício deliberativo orientado à prudência nas decisões 
políticas, nota‑se que a figura de Evágoras é justamente apresentada como uma 
realização da filosofia isocrática. 

Deve‑se notar ainda que Isócrates concebia as capacidades de falar bem e 
pensar bem como naturalmente relacionadas, de modo que o treino discursivo seria 
capaz de aperfeiçoar a capacidade deliberativa (Sobre a Troca, 277). Isso implica que 
a filosofia isocrática tem o compromisso de garantir a efetiva realização artística 
do discurso, visto que apenas nessa realização seria possível encontrar a imagem 
dos pensamentos e ações da qual depende a função didática. Essa dependência, 
portanto, da filosofia para com a boa realização discursiva reforça a estrita relação 
que Isócrates concebe entre eloquência e reflexão. Disso resulta o entendimento 

17	 Cf. a passagem específica: “O elogio e os conselhos pertencem a uma espécie comum; pois o 
que se pode sugerir no conselho torna‑se encômio quando se muda a forma da expressão. Quando, 
portanto, sabemos o que devemos fazer e como devemos ser, basta que, para estabelecer isso como 
conselho, se mude a forma da expressão e se dê a volta à frase; dizendo, por exemplo, que importa 
não nos orgulharmos do que devemos à fortuna, mas só do que devemos a nós mesmos. Dito assim, 
tem a força de um conselho; mas expresso como elogio, será: ele não se sente orgulhoso do que deve 
à fortuna, mas apenas do que deve a si próprio. De sorte que, quando quiseres elogiar, olha para o 
conselho que se poderá dar; e quando quiseres dar um conselho, olha para o que se pode elogiar” 
(Retórica, 1367b‑1368a. Tradução de Alexandre Junior et al., 2006. Grifos nossos).



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

29

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

de Isócrates de que as figurações dos atos e pensamentos de Evágoras só seriam 
devidamente apreciáveis em um discurso bem realizado artisticamente. Assim, 
Isócrates faz de seu encômio a Evágoras um discurso que reúne propósitos artísticos 
e didáticos. A consciência da grandeza de sua matéria histórica, a aspiração à 
inovação e à boa narrativa, bem como a emulação da poesia garantem o efeito 
artístico dessa obra. E, para o orador, esse trabalho artístico sobre o elogio seria a 
melhor forma de apresentar os feitos e pensamentos do soberano como um exemplo 
de virtude a ser emulado. Como resultado, Evágoras pode ser considerado uma 
realização do modelo de bela prosa útil estimado por Isócrates, em que a própria 
beleza do discurso opera como instrumento de aconselhamento. 

Sem poder nos estendermos nos comentários sobre o Evágoras, gostaríamos 
de frisar os aspectos principais aqui retomados: 1) os grandes recursos que capacitam 
os poemas a agradar e seduzir os ouvintes podem ser emulados, senão sobrepujados, 
por um discurso em prosa; 2) busca‑ se uma paridade em efeitos estéticos entre 
prosa e poesia; 3) o encômio em prosa de enquadramento biográfico é agenciador 
dessa equipação entre prosa e poesia; 4) o caráter pedagógico e formativo desse 
discurso testemunha a utilidade, aqui estando salientado o benefício à polis, e, por 
conseguinte, o maior préstimo desse tipo de discurso; 5) a concepção de filosofia 
está estreitamente vinculada à forma em que o discurso é expresso. 

Para uma noção comparativa dos vários termos e expressões adotadas por 
Isócrates que exemplificam os paralelos e comparações entre discurso poético e em 
prosa, eis o quadro abaixo18: 

Quadro 1:

1)	 Isócrates, A Nícocles, 2‑3; trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos 
nossos: Julgo que seria a mais bela dádiva, a mais proveitosa e a mais 
apropriada para te dar e para tu receberes, se conseguisse determinar 
para quais ocupações te inclinando e de quais tarefas te afastando 
poderias administrar da melhor maneira possível a tua cidade e a tua 
realeza. O cidadão comum conta com muito que contribui para a sua 
educação: antes de tudo, ter uma vida sem luxos e ser forçado a deliberar 
dia a dia acerca de sua própria sobrevivência. Depois, as leis que balizam 
a vida política de cada um, a liberdade de expressão e a possibilidade de, 
por causa dos erros que cometeram aqui e ali, a olhos vistos reprovar aos 
amigos e atacar às claras os inimigos. Por fim, alguns dos antigos poetas 
lhe legaram conjuntos de conselhos sobre como viver a contento. Graças 
a tudo isso, é verossímel que o cidadão comum esteja melhor.

18	 Para verificar um cotejo entre Platão e Isócrates e proporcionar uma corroboração desse modo 
de tratamento sobre o estatuto da prosa na Antiguidade a partir de uma correlação conscientemente 
buscada com o discurso poético, cf. IPIRANGA JÚNIOR, 2016, p. 85‑106.



30

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

2)	 A Nícocles, 7; tradução nossa: Se então tal presente/dádiva, uma vez 
confeccionado, será digno do assunto, é difícil saber desde o início; com efeito, 
muitas das composições poéticas com metro e das composições escritas 
em prosa (tôn metà métrou poiemáton kaì tôn katalogáden syngrammáton), 
ainda estando no pensamento dos compositores, proporcionavam grandes 
expectativas, mas, uma vez terminadas e apresentadas aos outros, alcançaram 
uma reputação bem inferior ao que se esperava.

3)	 A Nícocles, 12‑13; trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos: 
(...) tem em mente que a educação e o empenho podem melhorar a nossa 
natureza e, dentre os que estiverem mais próximos de ti, aproxima‑te 
dos mais prudentes. Os demais, se puderes, manda vir até ti. Julga que 
não deves ignorar nenhum dos poetas célebres, tampouco nenhum dos 
sofistas, mas, pelo contrário, sê espectador (ouvinte) dos primeiros e um 
estudante dos segundos. Prepara‑te para ser crítico dos teus inferiores, 
mas um oponente dos teus superiores. Mediante tais atividades 
rapidamente te tornarás tal como imaginamos ser um rei que governa a 
cidade com retidão e que a administra com adequação.

4)	 A Nícocles, 42‑44; trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos: 
Dado que para mim está claro que todos julgam de muitíssima serventia os 
conselhos de poetas e prosadores (advindos de poemas e de composições 
em prosa), os homens, entretanto, não os escutam com prazer e reagem como 
quem é repreendido e, muito embora elogiem esses autores, a bem da verdade, 
preferem estar junto de quem cometeu os mesmos erros que cometeram, e 
não daqueles que das falhas os afastam. A poesia de Hesíodo, Teógnis e 
Focílides poderia ser dada como prova disso: dizem, com efeito, que esses são 
os melhores conselheiros para a vida dos homens, mas, conquanto afirmem 
isso, preferem se ocupar antes com os seus próprios disparates do que com 
os conselhos deles. Se alguém selecionasse as chamadas máximas dos poetas 
eminentes nas quais mais se esforçaram, ao fim comportar‑se‑iam do mesmo 
modo diante delas: para essas pessoas, seria mais prazeroso escutar a pior 
comédia do que as obras compostas da maneira mais engenhosa.

5)	 A Nícocles, 48‑49; trad. de Julio de Figueiredo Lopes Rego, grifos nossos: 
Por causa disso está patente que quem desejar compor ou escrever algo 
atraente para a massa deve descartar os discursos mais proveitosos e 
selecionar os mais fabulosos, pois lhes agrada tanto ouvir tais coisas 
quanto assistir a combates e contendas. Por isso, também a poesia de 
Homero e dos primeiros inventores da tragédia é admirável: ao analisar 
a natureza humana, utilizaram ambas as formas em seus poemas (em sua 
poesia). Um narrou as fábulas dos conflitos e contendas dos semideuses, 
os outros, por sua vez, transformaram as fábulas em conflitos e feitos que 
não só são escutados, mas também vistos por nós. Portanto, partindo de 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

31

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

tais exemplos, está demonstrado que os que anseiam seduzir os ouvintes 
devem se afastar da reflexão e do conselho, e, em vez disso, falar daquelas 
coisas com as quais a multidão terá prazer.

6)	 Isócrates, Sobre a troca, 45‑47; tradução nossa: Primeiramente, então, é 
preciso vocês perceberem isso: que os diferentes tipos de discurso (em 
prosa) não são menos numerosos do que aqueles dos poemas metrificados. 
Com efeito, certos prosadores gastaram sua vida investigando as 
genealogias dos deuses, outros comentaram filosoficamente sobre os 
poetas, outros quiseram recolher e reunir as ações ocorridas nas guerras 
e outros mais se ocuparam do gênero relativo a perguntas e respostas, os 
versados no método contestativo. Seria não pequena tarefa se eu tentasse 
enumerar todas as espécies de discursos; fazendo menção, contudo, 
àquela que então me é conveniente, deixarei de lado as outras. Com efeito, 
existem aqueles que, sem serem desprovidos de experiência nos tipos 
de prosa anteriormente ditos, preferiram escrever discursos, não sobre 
os contratos efetuados entre vocês, mas discursos de caráter helênico, 
político e panegírico, discursos que todos diriam ser mais semelhantes 
àquelas composições acompanhadas de música e ritmos do que àqueles 
enunciados nos tribunais. Estes discursos inclusive através de uma dicção/
estilo mais poético e variegado apresentam as ações, e buscam se utilizar 
de argumentos mais pomposos e inovadores, ademais organiza o discurso 
como um todo através de diversas formas/temas/estruturas notáveis e 
numerosas. Com esses tipos de prosadores, todos os ouvintes se alegram 
não menos do que com os poetizadores em obras com metro, e muitos 
inclusive desejam se tornar deles discípulos, considerando que os mais 
notáveis entre eles serem muitos mais sábios, melhores e mais capazes de 
trazer benefícios do que aqueles que fazem bons discursos para os pleitos.

7)	 Sobre a troca, 136‑137; tradução nossa: Isso tem lá sua razão: enquanto 
aqueles tratam com solicitude os oradores (em espaços públicos) e os 
capazes de fabricar discursos (logopoieîn) em reuniões privadas, os 
quais fazem de conta conhecer tudo, você (Timóteo), por tua parte, não 
apenas negligencia, mas inclusive sempre entra em disputa com os que 
são mais habilidosos entre eles. Todavia acredita você quantos, por causa 
das calúnias/difamações daqueles, terem uns caído em desgraça, outros 
privados dos direitos políticos, e quantos dos antepassados (você crê) terem 
ficado desconhecidos, mesmo sendo de maior quilate e mais dignos de 
mérito do que os que foram celebrados em cantos e tragédias? Uns [os 
que se tornaram famosos], creio, nesse caso, calharam de encontrar poetas 
e fabricadores de discurso, enquanto outros [os que ficaram anônimos] 
não tiveram quem os celebrasse. Se então você se deixar persuadir por 
mim e tiver isso em mente, não menosprezará esse tipo de homens, em 



32

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

que a massa costuma depositar sua confiança não apenas acerca de cada 
um dos cidadãos tomados isoladamente, mas também acerca de todas as 
questões/negócios; você, não obstante, tratará deles com o devido cuidado 
e solicitude, para que alcance uma reputação em vista de ambos os aspectos: 
em função de teus próprios feitos e em função dos discursos daqueles.

8)	 Sobre a troca, 166; tradução nossa: E ainda é mais espantoso que, se a 
Píndaro, o poeta, os da geração anterior à nossa, em função de um único 
dito, uma vez que chamou a cidade de “amparo da Grécia”, de tal forma 
o honraram que o elegeram como próxeno e lhe ofereceram um presente 
de dez mil dracmas, a mim, contudo, que elaborei encômios em bem 
maior número e de melhor qualidade artística dedicados à cidade e a 
nossos antepassados, não me seja permitido terminar minha vida em 
segurança no tempo que me resta.

9)	 Sobre a troca, 192; tradução nossa: Acerca, portanto, da natureza e da 
experiência sei tais argumentos. Acerca da educação não posso enunciar 
um discurso dessa espécie, pois não possui capacidade/efetividade nem 
semelhante nem aproximada a esses campos (natureza e experiência). 
Com efeito, se um discípulo acompanhar todas as lições concernentes 
aos discursos e as tratar com cuidado, examinando minuciosamente 
e com mais circunspecção do que os outros, calharia de ser um poeta 
dos discursos, mais habilidoso que a maioria; porém, ao apresentar‑se 
diante da turba, se carecer disto apenas: de atitude resoluta e corajosa, 
não conseguiria enunciar coisa alguma.

10)	Evágoras, 8‑11; tradução nossa: Eu sei que é difícil o que estou prestes a 
realizar, que é fazer um encômio em prosa à excelência de um homem. Eis 
a maior prova disso: aqueles que se dedicam à filosofia ousam falar sobre 
muitos assuntos de todo tipo, mas nunca nenhum deles tentou escrever a 
respeito de assuntos tais como esse. E em grande medida eu os compreendo. 
Pois aos poetas são concedidos muitos adornos; de fato, lhes é possível 
fazer os deuses se aproximarem dos homens, conversarem e se aliarem 
a quem quiserem, e lhes é possível mostrar isso não só com as palavras 
estabelecidas, mas também com estrangeirismos, neologismos e metáforas, 
sem deixar nada de lado, mas ornando de todas as formas a poesia; aos 
que se ocupam da prosa não é permitido nenhum desses recursos, mas 
é necessário usar com precisão dentre as palavras aquelas conhecidas do 
público e dentre as ideias aquelas que dizem respeito aos próprios fatos. 
Além disso, os poetas fazem todas as obras com metro e ritmo, mas os 
prosadores não tomam parte em nada disso, e essas obras têm tal encanto 
que, ainda que sejam mal feitas na dicção e nas ideias, por conta da harmonia 
e da simetria elas conduzem a alma dos ouvintes. Alguém poderia saber a 
força delas a partir disto: pois se alguém reservasse as palavras e as ideias 



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

33

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

dos poemas célebres e desfizesse o metro, eles pareceriam muito inferiores 
à opinião que hoje temos deles. Contudo, ainda que a poesia tenha tantas 
vantagens, não se deve hesitar, mas é preciso testar os discursos (em prosa), 
e se eles também forem capazes disso, elogiar os bons homens de modo 
nada inferior àqueles que compõem encômios em cantos e metro.

11)	Evágoras, 36; tradução nossa: Certamente, dos antigos regressos os 
mais célebres são aqueles que ouvimos pelos poetas; pois eles não só 
nos anunciam os mais belos dentre os que aconteceram mas também 
compõem novos além desses. Contudo, nenhum deles fez uma fábula/
mito de alguém que tenha voltado à sua pátria enfrentando perigos tão 
terríveis e assustadores; mas da maioria se conta que tomaram o poder 
por acaso, e dos outros que superaram seus inimigos com dolo e artifício.

12)	Evágoras, 40; tradução nossa: Se então ele se destacasse em coisas 
pequenas, também lhe conviria ser digno de tais discursos; mas todos 
concordariam que a soberania é, dos bens divinos e humanos, o maior, 
mais venerável e mais disputado. E a esse que melhor obteve o melhor dos 
bens, qual orador, poeta ou prosador faria louvor digno de seus feitos?

13)	Evágoras, 65‑66; tradução nossa: Por certo, como alguém demonstraria 
a coragem, a prudência ou toda a excelência de Evágoras de maneira 
mais clara que através desses trabalhos e empresas arriscadas? Pois será 
evidente que ele não só superou as outras guerras, mas até mesmo aquela 
dos herois, que é celebrada em hinos por todos os homens. Pois estes com 
a Grécia inteira tomaram somente Troia, mas ele, possuindo apenas uma 
cidade, guerreou contra a Ásia inteira, de modo que, se os que quisessem 
fazer encômios a ele fossem tantos quantos são os que fazem aos herois, 
ele adquiriria fama muito maior que esses. De fato, quem encontraremos 
entre os que então viveram, se pondo os mitos de lado investigarmos a 
verdade, que tenha realizado tais feitos ou que tenha sido responsável por 
tantas mudanças nas circunstâncias políticas?

14)	Evágoras, 72; tradução nossa: De modo que, se alguns dos poetas têm 
usado de exageros acerca de algum dos que viveram antigamente, falando 
que esse era um deus entre os homens ou uma divindade, mas não um 
mortal, conviria sobretudo que todas as coisas desse tipo fossem ditas 
acerca da natureza de Evágoras.

15)	Evágoras, 73; tradução nossa: Então, daquilo que concerne a Evágoras, 
considero ter deixado muitas coisas de lado; de fato careço do auge de 
minhas forças, com o qual eu elaboraria com mais exatidão e empenho 
esse louvor; contudo mesmo agora, na medida de minhas forças, ele não 
está desprovido de um encômio. Eu, ó Nícocles, considero que também 



34

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

são belos monumentos as imagens dos corpos, porém que são muito 
mais valorosas aquelas dos atos e do pensamento, as quais só se poderia 
observar nos discursos que são artísticos.

16)	Evágoras, 76; tradução nossa: E por causa disso ainda mais eu tentei 
escrever esse discurso, considerando que essa seria a mais bela exortação 
para ti, teus filhos e todos os descendentes de Evágoras, se alguém, 
reunindo as virtudes dele e as ornando com o discurso, permitisse a vós 
observá‑las e ocupar‑vos com elas.

5.	 Conclusão 

De uma forma ou de outra, a prosa gráfica isocrática tanto se arroga um 
status de discurso poético, quanto está engajada num programa eminentemente 
pedagógico e político. Vislumbra‑se, ademais, uma abordagem que tangencia 
uma espécie de teorização acerca da prosa19, baseada num princípio encomiástico 
aplicado ao relato de um bíos, em vista de que se buscam paralelos e contrastes 
com as obras dos poetas, assim como com a finalidade do discurso poético e os 
efeitos que lhe são correlatos. A narrativa de uma vida, a exemplo de Evágoras 
e Sobre a troca ou de princípios para a vida, como acontece em A Nícocles, foi o 
gênero discursivo encontrado por Isócrates o mais fecundo, o mais conveniente e 
o mais flexível para abordar temas de caráter moral e político, com uma finalidade 
cognitivo‑pedagógica e dotado de uma forma artística tal a concorrer com as obras 
dos poetas. Além disso, a correlação com o discurso poético de um modo geral se 
constitui como uma das formas mais precípuas para abordar e explicitar o estatuto 
da prosa na Antiguidade, a partir de parâmetros estéticos afins à poesia, mas cuja 
configuração artística teria de abarcar uma finalidade de caráter moral segundo a 
agenda política do autor, através de um treinamento pelos discursos.

19	 Uma análise mais extensiva do conjunto das obras de Isócrates poderia chegar a resultados 
mais concludentes sobre a possibilidade dessa, por assim dizer, prosaica ou poética da prosa, o que 
certamente extrapola o escopo deste nosso estudo.



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

35

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ALEXIOU, Evangelos. Τιμή, δόξα και καλοκαγαθία εις τον Ισοκράτη: Περὶ Ἀντιδόσεως 
§§ 275‑285, Πλάτων 47/48 (1995/96) 68‑79.

ARISTÓTELES. Retórica. Tradução de: ALEXANDRE JUNIOR, Manuel; 
ALBERTO, Paulo Farmhouse; PENA, Abel do Nascimento. 3a edição. Lisboa: 
Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 20.

ARISTÓTELES, Poética. Tradução e notas de Ana Maria Valente. 2a. Ed. Prefácio 
de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007. 

__________. Retórica. Edición del texto con aparato crítico, traducción, prólogo y notas 
por Antonio Tovar. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1953.

BELO, Fernando. Leituras de Aristóteles e de Nietzsche: A Poética Sobre a Verdade e 
a Mentira. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. GILLIS, Daniel. Isocrates’ 
Panegyricus: The Rhetorical Texture. Wiener Studien, 84, pp. 52‑73, 1971.

IPIRANGA JÚNIOR, P., STEPHAN, C., BUSE, Priscila. Carta a Nigrino. IN: Luciano 
de Samósata. Biografia literária. Organização Jacyntho Lins Brandão. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2013, p. 40‑54.

IPIRANGA JÚNIOR, Pedro. Prosa literária em face da poesia na Antiguidade: 
interlocuções de Luciano com o diálogo platônico. Organon (UFRGS), v. 31, n. 60, p. 
85‑106, 2016.

ISOCRATE. Discours. Tome II (Panégyrique – Plataïque – A Nicoclés – Nicoclés 
– Evagoras – Archidamas). Texte établi et traduit par George Mathieu et Émile 
Brémond. Paris: Les Belles Lettres, 1956.

ISOCRATES. Discourses. On the Peace, Aeropagiticus, Against the Sophists, 
Antidosis, Panathenaicus (V. II). Translation by George Norlin. Cambridge; 
Massachusetts; London: Harvard University Press, 1992.

ISOCRATES. Isocrates. Tradução de: NORLIN, George; VAN HOOK, Larue. 
Cambridge Mass: Harvard University Press, 1928‑1945. 3v.

KENNEDY, G. A. “Isocrates’ Encomium of Helen: A Panhellenic Document.” IN: 
Transactions of the American Philological Association, 89, p. 77‑83, 1958.LÓPEZ, 
Silvia Aquino. Isocrates Logografo y Educador. IN: Cuadernos de Filosofia y Letras, 
n. 4, México, p. 70‑92, 1985.

LEFF, Michael. Isocrates, Tradition, and the Rhetorical Version of Civic Education. IN: 
POULAKOS, T. & DEPEW, D.. Isocrates and Civic Education. Austin: University of 
Texas Press, 2004. Project MUSE, https://muse.jhu.edu. Disponível em<https://muse.jhu.
edu/book/2974>. Acesso em 21 de dezembro de 2017.

MATHIEU, George. Introduction. IN: ISOCRATE. Discours. Tome II 
(Panégyrique – Plataïque – A Nicoclés – Nicoclés – Evagoras – Archidamas). Texte 
établi et traduit par George Mathieu et Émile Brémond. Paris: Les Belles Lettres, 
1950. MOMIGLIANO, Arnaldo. La Naissance de la Biographie en Grèce Ancienne. 
Tradução de Estelle Oudot, Strausbourg, Circé, 1991.



36

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

MOUZE, Letícia. Educar o humano no homem: a obra estética e política do 
filósofo. IN: FROTEROTTA, Francesco & BRISSON, Luc (orgs.). Platão: Leituras. 
Trad. João Carlos Nogueira; rev. Marcelo Perine. São Paulo: Edições Loyola, 2011, 
p. 179‑186‑78.

OBER, Josiah. I, Socrates . . .The Performative Audacity of Isocrates’ Antidosis. IN: 
POULAKOS, T. & DEPEW, D.. Isocrates and Civic Education. Austin: University 
of Texas Press, 2004. Project MUSE, https://muse.jhu.edu. Disponível em<https://
muse.jhu.edu/book/2974>. Acesso em 21 de dezembro de 2017.

PAPILLON, Terry L. Isocrates. IN: WORTHINGTON, Ian. (Ed.). A companion to 
Greek rhetoric. Malden; Oxford; Carlton: Blackwell Publishing, 2007, p. 58‑74.

		  . Rhethoric, Art, and Myth: Isocrates and Busiris. IN: WOOTEN, 
Cecil W. (Ed.). The Orator in Action and Theory in Greece and Rome. Leiden; 
Boston; Köln: Brill, 2001, p. 73‑96.

PAPILLON, Terry L. Isocrates and the Greek Poetic Tradition. Scholia 7, 1998, 
p. 41‑61. URL: <http://www.otago.ac.nz/classics/scholiagfx/v07p041‑061.pdf>, 
acessado em 08 de setembro de 2012.

PLATON. Fedro. Edicion Bilingüe, traduccion, notas y estudio preliminar por Luis 
Gil Fernandez. Madrid: Instituto de Estudios Políticos, 1970.

		  . Gorgias. Texto Griego, Traduccion y notas de Julio Calonge Ruiz. 
Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1951.

PLATÃO. Diálogos: Apologia de Sócrates‑Critão‑Menão‑Hípias Maior e outros. 
Trad. de Carlos Alberto Nunes. Belém: Un. Federal do Pará, 1980.

		  . A República. Tradução e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. 
Lisboa: Fund. Calouste Gulbenkian, 1990.

		  . A República. Tradução, introdução e notas de Eleazar Magalhães 
Teixeira. Fortaleza: Edições UFC, Banco do Nordeste, 2009.

PERNOT, Laurent. La Rhetorique dans l’Antiquité. Paris: Librairie Générale 
Française, 2000. POULAKOS, Takis. Speaking for the Polis: Isocrates’ Rhetorical 
Education. Columbia: University of South Carolina Press, 1997.

POULAKOS, T. & DEPEW, D.. Isocrates and Civic Education. Austin: University 
of Texas Press, 2004. Project MUSE, https://muse.jhu.edu. Disponível em<https://
muse.jhu.edu/book/2974>. Acesso em 21 de dezembro de 2017.

RACE, WILLIAM H. Pindaric encomium and Isocrates’ Evagoras. TAPA 137, 
pp. 131‑55, 1987. REGO, Julio de Figueiredo Lopes. Os discursos cipriotas. para 
Demônico, para Nícocles, Nícocles e Evágoras de Isócrates, tradução, introdução e 
notas. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Usp. (Dissertação) 
São Paulo, 2010.

SCHIAPPA, Edward. The Beginnings of Rhetorical Theory in Classical Greece. New 
Haven&London: Yale University Press, 1999.



Ipiranga Jr, P.; 
Fischer, L. G.

A prosa em 
face do discurso 

poético em 
Isócrates

37

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 
n. 97, pp. 8‑37, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

SZLEZÁK, Thomas. Leer a Platón. Versión española de José Luis García Rúa. Madrid: 
Alianza Editorial, 1997.

TEIXEIRA, Eleazar Magalhães. IN: PLATÃO. A República. Tradução, introdução e 
notas de Eleazar Magalhães Teixeira. Fortaleza: Edições UFC, Banco do Nordeste, 2009.

USHER, S. The style of Isocrates. BICS 20, pp. 39‑67, 1973.

VAN HOOK, Larue. ISOCRATES. Isocrates. Tradução de: NORLIN, George; VAN 
HOOK, Larue. Cambridge Mass: Harvard University Press, 1928‑1945. 3v.

Submetido em: 28/02/2018

Aceito em: 16/04/2018



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

38

38 Análise retórica e moral de Antígona

Rhetorical and Moral Analysis of Antigone

Eleonoura Enoque Silva, Martha Solange Perrusi, 

Antonio Henrique Coutelo de Moraes*

RESUMO

Sófocles escreveu a tragédia Antígona – peça representada pela primeira vez em 
441 a.C, em Atenas –, que tem como tema central um problema prático de conduta, 
envolvendo aspectos morais e políticos. Nessa obra, o tragediógrafo colocou 
questões  fundamentais para discussão e reflexão, principalmente a do limite da 
autoridade do  Estado sobre a consciência individual e o conflito entre a lei não 
escrita e a lei escrita. Nosso propósito, neste trabalho, será analisar como Aristóteles, 
em sua obra Retórica, discute o tema e as questões fundamentais de Antígona a 
partir dos conceitos de lei, justiça e equidade. Continuaremos nossa análise com um 
pensador contemporâneo, Cornelius Castoriadis, que considera a tragédia um dos 
mecanismos de instituição da democracia grega, isto é, do exercício político na polis. 
Com base nas ideias desses autores, pretendemos primeiro discutir o conflito entre 
as leis à luz da retórica aristotélica e, num segundo momento, discutir bom senso e 
descomedimento a partir de considerações trazidas por Castoriadis.

Palavras‑chave: Antígona; Retórica Aristotélica; Castoriadis.

*	 Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP).



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

39

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

Sophocles wrote the tragedy Antigone ‑ a play performed for the first time in 441 b.C. 
in Athens ‑ which has as its central theme a practical problem of conduct involving 
moral and political aspects. In this work, the dramatist posed fundamental 
questions for discussion and reflection, mainly the limit of the authority of the 
State on the individual conscience and the conflict between unwritten law and 
written law. Our purpose in this work is to analyze how Aristotle, in his Rhetoric, 
discusses the theme and fundamental questions of Antigone, from the concepts of 
law, justice, and equity. We will continue our analysis with a contemporary thinker, 
Cornelius Castoriadis, who considers tragedy one of the mechanisms of institution 
of Greek democracy, that is, of the political exercise in the polis. Based on the ideas 
of these authors, we first intend to discuss the conflict between laws in the light of 
Aristotelian rhetoric, and, in a second moment,discuss reason and immoderation 
based on considerations brought by Castoriadis.

Keywords: Antigone; Aristotelian Rhetoric; Castoriadis.



40

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

1.	 Apresentação

O tema desse trabalho consiste em uma discussão das confluências entre 
ética, política e retórica na obra Antígona, de Sófocles, com objetivo 
de analisar alguns conflitos entre os protagonistas a partir de obras de 

Aristóteles e Castoriadis.
Sabemos que Antígona foi uma das tragédias mais estudadas e interpretadas em 

diversas áreas do conhecimento, como Filosofia, Direito, História, Ciências Politicas, 
Psicologia, Letras, Artes Cênicas, dentre outras. Mas o que nos chama atenção para 
revisitar a obra pelo viés da Filosofia é o fato de haver certos aspectos observados e 
indicados por filósofos antigos e contemporâneos que ainda não foram suficientemente 
discutidos e refletidos nem, sobretudo, reunidos em um mesmo trabalho.

Nas seções a seguir, inicialmente, faremos algumas considerações sobre 
Sófocles e sua obra Antígona, contextualizando‑a no âmbito da história e da política 
da Grécia antiga. Em seguida, apresentaremos um breve resumo dessa obra. Por 
fim, faremos uma análise retórica dos gêneros do discurso e dos tipos de provas que 
identificamos nessa tragédia.



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

41

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

2.	 Aspectos históricos e políticos nas tragédias 

No séc. V a.C., com o surgimento da democracia grega, houve um grande 
interesse dos tragediógrafos, filósofos e sofistas pelos problemas de ética e política, 
bem como pela questão do homem enquanto cidadão da polis1. Isso porque a 
democracia representava a possibilidade de se resolverem, através do entendimento 
mútuo, as divergências e diferenças existentes na sociedade em nome de um interesse 
comum. As deliberações seriam feitas, então, em reuniões de cidadãos chamadas 
de assembleias. Isso significa que as decisões seriam tomadas por consenso, o que 
implicaria persuadir, convencer, justificar, explicar. Assim, surgem as artes do 
discurso: retórica e oratória. Na medida em que a palavra passa a ser livre, ela se 
torna o instrumento dos indivíduos para defenderem seus interesses, direitos e 
propostas (MARCONDES, 1998). 

É nesse contexto histórico e político que entendemos o surgimento do 
discurso filosófico e o sentido das mudanças sociais e culturais, como a tragédia, 
que se tornou parte de uma cerimônia cívica em que virtudes morais e políticas são 
exaltadas. Como exemplo, temos Sófocles (496‑406 a.C.), cujas tragédias destacam 
as temáticas das virtudes, dos direitos, da verdade e da justiça, principalmente, nas 
obras Édipo Rei (430 a.C.) e Antígona (441 a.C.) (MARCONDES, 1998).

A respeito das tragédias, Aristóteles considera que o objetivo delas era provocar 
uma forte impressão no público para que refletissem sobre as paixões (pathos) e os 
vícios humanos. Em sua obra Poética (IV‑26), assim conceitua a tragédia:

Tragédia é a representação de uma ação elevada, de alguma 

extensão e completa, em linguagem adornada, distribuídos os 

adornos por todas as partes, com atores atuando e não narrando; 

e que, despertando piedade e temor, tem por resultado a catarse 

dessas emoções (ARISTÓTELES, 1973).

A catarse, para Aristóteles, seria um elemento chave na compreensão da 
tragédia, entendida como purificação das emoções de “terror e piedade”. A bem 
dizer, a questão interessante do processo catártico de uma encenação trágica é a 
mobilização por conta de um erro do personagem trágico que carrega em si todo 
o peso da comunidade. É por isso que se pode dizer que a audiência purifica as 
emoções. Como diz Rachel Gazolla, “dirimir um erro é salvar a comunidade e 
nunca somente a si mesmo” (GAZOLLA, 2001, p.28). 

O processo de purgação catártica acontece em vários momentos da tragédia 
Antígona, e nos deteremos, em particular, no desfecho da tragédia. O processo 
purificatório tem seu aspecto sagrado por conta da origem dionisíaca (embora no 
seu auge não se reconheça mais Dioniso) e das apresentações ritualísticas, mas 

1	 Pólis  significa a  cidade‑estado. Na Grécia Antiga,  era uma organização social constituída 
por cidadãos livres que discutiam e elaboravam as leis relativas à cidade. Dentro dos limites de 
uma pólis, ficavam a Ágora e a Acrópole.



42

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

também apresenta um conteúdo educativo e cívico. É uma arte da polis e para a polis. 
A catarse “presenteia o assistente com a possibilidade de expandir seus julgamentos, 
sua capacidade de pensar sobre sua pessoa e suas relações com as outras pessoas (...) 
nos traz experiências emocionais de tal vigor, que provocam a purificação por sua 
vivência” (GAZOLLA, 2001, p.39).

Os personagens agem e, então, por uma espécie de revivescência, a 
audiência se purifica por retomar esses sentimentos. A ideia de que a tragédia está 
intrinsecamente ligada à política é, portanto, recorrente. A obra Antígona é filha de 
sua própria época e questiona o status político. A assistência vivencia as ações dos 
personagens e os diálogos da obra por meio de vivências cotidianas e políticas bem 
próximas aos próprios espectadores. 

Percebemos, notoriamente, essa catarse ao longo de várias passagens 
do texto, mas, em particular, no desfecho da tragédia que iremos descrever em 
nosso artigo posteriormente. Na próxima seção, faremos uma breve descrição dos 
elementos da tragédia.

3.	 Breve descrição da obra

A obra relata o drama vivido por Antígona, filha de Édipo e Jocasta, depois 
que seu pai, já velho, cansado e cego, sai de Tebas para Colono. Em Tebas, ficam 
seus irmãos, Polinice e Etéocles (herdeiros do trono). Estes disputam o poder, mas 
findam por matar um ao outro. Creonte, rei de Tebas, como sucessor de Édipo e 
irmão de Jocasta, de acordo com as leis da polis, proíbe o sepultamento de Polinice, 
príncipe tebano considerado inimigo da cidade por comandar o exército de Argos 
na invasão de Tebas para exigir de seu irmão Etéocles o cumprimento do pacto de 
permutação no trono. O rei, portanto, priva‑o de todo acesso ao reino dos mortos, o 
que é inconcebível para Antígona. 

Sepultar o irmão se torna, para Antígona, um dever determinado por uma 
Lei que se encontra acima e além daquelas da cidade: a dos Deuses. A personagem, 
portanto, já havia transposto o limite da lei da polis ao decidir sepultar Polinice. E 
ela o sabe bem, pois conceder‑lhe honras fúnebres é o mesmo que atribuir‑lhe outro 
status: “Foi como irmão que ele morreu, não como escravo” (SÓFOCLES, 2004, p. 
222). E era qualquer forma de reconhecimento que Creonte evitava com seu decreto. 

Mediante a recusa de Antígona em acatar as leis da polis, Creonte faz novo 
decreto: que ela seja emparedada viva. E apesar dos apelos recebidos, ele permanece 
irredutível. Entretanto, quando o adivinho Tirésias o alerta sobre possíveis 
acontecimentos que viriam a desgraçar sua família e a cidade, ele retrocede. Porém, 
é tarde porque, ao dirigir‑se ao túmulo, encontra Antígona morta e Hémon, seu 
filho e noivo de Antígona, mata‑se sobre o corpo dela (SÓFOCLES, 2004, p. 253). 

A rainha Eurídice, ao saber do suicídio do seu filho, também se mata. “[...] 
Creonte ao chegar no palácio com o cadáver do filho nos braços é avisado, pelo segundo 
mensageiro, que a soberana também já está morta” (SÓFOCLES, 2004, p. 256‑257). 



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

43

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

4.	 Antígona: discussão ética e política 

Creonte, sob um ponto de vista, está correto. Polinice recorreu ao exército de 
Argos para invadir a cidade de Tebas e tomar o poder, ainda que lhe fosse de direito 
por conta do acordo com o irmão. Fazendo isso, tornou‑se inimigo de Tebas. Então, 
segundo a lei da cidade, um inimigo não teria honras fúnebres. Portanto, Creonte 
está correto e segue rigorosamente a legislação. 

Antígona, por sua vez, também está correta ao defender a lei natural de 
enterrar os mortos da família, isto é, de defender as honras fúnebres do irmão. 
Portanto, o que temos é uma situação em que há correção de ambos os lados. No 
entanto, as coisas não são tão simples assim. 

Observem a posição de Creonte que segue estritamente a lei. Ora, política 
não é apenas o cumprimento da lei, mas envolve muitas outras variáveis que 
também são políticas. Ou seja, a lei contempla o povo? Ouvir o povo é política. 
Antígona faz parte do povo e o coro já anuncia essa situação. Há uma tensão bem 
forte entre o enterro de Polinice, a discordância veemente de Creonte frente ao ato e 
a defesa vigorosa do cumprimento da lei da cidade. Nesse momento, temos a pausa 
dramática do coro que, após a ação, faz uma reflexão. Trata‑se do estásimo bem 
conhecido que vai dos versos 332 a 377 (SÓFOCLES, 1992).

O estásimo começa com “Muitos prodígios há; porém nenhum maior do 
que o homem” (SÓFOCLES, 1992, verso 332). A palavra usada na tradução do texto 
foi “prodígios”, mas Castoriadis discute os sentidos da palavra na versão original, 

“deinos”. Segundo ele, “deinos” comportaria um duplo sentido, “maravilhoso” e 
“terrível”, e Sófocles a teria usado com os dois sentidos. Assim, o ser humano seria 
ao mesmo tempo maravilhoso e terrível.

O ser humano, Sófocles nos descreve, distingue‑se na sua condição natural 
por ultrapassar seus limites: através da técnica, do trabalho, ele ultrapassou os mares, 
lavrou a terra, etc. São ações próprias da cultura. A origem dessas ações é a própria 
humanidade. O homem teria ensinado a si mesmo e sozinho aprendeu, nenhum 
Deus lhe concedeu (como teria acontecido com Prometeu Acorrentado de Ésquilo) 

“a fala, o alado pensamento e as normas que regulam a cidade” (SÓFOCLES, 1992, 
verso 355). Só há uma única coisa que o ser humano não conseguiu ultrapassar: a 
sua condição mortal. 

Consideramos que a parte final do estásimo seja uma chave para nossa 
interpretação de Antígona (SÓFOCLES, 1992, vv.365 a 377). Tudo que o coro 
descreveu sobre o homem, tudo que ele aprende de si mesmo (a linguagem, o 
pensamento, as normas da cidade) pode levar ora ao bem, ora ao mal. Isto é, como 
aponta Castoriadis (2000), é maravilhoso e terrível. 

Aquele que soubesse levar em consideração os dois lados da questão, as leis 
da cidade e as leis dos deuses, conseguiria tornar a cidade venturosa. A tragédia 
acontece precisamente porque há, nos protagonistas, uma rigidez cega na defesa de 
uma das leis. Ambos são apaixonados por seu tema. Antígona, apaixonada por seu 



44

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

irmão, defende a lei familiar a todo custo. Creonte, apaixonado pelo poder e pela 
cidade, defende a lei da cidade a todo custo2.

Só há honras fúnebres porque há cidade: são suas leis que lhe garantem as 
honras fúnebres. E só há leis da cidade porque há cidadãos. É preciso, portanto, olhar 
os dois lados da questão. É precisamente essa arrogância (hybris), descrita também 
no estásimo quando fala de quem incorre no erro por audácia (CASTORIADIS, 
2000), que vai fazer com que seja desencadeada toda a catástrofe na tragédia. O coro 
já anunciou que quem, por excesso, fixar‑se em apenas um dos lados da questão 
pode desencadear a tragédia. 

Em seguida, o diálogo entre Hémon e Creonte vai tratar de mostrar essa 
inflexibilidade do ponto de vista passional, isto é, um diálogo entre o inflexível Creonte e 
o conciliador Hémon, que é uma passagem de bela defesa da democracia. É precisamente 
quando aprendemos, pela democracia, que precisamos ouvir o outro lado.

Hémon, noivo de Antígona, ouve a população que é favorável à ação de 
Antígona: “Mas a mim é‑me dado escutar na sombra como a cidade lamenta essa 
moça, porque, depois de ter praticado ações tão gloriosas, vai perceber de tal maneira, 
ela, que, de todas as mulheres, era a que menos o merecia” (vv.693 a 695). 

No diálogo com o pai, Hémon lhe dá razão: “Nem eu poderia nem saberia 
afirmar que não tens razão ao falar assim” (vv. 685‑686). Isso mostra sua clareza. 
No entanto, Creonte recusa‑se a ouvi‑lo: primeiro, por ele ser mais jovem; segundo, 
porque se mostra inflexível na defesa da lei da cidade. O coro, então, pontua que 
ambos têm razão: “Senhor, se ele dissertou com prosperidade, é natural que tu 
aprendas com ele, e tu, Hémon, com teu pai, por tua vez: pois ambas as partes 
disseram palavras sensatas” (vv.724‑726). Ambos têm razão: aquele que diz que a lei 
deve ser cumprida e aquele que diz que o povo deve ser ouvido.

Creonte, contudo, recusa‑se a ouvir os argumentos de Hémon, questionando 
quem deve conduzir a cidade numa postura claramente antidemocrática: “E a 
cidade é que vai prescrever‑me o que devo ordenar?” (verso 734). Há uma disputa 
de autoridade. Hémon pontua o problema, mas, além de jovem, não exerce o poder.

Hémon diz a Creonte: “Mandarias muito bem sozinho numa terra que 
fosse deserta” (v. 739). Após reconhecer certa razão na defesa da lei, Hémon aponta 
que Creonte se considera o único a ter razão e, aqui, temos um problema chave na 
tragédia. Creonte não está disposto a ouvir, e, em grego, ele seria visto como um 
monos phronein, o único a ter razão. Essa inflexibilidade vai levar à catástrofe3. Diz, 
ainda, Hémon sobre essa questão: “Porque quem julga que é o único que pensa bem, 
ou que tem uma língua ou um espírito como mais ninguém, esse, quando posto a 
nu, vê‑se que é oco” (vv. 708‑710).

2	 “Diz o poeta aos cidadãos de Atenas: mesmo quando temos razão, pode ser que a não tenhamos, 
pois nunca há uma última palavra no plano lógico. Efectivamente, os argumentos de Creonte e de 
Antígona, considerados enquanto tais, são impermeáveis um ao outro e não têm refutação lógica 
possível” (CASTORIADIS, 2000, p.26).
3	 “A catástrofe se produz porque tanto Creonte como Antígona se aferram a suas razões, e não 
escutam as razões do outro” (CASTORIADIS, 1987, p.309).



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

45

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Sófocles levantou, nessa tragédia, questões fundamentais para o espírito 
humano, principalmente a do limite da autoridade do Estado sobre a consciência 
individual, e a do conflito entre as leis da consciência — não escritas — e o direito 
positivo. A sua Antígona é o primeiro grito de protesto contra a onipotência dos 
governantes e a prepotência dos mais velhos. 

Nessa tragédia, Creonte encarna o dever de obediência às leis do Estado, 
e a heroína simboliza o dever de dar ouvidos à própria consciência. A nosso ver, 
Antígona é um dos maiores exemplos em que o tema central de um drama grego 
é um problema prático de conduta, envolvendo aspectos morais e políticos que 
poderiam ser discutidos com fundamentos e interesse idênticos em qualquer 
época e país.

O tradutor R. C. Jebb, na introdução à sua edição comentada da Antígona, 
sintetiza o problema da seguinte maneira: 

Mas a questão não é um simples conflito entre a lei do Estado e 

os deveres religiosos; é um conflito entre a lei do Estado imposta 

com excessivo rigor, e uma afeição natural colocada acima das 

leis. Creonte está certo na letra e errado no espírito; Antígona 

está certa no espírito e errada na letra (JEBB apud KURY in 

SÓFOCLES, 2004).

Isso significa dizer que, da mesma forma que Creonte ultrapassou o limite 
devido quando, em seu edito, infringiu a lei divina, Antígona também o ultrapassou 
ao desafiar o edito. O drama seria, então, o conflito entre duas pessoas, que defendem 
seus próprios princípios de maneira intransigente.

Aristóteles, por exemplo, menciona a peça nas seguintes passagens de sua 
obra Retórica:

[...] Há na natureza um princípio comum do que é justo e injusto, 

que todos de algum modo adivinham mesmo que não haja entre si 

comunicação ou acordo; como, por exemplo, o mostra a Antígona 

de Sófocles ao dizer que, embora seja proibido, é justo enterrar 

Polinice, porque esse é um direito natural (ARISTÓTELES, I, 13, 

p.92‑93, 2004): 

Pois não é de hoje nem ontem, mas desde sempre que esta lei 

existe, e ninguém sabe desde quando apareceu (vv. 456‑457).

É isso que a Antígona de Sófocles claramente quer exprimir quando diz que 
o funeral de Polinice era um ato justo apesar da proibição: ela pretende dizer que 
era justo por natureza. Segundo Pereira (2015), foi na obra Retórica que Aristóteles 
falou, pela primeira vez, sobre o direito natural, ou jusnaturalismo.

Em outro trecho da mesma obra, Aristóteles, ao falar das leis escritas e 
não‑escritas, refere‑se a Antígona, ao afirmar



46

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

[....] a equidade é permanentemente válida e nunca muda, como 

a lei comum (por ser conforme à natureza), ao passo que as 

leis escritas estão frequentemente a mudar; donde as palavras 

pronunciadas na Antígona de Sófocles; pois esta defende‑se, 

dizendo que sepultou o irmão contra a lei de Creonte, mas não 

contra a lei não escrita (ARISTÓTELES, Livro I, 15, p.97‑98, 

1375b, 2005): 

Pois esta lei não é de hoje nem de ontem, mas é eterna […] Esta 

não devia eu [infringir], por homem algum… (vv. 456, 458.)

Devemos enfatizar que os princípios da equidade são permanentes e 
imutáveis, e que a lei universal, tampouco, muda, pois se trata da lei natural, ao 
passo que as leis escritas, muitas vezes, mudam.

Assim, vimos que dramaturgos, como Sófocles, e filósofos, como Aristóteles 
e Castoriadis, não centralizam a relação indivíduo‑sociedade (cidadão‑polis) porque 
concebem os seres humanos como membros integrantes de uma comunidade 
(oikos‑polis), e não como sujeitos singularizados fora de um contexto social. A ação 
moral, por isso mesmo, torna‑se indissociável da ação política.

Segundo Freitag (1992), “a moralidade praticamente confunde‑se com a 
ética, e esta com a decisão política, levando em consideração o outro, no interior de 
seu grupo ou de sua comunidade política”.

Mais do que isso, a dimensão política da tragédia, em Castoriadis (1987), é 
ontológica e faz parte de uma visão de mundo. Não temos noção da consequência dos 
nossos atos. Mais do que ordem, no mundo humano, temos desordem. O resultado 
de ações inflexíveis, segundo Castoriadis, apareceria sob a forma de catástrofe. A 
respeito disso, o filósofo afirma:

A dimensão política da tragédia decorre antes de mais nada e 

acima de tudo de sua	 base ontológica. O que a tragédia traz à 

vista de todos – não ‘discursivamente’ mas por apresentação – é 

que o Ser é Caos. O Caos apresenta‑se aqui, primeiramente, como 

ausência de ordem para o homem, a falta de correspondência 

positiva entre as intenções e as ações humanas, por um lado, e seus 

resultados e consequências, por outro. Mais que isso, a tragédia 

mostra não apenas que não somos senhores das consequências 

de nossos atos, mas também que não dominamos nem mesmo a 

sua significação (CASTORIADIS, 1987, p.307).

Ou seja, Creonte e Antígona reivindicam que suas ações são corretas, mas 
o resultado da ação inflexível deles é imprevisível no sentido de ser catastrófico. 
Não temos como saber as consequências de nossas decisões e, se essa decisão é 
autoritária e inflexível, ela não pode ser revista. Não conseguimos dar conta, nem 
racional, nem patologicamente. Não dominamos sequer a significação de nossos 



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

47

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

atos, ou seja, julgamos a correção da nossa ação, mas não percebemos os resultados 
da intransigência. 

Na próxima seção, analisaremos aspectos da Antígona, de Sofócles, a partir 
dos elementos da arte retórica de Aristóteles, em particular dos gêneros do discurso.

5.	 Análise de Antígona a partir da Retórica aristotélica

Aristóteles, ao tratar da retórica enquanto arte, apresenta‑nos algumas 
técnicas que têm por objetivo: (i) identificar os gêneros do discurso – a saber, 
deliberativo, judiciário e epidítico – a depender do tipo de orador, do assunto de 
que se fala, e do ouvinte; (ii) problematizar o caráter do orador tendo em vista 
que, para persuadir, esse caráter (éthos) deve ser “construído” como “verdadeiro” 
(mesmo que não o seja); (iii) apresentar análise dos meios de provas retóricas: 
éthos, pathos e logos; (iv) propor tipos de argumentos estabelecendo uma relação 
entre lógica e dialética.

Para o filósofo, a importância dessa arte consiste na capacidade de persuadir 
o ouvinte através do discurso oral, fazendo com que ele formule um juízo sobre a 
situação que a ele se apresenta. Nesse sentido, a retórica se liga, portanto, à política, 
aos costumes e à ética (JESUS, 2015).

5.1	 Gêneros do discurso

Na obra Retórica, de Aristóteles, sabe‑se que há três gêneros do discurso que, 
segundo o autor, podem ser vistos de acordo com o auditório. A respeito disso, ele afirma:

As espécies de retórica são três em número; pois outras tantas são 

as classes de ouvintes dos discursos. [...] De sorte que é necessário 

que existam três gêneros de discursos retóricos: o deliberativo, o 

judicial e o epidítico (ARISTÓTELES, 1998, Livro I, cap. 3, p.104).

No texto de Antígona, podemos encontrar os três gêneros. O deliberativo 
(ou político) trata da administração geral do Estado e pode ser visto no início da 
obra quando Creonte apresenta, aos representantes da cidade (Coro), como ele irá 
governar Tebas, uma vez que os filhos de Édipo estão mortos. Temos isso no diálogo 
entre Creonte e o Coro nos versos 163‑175; 195‑205 e 211‑219. 

O gênero do discurso judiciário (forense) abrange todos os discursos 
pronunciados nos tribunais ou nas assembleias, na presença de juízes, com o fim 
único de se fazer justiça (REBOUL, 2004). Detectamos o uso dele, sobretudo, na 
cena em que, após o flagrante do delito e a detenção de Antígona pelos guardas, 
Creonte a interroga, julga e condena. Esse tipo de discurso pode ser percebido no 
diálogo entre Creonte e Antígona nos versos 442‑449 e na sentença proferida por 
Creonte ao Coro nos versos 770‑780.



48

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

O gênero epidíctico (ou demonstrativo) se refere ao elogio ou à censura, ao 
belo e ao feio. Visa mostrar a virtude ou defeito de uma pessoa, ou alguma coisa, por 
meio do elogio ou censura (ARISTÓTELES, 1998; REBOUL, 2000).

Identificamos o gênero epidíctico em vários trechos, mas, em particular, nos 
elogios do Coro ao rei Creonte, como mostram os versos 211‑220; nos elogios do 
adivinho Tirésias a Creonte nos versos 990 – 999; nas censuras feitas por Antígona 
a Creonte nos versos 519 – 523, e nas censuras de Hémon ao rei nos versos 740 – 755. 

5.2	 Análise do éthos, pathos e logos na Antígona de Sófocles

Aristóteles define três tipos de argumentos no sentido de instrumentos de 
persuasão: tem‑se o ethos e o pathos, que são de ordem afetiva, e o logos, que é 
racional (REBOUL, 2000).

Éthos – esse tipo de argumento é o caráter moral que o orador deve assumir 
para gerar confiança no auditório, mostrando‑se sensato (capaz de dar conselhos 
razoáveis e pertinentes), simpático (capaz de ajudar o auditório) e sincero (não 
dissimulando o que pensa nem o que sabe), como diz Aristóteles na obra Retórica 
(2005, Livro II, 1377a, em diante). 

Na tragédia, temos o éthos quando Antígona defende a sua ideia em relação 
ao sepultamento de seu irmão Polinice frente ao edito promulgado pela lei. Essa 
ideia está no trecho em que Ismênia diz para Antígona que vai obedecer à lei de 
Creonte e Antígona responde à irmã dizendo:

Procede como te aprouver; de qualquer modo hei de enterrá‑lo 

e será belo para mim morrer cumprindo esse dever: repousarei 

ao lado dele, amada por quem tanto amei e santo é o meu delito, 

pois terei de amar aos mortos muito, muito tempo mais que aos 

vivos (SÓFOCLES, 2004, versos 69‑78).

Segundo Jesus (2015), o éthos de Creonte revela que ele é o arquétipo do 
herói que aprende tardiamente, pois, como o deus Cronos, “devora” seu filho e sua 
futura nora (que seria também sua “filha”). E o éthos de Hémon o aponta como 
aquele que sabiamente pode intervir enquanto conselheiro do pai, já que toda a 
sua intervenção buscava expandir o período político de Creonte a outro patamar, 
conforme percebemos nos excertos a seguir: 

Hemon [...] ‑ nenhuma, em tempo algum, “terá por feitos tão 

gloriosos quanto os dela [Antígona] “sofrido morte mais ignóbil; 

ela que, “quando em sangrento embate seu irmão morreu “não 

o deixou sem sepultura, para pasto “de carniceiros cães ou 

aves de rapina, “não merece, ao contrário, um áureo galardão?” 

(SÓFOCLES, 2004, versos 692‑700).



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

49

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

[...] ‑ não há vergonha alguma, mesmo sendo sábio, em aprender 

cada vez mais, sem presunções (SÓFOCLES, 2004, versos 710 ‑712).

O éthos de Hémon tem, ainda, o intuito de revelar ao sujeito interpretante 
que o bem político não é uma verdade pronta, mas um processo em curso, um 
caminho nunca acabado. Seu éthos, tal como o de Antígona, revela‑se porta‑voz dos 
novos tempos ou da necessidade de se abrir para esse fato incontestável. 

Ismenia, irmã de Antígona, ao contrário dessa, opta por obedecer à lei e 
à vontade do rei Creonte, pois ela procura, mediante sua condição de oprimida, 
reavivar o fato de que as mulheres, sozinhas, não são capazes de modificar as leis. 

[...] não nos esqueçamos de que somos mulheres e, por conseguinte, 

não poderemos enfrentar, só nós, os homens. Enfim, somos 

mandadas por mais poderosos e só nos resta obedecer a essas ordens 

e até a outra inda mais desoladora. Peço indulgência aos nossos 

mortos enterrados mas obedeço, constrangida, aos governantes; ter 

pretensões ao impossível é loucura (SÓFOCLES, 2004, versos 61‑67).

Esse excerto nos faz perceber outra preocupação tratada por Sófocles em sua 
obra, a saber: a exclusão da mulher enquanto cidadã. 

E, apesar da resignação de Ismenia, Antígona tenta dissuadi‑la, conforme 
percebemos nos fragmentos abaixo: 

Minha querida Ismenia, irmã do mesmo sangue, conheces um 

só mal entre os herdados de Édipo que Zeus não jogue sobre nós 

enquanto vivas? (SÓFOCLES, 2004, versos 1‑5).

[...] Esse é o decreto imposto pelo bom Creonte a mim e a ti (melhor 

dizendo: a mim somente) [...] Ele não dá pouca importância ao 

caso: impõe aos transgressores a pena de apedrejamento até a 

morte perante o povo todo. Agora sabes disso e muito em breve 

irás tu mesma demonstrar se és bem‑nascida ou filha indigna de 

pais nobres (SÓFOCLES, 2004, versos 31‑38).

[...] Ele não pode impor que eu abandone os meus (SÓFOCLES, 

2004, verso 49).

Entretanto, Antígona não consegue convencer sua irmã a mudar de ideia. 
Ismênia diz:

Mas, nessas circunstâncias, infeliz irmã, teria eu poderes para te ajudar 

a desfazer ou a fazer alguma coisa? (SÓFOCLES, 2004, verso 40).

[...] Agora que restamos eu e tu, sozinhas, pensa na morte inda 

pior que nos aguarda se contra a lei desacatarmos a vontade do 

rei e a sua força (SÓFOCLES, 2004, versos 57‑60). 



50

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

O éthos de Antígona se coloca em ruptura em relação aos limites e aos 
compromissos da vida cívica. Seu engajamento político se inscreve na fidelidade a 
uma justiça atemporal e divina. 

A determinação de Antígona é inflexível, inabalável, surda, como vimos, 
até mesmo nas ordens dadas a sua irmã. Antígona parece flutuar entre fronteiras, 
entre a norma(lidade) e a prudência. Seu éthos reflete, portanto, uma personalidade 
exagerada/ultrajada, que a conduz além do medo e do conformismo. 

Phatos – é o conjunto de emoções, paixões e sentimentos que o orador deve 
suscitar no auditório. Esse tipo de argumento, na maioria das vezes, envolve dor 
e prazer, uma vez que a maioria das pessoas só muda por uma grande dor ou por 
uma grande perspectiva de prazer. O pathos tem o objetivo de gerar no auditório 
as emoções, como ira e calma, amizade e inimizade, temor e confiança, vergonha 
e falta de vergonha, amabilidade e indelicadeza, piedade e indignação, inveja e 
disputa (ou competição).

Na obra de Sófocles, temos o phatos no trecho em que há a ameaça de Creonte 
ao guarda pela entrega de um culpado pela tentativa de sepultamento de Polinice: 

Creonte, com ira, ameaça os guardas ao dizer:

Sei muito bem que os guardas foram corrompidos e subornados para 

agir assim por eles. Nunca entre os homens floresceu uma invenção 

pior que o ouro; até cidades ele arrasa, afasta os homens de seus 

lares, arrebata e impele almas honestas às ações mais torpes e incita 

ainda os homens ao aviltamento, à impiedade em tudo. Mas, quem 

age assim por interesse, um dia paga o justo preço. Se a Zeus ainda 

agrada a minha reverência, escuta e dize aos outros guardas: juro 

agora que se não descobrirdes o real autor desse sepultamento e não o 

conduzirdes à frente de meus olhos, simplesmente a morte não há de 

ser pena bastante para vós; sereis dependurados todos, inda vivos, até 

que alguém confesse o crime! Sabereis de quem é vantajoso receber 

dinheiro de hoje em diante e aprendereis ao mesmo tempo que não é 

bom querer ganhar de qualquer modo; vereis que o lucro desonesto 

leva os homens com mais frequência à ruína que à prosperidade! 

(SÓFOCLES, 2004, versos 294‑314).

Logos – diz respeito à argumentação propriamente dita do discurso. É o 
aspecto dialético da retórica. Aristóteles distingue o argumento do tipo entimema 
daquele do tipo exemplo. Este segundo pode ser: (i) real (baseado em fatos históricos); 
ou (ii) fictício (baseado em fatos inventados, ex. fábulas e parábolas).

No texto de Antígona, escolhemos identificar o exemplo porque eles são 
persuasivos em todas as circunstâncias. No trecho abaixo, temos o logos, na forma 
de exemplo, baseado em fatos históricos:

Falaram‑me de uma estrangeira, há muito, filha de Tântalo, da 

terra forígia, e de seu triste fim no alto do Sípilo, aprisionada por 



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

51

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

muitos rochedos que em volta dela, como hera tenaz cresciam 

sempre; e ainda hoje contam que a chuva não cessava de 

molhar‑lhe o corpo agonizante, nem a neve, enquanto as lágrimas 

que lhe desciam dos olhos orvalhavam o seu colo. Prepara‑me o 

destino enterro igual (SÓFOCLES, 2004, versos 824‑834).

Como vimos, Aristóteles (2005) vê a retórica como a prática que proporciona 
ao orador oportunidades sociais de aprendizagem quanto a lida com o público 
durante um discurso, projetando‑se enquanto um orador digno de fé. Na arte 
retórica, até mesmo a posição social do orador é levada em consideração enquanto 
elemento que valida ou dá credibilidade a ele.

Portanto, podemos dizer que a tragédia de Antígona é marcada por dois tipos de 
sofrimento: aquele que advém de um excesso de paixão (pathos) e aquele que se origina 
do éthos (caráter moral). Sófocles ocupou‑se nessa tragédia dos seguintes elementos: i) 
leis gregas de seu tempo, a fim de ordenar o mundo e os atos para que as coisas sejam 
justas; e ii) destino humano e destino do herói que sofre e é destruído. 

A obra de Sófocles nos demonstra, mediante os argumentos dos tipos éthos, 
pathos e logos ‑ apresentados por Antígona, pelo Coro e por Tirésias ‑, que os 
governantes devem buscar ajustamentos progressivos que visem ao bem comum, 
pois essas adequações objetivam o equilíbrio, a temperança e a prudência nas ações. 

Assim, se o perdão que Antígona pedia para Polinice e a revisão da sentença 
sugerida por Hémon fossem considerados, o governo de Creonte poderia ter sido o 
de uma cidade pacificada. Contudo, parece‑nos que a temperança e a pacificação 
não pertencem ao universo trágico de Antígona.

6.	 Considerações finais 

A partir do exposto neste trabalho, vimos que, na antiguidade, os sofistas 
e os filósofos desenvolveram uma habilidade prodigiosa de articular um discurso 
sobre política, moral, metafísica ou qualquer outro tema que merecesse a defesa, 
ou a acusação, o elogio ou a censura. Nesse período, a eloquência na oratória dos 
discursos causava fascínio e deslumbramento na população. 

Atualmente, os discursos retóricos causam interesse e curiosidade nas pessoas 
que têm a necessidade de empregar a arte de convencer e persuadir. Nesse trabalho, 
pesquisar as discussões de Castoriadis e aplicar a retórica aristotélica a uma das 
tragédias de Sófocles foi uma honra e um privilégio, uma vez que consideramos o 
pensamento filosófico e a arte retórica indispensáveis e úteis na vida social, política 
e profissional de todo cidadão, pois, para nós, ambos são instrumentos de reflexão 
e linguagem mais completos para análise, interpretação e prática do discurso.

Mas, ao analisarmos os temas da justiça e da democracia em Antígona, 
percebemos que a retórica empregada por Sófocles, na construção da tragédia, 
renascia sempre que as ideologias se desmoronavam. Assim foi o caso de Antígona, 



52

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ao perceber a possibilidade de sua irmã Ismênia ser condenada à morte por causa 
das suas crenças, e o de Creonte, ao reconsiderar a sua decisão após ser avisado por 
Tirésias das fatalidades que ainda poderiam ocorrer na sua família. 

Em ambos os casos, os protagonistas utilizam a retórica como arte da 
persuasão e do convencimento, a saber: Creonte, ao apelar para a misericórdia dos 
deuses para que não ocorresse mais nenhuma desgraça na sua família, e Antígona, 
ao argumentar com Creonte pela não condenação de Ismênia.

Por fim, o que observamos é que, em Antígona, há argumentos persuasivos 
que não dialogam. Precisamos, portanto, pontuar onde está o aprendizado na 
tragédia, e, para isso, falamos sobre quem sobrevive e porque sobrevive. Ismênia 
passa de uma mulher medrosa que reconhece a importância da lei natural, mas não 
se sente capaz de mudar a lei da polis, para uma mulher assertiva que aprende com 
as atitudes de Antígona. 

A inflexibilidade de Creonte condena Antígona à morte. No entanto, ele 
volta atrás tarde demais, pois Antígona já havia se antecipado e se matado. A morte 
de Antígona é seguida da morte de seu noivo, Hémon, e Eurídice, mãe de Hémon.

Creonte lamenta a morte do filho e deseja sua própria morte. O Coro, 
contudo, adverte que tal decisão só cabe ao futuro (vv. 1330‑1335). Antígona, além 
da intransigência no cumprimento da lei divina, comete o descomedimento de 
tirar sua própria vida. Creonte, então, implora a morte e reconhece que foi sua 
intransigência que levou às mortes de Hémon e Eurídice: “levai para longe este 
homem tresloucado, que sem querer te matou, filho” (vv. 1339‑1341).

Mas o coro, como já havíamos indicado anteriormente em outras passagens, 
profere as palavras finais da tragédia, conclamando ao bom senso: “Para ser 
feliz, bom senso é mais que tudo. Com os deuses não seja ímpio ninguém. Dos 
insolentes palavras infladas pagam a pena grandes castigos; a ser sensatos os anos 
lhe ensinaram” (vv. 1349‑1353). 

Em Antígona, pois, busca‑se o bom senso, ninguém deve ser sábio sozinho. 
Foi preciso a catástrofe para que Creonte aprendesse o que os anos lhe ensinaram: a 
ter bom senso. E, assim, concluímos com a purificação das emoções em seu caráter 
educativo e cívico.



Silva, E. E.; 
Perrusi, M. S.; 
Moraes, A. H.
Análise retórica 

e moral de 
Antígona

53

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 38‑54, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ARISTÓTELES. Retórica. Introdução: Manuel Alexandre JÚNIOR. Tradução 
do grego e notas: Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do 
Nascimento Pena. Lisboa: WWF: Martins Fontes, 2005. 

__________. Retórica. Introdução: Manuel Alexandre JÚNIOR. Tradução do 
grego e notas: Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do 
Nascimento Pena. Lisboa: Casa da Moeda, 1998.

__________. Poética. Coleção Os Pensadores, vol.IV. São Paulo: Abril Cultural, 
1973.

CASTORIADIS, C. As Encruzilhadas do Labirinto 2: os domínios do homem. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

__________. Figuras do Pensável: as encruzilhadas do labirinto. Lisboa: Instituto 
Piaget, 2000.

FREITAG, B. Itinerários de Antígona – A questão da moralidade. São Paulo: 
Papirus, 1992.

GAZOLLA, Rachel. Para não ler ingenuamente uma tragédia grega. São Paulo: 
Loyola, 2001.

JAEGER, W. Paidéia: a formação do homem grego. Trad. Artur M. Parreira. São 
Paulo: Martins Fontes, 2001.

JESUS, S. M. O éthos em Antígona, de Sófocles. Revista Eletrônica de Estudos 
Integrados em Discurso e Argumentação, Ilhéus, n. 9, p. 137‑152, dez.2015. 

PEREIRA, A.L.G. Confluências entre mito, literatura e direito em Édipo Rei, de 
Sófocles. Dissertação em Letras. Unesp: São José do Rio Preto, 2015.

LESKY, Albin. A Tragédia Grega. São Paulo: Perspectiva, 2006

LORAUX, Nicole. Maneiras Trágicas de matar uma mulher: imaginário da Grécia 
Antiga. Rio de Janeiro: Zahar, 1995.

MARCONDES, D. Iniciação à História da Filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1998.

MEYER, M. Questões de retórica: linguagem, razão e sedução. Trad. Antonio Hall. 
Lisboa: Edições 70, 2007.

NIETZSCHE, Friedrich. Introdução à Tragédia de Sófocles. Rio de Janeiro: Zahar, 
2006.

REBOUL, O. Introdução à Retórica. Tradução: Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: 
Martins Fontes, 2000.



54

__________. Introdução à retórica. Trad. Ivone Castilho Benedetti. São Paulo: 
Martins Fontes, 2004. 

SÓFOCLES. A Trilogia Tebana. Tradução: Mário da Gama Kury. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1989. 

__________. A trilogia tebana: Édipo rei, Édipo em Colono, Antígona. Trad. de 
Mário da Gama Kury. 15 ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

__________. Antígona. Trad. de Maria Helena da Rocha Pereira. 6 ed. Coimbra: 
Calouste, 1992.

Submetido em: 27/11/2017

Aceito em: 29/04/2018



55

55 Gandavo & Plínio, o Velho: uma 
Construção Retórica dos Mirabilis

Gandavo, Plyny the Elder: a rhetorical 
construction of “mirablia”

Alexandre José Barboza da Costa*

RESUMO

O presente texto tem por finalidade mostrar que Pero de Magalhães de Gandavo, 
autor de “História da Província de Santa Cruz” emula – emulatio – Plínio, o velho, 
autor de “História Natural” para a feitura de suas écfrases – descrições – dos 
bestiários, proporcionando, desse modo, ao seu destinatário uma visão quinhentista, 
eurocêntrica e contrarreformada da tópica dos “mirabilis”, ou seja, do “fantástico”, 

“admirável” e “maravilhoso” naquele que foi considerado o primeiro tratado histórico 
sobre o Brasil, escrito provavelmente entre 1573 e 1576, denominado “História da 
província de Sancta Cruz a que vulgarmente chamamos de Brasil”. Tomamos Plínio, 
o Velho, como autoridade (auctoritas) para o texto de Gandavo, pois, no século XVI 
os tratados de descrição da fauna e da flora tinham no autor de História Natural 
a auctoritas mais recorrente. Defendemos a hipótese de que o tratado de Gandavo, 
dentre todos os autores luso‑brasileiros do período, é o que mais se aproxima do 
autor de História Natural.

Palavra‑chave: Gandavo; cronistas; retórica; letras luso‑brasileiras.

*	 Doutor em Literatura Brasileira pela Universidade de São Paulo.



56

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

The present text is intended to show that the author Pero de Magalhães de Gandavo 
in his “History of the Province of Sancta Cruz” emulates – emulatio – Pliny, the elder, 
author of “Natural History” for the making of his descriptions of bestiaries, thereby 
giving the recipient a sixteenth century, eurocentric, counter‑reformed view of the 
topical “mirabilis,” “fantastic” and “ marvelous” in what was considered the first 
historical treatise on Brazil written probably between 1573 and 1576 denominated 

“History of the province of Sancta Cruz to which we commonly call Brazil”. We 
took Pliny, the elder as the authority (autorictas) for the text of Gandavo, for in the 
sixteenth century the treatises of description of fauna and flora had the author of 
Natural History as the most recurrent auctoritas. We hypothesize that Gandavo’s 
treatise, among all the Portuguese‑Brazilian authors of the period, is the closest one 
to the author of Natural History.

Keywords: Gandavo; chroniclers; rhetoric; luso‑brazilian letters:ny the Elder: a 
rhetorical construction of “mirablia”.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

57

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A tópica do “maravilhoso” (em grego, thôma) se expressa por meio de um 
dispositivo retórico denominado evidentia, na vertente latina, símile 
ou analogia, na língua portuguesa. As descrições das representações se 

distinguem à medida que se diferenciam os “contadores dessas histórias”, segundo 
sua religião, profissão, grupos sociais etc. O mundo figurado no texto de Gandavo 
é cristão e tem como missão combater veementemente os islâmicos infiéis ou os 
gentios do Novo Mundo que são uma página em branco a ser escrita, como acentua 
Padre Manuel da Nóbrega em sua obra “Díalogo sobre a conversão do gentio”, 
escrita em 1556‑1557. Em suma, o Outro é um espelho de si mesmo e o processo 
colonizatório encampado pelos portugueses no Novo Mundo desta perspectiva 
muito se aproxima1:

Colo significou, na língua de Roma, eu moro, eu ocupo a terra, 

e, por extensão, eu trabalho, eu cultivo o campo. Um herdeiro 

antigo de colo é íncola, o habitante; outro é inquilinus, aquele 

que reside em terra alheia. Quanto a agrícola, já pertence a um 

segundo plano semântico vinculado à ideia de trabalho. A ação 

expressa neste colo, no chamado sistema verbal do presente, 

1	 BOSI, Alfredo. “ Colônia, Culto e Cultura”, In: Dialética da Colonização. Companhia das Letras, 
1992, p 11‑13.



58

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

denota sempre alguma coisa de incompleto e transitivo. É o 

movimento que passa, ou passava de um agente para um objeto. 

“Colo é a matriz de colônia enquanto espaço que se está ocupando, 

terra ou povo que se pode trabalhar ou sujeitar.” Colonus é o que 

cultiva uma propriedade rural em vez do seu dono; o seu feitor 

no sentido técnico e legal da palavra. (...) Não por acaso, sempre 

que se quer classificar os tipos de colonização, distinguem‑se dois 

processos: o que se atém ao simples povoamento e o que conduz 

à exploração do solo. Colo está em ambos: eu moro, eu cultivo. 

Na expressão verbal do ato de colonizar opera ainda o código dos 

velhos romanos. E, a rigor, o que diferencia o habitar e o cultivar 

do colonizar? Em princípio, o deslocamento que os agentes 

sociais fazem do seu mundo de vida para outro onde irão exercer 

a capacidade de lavrar ou fazer lavrar o solo alheio. O íncola 

que emigra torna‑se colonus. (...) O traço grosso da dominação 

é inerente às diversas formas de colonizar e, quase sempre, as 

sobredetermina. Tomar conta de sentido básico de colo importa 

não só em cuidar, mas também em mandar. Nem sempre, é 

verdade, o colonizador se verá a si mesmo como a um simples 

conquistador; então, buscará passar aos descendentes a imagem 

do descobridor e do povoador, títulos a que, enquanto pioneiro, 

faria jus.

Nesse “desmundo” cruel e violento que é o Novo Mundo o universo do 
Maravilhoso” transita entre o “tenebroso” e o “deslumbrante”. Para Greenblatt2, 
em certa medida, o “maravilhamento” e o “admirável” são úteis porque chamam 
a atenção para aquilo que é novo ou bastante diferente do que pensávamos ou 
julgávamos. Há uma espécie de estupor e paralisia diante do inusitado e, muitas 
vezes, tal afeto precede as categorias morais do sujeito. Portanto, diante do abissal 
e do fantástico, amamos ou odiamos o objeto que nos move, ou seja, titubeamos 
ante a decisão de nos aproximar ou distanciar daquilo que nos move afetivamente. 
O maravilhamento é um componente quase inevitável do discurso da “descoberta”, 
pois opera como um reconhecimento de uma diferença que visa representar tudo 
o que não pode ser conhecido e figurado naquilo em que mal se pode acreditar. 
Chama a atenção para o problema da credibilidade, fides, e, ao mesmo tempo, insiste 
em sua inegabilidade; por outro lado, em contrapartida, exige uma experiência não 
necessariamente empírica, mas simbólica porque se veicula elocutivamente no ato 
de enunciação, modulando‑se em elogio ou vitupério, ou seja, em maravilhamento 
ou assombramento.

2	 GREENBLATT, Stephen. Possessões Maravilhosas: o deslumbramento do Novo Mundo. Trad: 
Gilson César Cardoso de Souza, São Paulo, Editora da Universidade de São Paulo, 1996 (Ensaios de 
Cultura, 8).



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

59

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Geram‑se, assim, na feitura do discurso, os mirabilia, em seus afetos intensos 
quase fantasmagóricos e somente depois dos momentos iniciais de espanto é que 
podemos tocar, catalogar, inventariar e compreender tais amplificações que se 
substancializam nas homologias veiculadas sobre os habitantes e sobre a terra. O 
metonímico transmuda‑se em metafórico. As conexões se definem pela inversão, 
homologia e antítese. O “Maravilhoso” se hiperboliza, amplifica suas marcas de 
elogio e/ou vitupério, gerando, por seu turno, a ampliação ou dilatação do conceito, 
propiciando, nesta, um alargamento da imagem do representado sob o ponto de vista 
e as categorias do representante, que, insisto em realçar, é católico, patriarcalista, 
ibérico e contrarreformado, em suma, um representante desse “desmundo”.

O aspecto mais característico resultante do estado de maravilhamento 
é a afirmação da presença do próprio ethos narratoris à maneira de Heródoto: 

“Eu ouvi”, “Eu declaro”, “Eu escrevo”, e, sobretudo, “Eu vi”. O olho testemunha a 
evidência material e a contrasta com a audição. Maravilhar‑se é experimentar tanto 
o fracasso das palavras quanto o da visão, uma vez que essa não define a realidade 
em grau absoluto sem relatividade, ainda que seja resultado de uma visão coletiva. 
O maravilhamento efetua a ruptura crucial com um Outro que só pode ser descrito 
e testemunhado na linguagem e nas imagens das similitudes. 

Segundo Hartog3, a tópica do “maravilhoso” deve configurar‑se no elenco 
dos procedimentos da retórica da alteridade de uma maneira que produza um 
efeito de credibilidade no ouvinte/espectador. Nos relatos sobre a terra nunca 
dantes conhecida, não pode deixar de haver “maravilhas”, “alumbramentos” e 

“fantasmagorias”, curiosidades relatadas através de uma pintura de retrato, um 
ut pictura, dotadas de vividez descritiva. Dito de outro modo, o “Maravilhoso” 
apresenta‑se, também, como uma tradução da diferença entre o “Aqui” e o “Além”. 
A gradação do maravilhoso tanto nas narrativas de Gandavo como de Plínio, parte 
do menos ao mais extraordinário. Em ambos, o “maravilhoso” atua em uma escala 
e esta gradação funciona em torno da quantidade de itens discursivos tanto no 
sermo4 quanto no discurso, na oratio. O narrador processa suas escolhas em função 
do destinatário, ou seja, obedece‑se, portanto, ao ouvido do público. Ou seja, avaliar, 
medir e contar são operações necessárias para a tradução do maravilhoso no mundo 
em que se conta. É no viajante, segundo Hartog, que se calibra o relato, ou seja, é 
com a relação a mim – e não em relação aos deuses – que algo se entende como 
fantástico, maravilhoso, admirável; sou eu quem estima, dentro de um quadro de 
referências e categorias – os lugares‑comuns ou loci communes – que tal paisagem 
ou construção seja “admirável” ou “extraordinária”.

3	 HARTOG, François. Uma retórica da alteridade. In: O Espelho de Heródoto. Ensaio sobre a 
representação do Outro. Belo Horizonte, Editora UFMG, 1999. Trad.: Jacyntho Lins Brandão, p. 246.
4	 “O termo (sermo manifestus, sermo apertus ) expressa clareza dos pensamentos no domínio da 
elocutio. Esta clareza é obtida se o que o orador quer dizer (voluntas) for compreendido pelo ouvinte, 
tanto no domínio da totalidade da matéria, que se refere directametne ao sucesso do discurso como 
no domínio da res, transformadas em matéria e até em cada frase e na sua estrutura”. LAUSBERG, H. 
Elementos de Retorica Literária. Perspicuitas (130‑2), p. 127. Fundação Calouste Gulbenkian. 5 ed. 
Trad: R.M. Rosado Fernandes.



60

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

O olho do viajante opera como medida e o narrador “faz ver”, levando o 
destinatário a avistar o maravilhoso, fornecendo‑lhe, precisa e arbitrariamente, 
suas medidas. Em seu conjunto, tal qual as técnicas da agrimensura, mede, 
retoricamente, o alcançável pelo seu “olhar”. Tem por finalidade, também, fazer crer 
por meio de sua arte e engenho e visa com a agudeza de seu estilo construir seu 
discurso com vistas a persuadir o ouvinte/leitor. Dito de outra maneira, atua como 
um transportador da diferença, operando, através das símiles, em uma tabela de 
equivalência, pois5 “(...) nomear o outro implica classificá‑lo”. A descrição amplifica 
ou diminui a relação com o objeto narrado. Eu meço o que percorro e domino 
o espaço que conto. Aquele que faz crer também revela. A razão opera‑se, talvez, 
onde as imagens – verdadeiro/verossímil – são reguladas por uma analogia de 
proporção. Nos relatos quinhentistas, o “Outro” se delinea pela analogia, evidentia, 
pois a similitude parte de um panorama conhecido para um desconhecido como 
demonstra Hansen6:

Nos textos quinhentistas sobre os indígenas do Brasil, encontramos 

uma dupla articulação (...): Em uma delas, os enunciados figuram 

a gigantesca dispersão do novo, a maneira de viver dos indígenas, 

animais de estranhas raças, coisas assombrosas ou curiosas que a 

terra produz, descritos de maneira muito analítica com profusão 

de minúcias. Na mesma dispersão analítica, produzida com um 

mapeamento classificatório, a enunciação projeta o princípio que 

unifica teológica e politicamente o que é dito. A proliferação e as 

multiplicidades dos seres e eventos da nova terra são subordinadas, 

enfim, como semelhanças distantes do mesmo princípio 

interpretativo que as atravessa como universalidade de causa 

primeira e final, Deus. Logo, tudo que é diferente é interpretado 

como uma variação distante Dele. Imagem invertida da Europa, o 

Novo Mundo é visto por speculum, pelo espelho, como no trecho 

do apóstolo Paulo. Feita como uma tradução ou extensão da Traditio 

redefinida em Trento, a interpretação aplica o filtro teológico à visão 

do que é visto. Não há nenhuma naturalidade na observação, mas 

total subordinação da experiência do Novo ao padrão cultural vivido 

como universalidade da Lei de Deus (...). Os cronistas portugueses 

como Gandavo e Gabriel Soares de Souza adotam a universalidade 

como os jesuítas Nóbrega, Anchieta e Cardim para fundar a ação 

portuguesa no Brasil na analogia escolástica. Entendendo que a 

analogia de proporcionalidade faz do Novo Mundo um efeito e um 

signo criado por Deus, e que a analogia de proporção faz dele um 

5	 HARTOG, op. cit. p. 258.
6	 HANSEN, João Adolfo. A servidão natural do selvagem e a guerra justa contra o bárbaro. In: 
NOVAES, Adauto (Org.). A descoberta do homem e do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
1998, p. 364).



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

61

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

resultado hierarquizado à distância, nos confins da criação, afirmam 

que nele bruxuleia a pálida luz natural que deverá ser evidenciada em 

leis positivas legítimas. 

As descrições dos jesuítas e cronistas estabelecem a analogia – evidentia 
– entre os acontecimentos locais e os eventos narrados na Bíblia, buscando os 
referenciais epistêmicos na Antiguidade. A etimologia do Novo Mundo tem como 
elemento norteador a escrita da autoridade registrada a partir de uma ideologia 
teológica judaico‑cristã quinhentista:

Referem atos virtuosos de tipos heroicos, refazem analogias 

exemplares, como a vida de santos, propondo‑os como modelos 

de virtudes a serem imitadas; fazem extensas descrições dos 

hábitos selvagens, curiosidades e coisas fantásticas da terra, 

imitam gêneros antigos, como dialógo platônico, a história de 

Heródoto, as épicas romanas e gregas, a física aristotélica, a epístola 

paulina, a História Natural de Plínio, o Auto, o Itinerarium e a 

peregrenatio medievais” 7.

Para Hartog, a tradução da diferença conferida pelo viajante exige deste o 
uso da figura da Inversão, pois, nesta, a alteridade se transcreve, segundo o autor, 
como antipróprio. Não há A e B, mas sim A e o inverso de A. O projeto discursivo 
não é mais do que falar de si próprio, de seus próprios referenciais, o Outro é um 
espelho invertido de si mesmo. Apesar de os cronistas mostrarem o “Outro”, mesmo 
assim, falam de e para si, como dissemos anteriormente, em um quadro cristão, 
contrarreformado e ibérico. 

Há a transição de um mundo em que se conta para um mundo que se conta. A 
comparação, a analogia ou evidentia, segundo o estudioso, atua como procedimento 
de tradução na tentativa de aproximar o distante ainda que se distancie, em seu 
relato, daquele que lhe é próximo. Quando o primeiro termo não tem equivalente 
referencial no mundo em que se conta ou quando esse não pode funcionar como 
referência, a tradução funciona como transposição. A comparação gera o paralelo 
do conhecido para o desconhecido, do manifesto para o escondido. A descoberta 
pertence e se relaciona com o princípio da simetria. 

A descrição – descriptio/écfrase – funciona como um olho que fala ou como uma 
boca que pinta um quadro. O limite do espaço é o limite do dizível, ou seja, só é possível 
dizer o que se vê no ato de leitura, ou seja, somente mensuro o desconhecido naquilo que 
meço e isto só é medido nas proporções do que conheço. A visão atua como instrumento 
do conhecimento, revelando as diferenças. O dizível, ou seja, aquilo que se diz associado 
ao visível, atua em justaposição com o que é notado e observado. A potência do olhar 

7	 HANSEN, João Adolfo. Agudezas seiscentistas. In: Literatura e Pensamento entre o final da 
Renascença, o Barroco e a Idade Clássica, n 24, Jan/ Junho 2002. Programa de Pós‑Graduação em 
Letras – UFMS, p. 61.



62

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

escreve, ou seja, a visão funciona como elemento de persuasão. Adotando um referencial 
escolástico, o invisível se “consubstancializa” na enunciatio. Há uma ambivalência entre 
a ordem da visão e a ordenação da exposição. Observa‑se o que é notável e anota‑se 
o observável. “Eu vi” funciona como um operador de fides, pois a credibilidade do 
enunciado se configura no dizer daquilo que se viu e não necessariamente no fato de 
se “ver a coisa em si” tão somente, pois, ao declarar sobre o visto, enuncio e anuncio 
as minhas proporções do mundo, portanto, a elocução atesta a verdade dela própria e 
nela se baseia todo o processo de formação daquilo se fala acerca do que se vê, a fim de 
angariar a adesão do ouvinte/leitor. Em suma, eu vejo o que posso dizer e digo o que 
posso ver. Acredita‑se, primeiramente, em quem vê; posteriormente, em quem diz o que 
viu. Contudo, para crer naquele que vê é necessário dele ouvir seu relato, logo, a elocução 
é testemunha daquilo que se conta no mundo que se conta operacionalizando‑se em suas 
homologias entre o “mostrar” e o” dizer”. Quem fala o que em que momento? O que 
escrevo é o que digo e o que digo escrevo. Nessa perspectiva, sobre a construção dos 
bestiários, analisaremos de que maneira Gandavo, leitor de Plínio, o Velho, construirá 
a ideia dos admirabilia, do “maravilhoso”, na primeira História do Brasil denominada 
História da Província de Santa Cruz a que vulgarmente chamamos de Brasil.

Plínio, o velho, autor de Naturalis Historiae, censura a tópica da guerra na 
historiografia, pois a considera como uma surpreendente maldição do espírito 
humano8 pois sugere outra visão da história que não seria a das guerras. Pelo 
contrário, recomenda que se conte tudo o que a paz permite. Podemos dizer que a 
História Natural de Plínio ativa tópicas retóricas que inserem o homem na natureza, 
levando‑o a uma busca moral sobre a terra. Pero de Magalhães de Gandavo busca 
imitá‑lo e emulá‑lo no exercício do gênero demonstrativo (louvor/vitupério). No 
texto de Gandavo, ambas as tópicas – a da expansão comercial e a da proteção 
divina – acentuam sua matriz discursiva que, ao tratar da “História” dos homens e 
sua relação com a geografia (fauna/flora), por seu turno, não se dedicando a falar 
sobre guerras, muito se aproximam de Plínio:

Por todas as Capitanias desta Província estão edificados Mosteiros dos 

Padres da Companhia de Jesus e feitas em algumas partes algumas 

Egrejas entre os Indios que sam de paz onde residem alguns Padres 

pera os doctrinar e fazer Christãos; o que todos aceitam facilmente 

sem contradiçam alguma porque como elles nam tenham nenhuma 

Lei nem cousa entre si que adorem he‑lhes muito facil tomar esta 

nossa. E assim tambem com a mesma facilidade, por qualquer 

cousa leve a tornam a deixar, e muitos fogem pera o sertão, depois 

de baptizados e instruidos na doctrina christã; e porque os Padres 

vêm a inconstancia que ha nelles, e a pouca capacidade que têm para 

observarem os mandamentos da Lei de Deos, principalmente os 

mais antigos, que sam aquelles em que menos fruitifica a semente 

8	 “sanguinem et caedes condere in annalibus”. PLÍNIO, op. cit., p. 7.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

63

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

de sua doctrina, procuram em especial planta‑la em seus filhos, os 

quaes levam de meninos instruidos nella. E desta maneira se tem 

esperança, mediante a divina graça, que pelo tempo adiante se vá 

edificando a Religião Christã por toda esta Provincia, e que ainda 

nella floreça universalmente a nossa Santa Fé Catholica, e mo noutra 

qualquer parte da Christandade.··.Apesar de sua admiração declarada 

por Aristóteles, o autor de História Natural rompe várias vezes com a 

taxonomia aristotélica da Academia: nada de classificações fundadas 

sobre critérios anatômicos, exceto em raras passagens. Por exemplo, 

em X, 29, mostra a estrutura dos pés dos pássaros: articulado, 

ungulado e palmiforme. Interessa‑se mais pela etopeia dos animais. 

Plínio também consagra ao elefante qualidades intelectuais e morais9. 

Em suma, não se interessa pela descrição anatômica e fisiológica, 

mas pelo comportamento dos animais. Há desinteresse pelas bases 

anatômico‑fisiológicas da zoologia. Em Plínio, não se fala tanto da 

natureza, mas sim da relação do homem com a Natureza; neste item, 

Gandavo a ele filia‑se: “[...] no es de natureza, aunque tantas vezes 

exaltada, de lo que se nos habla, sino del hombre en sus relaciones com 

tal o cual setor de la naturaleza” 10.

Em Gandavo notamos a etopeia como recurso retórico ao descrever os tigres 
tal como Plínio a demonstra ao construir a prosopopeia do elefante:

Outros animaes ha nesta Provincia mui feros e prejudiciaes a toda 

esta caça, e ao gado dos moradores: aos quaes chamam Tigres, ainda 

que na terra a mais da gente os nomea Onças: mas algumas pessoas 

que os conhecem e os virão em outras partes, affirmão que sam 

Tigres. Estes animaes parecem‑se naturalmente com gatos, e nam 

differem delles em outra cousa; salvo na grandeza do corpo porque 

alguns são tamanhos como bezerros e outros mais pequenos. Tem 

o cabello dividido em varias e distintas cores, convem a saber, em 

pintas brancas, pardas e pretas. Como se achão famintos entrão nos 

curraes do gado e matão muitas vitellas, e novilhos que vão comer ao 

mato, e mesmo fazem a todo o animal que podem alcançar. E pelo 

conseguinte quando se vem perseguidos da fome, tambem cometem 

aos homens, e nesta parte são tam ousados, que já aconteceu trepar‑se 

um Indio a huma arvore por se livrar de hum destes animaes que o hia 

seguindo, e pôr‑se o mesmo Tigre ao pé da árvore, nam bastando a 

espanta‑lo alguma gente que acudio da povoaçam aos gritos do Indio, 

antes a todos os medos se deixou estar muito seguro guardando sua 

preza até que sendo noite se tornaram outra vez sem ouzarem de lhe 

9	 Cf. PLÍNIO, op. cit, VIII 2; 12; 22.
10	 Idem p. 122.



64

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

fazer huma offensa, dizendo ao indio que se deixasse estar, que elle se 

enfadaria de o esperar, e quando veio pela manhã (ou porque o Indio 

se quis descer parecendo‑lhe que o Tigre era já ido, ou por acertar cair 

de algum desastre, (ou pela via que fosse) nam se achou ahi mais delle 

que os ossos. Porem pelo contrario, quando estão fartos sam muito 

cobardes; e tam pulsilanimes que qualquer cão que remete a elles, 

basta a faze‑los fugir: algumas vezes acossados do medo se trepam 

a huma arvore e ali se deixam matar ás frechadas sem nenhuma 

resistencia. Emfim que a fartura superflua, nam somente apaga a 

prudencia, a fortaleza do animo, e a viveza do engenho ao homem, 

mais ainda aos brutos animaes inabilita e faz incapazes de uzarem de 

suas forças naturaes posto que tenham necessidade de as exercitarem 

pera defençam de sua vida.11

Em VIII, XI, 32, Plínio fala em dragões que supostamente corresponderiam 
aos eternos inimigos dos elefantes nas paragens das Índias. Importa aqui esclarecer 
que a simples menção a dragões – dracones – não implica a recorrência de Plínio aos 
domínios dos thoma, da fantasia. Com efeito, esse termo, muitas vezes, apenas designa, 
com diferenças de formalidade em latim, a “serpente”, ao lado de outras palavras 
possíveis como coluber e anguis. Por outro lado, certas características empregadas 
por Plínio para falar nesses dragões antagônicos aos elefantes começam a nos 
descortinar o contato com traços bastante surpreendentes ou quase monstruosos, no 
sentido usual do termo12: entre eles, mencionamos a suposta capacidade de tais seres 
para envolver completamente até o sufocamento os paquidermes com seus anéis, 
tamanha eram suas dimensões13; além disso, eventualmente adentrariam o corpo 
de seus inimigos pela tromba, desse modo ferindo‑os nas partes mais vulneráveis14.

Embora se diga já no capítulo XIII do Livro III que a Etiópia produz serpentes 
de oito côvados aproximadamente, Plínio chega a falar em muitos outros animais 
semelhantes a monstros15, como o “pégaso”, cavalo alado dotado de chifres; o cercopíteco, 
de cabeça negra e pele de asno e diferente dos demais macacos por sua voz16; os bois 

11	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capitulo VI. Dos Animaes e Bichos Venenosos que há Nesta 
Província. In: ______. História..., ed. princeps, op. cit., p. 22.
12	 TREVIZAM, M. “Os ‘monstros’ de Virgílio no livro I das Geórgicas”. Fragmentos, Florianópolis, 
n. 35, p. 75, 2009. “Assim, de início convém lembrar que a raiz latina de monstrum, como nos 
ensinam Ernout & Meillet Dictionaire etymologique de la langue latine. Paris.: Klincksieck, 2001, p. 
629) identifica‑se com a mesma do verbo monstrare (mostrar, demonstrar, avisar), correspondendo, 
pois, o sentido primeiro do substantivo aludido ao de um prodígio que adverte da vontade dos 
deuses”. Depois observa‑se a passagem desta primitiva ideia, de caráter eminentemente religioso 
e nem sempre indicadora de desditas, para o significado específico de um ente (em vez de evento) 
inusitado por suas características; expressam essa segunda nuança, assim, certos dizeres de 
etimologistas segundo os quais monstrum seria desta forma um objeto ou ser de caráter sobrenatural” 
In: ERNOUT; MEILLET, 1939, p. 629.
13	 tantae magnitudinis. VIII – XI, 32.
14	 molissimas partes – VIII, 12, 33.
15	 multaque alia monstri similia – VIII, XXX, 72.
16	 dissimilis ceteri uoces – VIII, 30, 72.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

65

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

indianos17 de um ou três chifres; as leucocrotas, do tamanho dos asnos selvagens, com 
coxas de cervo, colo, cauda e peito de leão, cabeça de texugo, uma “boca fendida até as 
orelhas”18 e um “osso contínuo no lugar dos dentes”19; as manticoras, com “três fileiras de 
dentes”20, face e “orelhas humanas”21, “olhos esverdeados”22, e “uma cauda que pica como 
aquela do escorpião”23. Outras regiões, porém, produzem, segundo a descrição pliniana, 
seres igualmente inusitados, como a província de Cirenaica, donde provém o basilisco 
que “afugenta todas as cobras com seu sibilo”24 e “mata os arbustos não só pelo contato 
mas ainda pelo alento queima as ervas e estoura as pedras”25. Já em Pero de Magalhães 
Gandavo, o “dragão” também aparece como sinônimo de miraculoso e vicioso, com o de 
codinome Hipupiara:

Então se levantou elle [Baltezar Ferreira] muito depressa e lançou 

mão a huma espada que tinha junto de si com a qual botou somente 

em camisa pela porta fora, tendo pera si (quando muito) que seria 

algum tigre ou outro animal da terra, conhecido com a vista do qual 

se desenganasse do que a India lhe queria persuadir, e pondo os olhos 

naquella parte que ella lhe assignalou vio confusamente o vulto do 

monstro ao longo da praia, sem poder divisar o que era, por causa 

da noite lho impedir, e o monstro também ser cousa não vista e fora 

do parecer de todos os outros animaes. E chegando‑se hum pouco 

mais a elle, pêra que melhor se podesse ajudar da vista, foi sentido 

do mesmo monstro: o qual em levantando a cabeça, tanto que o vio 

começou de caminhar para o mar donde viera.

Nisto conheceu o mancebo que era aquilo cousa do mar e antes 

que nelle se metesse, acodio com muita presteza a tomar‑lhe a 

dianteira, e vendo o monstro que elle lhe embargava o caminho, 

levantou‑se direito pera cima como um homem ficando sobre as 

barbatanas do rabo, e estando assi a par com elle, deu‑lhe uma 

estocada pela barriga, e dando‑lha no mesmo instante se desviou 

pera huma parte com tanta velocidade, que nam pôde o monstro 

leva‑lo debaixo de si: porem nam pouco afrontado, porque o 

grande torno de sangue que sahio da ferida lhe deu no rosto com 

tanta força que quase ficou sem nenhuma vista: e tanto que o 

monstro se lançou em terra deixa o caminho que levava e assi 

17	 Indicos – VIII, XXX, 72.
18	 ore ad aures usque rescisso – VIII, XXX, 72.
19	 dentium locis osse perpetum – VIII, XXX, 72.
20	 triplici dentium ordine – VIII, XXX, 75.
21	 facie et auriculis hominis – VIII, XXX, 75.
22	 oculis glaucis – VIII, XXX, 75.
23	 (VIII, XXX, 75).
24	 sibilo omnes fulgat serpentes – VIII, XXX, 78.
25	 necat frutices, non contactos modo, uerum et adflatos, exurit herbas, rumpti saxa – VIII, XXXIII, 78.



66

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ferido hurrando com a boca aberta sem nenhum medo, remeteu 

a elle, e indo pera o tragar a unhas, e a dentes, deu‑lhe na cabeça 

huma cotilada mui grande, com a qual ficou já mui debil, e 

deixando sua vã porfia tornou entam a caminhar outra vez para 

o mar. Neste tempo acudiram alguns escravos aos gritos da India 

que estava em vella: e chegando a elle, o tomaram todos já quasi 

morto e dali o levaram á povoaçam onde esteve o dia seguinte á 

vista de toda a gente da terra.26

É interessante atentarmos à maneira pela qual Plínio desenvolve a tópica da 
nobreza do leão e sua clemência. O movimento da cauda do leão denuncia, segundo 
Plínio, sentimentos tais como: calma, amabilidade e, geralmente, cólera: “De entre 
todas las fieras solo el león siente piedad por los que le imploran, perdona a los que 
se postran y cuando se enfurece, ruge contra los hombre más que contra lãs mujeres 
y no lo hace contra los niños, si no tiene mucha hambre”27. 

Na disposição de cada episódio, dá‑se uma forma estrutural à matéria a ser 
narrada a partir de uma gama cosmológica (ar, água, peixes, pássaro, homem etc.)28. 
As plantas e os animais nos textos de História Natural, especificamente em Plínio, 
e em História da Província de Santa Cruz, de Pero de Magalhães Gandavo, são 
classificados de acordo com as modulações epidíticas em torno do eixo virtude/vício. 

Os eventos na disposição – dispositio – da obra de Plínio se organizam em 
torno das causas que presumem por si o desenvolvimento das matérias. Ele divulga 
o orbe romano como centro do mundo; critica a história de Tito Lívio que elogia 
os feitos guerreiros29. Propõe‑se a não discorrer sobre uma história de guerras, mas 
sim dos povos.

Plínio apresenta, no Livro I, os índices reunidos integralmente e que 
são posteriormente reproduzidos no proêmio de cada livro, para que cada leitor 
não busque mais do que deseja. Ainda no Livro I, há o índice de matérias com a 
enumeração dos capítulos para cada um dos 36 livros seguintes. Ao final de cada livro, 
há uma lista de autores divididos entre romanos e estrangeiros. Tal procedimento, 
segundo Plínio, foi utilizado anteriormente por Valério Sorano, escritor do século 
I. Afirma que a “tradição”30 enciclopédica remonta aos libri ad Marcum filium de 
Catão (séc. II A.C) e Artes, de Celso, da época de Tibério. A obra se dispõe de forma 
ternária (prefácio – dedicatória – índices‑texto). 

Para Della Corte31, a História Natural de Plínio seria fruto de uma 
compilação de quatro ou cinco tratados varronianos: Antiquitates, Disciplinae VIII 

26	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Cap. 9”. In: ______. Tratado da Terra do Brasil/História da 
Província de Santa Cruz, op. cit., p. 119. 
27	 PLÍNIO, V III, 48.
28	 CERTEAU, Michel de. A escrita da História. Rio de Janeiro: Forense‑Universitária, p. 219.
29	 PLINIO [NH II 43], [NH, VII, 92].
30	 Traditio. O termo tradição, nesse caso, deve ser compreendido em sua tradução latina como 

“transmissão”. Cf CIC, Top. 28.
31	 DELLA CORTE, F. “Tecnica Espositiva e Strutura della N.H”. Como, n. 9, 1982, p. 19.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

67

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

[De Medicina], IX [De Architetura], Res Rustica e Imagines, parecendo excessiva tal 
assertiva para Serbat32. A ordenação, ou seja, a disposição (dispositio) da obra de 
Plínio se inicia como ut pictura do local seguido pela descrição do habitante, do 
reino animal, este entendido por tudo aquilo que se distancia do homem, além do 
reino vegetal. A ordem tende para um único centro e, direcionada no homem e para 
o homem na categorização humano/animal/vegetal/ mineral, é reiterativa, ou seja, o 
último elemento retoma o primeiro e assim por diante.

Não há um transcorrer em ordo naturalis no que se refere ao desenvolvimento 
das matérias que se organizam em torno da tríade: reino vegetal, mineral e animal. 
Plínio procura investigar virtudes e vícios nos reinos animal, mineral e vegetal. Por 
exemplo, quando fala sobre mineralogia o faz em detrimento da utilidade dessas 
para o homem. Basicamente, as descrições apoiam‑se nas virtudes de cada um dos 
aspectos narrados: cosmos, geografia e mineralogia. Há uma espécie de história 
edificante e também deliberativa, como apontamos anteriormente, em Gandavo. 

O plano do conjunto no livro II de Plínio, que fala do cosmos,33 assemelha‑se 
às ordenações dos manuais de cosmologia dotadas de ingredientes pitagóricos ou 
platônicos com um fundo estoico. Plínio nos diz, neste livro, que o mundo/cosmos 
se move com indescritível rapidez em um intervalo de vinte e quatro horas e também 
afirma que seu som é imenso e supera a sensibilidade dos ouvidos. Além disso, 
assegura que para nós, humanos, que vivemos no interior do cosmos, o mundo se 
move em silencio durante os dias e as noites.34

No que tange à geografia35, afirma sobre a existência de zonas não exploradas: 
ao sul, uma área de calor; ao norte, uma área fria. A Europa ocupa metade da terra36, 
a outra metade37 é formada pela África e a Ásia (Oriente). Em relação à tópica do 

“nem muito quente, nem muito frio” e a teoria dos antípodas, Gandavo também nos 
instrui com deleite:

há nestas partes do Brasil seis mezes de verão e seis de inverno: 

os de verão são de Setembro até Fevereiro, os de inverno de 

Março até Agosto. Assi que quando nesta provincia do Brasil he 

inverno cá nestes Reinos he verão, e os dias quasi sempre são 

tamanhos como as noites huma hora somente crecem e mingoão. 

Cursão sempre ventos geraes, no inverno seis mezes Sul e Sueste, 

no verão Nordeste. Sempre correm as agoas com o vento por 

costa, e porisso se não pode navegar de humas Capitanias pera 

outras se não esperarem por monções pera irem com as agoas 

e com o vento, porque cursão como digo seis mezes duma parte 

32	 Idem, p. 63.
33	 PLINIO, II .
34	 Alusão à teoria pitagórica sobre o canto das esferas. Cf. PLIN, II 84.
35	 Ibidem. LIII, VI.
36	 PLÍNIO. Ibidem. L II, IV.
37	 Ibidem. VI, 122.



68

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

e seis doutra, e portanto são muitas vezes as viagens vagarosas, 

e quando vão contra tempo as embarcações correm muito risco, 

arribão ás mais das vezes ao porto donde sairão. Mete‑se no meio 

e na força deste verão, oito dias ante os Santos, huma tormenta de 

vento Sul que dura huma semana, este he mui certo e geral, nunca 

se acha que naquelles dias faltasse. Muitas embarcações esperão 

por este vento e fazem com elle suas viagens. Esta terra sempre he 

quente quasi tanto no inverno como no verão. A viração do vento 

geral entra ao meio dia pouco mais ou menos, he tam fresco este 

vento e tam frio que não se sente mais calma, e ficão recreados os 

corpos das pessoas.38 

Nos Livros V e VI, Plínio contempla seu destinatário com os itinerários 
geográficos – geografia física e humana, essas, inclusive, em sua dimensão histórica. 
História Natural tem como núcleo central o homem inserido na natureza dialogando 
por meio de uma perspectiva moralizante.

Tanto Plínio como Gandavo constroem suas descrições com vividez. Em 
ambos, o mundo opera sem barreiras entre o homem e o animal. Eles recolhem 
atitudes e comportamentos do objeto narrado. Nota‑se em suas escritas uma 
acumulação de informações que resultam em reflexões de cunho moral. A captatio 
benevolentiae buscada pelos autores insere‑se nas suas respectivas écfrases para 
dotá‑las de deleite e conseguir gerar no leitor uma benquerença pela matéria narrada. 

A História Natural de Plínio apresenta‑se como uma coleção de informações 
ilustradas com histórias, às vezes moralmente sentenciosas, pouco tendo a ver 
com a natureza em si e mais com o homem, ou seja, ela existe em função do ser 
humano. Já para Gandavo, a natureza deve subordinar‑se ao homem, cabendo a 
este domá‑la para que lhe seja útil e proveitosa na terra “anunciada” e “prometida”. 
Em ambos se nota a intenção de tornar o discurso breve, claro, conciso e verossímil 
tal qual o modelo proposto por Isócrates e posteriormente por Cícero, tornando 
sua história magistra vitae, ou seja, a História atuando como exemplo para edificar 
homens, coisas e lugares. Ainda, a fim de apontar a semelhança da escrita de Pero 
de Magalhães Gandavo com Plínio, é possível apontar que Gandavo apresenta, 
tal como o autor de História Natural, os melhores locais para morar, bem como 
instituições, povoação e número de habitantes:

La Bética, así llamada por el Río que la corta por medio, aventaja al 

resto de las provincias merced a sus ricos cultivos y a una especie 

de peculiar y espléndida fertilidad. Tiene cuatro conventos 

jurídicos, el de Gades, el de Cordoba, el de Astiguis y de Híspalis. 

Las poblaciones suman todas ciento setenta y cinco, de las que 

nueve son coloniais, diez municípios de ciudadanos. Romanos, 

38	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capítulo Terceiro. Das qualidades da terra”. In: Tratado da 
Terra do Brasil/ História da Província de Santa Cruz, op. cit., p. 45.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

69

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

veinisiete de derecho latino antiguo, seis libres, tres federadas y 

ciento veinte tributários. Entre los lugares dignos de mencionar, 

o fáciles de enunciar en lengua latina partiendo del rio Guadiana 

y em la costa del oceano se encuentran la población de Ónoba, 

apellidada de Estuaria en la confluência del Luxia y del Urio.39

Pero de Magalhães Gandavo mostra ao destinatário, em sua descrição, que 
a ilha de Itamaracá, por exemplo, possui três léguas de comprido e duas de largo, 
sendo que sua dona é Jerônima Dalbuquerque40:

A primeira e mais antiga se chama Tamaracá, a qual tomou este 

nome de huma Ilha pequena, onde sua povoaçam está situada. 

Pero Lopes de Sousa foi o primeiro que a conquistou e livrou dos 

Francezes em cujo poder estava quando a foi povoar: esta Ilha 

em que os moradores habitão divide da terra firme hum braço 

de mar que a rodeao, onde também se ajuntão alguns rios que 

vem do sertam. E assi ficão duas barras lançadas cada huma pera 

sua banda, e a ilha em meio: per huma das quaes entrão navios 

grossos e de toda a sorte, e vão ancorar junto da povoaçam que 

está dahi meia legoa, pouco mais ou menos. Tambem pela outra 

que fica da banda do Norte se servem algumas embarcações 

pequenas, a qual por causa de ser baixa nam sofre outras maiores. 

Desta ilha para o Norte tem esta Capitania terras mui largas e 

viçosas, nas quaes hoje em dia estiverão feitas grossas fazendas, 

e os moradores forão em muito mais acrescimento, e florescerão 

tanto em prosperidade como em cada huma das outras si o 

mesmo Capitão Pero Lopes residira nella mais alguns annos e 

nam a desemparará no tempo que a começou povoar.41

No capítulo segundo, Phernambuco, também denominado de Nova Lusitânia, 
distancia‑se de Tamaracá na perspectiva de Gandavo em cinco léguas ao sul em 
altura de oito graus. Afirma o autor de História da Província de Santa Cruz que 

39	 PLÍNIO, op. cit. III, 2, 7 – 8.
40	 Segundo Capistrano de Abreu, era filha de Pero Lopes de Souza e D. Isabel de Gambôa. Foi 
casada com D. Antônio de Lima. Também desta maneira atesta Emanuel Pereira Filho que o autor 
se engana, pois dona Jerônima era filha e não mulher de Pêro Lopes. Este, segundo o estudioso, 
se casou com Isabel de Gambôa, rica dama da Corte, com quem já estaria unido em 1536. Dessa 
união tiveram três filhos: Pêro Lopes, sucessor do pai e segundo donatário de Itamaracá, sob a tutela 
da mãe, tendo morrido, ainda adolescente; Afonso Lopes de Sousa, sucessor do irmão e terceiro 
donatário, que residiu na Índia em 1558, vindo a morrer em Baharem com D. Alvaro da Silveira, sem 
deixar descendência; D. Jerônima de Albuquerque e Sousa, quarta donatária de Itamaracá, a qual foi 
casada com D. Antônio de Lima de Miranda. PEREIRA FILHO, Emanuel. “Indice de vocábulos”. In: 
GANDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Província do Brasil [Tractado da província..., op. cit., p. 
258; cf. FREITAS, J. de. A Exp. De M.A de Sousa, in HCPB. V III, pg. 122; e Fr. G. da Madre de Deus, 
Memórias, p. 273.
41	 GANDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Terra do Brasil/História da Província de Santa Cruz, 
op. cit., p. 87. 



70

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

tal capitania tem como capitão e governador‑geral Duarte Coelho Dalbuquerque42. 
Supomos que a descrição pretende mostrar ao destinatário precisão na construção 
de suas écfrases. Este tipo de preocupação era uma tópica muito usual no século 
XVI e, para demonstrarmos isso, coligimos Duarte Pacheco Pereira, Gabriel Soares 
de Souza e muitos outros no que tange à necessidade de mostrar um local em suas 
variantes longitudinais:

A segunda Capitania que adeante se segue, se chama 

Paranambuco: a qual conquistou Duarte Coelho, e edificou sua 

principal povoaçam em hum alto á vista do mar, que está cinco 

legoas [grifo meu] desta ilha de Tamaracá em altura de oito 

Graos; chama‑se Olinda, he huma das mais nobres e populosas 

villas que ha nestas partes. Cinco legoas pela terra dentro está 

outra povoaçam chamada Igaroçú, que por outro nome se diz a 

Villa dos Cosmos.43

Sobre a tópica da distância, o autor de História Natural aduz:

La longitud total della província, segun el testimonio de Marco 

Agripa, es de cuatrocientos setenta y cinco mil pasos y la anchura 

doscientos cincuenta y ocho cuando sus limites se extendían 

hasta Cartagena. Esta causa da lugar bastante frecuentemente a 

grandes errores en la de una estimación de las dimensiones: em 

unos casos por cambio de los limites de las províncias, em otros 

porque se alarga o reduce el numero de pasos de los caminos. 

Em um tiempo tan dilatado los mares han penetrado en la tierra, 

em outro lugar se han adelantado las costas, o se ha torcido el 

curso de los rios, o se han enderezado sus meandros. Además 

observadores distintos parten de diferentes puntos para las 

medidas, y las siguen por distintas vias. Así ocurre que no hay 

dos que coincidan.44

42	 Primeiro Donatário, Duarte Coelho faleceu em 7 de agosto de 1554, deixando à sua esposa D. 
Brites de Albuquerque por Regente da Capitania e tutora de seu filho Duarte Coelho de Albuquerque 
se achava no reino e lá permaneceu e a mãe a capitania governou até 1560. Isso se comprova, segundo 
Pereira Filho (apud GÂNDAVO, Pêro de Magalhães de. Tratado da Província do Brasil [Tractado da 
província..., op. cit., p. 260) por uma escriturade sesmaria passada por D. Brites a Duarte Lopes em 
20 de maio de 1556: “D.Brites de Albuquerque governadora, e administradora de meu filho Duarte 
Coelho de Albuquerque, herdeiro e sucessor desta Capitania”: dita escritura consta do Livro de Tombo 
do Mosteiro São Bento (cf. JABOATÃO. Nôvo orbe serafico, v. 1, pp. 149‑150) Duarte Coelho (filho) 
teve a carta de concessão em 8 de novembro de1560 (Chancelaria de D. Sebastião, L 7º de Doações, 
fl.205 v; cf. P. de Azevedo, OsPrimeiros Donatários, in HCPB, v.III, pg. 196, n.13); e logo em seguida 
partiu a Pernambuco levando em sua companhia o irmão mais moço, Jorge deAlbuquerque, futuro 
donatário, que Bento Teixeira cantaria na Prosopopéia. Exerceu o governo até 1572, quando voltou ao 
reino, deixando a mãe em seulugar. Acompanhou D. Sebastião na jornada á África, caiu prisioneiro 
na batalhade 4 de agosto de 1578 e foi um dos oitenta fidalgos resgatados. Morreu antes de chegar a 
Portugal, solteiro e sem filhos (v. R. Garcia, Nota IX. In: Varnhagen, Hist. Ger. do Brasil., V.I, p. 296).
43	 GANDAVO, op. cit., p. 87.
44	 PLÍNIO, op. cit., III,16‑17.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

71

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Tanto Gandavo quanto Plínio apresentam ao leitor o número aproximado de 
vizinhos do local descrito. Note‑se que ambos os relatos numéricos eram dotados 
de uma noção aproximada, como por exemplo: cem, centena, perto de, longe de 
etc. Segundo Plínio: “[...] antes llamada Éfiro a sesenta estadios45 de ambas costas, 
mirando desde lo alto de su ciudadella”46. Sobre a ideia quantitativa e aproximativa, 
para falar da população local, Gandavo usa o termo “vizinhança”, e sobre ela afirma:

[...] outra povoaçam, chamada Santos, onde por respeito destas 

escallas, reside o Capitão ou o seu Logo tenente co officiaes do 

Conselho e governo da terra. Cinco legoas pera o Sul há outra 

povoaçam a que chamão Hitanhaém. Outra está doze legoas pela 

terra dentro chamada Sam Paulo, que edificaram os Padres da 

Companhia, onde ha muitos vizinhos, e a maior parte delles são 

nascidos das Indias naturaes da terra, e filhos de Portuguezes..

Em ambos os autores, o ethos da cidade é descrito a partir de clima, terra, 
montanhas, bosques, montes, colheitas, rebanhos, lagos, rios, mares, portos e 
comércio. As marcas panegíricas desenvolvidas por Plínio, como no exemplo abaixo, 
repercutem em Gandavo de maneira muito explícita:

Es, em efecto, tan grande la vigorosa y constante salubridad de 

ella, tanta la moderacion del clima, tan fertiles las tierras de labor, 

tan abrigadas las montanas, tan seguros los descampados, tan 

espesos los bosques, tan ricos em toda clase de arbolado... La 

brisa de tantos montes, la inmensa riqueza de cosechas, de vides, 

de olivars, la calidad de las lanas de los rebanos, la fuerza de la 

cerviz de los bueyes, los numerosos lagos, la riqueza de rios y 

manantiales que baña toda Italia, tantos mares y puertos, y el 

seno de las tierras abierto por todas partes al comercio, que es 

como se la propia Italia se lanzara com avidez al mar para ayudar 

a los hombres. Y ni siquiera menciono el caráter y las costumbres, 

ni los héroes ni los pueblos que Itallia há sometido com su poder 

y com el de su lengua. Los mismos griegos, uma raza desmedida 

em proclamar sus propias glorias, lo han juzgando así, llamando 

magna Grécia a uma reducida parte de Italia!47

Em Gandavo:

Destes e doutros extremos semelhantes carece esta Provincia 

Santa Cruz: porque com ser tam grande nam tem serras, ainda que 

muitas, nem desertos nem alagadições que com facilidade se não 

45	 A separação do mar é de dois em dois quilômetros e meio. Para Plínio, seria de uns onze.
46	 PLÍNIO, op. cit., IV, 46.
47	 PLÍNIO, op. cit., HN. III,2.



72

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

possão atravessar. Além disto he esta Provincia sem contradição 

a melhor pera a vida do homem que cada huma das outras de 

America, por ser commumente de bons ares e fertilissima, e em 

gram maneira deleitosa e aprazivel á vista humana. O ser ella 

tam salutifera e livre de enfermidades, procede dos ventos que 

geralmente cursão nella [...]. E como todos estes procedão da 

parte do mar, vem tam puros e coados, que nam somente nam 

danam, mas recream e acrescentam a vida ao homem.48

A tópica do lugar aprazível, também desenvolvida por Plínio quando se refere 
aos seres Hiperbóreos, tem em suas descrições, já desde os gregos, a ideia de uma 
vida boa e saudável. Segundo Godinho:

Em primeiro lugar vem à posição alta, de difícil acesso do paraíso. 

Uma serra alta constitui, quase sempre, uma espécie de ideograma 

que significa o lugar inacessível, senão por ásperos caminhos, em 

que se situa o paraíso. As flores e frutos que abundam no paraíso 

são outra referência quase sempre mencionada. Dum modo geral, 

o paraíso é referido como lugar de abundância e de clima ameno. 

Faz‑se uma aproximação entre as riquezas e o modo de viver; há 

uma insistência na pormenorização dos objetos ricos. Há que 

salientar a constante assimilação entre a corte celeste e a corte 

dos homens poderosos.49

A tópica do lugar aprazível é apresentada por Plínio:

Se cree que allí se encuentran lós goznes del mundo y lós puntos 

extremos de las órbitas de las estrellas, con seis meses de luz 

cuando el sol se encuentra de cara, y no, como afirmán lós 

ignorantes, del equinoccio de primavera hasta el de otoño. Una 

vez al ano, em el solstício de verano, sale el sol para ellos y una sola 

vez, en el de invierno, se pone. Es una zona templada, de agradable 

temperatura, exenta de todo tipo de viento nocivo. Tienen por 

morada selvas y bosques, y el culto a lós dioses se celebra tanto 

em privado como en grupo; toda discórdia y sufrimiénto son 

desconocidos para ellos. La muerte no les sobreviene sino por 

estar hartos de vivir: despues de darse un festin y trás haber 

vivido una opulenta vejez, saltan al mar desde lo alto de una roca. 

Éste es el tipo de sepultura considerado más feliz.50 

48	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capit II. Em que se descreve o sitio e qualidade desta 
provincia”. In: ______. Historia..., ed. princeps.
49	 ARALA GONÇALVES, Maria Adelaide Godinho. Forma de pensamento em Portugal no século 
XV: Esboço de análise a partir de representações de paisagem nas fontes literárias. Direção de 
Vitorino Magalhães Godinho. Lisboa: Horizonte, 1970, p. 131.
50	 PLÍNIO, op. cit., HN. IV,89.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

73

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Em Gandavo, há três aspectos na formação de sua descrição: tempo, qualidade e 
quantidade. Afirma que o primeiro, se for bom, ocasionará produção o ano todo ou, pelo 
menos, na maior parte dele; em relação ao segundo, o lugar deve ser prazeroso, ou seja, 
bom de viver. Em relação à utilidade da terra, analisa se os produtos dela não causam mal 
à saúde do habitante e se, porventura, são agradáveis aos sentidos. Sobre a quantidade, 
pondera se são abundantes as ofertas de gêneros na terra. 

No capítulo intitulado “Das Qualidades da Terra”, Gandavo mostra que, no 
Brasil, no prazo de um ano, durante seis meses há verão e nos outros seis meses 
inverno. Ou seja, há uma divisão equânime entre as estações. Logo, metade do tempo 
é quente e outra metade fria. Rediscute, em nossa hipótese, a tópica tão propalada 
do non ibi frigus est, non aestus sed perpetua aeris temperies, ou seja, a tópica da 
equanimidade das estações desenvolvida para edificar o Éden como morada eterna 
dos eleitos. Além disso, afirma que, em sítio assim, os corpos das pessoas ficam 
recreados: “[...] he tam fresco este vento, e tam frio que não se sente mais calma, e 
ficão recreados os corpos das pessoas”51.

[...] he esta Provincia sem contradição a melhor pera a vida do homem 

que cada huma das outras de America, por ser commumente de bons 

ares e fertilíssima, e em gram maneira deleitosa e aprazível á vista 

humana. O ser ella tam salutifera e livre de enfermidades, procede 

dos ventos que geralmente cursão nella.52

Já em relação à fauna, Plínio descreve minuciosamente os seguintes animais 
em sua descrição: aves, águias, gaviões, galinhas, papagaios, emas e gaivotas. Em 
Gandavo notamos os seguintes bichos, sequencialmente: porcos, veados, antas, 
cotias, pacas, tatus, tigres, preguiças, tamanduás, bugios (macacos), cobras, lagartos 
e coelhos. Tem Plínio, como fonte principal nessa tópica, Aristóteles, e inicia o 
preâmbulo de seu Livro VII dissertando sobre a fragilidade do homem:

Es el único de los seres vivos al que se le ha dado el dolor por 

la muerte, los ecesos del lujo, y de maneras ciertamentente 

innumerables y a través de todos sus miembros, el único al que 

se le han dado la ambición, la codicia, um inmenso deseo de vivir, 

la superstición, la preocupación por la sepultura y también acerca 

de lo que sucederá después de El.53

Gandavo por outro lado, não se ocupa dessa tópica. Em várias ocasiões procura 
mostrar que os animais estão à disposição do homem. Procura, explicitamente, 
demonstrar que a fauna está a serviço do homem e este pode dela se utilizar. No 
Livro LVIII, Plínio, ao descrever as serpentes, amplifica o relato, afirmando que 

51	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. Tratado da Terra do Brasil/História da Província de Santa 
Cruz, op. cit., p. 45.
52	 Ibidem.
53	 PLÍNIO, op. cit., HN. VII, 5.



74

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Megastenes escreve que na Índia as serpentes crescem até um tamanho tão grande 
que devoram cervos e touros inteiros. Mostra que na Itália chegam a tão grande 
tamanho que, no principado do divino Cláudio, foi encontrada uma criança inteira 
no ventre de uma mãe morta no Vaticano. Alimentam‑se primeiramente, diz Plínio, 
por meio da sucção do leite de vaca54. A respeito das serpentes, mostra‑nos Gandavo:

Há também pelo mato dentro cobras mui grandes e de muitas 

castas a que os Indios dão diversos nomes, conforme as suas 

propriedades. Humas ha na terra tam disformes de grandes, que 

emgolem um veado, ou qualquer outro animal simelhante todo 

inteiro. E isto nam he muito pera espantar, pois vemos que nesta 

nossa pátria, ha hoje em dia cobras bem pequenas, que engolem 

huma lebre ou coelho da mesma maneira tendo um colo que á 

vista parece pouco mais grosso que hum dedo: e quando vem a 

engolir estes animaes alarga‑se, e dá de si de maneira, que passão 

por elle inteiros, e assi os estão sorvendoo até os acabarem de 

meter no bucho, como entre nós he notório.55

Em História da Província de Santa Cruz, ambas as tópicas – a da expansão 
comercial e a da proteção divina – finalizam o texto:

Por todas as Capitanias desta Provincia estão edificados Mosteiros dos 

Padres da Companhia de Jesus e feitas em algumas partes algumas 

Egrejas entre os Indios que sam de paz onde residem alguns Padres 

pera os doctrinar e fazer Christãos; o que todos aceitam facilmente 

sem contradiçam alguma porque como elles nam tenham nenhuma 

Lei nem cousa entre si que adorem, he‑lhes muito facil tomar esta 

nossa. E assim tambem com a mesma facilidade, por qualquer 

cousa leve a tornam a deixar, e muitos fogem pera o sertão, depois 

de baptizados e instruidos na doctrina christã; e porque os Padres 

vêm a inconstancia que ha nelles, e a pouca capacidade que têm para 

observarem os mandamentos da Lei de Deos, principalmente os mais 

antigos, que sam aquelles em que menos fruitifica a semente de sua 

doctrina, procuram em especial planta‑la em seus filhos, os quaes 

levam de meninos instruidos nella. E desta maneira se tem esperança, 

mediante a divina graça, que pelo tempo adiante se vá edificando a 

Religião Christã por toda esta Provincia, e que ainda nella floreça 

universalmente a nossa Santa Fé Catholica, e mo noutra qualquer 

parte da Christandade.56

54	 Ibidem. HN VIII, 37.
55	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capit 6. Dos Animaes e Bichos Venenosos que há nesta 
província”. In: ______. Historia..., ed. princeps, op. cit.
56	 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capitulo XIII. Do Fruito que fazem nestas partes os padres 
da Companhia com sua doctrina”. In: ______. História..., ed. princeps, op. cit., pp. 45‑46.



Costa, A. J. B.
Gandavo & 

Plínio, o Velho: 
uma Construção 

Retórica dos 
Mirabilis

75

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 55‑76, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Desta maneira, notamos, tanto em Gandavo quanto em Plínio, a exploração 
em seus tratados das tópicas: animal, vegetal e mineral e de como esses tópoi, ou 
seja, esses temas se entrelaçam em torno daquilo que foi denominado de Mirabilia, 
ou seja, o Maravilhoso, o Fantástico, o Admirável. Notamos, em ambos os autores 
que suas descrições – écfrases/descriptio – não visam chocar, assombrar o leitor/
ouvinte, mas deleitá‑lo, mostrar para ele que a terra anunciada é dotada de aspectos 
exóticos e, nesse caso, propomos entender o léxico em seu étimo latino (exoticus, a, 
um) que semanticamente nos dá o sentido de “estrangeiro”, e por extensão, pode ser 
o estrangeiro, o peregrino, aquele que vem de fora do centro, mas também, supomos 
que exótico se refira também a coisas e lugares e pode ser compreendido na acepção 
de tudo aquilo que é desconhecido e não gravita em torno da orbita do conhecido, 
em suma, daquilo que me é comum. 

Terra aprazível, o Brasil, país exótico. Lá ou cá, toda a fauna e flora 
abundante, viçosa e viciosa estão à disposição. Na terra, tudo que se planta dá. A 
noção de lugar paradisíaco regado por uma natureza clemente de águas caudalosas, 
doce luz, primavera perpétua, suaves perfumes e música celestial localizadas em 
uma montanha alta em algum longínquo lugar são já provenientes das tópicas 
greco‑romanas e se fundiram, ao menos parcialmente, a partir da era Cristã, com 
evocações bíblicas do pomar do Éden, pois conta‑se que, circunscrito em um lugar 
abençoado pela prodigalidade ofertada pela natureza, podia‑se encontrar associado 
à abundância de água, exalação perfumada, justeza de temperatura, nem quente 
tampouco fria, ausência de dor, convivência tranquila e harmoniosa entre os homens 
e os animais. Eis o admirável jardim das delícias chamado Brasil.



76

Referências

BOSI, Alfredo. “Colônia, Culto e Cultura”, In: Dialética da Colonização. 
Companhia das Letras, 1992, p. 11‑13.

CERTEAU, Michel de. A escrita da História. Rio de Janeiro: Forense‑Universitária, p. 219.

DELLA CORTE, F. “Tecnica Espositiva e Strutura della N.H”. Como, n. 9, 1982, p. 19.

ERNOUT & MEILLET. Dictionaire etymologique de la langue latine. Paris.: 
Klincksieck, 2001, p. 629

 GANDAVO, Pero de Magalhães de. “Capitulo XIII. Do Fruito que fazem nestas 
partes os padres da Companhia com sua doctrina”. In: ______. História da 
província de Sancta Cruz..., ed. princeps, op. cit., pp. 45‑46.

__________. “Capitulo VI. Dos Animaes e Bichos Venenosos que há Nesta 
Província. In: ______. História..., ed. princeps, op. cit., p. 22.

__________. Tratado da Terra do Brasil/História da Província de Santa Cruz, op. 
cit., p. 119. 

__________. “Capit 6. Dos Animaes e Bichos Venenosos que há nesta província”. 
In: ______. Historia..., ed. princeps, op. cit.

GREENBLATT, Stephen. Possessões Maravilhosas: o deslumbramento do Novo 
Mundo. Trad: Gilson César Cardoso de Souza, São Paulo, Editora da Universidade 
de São Paulo , 1996 (Ensaios de Cultura, 8)

HANSEN, João Adolfo. “A servidão natural do selvagem e a guerra justa contra o 
bárbaro” . In: NOVAES, Adauto ( Org.). A descoberta do homem e do mundo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1998, p. 364). 

__________. “Agudezas seiscentistas”. In: Literatura e Pensamento entre o final 
da Renascença, o Barroco e a Idade Clássica, n 24, Jan/ Junho 2002. Programa de 
Pós‑Graduação em Letras – UFMS, p. 61

HARTOG, François. Uma retórica da alteridade. In: O Espelho de Heródoto. 
Ensaio sobre a representação do Outro. Belo Horizonte, Editora UFMG, 1999. 
Trad.: Jacyntho Lins Brandão, p. 246

LAUSBERG, H. Elementos de Retórica Literária. Perspicuitas (130‑2), p. 127. 
Fundação Calouste Gulbenkian. 5 ed. Trad.: R.M. Rosado Fernandes.

PLINIE, L’Ancien. Histoire Naturelle. Paris. Belles Lettres, 1953. 

__________. História Natural. Introd. De Guy Serbat. Trad e notas de Antonio 
Fontán, Ana Maria Mource Casas e outros. Madrid: Gredos, 1995 (Biblioteca 
Clássica Gredos, v. 206).

TREVIZAM, M. “Os ‘monstros’ de Virgílio no livro I das Geórgicas”. Fragmentos, 
Florianópolis, n. 35, p. 75, 2009.

Submetido em: 04/05/2018
Aceito em: 14/05/2018



77

77 A metáfora nos sermões de Antonio Vieira: 
do Argumentativo ao Sacro‑Literário

The Metaphor in Antonio Vieira’s Sermons: From 
the Argumentative to the Sacred Literary

Murilo Cavalcante Alves*

RESUMO

Segundo a Retórica Clássica, as figuras de estilo, tais como a antítese, a hipérbole 
e a metáfora, dentre outras, na medida em que contribuem para o movere – ao 
suscitar uma emoção –, o docere – ao transmitir um conhecimento –, e o delectare 

– ao proporcionar prazer –, são também retóricas, por exprimirem argumentos, 
condensando‑os e tornando‑os mais expressivos. Desse modo, o presente artigo 
incursiona pela utilização da metáfora nos sermões de Antonio Vieira, como 
criadora de sentido, com o objetivo de identificar sua natureza e função. Desse modo, 
visualiza a metáfora não apenas como elemento estético, mas também discursivo, se 
bem que a análise dessa figura se subordine a uma análise prévia dos argumentos. 
Pressupõe, portanto, a utilização de tal recurso como, inicialmente, argumentativo, 
de acordo com o que preceitua a Retórica Antiga, mas estende sua percepção para 
sua possível autonomização, por conta das derivações em que incorre ao integrar 
campos semânticos diferenciados. Para isso, a pesquisa recorreu aos estudiosos 
dessa questão, como Araújo (2013), Cantel (1959), Curtius (1979), Gontijo, Massimi 
(2014), Muraro (2003), Oliveira (2008), Saraiva (1980), dentre outros.

Palavras‑chave: Sermões de Antonio Vieira; Argumentação; Metáfora.

*	 FALE – Faculdade de Letras da Universidade Federal de Alagoas – UFAL.



78

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

According to Classical Rhetoric, style figures, such as the antithesis, hyperbole 
and metaphor, among others, can contribute to the movere – to elicit an emotion 

–, docere – to transmit knowledge –, and delectare – to provide pleasure –, they are 
also rhetorical, to express arguments, condensing them and making them more 
expressive. Thus, this paper contemplates the use of figures of speech in the sermons 
of Antonio Vieira, especially metaphor, as a creator of meaning, in order to identify 
its nature and function. Thus, viewing the metaphor not only as an aesthetic element 
but also as a discursive one, although the analysis of this figure is subordinated to a 
previous analysis of the arguments. Therefore it assumes the use of such resource as 
initially argumentative, according to the precepts of the Old Rhetoric, but extends 
his perception to its possible autonomy, due to the way it has incurred to integrate 
different semantic fields. For this, the research appealed to scholars of this issue, 
as Araújo (2013), Cantel (1959), Curtius (1979), Gontijo, Massimi (2014), Muraro 
(2003), Oliveira (2008), Saraiva (1980), among others.

Keywords: Antonio Vieira’s sermons. Argumentation. Metaphor.



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

79

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Nós agora vemos a Deus como por um espelho em enigmas, mas 
então face a face. Agora conheço‑o em parte, mas então hei de 

conhecê‑lo, como eu mesmo sou também dele conhecido.
1 Coríntios 13:12

Segundo Raymond Cantel (1959), em estudo minucioso sobre o estilo 
vieiriano1, Antonio Vieira ama os termos concretos e precisos, num sentido 
técnico, mesmo. Porém, com uma ressalva importante: cada uma das palavras 

utilizadas pelo jesuíta‑orador‑escritor apresenta‑se dotada de um duplo sentido, ao 
mesmo tempo em que é concreta, torna‑se, por sua vez, figurada.2 O que significa 
dizer que elas, as palavras, são usadas, também, num sentido metafórico.

Ainda segundo esse autor, o método de composição vieiriano se destaca por ser 
comparativo, ao se dirigir a um auditório heterogêneo, como certamente deveria ser 
aquele de suas prédicas; ele fala a linguagem de cada um, fazendo associações alegóricas 
que se incorporam ao seu discurso religioso. Tal recurso proporciona ao seu discurso a 
capacidade de ser compreendido em níveis diversos e por auditórios diferenciados. Ou 
seja, percebe‑se que suas palavras parecem assumir uma vida dupla no instante mesmo 
em que são concretas, pois se tornam também alegóricas, como se a visão metafórica 
duplicasse a concepção intelectual. O tom, bastante variado, ora pode ser familiar, ora 
nobre, mas sempre digno e nunca vulgar, como assinala Cantel (1959). 3

1	 CANTEL, Raymond. Les sermons de Vieira: étude du style. 6. ed. Paris: Ediciones 
Hispano‑Americanas, 1959.
2	 Cf. o original: “Il aime les termes concrets et précis, les termes techniques même. Mais il faut se 
rappeler que chacun de ces mots est en général affecté d’un double sens, il est pris à la fois au concret 
et au figuré. » (CANTEL, 1959, p. 174).
3	 Cf. o original: “Sa méthode, en effet, est comparative. Aux artilleurs, il parle de la foudre et 



80

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Tais considerações levam‑nos a constatar que tais características se devem, 
sobretudo, à natureza do vocabulário vieiriano, que demonstra a influência precisa 
e permanente das Escrituras Sagradas sobre sua forma de escrever. Com efeito, 
em todos os seus sermões são abundantes as citações bíblicas, citadas da Vulgata, 
e intercaladas com traduções e comentários. Essa influência bíblica presente em 
todos os seus escritos, em que, por exemplo, recorre a todas as plantas e animais 
presentes no Livro Sagrado, parece demonstrar que Vieira não percebeu a natureza 
senão através das narrações bíblicas. Como judiciosamente observa Muraro (2003):

Nos Sermões, personagens ou exemplos retirados da Bíblia ou 

da natureza eram colocados em cena e serviam como provas ou 

argumentos discursivos. Encontram‑se ainda nos Sermões outras 

semelhanças com os Exercícios [de Inácio de Loyola] como 

o distinguo, as divisões, os arranjos cuidadosos e as múltiplas 

delimitações. Com certa frequência, tanto Loyola quanto 

Vieira, recorreram aos recursos das imagens sensoriais na busca 

de suporte ou materialização das ideias retiradas dos textos 

sagrados ou da tradição oral. Mais que função ornamental, as 

imagens sensoriais atuavam como elo entre as diferentes tramas 

discursivas. A imagem, ao funcionar como alegoria, tornava‑se 

prova na argumentação e assumia a autoridade de texto sagrado4.

Não é sem razão que Gontijo e Massimi (2014), por sua vez, percebem e 
aprofundam essas influências num outro nível de percepção, em que

[...] a intelecção se dá tanto pela apreensão de espécies sensíveis, 

como espécies inteligíveis (impressas e expressas). Neste 

dinamismo psíquico, a transformação da coisa para a palavra 

acontece segundo certa ordem: o objeto suscita, na inteligência 

do sujeito humano, a espécie sensível impressa, a qual origina 

a espécie sensível expressa, ou seja, a imagem, ou fantasma da 

coisa. Tal reprodução representativa do objeto, por sua vez, cria 

a espécie inteligível impressa, ou seja, proporciona a assimilação 

intelectual do objeto pela ação do intelecto agente, a saber, o seu 

reconhecimento pelo intelecto. Finalmente, este reconhecimento 

produz a espécie inteligível expressa, ou seja, à formulação do 

conceito, verbum mentis: a palavra. Em suma, o verbum mentis 

des canons; aux médecins, aux juges, aux commerçants, aux professeurs, il parle la langue de leur 
spécialité, qui paraît toujours être la sienne. Son génie lui permet de suivre chacun dans son univers 
particulier et d’y découvrir des allégories qui peuvent s’étendre à tout un discours. Ses mots vivent 
alors d’une double vie: au moment où il est le plus concret, le plus technique, il est aussi allégorique. 
La vision métaphorique double la conception intellectuelle. Le ton est trè varié, il peut être noble ou 
familier, il est toujours digne et jamais vulgaire. Son sens de la retenue et de la pudeur ne peut être 
pris en défaut ». (CANTEL, 1959, p. 174).
4	 MURARO, 2003, p. 33, grifos nossos.



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

81

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

humano necessita sempre de um veículo sensível: a imagem. 

Portanto, a retórica enfatiza a função de sinal que a imagem tem, 

utilizando‑se de processos analógicos e imaginativo5. 

Outro pesquisador a assinalar essa característica vieiriana de intermediar 
ora personagens bíblicos, ora “profanos”, é Rodrigues Filho (s.d.) que, ao analisar o 
Sermão da Sexagésima, observa que

[...] figuras virtuosas [...] são extraídas da Bíblia e da História – 

profetas, apóstolos, santos –, a fim de persuadir o auditório por 

meio da emoção – os que por meio de jejuns e preces intentam 

em seguir os passos de personagens bíblicas ou de homens 

beatificados. Em ambos os casos, o pregador relaciona as figuras 

a uma situação real, para estimular, no interlocutor, o desejo de 

mudança de comportamento seja pela imitação de pessoas com 

nobreza de caráter, seja pelo abandono da prática de ações iguais 

às das pessoas corruptas. Figuras como David, Moisés, Cristo, os 

apóstolos são tomados por Vieira, portanto, como metáforas de 

nobreza de caráter6. 

Esse procedimento, certamente apoiado naquele elemento clássico da 
Retórica, qual seja o ethos, refletia‑se de modo semelhante no ethos cristão vieiriano, 
treinado nos princípios da ideologia inaciana, como comenta Oliveira (2008)

Da mesma maneira que acreditava que o exemplo do pregador 

deveria ser sempre bom para ser seguido, recuperava esses 

personagens bíblicos ou históricos, no sentido de oferecer ao 

público exemplos de coragem, de honestidade, de lealdade, de 

abnegação, etc. Por intermédio da abordagem dialógica do 

discurso, é que podemos “conhecer”, pela linguagem (criadora 

de sentidos pela interação entre seus participantes), Vieira 

como sujeito atuante histórico, social e culturalmente: ele se 

serviu do cânone sermão pelo que recebeu de sua orientação na 

Ordem Inaciana, modificando‑o (atribuindo‑lhe traços de sua 

subjetividade). O estilo de Vieira, embora submetido a todas 

as coerções do próprio gênero (argumentação baseada nas 

Escrituras, escolha do léxico, forma composicional relacionada 

ao tempo dispendido para a pregação), revela‑se ao colocar 

toda essa composição a favor do que acredita seja melhor para o 

“rebanho de Cristo”; em outras palavras, o Sermão da Sexagésima 

refrata a realidade ideológica de Vieira7.

5	 GONTIJO, MASSIMI, 2014, p. 215.
6	 RODRIGUES FILHO, s.d. apud OLIVEIRA, 2008, p. 90, grifos nossos.
7	 OLIVEIRA, 2008, p. 90, grifos nossos.



82

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Gontijo e Massimi (2014), preocupados em aprofundar a questão do 
“dinamismo psíquico” em Vieira, traçam uma espécie de percurso de como o sermão 
é elaborado pelo jesuíta, que parte dos diversos entes irracionais da natureza até 
chegar aos considerados mais “racionais”, sendo que estes últimos são a matéria 
principal de sua parenética admoestadora:

Vieira parte do gênero das criaturas (criaturas racionais, sensitivas, 

vegetativas e insensíveis) e chega ao temperamento dos homens. Como 

ele o faz? O discurso começa criando imagens, as quais partem de 

elementos básicos (elementares) – gênero das criaturas – recapitulando 

da memória conceitos correspondentes a percepções concretas (homem, 

animal, planta, pedra). A seguir, age na potência cogitativa, reelaborando 

conceitos: aproximando imagens passo a passo – imagens criadas por 

palavras que trazem carga afetiva. O homem degenerado (em) passa 

a ser criatura (perde a origem, o ser). Homem degenerado em não “é”, 

mas é “como se fosse”, ou seja, o homem degenerado em pedra, não se 

torna pedra, mas é “como se fosse” (forma intencional) pedra. Aqui se 

substitui a ideia concreta de pedra (criatura/objeto), pela representação 

simbólica/afetiva que ela nos traz (intencionalidade) – é a forma 

intencional presente na fantasia sendo apreendida e ordenadamente 

na cogitativa. Através da intencionalidade captada, é possível passar do 

plano concreto do sensível (dureza, solidez, impenetrabilidade), para o 

universal abstrato (insensibilidade)8. 

Por isso, os dois autores entendem que a

Insensibilidade é categoria que qualifica uma posição ética, que 

apesar de remeter a “temperamento”, “personalidade” e, portanto, 

requerer todo um processo de intelecção para definir o conceito, é 

acessível de forma bem mais direta, por ser intencional, se temos 

que é como pedra. O ouvinte pode não conseguir inteligir de forma 

“pura”, racionalizando, mas pode entender a intenção que o discurso 

propõe, e é por isso que o inteligir passa através da sensibilidade. O 

Homem‑Pedra reelaborado na cogitativa e devolvido à memória, 

remete então ao tópico de “vontade endurecida”9. 

Citam, então, Gontijo e Massimi, um trecho do Sermão da Sexagésima para 
exemplificar o que queriam demonstrar, quando Vieira diz: “Oh! Deus nos livre de 
vontades endurecidas, que ainda são piores que as pedras. A vara de Moisés abrandou 
as pedras, e não pode abrandar uma vontade endurecida: Percutiens virga vis silicem, et 
eressae sunt aquale largissimae. Inratum est cor Pharaonis”10.

8	 GONTIJO, MASSIMI, 2014, p. 215‑216.
9	 GONTIJO, MASSIMI, 2014, p. 216.
10	 VIEIRA, 1993, p. 80 apud GONTIJO, MASSIMI, 2014.



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

83

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Desse modo, os dois autores assinalam que

Vieira coloca como exemplo [...] para recapitular a idéia do 

Homem‑Pedra, a figura bíblica do Faraó e sua vontade endurecida. 

Retoma o último conteúdo da memória (Homem‑ Pedra), dá o 

exemplo bíblico (concreto) e por indução [...] o aplica a todo um 

gênero (tipo) de ouvinte – mobilizando novamente a potência 

cogitativa e estabelecendo uma ‘nova’ memória: persuade11.

Por outro lado, retomando Muraro (2003), este assinala que essa forma 
de proceder se justificava por conta da exegese bíblica que incorporava mesmo 
elementos ditos profanos, característica já assinalada por vários autores que 
detectaram influências clássicas em Vieira, sobretudo de Sêneca:

Hoje, a retórica e a exegese ocupam campos distintos do 

conhecimento. Na época em que Vieira atuou, esses campos 

formavam, no orador, uma unidade denominada arte retórica, 

considerada um dom divino. Os procedimentos discursivos do 

pregador inaciano, utilizados na fundamentação das suas teses, 

esgrimiam com a mesma competência os exemplos retirados das 

Escrituras, da história e da natureza. O uso frequente das figuras 

de linguagem, de simbolismos e de procedimentos distanciados 

da lógica tomista não escandalizavam os espíritos seiscentistas. 

Todos os recursos eram permitidos para desvendar a unidade 

divina que se manifestava na multiplicidade das coisas criadas. Os 

ornamentos significavam meios eficazes para despertar o afeto 

dos ouvintes e conduzi‑los à ação. Os verdadeiros sermonistas, 

assim como os profetas, recebiam poderes equivalentes ao do 

Criador e a capacidade de convencer os ouvintes como o poder 

singular das suas palavras. Com frequência, [...] se descobre que 

o orador inaciano ocupou o lugar de Deus, de Moisés, de Davi 

ou de outros homens considerados santos como se suas palavras 

emanassem de lábios quase divinos. Observando atentamente a 

forma como o pregador jesuíta selecionava os textos sagrados que 

serviam de balizas orientadoras das suas prédicas, se descobre a 

importância atribuída à palavra escrita como manifestação do 

verbo divino. Ao sermonista dotado dos dons da profecia cabia 

revelar as mensagens ocultas no significado dos termos. Vieira, 

frequentemente, recorria à explicação etimológica das palavras, 

pois nela encontrava a força impulsionadora da militância12. 

11	 GONTIJO, MASSIMI, 2014, p. 216.
12	 MURARO, 2003, p. 322‑323, grifos do autor.



84

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Quanto à utilização etimológica das palavras em suas argumentações, citada 
acima por Muraro (2003), encontramos exemplos significativos no estudo inovador 
de Antonio J. Saraiva (1980), O Discurso Engenhoso. Seleciono apenas aquele em que 
o autor destaca o curioso conceito de Vieira de “etimologia da Natureza”, quando o 
jesuíta deriva, por exemplo, de “luz” o nome “Luzitânia”:

Nenhuma terra há, contudo, entre todas as do mundo, que mais 

se oponha à luz que a Luzitânia. Outra etimologia lhe dei eu no 

sermão passado; mas, como há vocábulos que admitem muitas 

derivações, e alguns que significam, por antífrase, o contrário do 

que soam, assim o entendo deste nome, posto que tão luzido. O 

mundo, dizem os gramáticos que se chama Mundo, quia minime 

mundus, e a morte, Parca, quia nemini parcit. E assim como o 

mundo se chama Mundo porque é imundo, e a morte se chama 

Parca porque a ninguém perdoa, assim a nossa terra se pode 

chamar Luzitânia porque a ninguém deixa luzir. Não é Santo 

Izidoro nem Marco Varro o autor desta funesta etimologia, senão 

a mesma Natureza, e o mesmo céu, com o curso e ocaso de suas 

luzes. A terra mais ocidental de todas é a Luzitânia. E porque 

se chama Ocidente aquela parte do mundo? Porventura porque 

vivem ali menos ou morrem mais os homens? Não, senão porque 

ali vão morrer, ali acabam, ali se sepultam e se escondem todas 

as luzes do firmamento [...] E se isto sucede aos lumes celestes 

e imortais, que nos lastimamos, senhores, de ler os mesmos 

exemplos nas nossas histórias?13 

Por sua vez, um exemplo significativo, dentre outros, da recorrência aos 
elementos naturais do mundo, neste processo argumentativo‑metafórico, é o Sermão de 
Santo Antonio (aos Peixes), em que Vieira, ao não ser ouvido pelos colonos do Maranhão, 
apodera‑se de uma situação semelhante acontecida com Santo Antonio, que tentara 
pregar aos homens, e diante da recusa destes em ouvi‑lo, “pregou aos peixes”:

Entre todos os animais do mundo, os peixes são os mais, e os 

peixes os maiores. Que comparação têm em número as espécies 

das aves, e as dos animais terrestres com as dos peixes? Que 

comparação na grandeza o Elefante com a Baleia? Por isso, Moisés, 

Cronista da criação, calando os nomes de todos os animais, só a 

ela nomeou pelo seu: Creavit Deus cete grandia. [ Gn 1:21, E Deus 

criou as grandes baleias, e todo réptil de alma vivente que as águas 

abundantemente produziram conforme as suas espécies, e toda 

ave de asas conforme a sua espécie. E viu Deus que era bom.]14

13	 Sermão de Santo António apud SARAIVA, 1980, p. 23‑24.
14	 VIEIRA, 2003, tomo 1, p. 320, grifos nossos.



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

85

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Muito louvor mereceis, peixes, por este respeito e devoção que 

tivestes aos Pregadores da palavra de Deus, e tanto mais quanto não 

foi só esta a vez em que assim o fizestes. Ia Jonas, Pregador do mesmo 

Deus, embarcado em um navio, quando se levantou aquela grande 

tempestade; e como o trataram os homens, como o trataram os 

peixes? Os homens lançaram‑no ao mar a ser comido dos peixes, e o 

peixe que o comeu, levou‑o às praias de Nínive, para que lá pregasse, e 

salvasse aqueles homens. É possível, que os peixes ajudam à salvação 

dos homens, e os homens lançam ao mar os ministros da salvação? 

Vede, peixes, e não vos venha vanglória, quanto melhores sois que os 

homens, os homens tiveram entranhas para deitar Jonas ao mar, e o 

peixe recolheu nas entranhas a Jonas, para o levar vivo à terra15. 

Mas não se trata apenas de argumentar através da natureza: suas prédicas estão 
recheadas de outras citações bíblicas direcionadas para seu modo de argumentar. E, 
de outro modo, sua atração pelas descrições grandiosas, na apresentação de cenas 
aterradoras, nas quais a cólera dos céus e da natureza se manifesta de maneira veemente, 
parece apontar que dentre todos os livros da Bíblia o que mais influenciou sua forma de 
pensar foi o Apocalipse de São João, fato este já constatado por Raymond Cantel.16

Nas Escrituras, diz Araújo (2013), Vieira encontra motivos e exemplos 
numerosos para convencer, orientar e transgredir seu auditório na dimensão 
evangélica, aliando os mais diferentes pretextos para expor seu pensamento ao 
racionalismo católico contra pecadores de todos os matizes.

O estilo vieirino se orienta pelo gosto do obscuro, do aprofundado, 

do difícil, porque eivado do Mistério, do arrebatamento ascético. A 

circularidade prende o ouvinte até o final de cada peça oratória 

e a verdade do discurso só ao final fica relativamente, aparente ou, 

antes, sugerida. A pregação é toda manipulada, via metáfora e mito, 

o pregador enumerando ações e parábolas, citando de memória 

passagens da Bíblia, ou da História, ou da Filosofia, para exemplificar, 

para ilustrar seu raciocínio17.

Para Vieira, o trabalho com a linguagem visa intensificar nos ouvintes o 
temor a Deus. O jesuíta busca, por conseguinte, manter o auditório atento, e seus 
sermões, calcados nas atribulações e conflitos humanos, são propositalmente 
extensos, gestuais, grandiloquentes.

15	 VIEIRA, 2003, tomo 1, p. 321.
16	 Cf. o original: “L’étude du vocabulaire de Vieira révèle l’influence précise des Écritures sur sa langue. A 
chaque page de ses sermons, il cite, commente et traduit un passage de la Bible. L’influence de celle‑ci est 
partout, toutes ses plantes et presque tous ses animaux sont dans le Livre de Dieu, au point qu’il semble 
n’avoir vu la nature qu’à travers lui. Son goût pour les descriptions grandioses, pour les scènes terrificantes, 
où se manifeste la colère des cieux et celle de la nature nous révèle enfin que, parmi tous les livres de 
l’Écriture, celui qui a le plus hanté sa pensée est l’Apocalipse de saint Jean ». (CANTEL, 1959, p. 174).
17	 ARAÚJO, 2014, p. 79 ‑ 80.



86

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Advirtamos que nesta mesma Igreja há tribunas mais altas que 

as que vemos: [...] Acima das tribunas dos reis, estão as tribunas 

dos anjos, está a tribuna e o tribunal de Deus, que nos ouve e nos 

há de julgar. Que conta há‑de dar a Deus um pregador no Dia do 

Juízo? [...] O ouvinte dirá: Não mo disseram. Mas o pregador? [...] 

Ai de mim, que não disse o que convinha! Não seja mais assim, 

por amor de Deus e de nós18.

Destaque‑se que essa forma de escrever, ou mesmo de predicar, não é desproposital. 
Como assinala Cantel (1959), a natureza intemporal das Escrituras Sagradas garante a 
perenidade do vocabulário do sermão. Aliás, é um erro atribuir um caráter arcaico a este 
vocabulário, pois na verdade trata‑se de uma linguagem que não se submete à fugacidade 
do tempo. Por isso essa característica serve tão bem a um autor como Vieira. Enquanto 
vários predicadores de sua época falseiam a linguagem das Escrituras e dos nomes dos 
santos19 com metáforas que denunciam de imediato a marca da época, Vieira respeita 
integralmente a linguagem do texto sagrado, do qual ele frequentemente se utiliza. 
Dotado de um estilo claro e simples, e cultivando de modo profundo a linguagem dos 
Livros Sagrados, Vieira apenas caminha a favor das sugestões dos textos bíblicos. Seus 
comentários são apropriados e retomam os termos empregados por estes textos, assim 
como as próprias imagens utilizadas.20

Dentro desse espírito, Antonio Vieira, em seus sermões, recorre, também, 
muitas vezes a metáforas minerais e vegetais21, isto é, às associações naturais para 

18	 Sermão da Sexagésima apud OLIVEIRA, 2008.
19	 Cf. o original: “Il s’élève contre les métaphores qui transforment les noms des saints em autant 
d’énigmes  : ‘Assim o disse o Cetro penitente  : assim o disse o Evangelista Apelles: assim o disse 
a Águia de África, o Favo de Claraval, a púrpura de Belém, a Boca de ouro” (VIEIRA I, 43 apud 
CANTEL, 1959, p. 39).
20	 Cf. o original: “Le caractère éternel de l’Écriture Sainte est une garantie de pérennité pour le 
vocabulaire du sermon. C’est à tort qu’on lui attribuerait un caractère d’archaïsme. Il s’agit en 
réalité d’un langage qui échappe à la lois du temps. Or, ce caractère joue pleinement en faveur d’un 
auteur comme Vieira. Alors que de nombreux prédicateurs de son temps travestinent la langue de 
l’Écriture et des noms des saints des métaphores qui accusent vite la marque de l’âge, Vieira respecte 
intégralement la langue du texte sacré, dont il fait un usage très fréquent. Partisan d’un style clair et 
simple, et admirant profondément la langue des Écritures, il obéit aux suggestions du texte biblique. 
Son commentaire en reprend les termes et en reprend les images ». (CANTEL, 1959, p. 57).
21	 Sobre esse tipo de metáforas, vejam o que diz Ernst Curtius: “[...] a principal fonte do metaforismo 
alimentar é a Bíblia. O comer o fruto proibido e a instituição da ceia do Senhor formam dois capítulos 
dramáticos da história sagrada cristã. São considerados bem‑aventurados os que sofrem fome e sede. 
No Evangelho de João (4, 13 e seg.; 6, 27) distinguem‑se a água terrena e a da vida eterna, a comida 
que perece e a qui permanet in vitam aeternam. Os cristãos recém‑convertidos são comparados a 
criancinhas (I Cor. 3,2; I Pedro 2, 2; Hebr. 5, 12 e seg.), que necessitam de leite, e não de alimento 
sólido. (21. Quanto ao leite nas escrituras cristãs, cp. Fr. Dornseiff, Das Alphabet in Mystik und 
Magic, 2, 18 e seg. – Diz‑se num texto de filosofia indiana: “A manteiga fresca, recém‑batida, do 
leite da perfeição.” (Kaivalya‑navanîta) Heinrich Zimmer, Der Weg zum Selbst, Zürich, 1944, 56). 
A literatura eclesiástica introduziu diversas modificações nessa e noutras imagens, que, aqui, não 
podemos desenvolver. Aponte‑se apenas como fundado o metaforismo alimentar de Agostinho. 
Aprender e comer não deixam de assemelhar‑se; em ambos os casos, convém tornar mais saboroso o 
alimento com especiarias: inter se habent nonnullam similitudinem vescentes atque discentes; propter 
fastidia plurimorum etiam ipsa, sine quibus vivi non potest, alimenta condienda sunt. (22. “Entre os 
que comem e os que estudam há algo de semelhante: por causa do fastio muito generalizador, mesmo 
os alimentos, sem os quais não se pode viver, devem ser condimentados.” (T. da R.)). (De Doct. Chr. 



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

87

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

aproximar o pensamento sagrado da ideia a ser transmitida, como podemos ver, por 
exemplo, nos trechos abaixo, colhidos no Sermão da Sexagésima e no Sermão de 
Santo Antônio (aos Peixes), respectivamente:

O trigo que semeou o Pregador Evangélico, diz Cristo, que é a palavra 

de Deus. Os espinhos, as pedras, o caminho, e a terra boa, em que o 

trigo caiu, são os diversos corações dos homens. Os espinhos são os 

corações embaraçados com cuidados, com riquezas, com delícias; e 

nestes afoga‑se a palavra de Deus. As pedras são os corações duros 

e obstinados; e nestes seca‑se a palavra de Deus, e se nasce, não cria 

raízes. Os caminhos são os corações inquietos e perturbados com a 

passagem e tropel das coisas do mundo, umas que vão, outras que 

vêm, outras que atravessam, e todas passam; e nestes é pisada a palavra 

de Deus, porque ou a desatendem, ou a desprezam. Finalmente, a 

terra boa são os corações bons, ou os homens de bom coração; e 

nestes prende e frutifica a palavra divina, com tanta fecundidade e 

abundancia, que se colhe cento por um: Et fructum fecit centuplum22. 

Suposto, pois, que, ou o sal não salgue, ou a terra se não deixe salgar; 

que se há de fazer a este sal, e que se há de fazer a esta terra? O que 

se há de fazer ao sal, que não salga, Cristo o disse logo: Quod si sal 

evanuerit, in quo salietur! Ad nihilum valet ultra, nisi ut mittatur foras, 

et conculcetur ab hominibus.23 Se o sal perder a substância e a virtude, 

e o Pregador faltar à doutrina, e ao exemplo; o que se lhe há de fazer, 

é lançá‑lo fora como inútil, para que seja pisado de todos. Quem 

se atrevera a dizer tal coisa, se o mesmo Cristo a não pronunciara? 

Assim como não há quem seja mais digno de reverência, e de ser 

posto sobre a cabeça, que o Pregador, que ensina e faz o que deve; 

assim é merecedor de todo o desprezo, e de ser metido debaixo dos 

pés, o que com a palavra, ou com a vida prega o contrário24. 

IV, 11, 23).Para Agostinho Deus é interior cibus (Conf. I, 13, 21, 5), a verdade é alimento (Civ. Dei XX, 
30, 21) e comida (Conf. IX, 10,24, 12). No emprego do conceito ‘condimentar’ (‘salgar’), Agostinho 
também está com a tradição bíblica (por exemplo, Col. 4, 6: sermo vester in sale sit conditus) (“O vosso 
discurso seja sempre temperado com sal”) (T. da R.), que depois encontramos em Walaffrid. Este 
denomina a sua Gallusvita, em prosa, de agreste pulmentum (“Iguaria agreste”), que condimentará 
com sal, isto é, metrificará (Poetae, II, 428, VI, 4, nota 5). De origem bíblica é também a designação 
de comida dada à doutrina cristã (coena mea: Luc. 14,24; coena magna Dei: Apoc. 19, 17 e outros). 
Daí se derivam locuções como lucifer pastus (“Pasto luminoso”), em Prudêncio (Psychom. 625), 
cena spiritalis, em Válter de Châtillon (Moralisch‑satirische Gedichte, ed. Strecker, pág. 101, estr. 7). 
Gregório o Grande chama aos escritos de Agostinho farinha de trigo; ao seu próprio farelo (MGH 
Epist. II, 251, 30 e segs.) Um poeta do século IX compara a doutrina de Cristo com um alimento vital, 
condimentado com mel, azeite e vinho tinto de Falerno (Poetae, III, 258, 49 e segs.)” (CURTIUS, 1979, 
p. 140‑141). Como se vê por esses comentários, Vieira, ao utilizar tais metáforas, estava integrado ao 
espírito mais tradicional e vivo do cristianismo agostiniano.
22	 VIEIRA, Sermão da Sexagésima, 2003, tomo 1, p. 32, grifos nossos.
23	 Mt 5:13 [se o sal for insípido, com que há de se salgar? Para nada mais presta, senão para se 
lançar fora e ser pisado pelos homens].
24	 VIEIRA, 2003, “Sermão de Santo António (aos Peixes)”, tomo 1, p. 317‑318, grifos nossos.



88

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Isto é o que se deve fazer ao sal, que não salga. E à terra, que se não 

deixa salgar, que se lhe há de fazer? Este ponto não resolveu Cristo 

Senhor nosso no Evangelho; mas temos sobre ele a resolução de 

nosso grande Português Santo Antônio, que hoje celebramos, e 

a mais galharda e gloriosa resolução que nenhum Santo tomou25. 

Aliás, essa recorrência vieiriana às inúmeras metáforas saídas da natureza, encontra 
apoio no próprio Evangelho, rico em metáforas naturais que o orador luso‑brasileiro 
utiliza para fazer associações e comparações de natureza moral, o que se coadunava 
com o espírito de sua parenética centrada no ethos e nos exempla, numa espécie de 
circunvolução em torno de um único ponto, que ora remetia ao Velho Testamento, ora 
ao Novo Testamento. Isso tudo em consonância com seu espírito conceptista. 

25	 VIEIRA, Sermão de Santo António (aos Peixes), 2003, tomo I, p. 318.



Alves, M. C.
A metáfora 

nos sermões de 
Antonio Vieira: 

do Argumentativo 
ao Sacro‑Literário

89

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 77‑89, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ARAÚJO, Jorge de Souza. António Vieira e a parenética religiosa. Revista SEMEAR 
2. Disponível em: <http://www.letras.puc‑rio.br/unidades&nucleos/catedra/
revista/2Sem_03.html>. Acesso em: 20 mar. de 2014.

CANTEL, Raymond. Les sermons de Vieira: étude du style. Paris : Ediciones 
Hispano‑Americanas, 1959.

CURTIUS, Ernest Robert. Literatura europeia e Idade Média latina. 2. ed. Brasília: 
Instituto Nacional do Livro, 1979.

GONTIJO, Sandro Rodrigues; MASSIMI, Marina. A persuasão e o dinamismo 
psíquico em sermões de Antônio Vieira. Disponível em: <www.scielo.br/paideia>. 
Acesso em: 12 abr. de 2014.

MURARO, Valmir Francisco. Padre Antônio Vieira: retórica e utopia. 
Florianópolis: Insular, 2003.

OLIVEIRA, Lucimara de. O Sermão da Sexagésima: uma Arena de Vozes. 2008. 
144f. Dissertação (Mestrado em Linguística Aplicada e Estudos da Linguagem). 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2008.

SARAIVA, Antonio J. O discurso engenhoso: estudos sobre Vieira e outros autores 
barrocos. São Paulo: Perspectiva, 1980.

VIEIRA, Antonio. Sermões. Org. e int. de Alcir Pécora. 3. reimp. São Paulo: Hedra, 
2003. Tomo I.

Submetido em: 04/12/2017

Aceito em: 14/05/2018



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

90

90 A nojenta prole da rainha Ginga, em 
parte aos homens semelhante: Bocage e a 

representação de negros e afro‑descendentes 
no Neoclassicismo português

Ginga Queen’s Disgusting Offspring, Only Partly Similar 
to Humans: Bocage’s Representation of Black People 

and African Descendants on Portuguese Neoclassicism

Fernando Morato*

RESUMO

O discurso assumido por alguns poemas de Bocage faz, no final do século XVIII, 
uma representação bastante marcada de africanos, o que permite indagar qual o 
sentido que essa representação pode assumir nos contextos literário e social em que 
se inseria. Com algumas diferenças, tanto os ataques satíricos ao poeta brasileiro 
Domingos Caldas Barbosa quanto os personagens criados para os poemas 
pornográficos constroem uma mesma tópica: redução do sujeito a seu corpo e 
apagamento dos traços de humanidade. O que se testemunha é o estabelecimento de 
um lugar decoroso para os africanos e afrodescendentes que estão gradativamente 
ocupando lugares de destaque na sociedade portuguesa.

Palavras‑chave: Bocage; africanos; racismo; pornografia.

ABSTRACT

Some poems written by Bocage make, in the end of the 18th century, a peculiar 
representation of African people, which leads to the question of the meaning of such 
a representation in its literary and social context. Both the satiric poems against 
Domingos Caldas Barbosa, and pornographic poems create characters based on 
the same topic: the subject is reduced to his body and all of them have all traces of 
humanity erased. We witness the stablishing of a decorous place for Africans and 
Afro‑descendants who are gradually occupying new spaces on the Portuguese society.

Keywords: Bocage; Africans; racism; pornography.

*	 Phd Candidate do programa de Estudos do Mundo Lusófono da Ohio State University.



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

91

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A representação de africanos e/ou afrodescendentes na literatura de língua 
portuguesa apresenta uma particularidade: sofre uma repentina suspensão 
no século XVIII. Gil Vicente representa uma grande quantidade deles 

na primeira metade do século XVI, em obras como Floresta de Enganos, Nau de 
Amores, Pranto de Maria Parda, e Frágua de Amor, ainda que na chave satírica, 
evidenciando a importância desses tipos humanos na paisagem social portuguesa, 
fazendo também um importante registro da “língua de preto” que as caracterizava. 
Essa representação, entretanto, sofre um decréscimo no século XVII, feita a ressalva 
importante de Gregório de Matos na Bahia seiscentista1, para reaparecer com 
vitalidade no século XIX, a reboque das discussões científicas. Entretanto, a presença 
material dessas figuras humanas em Portugal não havia desaparecido, como bem 
revelam os comentários do inglês William Beckford quando de sua estada na corte 
de Dona Maria I, em fins do século XVIII:

Saboreavamos pacificamente o cha, quando fomos despertados 

por uma grande algazarra na rua, e correndo a varanda demos 

com um grosseiro magote de velhas bruxas, rapazes e mendigos 

andrajosos, trazendo a sua frente meia duzia de tambores, e 

1	 Entretanto, como a poesia atribuída a Gregório de Matos centra seu universo de referências mais 
no Brasil, a presença de africanos se justificaria por outros motivos.



92

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

outros tantos pretos de vestes encarnadas, tocando trombetas 

com uma vehemencia insolita, e apontando‑as directamente para 

a minha casa! (...) Esta prestes a chegar a Rainha com as suas 

damas de honor, os secretarios d’estado, os anoes, as pretas e os 

cavallos brancos... (BECKFORD, 1901, p. 37 e 106) [sic].

O relato de Beckford evidencia claramente a presença dos africanos nos 
dois extremos da sociedade, tanto entre os “mendigos andrajosos” quanto entre as 

“damas de honor” da Rainha. Apesar desse fato, a literatura do período parece ignorar 
a existência dessas figuras. Por isso, neste trabalho procuro rastrear a representação 
de africanos e afrodescendentes na poesia de Manuel Maria Barbosa du Bocage, 
nomeadamente nos poemas satíricos e pornográficos, que parecem constituir, um 
pouco de acordo com a tradição estabelecida, um pouco devido à lógica interna 
que cria, o “lugar verossímil” para essas personagens. O objetivo deste trabalho, 
então, é flagrar a dinâmica de representação interna ao universo poético do século 
XVIII. Para isto, eu vou voluntariamente preferir os debates contemporâneos aos 
textos àqueles que se constituíram a posteriori. A hipótese que quero demonstrar é 
a de que os textos poéticos analisados criam uma tópica para o tratamento literário 
de pessoas negras, qual seja a do rebaixamento desses sujeitos à condição animal. 
A partir dessa prática, creio que se estabelecem as imagens e tópicas que estarão 
à disposição dos discursos racistas que se formarão ao longo do século XIX. É, 
portanto, na representação literária de fins do XVIII, especificamente em textos 
hoje considerados pornográficos, que se configuram as maneiras de conceber e 
descrever indivíduos de descendência africana. 

É possível afirmar que não há um total desaparecimento dos africanos e 
afrodescendentes do universo imaginário dos portugueses do século XVIII, mas sim 
um desvio no olhar, uma vez que encontramos discussões alentadas sobre o lugar, 
o papel do africano e sua situação em obras como O etíope resgatado, de Manuel 
Ribeiro Santos (1758), na Nova e Curiosa Relação de um Abuso Emendado (1764) ou 
na Memória a respeito dos Escravos (1793). O que ocorre é que o tema, nessas obras, 
é claramente discutido do ponto de vista intelectual, jurídico, filosófico e, sobretudo, 
econômico. Persiste, então, a tendência de que, uma vez que não estejam associados 
exclusivamente ao universo do trabalho, não há lugar simbólico para os africanos 
no universo de referências neoclássico da literatura, já que esta se volta para outros 
espaços considerados positivos pela tradição letrada. Isso é um ponto importante, 
uma vez que as questões das regras e do decoro eram dados fundamentais da 
discussão literária setecentista.

A questão é que, como Beckford havia registrado de maneira eloquente, muitas 
vezes os espaços mais aristocráticos estavam ocupados por essas figuras. Elas faziam parte 
integral da sociedade portuguesa, ainda que o esforço de representação fosse o de desviar 
o olhar delas para outro lado. O problema poderia, então, ser recolocado de maneira mais 
interessante se pensarmos em termos mais adequados aos das convenções literárias do 
Neoclassicismo: 1) quais os lugares verossímeis de representação do negro, aqueles em que 



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

93

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

sua presença não pode ser ignorada, e 2) como esses espaços se configuraram. Algumas 
das obras poéticas de Bocage em que negros e afrodescendentes são representados são os 
melhores exemplos para entendermos um pouco desse processo, como ele ocorre e quais 
são as situações verossímeis em que o negro podia ser representado (e de que maneira) na 
poesia portuguesa do fim do século XVIII.

Ainda que seja possível reconhecer que o Neoclassicismo não foi um movimento 
monolítico, uma vez que apenas apresentou conflitos de grupos e dissidências as mais 
variadas2, como também experimentou mudanças ao longo do tempo, é importante 
não perder de mente que sempre existiu nele uma preferência pela homogeneização. A 
quantidade de traduções, versões e comentários da Arte Poética de Horácio que se 
imprimiram ao longo da segunda metade do século XVIII e primeira do XIX3 é uma 
mostra emblemática de como certos valores e certas práticas são intencionalmente 
padronizados. O estudo de Ivan Teixeira a respeito do mecenato pombalino (1999) 
também demonstra bastante bem a generalidade a que autores individuais aspiravam 
durante os mil‑e‑setecentos português. Por isso, ainda que a minha análise concentre‑se 
especificamente em um único autor, Bocage, a perspectiva que vou adotar aqui procura 
flagrar nele o que exista de genérico, e não o que é particular. A prática de escrita que 
ele adotou, assim como a de seus pares, era consciente da importância da imitação e da 
manutenção de gêneros e de imagens, como explica lapidarmente Correia Garção na sua 
Oração Terceira, a respeito da imitação (parte fundamental da primeira operação retórica 
de escrita, a inventio):

Os poetas devem ser imitados nas fábulas, nas imagens, nos 

pensamentos, no estilo; mas quem imita deve fazer seu o que 

imita. Se imito a fábula, devo conservar a acção, ou alma da 

fábula; mas devo variar de forma os episódios que pareça outra 

nova e minha. Se imito as pinturas, não devo no meu poema 

introduzir um Polifemo, mas do painel desse gigante posso tirar 

as cores para um Adamastor. Se imito o estilo, devo servir‑me 

das palavras dos Antigos, mas achar na linguagem portuguesa 

termos equivalentes, enérgicos e majestosos, sem torcer as frases 

nem adoptar barbarismos (GARÇÃO, 135) [sic]

De acordo com esses princípios, ao olhar para o corpus que nos interessa a 
partir de um corte sincrônico, pretendo reconhecer quais as estratégias e tópicas 
que se adotam/acrescentam. Há uma consciência explícita de que existem modelos 
a serem seguidos, mas, ao mesmo tempo, para evitar a “cópia servil”, como bem 
recomenda Garção, esses modelos devem ser ampliados de maneira a criar um novo 
modelo a ser emulado por outros autores.

2	 Cf. Braga, 1903.
3	 Rodrigues (1992) registra 6 traduções diferentes da Arte Poética entre 1758 e 1827 (a de Cândido 
Lusitano foi reimpressa duas vezes), às quais se poderiam acrescentar os “Elementos de poética 
retirados de Aristóteles e Horácio”, de Pedro José da Fonseca.



94

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Destacam‑se, portanto, na poesia de Manuel Maria Barbosa du Bocage 
(1765‑1805) dois principais conjuntos de poemas em que afrodescendentes e negros 
são tratados de maneira explícita: os sonetos em que ele trava polêmica com os 
sócios da Nova Arcádia e os poemas pornográficos publicados postumamente. 

Nos anos 90 do século XVIII, Bocage havia retornado recentemente de sua 
estadia da Índia (1786‑1790) e fazia um esforço para inserir‑se nos círculos letrados de 
Lisboa publicando o seu primeiro poema a ser impresso, uma elegia à morte de D. José 
Tomás de Meneses em 1790 (Pires, 2016, p. 37). Era por esse momento que se reunia 
na residência do Conde de Pombeiro, José Luís de Vasconcelos, o grupo de poetas 
que configurou a chamada Nova Arcádia (em referência àquela fundada em 1756 por 
Correia Garção, Cândido Lusitano Cruz Silva e Reis Quita, dissolvida em 1776 pelo 
marquês de Pombal). As reuniões eram lideradas pelo mulato brasileiro Domingos 
Caldas Barbosa (Lereno Selinuntino, 1740‑1800) e delas participavam poetas como 
Joaquim Severino Ferraz de Campos (Alcino Lisbonense), Belchior Manuel Curvo 
Semedo (Belmiro Transtagano), Francisco Joaquim Bingre (Francelino Vouguense), 
Joaquim Franco de Araujo Freire Barbosa (Coridon Neptunino), José Thomaz da Silva 
Quintanilha (Eurino Nonacriense) e José Agostinho de Macedo (Elmiro Tagidio), 
então amigo próximo de Bocage. A prática usual era a da recitação de poesias e mútua 
crítica por parte dos Acadêmicos. Em 1793 foi impresso o Almanak das Musas, em 
cujos quatro volumes se reuniram poemas escritos pelos sócios.

Bocage foi aceito como convidado no grupo, adotando o nome arcádico 
que já o caracterizava, Elmano Sadino, e fez inclusive parte da sessão solene em 
homenagem à Conceição da Virgem que a Arcádia realizou no Passo. É Bingre 
quem recorda, anos mais tarde, que no caminho dessa sessão, Bocage perguntou a 
Agostinho de Macedo o que deveria levar para recitar, ao que este teria respondido 
que não levasse nada porque pretendia improvisar uma oração em prosa; Bocage 
teria então se entusiasmado a também improvisar versos para o Regente (Gonçalves 
170). Assim se deu e os dois amigos foram bastante elogiados, mas este sucesso 
redundou em algumas discordâncias entre os acadêmicos, porque aparentemente 
Bocage quis aproveitar o êxito para impor suas concepções poéticas aos outros 
membros da Arcádia, o que gerou uma reação dos poetas, que já não cultivavam a 
maior das cordialidades entre si. É deste momento a série de sonetos satíricos que 
nos interessa, nos quais se destilam ofensas reveladoras de um clima de animosidade, 
nitidamente movido pelas disputas poéticas, uma vez que os sócios são descritos 
como autores de “versos maus” e “trovas aleijadas” que causam gargalhadas ao 

“baixo vulgo”, que é uma das figuras mais desprezadas no universo de referências 
clássicas, como Horácio sintetiza: “Aborreço o profano vulgo e o afasto” (ode 1, livro 
III). Seguindo a regra de decoro, usar o estilo baixo para a sátira, Bocage chega a 
lançar mão do calão em alguns sonetos, mas o universo de referências atém‑se ao 
das letras e dos letrados. Houve troca de insultos através de poemas, até que um 
deles causou desgosto ao Conde de Pombeiro que deu ordem para encerrarem‑se as 
reuniões, o que repercutiu inclusive na ausência de obras de Bocage na publicação 
do Almanak das Musas. O soneto que desencadeou esses acontecimentos é este:



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

95

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Preside o neto da rainha Ginga  

À corja vil, aduladora, insana: 

Traz sujo moço amostras de chanfana,  

Por copos desiguais se esgota a pinga; 

Vem pão, manteiga, chá, tudo à catinga;  

Masca a farinha a chusma americana;  

E o orango‑outang a corda à banza abana  

Com gestos e visagens de mandinga: 

Um bando de comparsas logo acode  

Do fofo Conde ao novo Talaveiras;  

Improvisa berrando o rouco bode. 

Applaudem de contínuo as frioleiras  

Belmiro em dithyrambo, o ex‑frade em ode; 

Eis aqui do Lereno as quartas‑feiras. (BOCAGE, 1875, p. 200) 

[sic]

Se persistem aqui, como nos poemas anteriores, o registro baixo (“corja 
vil”, o “moço sujo”) e a crítica ao estilo (“Applaudem... Belmiro em dithyrambo, 
o ex‑frade em ode”), a nós interessa uma mudança no tipo de insultos que a voz 
poética utiliza. Ao mencionar Domingos Caldas Barbosa, presidente da associação, 
o soneto o caracteriza primeiro como “Neto da Rainha Ginga”, a legendária rainha 
angolana que negociou com os portugueses a colaboração no tráfico negreiro no 
século XVII; depois o chama de “ourango‑outang” e termina por dizer que ele 

“a corda à banza abana / Com gestos e visagens de mandinga”. Estas são todas 
ofensas que não dizem respeito, como as anteriores, à falta de qualidades poéticas 
dos escritos de Caldas, mas sim ao fato de ele ser mulato, filho de um português 
e provavelmente uma escrava. A questão das origens vem claramente indiciada 
no poema desde a expressão “neto da rainha Ginga”, e se reforça ao fixar boa 
parte do universo semântico ao redor de elementos americanos (pinga, farinha, 
catinga) e de traços corporais. É no corpo que se encontram os principais defeitos 
da personagem da sátira, seja no corpo “herdado” quanto no corpo performado 
através dos gestos com que toca a guitarra (corda da banza), uma das qualidades 
mais comentadas pelos espectadores que viram Caldas Barbosa em muitas 
apresentações na corte.

Note‑se também que essa redução da personagem a seu corpo vem 
acompanhada de outro elemento muito importante, a metáfora que a animaliza: 

“ourango‑outang”. Não apenas há um movimento de rebaixamento das qualidades 
artísticas quanto das próprias qualidades humanas do Caldas, a personagem é 
associada não exclusivamente à América, mas também à África, já que é descendente 
da rainha Ginga. É importante esse trânsito do traço africano para o animal, porque 
ele é justamente o móvel da imagem que se constrói em outro soneto:



96

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Lembrou‑se no Brazil bruxa insolente 

De armar ao pobre mundo extranha peta; 

Procura um mono, que infernal careta 

Lhe faz de longe, e lhe arreganha o dente:

Pilhando‑o por mercê do Averno ardente, 

Conserva‑lhe as feições na face preta; 

Corta‑lhe a cauda, veste‑o de roupeta, 

E os guinchos lhe converte em vez de gente:

Deixa‑lhe os calos, deixa‑lhe a catinga; 

Eis entre os lusos o animal sem rabo 

Prole se acclama da rainha Ginga:

Dos versistas se diz modelo, e cabo; 

A sua alta sciencia é a mandinga, 

O seu benigno Apollo é o Diabo. (BOCAGE, 1875, p. 209)4 [sic]

Aqui estão de volta a Rainha Ginga, rima “natural” para “mandinga” e acrescenta‑se 
ao retrato que avizinha o africano do símio uma “cara preta”, a “catinga” (cheiro forte, antes 
generalizado para todas a assembleia da Nova Arcádia) e uma pele grossa, cheia de “calos”. 
A insistência neste tipo de ofensa é significativa, uma vez que aos outros membros da Nova 
Arcádia é silenciado qualquer tipo de referência a características físicas: eles são poetas 
enfadonhos, medíocres, inábeis, ou seja, não têm nem corpo nem gestos. Quando suas 
ações são mencionadas, estão associadas à atividade poética (“Applaudem de contínuo 
as frioleiras/ Belmiro em dithyrambo, o ex‑frade em ode;” – “Vibram tiros ao vate”), 
enquanto ao Caldas a poesia é quase toda mantida ao abrigo da crítica (a única menção é o 
hiperbólico sucesso como improvisador, já que é “modelo de trovistas”) para centrar‑se o 
insulto exclusivamente nos elementos corpóreos, tanto físicos quanto gestuais. Isso é ainda 
mais flagrante porque o próprio Bocage, em outro soneto, reconhece que Caldas é uma 
pessoa pacata e talentosa, que se manteve ao largo de toda a polêmica:

A Lereno, que é homem de juizo, 

Por muitos versos, cheios de belleza, 

Perdoa, se não gostas de improviso:

O egypcio entremez elle despreza; 

Nos outros, sócio Elmano, é que é preciso, 

Palhas, dieta, e vergalhada teza. (BOCAGE, 1875, p. 207) [sic]

4	 As informações paratextuais são ambíguas, uma vez que, para este soneto (n. 199), dizem “Ao trovista 
Caldas, pardo de feições, e grenha crespa e revolta (Metamorphose)”, enquanto o anterior (n. 198), que vai 
ser discutido mais adiante, diz apenas “Ao mesmo”, referindo‑se ao anterior (n. 197) “Ao Padre Domingos 
Caldas Barbosa”. Como no soneto 198 Apolo diz que nomeou seu bugio “Caldas” e lhe deu “o dom das 
trovas”, o que coincide com a didascália do soneto 199. De qualquer modo, veremos que o universo 
semântico e imagético mantém‑se em todos os textos relacionados a africanos.



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

97

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Intelectualmente o poeta americano é, portanto, uma figura respeitável; o 
que não merece respeito é sua condição física. Não seria ocioso reconhecer que, 
quando Caldas é merecedor de elogio, é tratado por seu pseudônimo arcádico, 
Lereno, através do qual abstrai‑se sua condição física. A animalização retorna num 
outro soneto, no qual mais uma vez o talento poético é reconhecido:

Por casa Phebo entrou co’um vil bugio; 

As Musas o animal não conheciam, 

E fugindo assustadas do que viam 

Foi de ventas a terra a pobre Clio:

“Não fujam! Venham cá!... Não é bravio” –  

Gritava o deus; e as manas, que tremiam. 

Todas por uma voz lhe respondiam; 

“Ai! Que bicho tão feio!... Ai ! Não me fio!...”

“Qual feio (Acode Apolo)! É mui galante,  

E na figura e gestos dá mil provas  

De ser em parte aos homens semelhante. 

“Caldas o nomeei; Com graças novas  

Faz‑me estalar de riso a cada instante…  

Em prêmio lhe concedo o dom das trovas!” (BOCAGE, 1875, p. 

208) [sic]

O prêmio do “dom das trovas”, ainda que poeticamente menos nobre e 
possivelmente carregado de ironia, pelo menos desperta o riso de Apolo (não do 

“baixo vulgo”, como acontece com os outros árcades), que em outro dos sonetos 
exulta apenas com os ataques que o próprio Bocage desfere contra os sócios da 
Nova Arcádia. A nota que persiste, entretanto, é a da questão física, que aqui avança 
mais uma vez no sentido da desumanização do Caldas: “na figura e gestos/ Dá mil 
provas de ser em parte aos homens semelhante” (grifo meu). O foco não está naquilo 
que nega a diferença em relação aos animais (o talento), mas aquilo que a reforça e 
precariza, já que é apenas “parte de humanidade”. O grande defeito de Caldas não é 
nem a poesia nem a inteligência, visto que estas são reconhecidas (embora apenas na 
persona Lereno) mas sim o corpo, ao qual é reduzido. O elemento definidor, porque 
evidente, é a sua africanidade, que está restringida ao seu corpo.

A este quadro que se vem montando, que poderia quem sabe ser lido numa 
chave reducionista como revelador apenas dos “preconceitos pessoais” de Bocage, 
acrescente‑se uma circunstância interessante: no depoimento feito por Bingre sobre 
a passagem de Elmano Sadino pela Nova Arcádia, ele insiste que o soneto “Preside o 
neto da Rainha Ginga”, que causou o encerramento da agremiação, não é de Bocage, 
mas sim de um dos próprios árcades, Curvo Semedo, que se inseriu no poema (ele 
era, na Arcádia, Belmiro Transtagano) para “encobrir” a autoria e assim criar maior 



98

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

animosidade contra o primeiro. A crer em Bingre, reconhecemos que os mesmos 
insultos e a mesma redução de Caldas exclusivamente a seu corpo são operados 
tanto pelo inimigo (ainda que reconheça talento) quanto pelo suposto amigo. O 
que poderia parecer um preconceito pessoal é, na realidade, algo mais espalhado 
pela sociedade e pela poesia portuguesa. Como neste momento a questão da criação 
poética passa necessariamente pelo decorum (a adequação de estilo à matéria), o que 
estes poemas todos revelam é qual é o tratamento conveniente que se está aceitando 
para os afrodescendentes quando não é possível desviar o olhar deles. O problema 
não é o talento, mas o lugar ocupado, como sintetiza de maneira lapidar um outro 
soneto atribuído a Bocage, já que não foi inserido nas suas obras e sim nas Poesias 
Eróticas, Burlescas e Satíricas, publicadas postumamente:

Nojenta prole da rainha Ginga,  

Sabujo ladrador, cara de nico,  

Loquaz saguim, burlesco Teodorico,  

Osga torrada, estúpido resinga, 

Eu não te acuso de poeta pinga!  

Tens lido o Mestre Inácio e o bom Supico;  

De oca ideias tens o caco rico…  

Mas teus versos tresandão a catinga. 

Se a tua musa nos outeiros campa,  

Se ao Miranda fizeste ode demente,  

E o mais que ao mundo estólido se encampa, 

É porque sendo, ó Caldas, tão somente  

Um cafre, um gozo, um néscio, um parvo, um trampa  

Queres meter nariz em cú de gente. (Bocage, 1860, p. 128) [sic]

Um elemento fundamental é acrescentado ao retrato já sobejamente conhecido 
que desumaniza o Caldas (“prole da rainha Ginga”, “saguim”, “osga torrada”), que é o 
fato de “quere[r] meter o nariz em cú de gente”, numa alusão ao trânsito que ele tinha 
em vários círculos nobres do Portugal de fins do século XVIII. O que incomoda é a 
presença, a visibilidade desse corpo no “lugar errado”, que evidencia uma realidade que 
quer ser escamoteada o máximo possível. A maneira de punir esse corpo importuno 
é privar‑lhe dos atributos de humanidade: ele é sabujo ladrador, loquaz saguim, bugio, 
ourango‑outang, mono. Esse é um ponto que fica muito claro num outro soneto 
insultuoso de Bocage, agora dirigido ao mulato brasileiro Joaquim Manoel, “grande 
tocador de viola e improvisador de modinhas”, o tom se altera:

Vivem por hi alguns de varias tretas, 

Com um eu esbravejo, em outros mango; 

Que ópio dás ao machete orang‑outango. 

Tu, gloria das carrancas semi‑pretas!



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

99

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Quando acompanhas da infernaes caretas 

Insípido londum, ou vil fandango, 

Não posso tal soffrer: eu ardo, eu zango, 

Que no auge do assombro te intromettas:

Crespo Arion, Orphêo de carapinha! 

Já de sobejo tens fartado a gana 

No seio da formosa pátria minha:

Com faro de chulice americana 

Para o cálido sul cortando a linha 

Vae cevar‑te no coco, e na banana. (Bocage, 1875, p. 176) [sic]

O grande crime de Joaquim Manoel é “farta[r] a gana/ No seio da formosa 
pátria minha”, motivo pelo qual deve ir para o “cálido sul” cevar‑se “no coco e 
na banana”. São diversas peças que vão se montando no sentido de explicitar o 
problema ligado a essas figuras: sua presença física no “espaço errado”. A maneira 
de incorporá‑las discursivamente, já que aqui não é possível simplesmente desviar o 
olhar, é reduzi‑las à animalidade, destituindo‑as de humanidade. 

Muito interessante é o fato de que esse mesmo movimento pode ser percebido 
no outro conjunto de poemas bocageanos que sistematicamente representam africanos 
e afrodescendentes, os poemas pornográficos. Reunidos postumamente (1860) por 
Inocêncio da Silva nas Poesias Eróticas, Burlescas e Satíricas, essas obras primeiro 
circularam em manuscritos, na maior parte das vezes anônimas, e aos poucos convergiram 
de maneira genérica para terem sua autoria atribuída ao poeta de Setúbal, provavelmente 
o mais talentoso cultor desse gênero em Portugal e a essa altura já uma figura de renome 
no anedotário popular. Da mesma maneira que acontece com o soneto “Preside o neto 
da rainha Ginga”, o fato de esses poemas terem tal fluidez de atribuição é indicativo não 
apenas da prática do tempo, caracterizado pela observância das mesmas regras por quase 
todos os poetas, independentemente de suas particularidades pessoais, e serve também 
como indicativo de valores sociais mais espalhados.

Da mesma forma que é necessário ser cauteloso com a “personalização” de 
poemas do século XVIII, é importante, quando nos aproximamos de obras deste 
tipo, que tematizam o erotismo, tomar cuidado com uma leitura anacrônica que 
procuraria reconhecer nelas a manifestação exclusiva de um espírito libertário que 
na verdade tem mais de romântico que neoclássico. Existe uma longa tradição de 
estudos da poesia de libertinagem e de seus possíveis significados políticos5, mas 
para este meu trabalho prefiro centrar o foco nos aspectos conservadores e não nos 
inovadores dessa prática. É Alcir Pécora quem chama a atenção para este aspecto: 
a matéria baixa é uma a mais à disposição do estro de um poeta que se conceba 

5	 Para esta vertente de análise, recomenda‑se a introdução do volume VII das Obras Completas de 
Bocage, Poesias Eróticas, Burlescas e Satíricas, a cargo de Daniel Pires. Significativamente, a análise 
através da qual Pires justifica sua leitura volta‑se preferencialmente para textos “exclusivamente 
brancos”, como a epístola “Pavorosa ilusão da eternidade” ou as Cartas de Olinda e Alzira.



100

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

talentoso e, como qualquer outra matéria, deve ser tratada de maneira conveniente 
(com decorum). Se aos temas altos correspondem divindades e imagens elevadas, 
aos temas baixos correspondem deuses e imagens simetricamente opostas:

A simetria dos decoros é rigorosa... Alcança, por exemplo, a 

pintura do caráter da amada: aquilo que no gênero alto é “tirania” 

ou “esquivança”, no baixo é apetite excessivo, incontinência sexual; 

o que no alto é “ingratidão” ou “mudança”, “feminil costume”, 

no baixo é venalidade, prostituição, crime contra natura, enfim, 

monstruosidade. Perfeições do corpo da amada, na matéria alta, 

podem esconder (e em geral escondem) “refinado veneno em 

taça de ouro”, na baixa, quando existem, e não são apenas ruínas 

e deformidades (e em geral o são), guardam marcas explícitas de 

cobiça e bestialidade. (PÉCORA, p. 224)

Desde este ponto de vista, a poesia baixa (à qual pertencem os gêneros satíricos) 
reforça o status‑quo, uma vez que ocupa um lugar legítimo dentro do universo do 
verossímil e do aceito. Entretanto, é importante atentar para o fato de que, se esta 
simetria se apresenta de forma tão clara no exemplo do retrato da amada, não existe um 

“equivalente superior” e consequentemente positivo para as figuras dos africanos, a não ser 
que consideremos este como a pura humanidade. A equivalência que podemos reconhecer 
é, por assim dizer, “lateral”: as mesmas imagens usadas nos poemas para insultar Caldas 
Barbosa estão presentes nos poemas pornográficos “Ribeirada” e “A Mantegui”, ainda que 
eles apresentem um elemento a mais (o erotismo) na construção desse pequeno mosaico 
em que flagramos as representações poéticas dos negros em Portugal.

“Ribeirada” é provavelmente um dos primeiros exercícios poéticos de Bocage, uma 
vez que é um dos seus únicos poemas que tem a ação passada em sua cidade natal, Setúbal, 
onde vive o protagonista. A narrativa é simples: Ribeiro, negro pobre que tem um pênis 
enorme, não tem seus apetites sexuais satisfeitos; por isso, uma noite, recebe a visita do 
deus Príapo, que lhe promete uma esposa (ou mais precisamente, “um cono”); na noite 
das núpcias, celebrada com precariedade, a moça, a princípio se anima com o volume do 
pênis do marido, mas logo se arrepende, porque ele a machuca quando se inicia a relação; 
ao verificar que após terminada a cópula sua vagina ficou exagerada e irremediavelmente 
aberta, vinga‑se de Ribeiro traindo‑o; ele, por sua vez, aceita as traições sem queixar‑se. 
Encerra‑se o poema com uma lição:

Agora vós, fodões_ encarniçados, 

Que julgais agradar ás moças belas 

Por terdes uns marsapos, que estirados 

Vão pregar c’os focinhos nas canellas: 

Conhecereis aqui desenganados 

Que não são taes porrões do gosto d’ellas: 

Que lhes não pode, em fim, causar recreio 

Aquelle, que passar de palmo e meio. (Bocage, 1860, p. 18)



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

101

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Aceitando a ideia de que este seja um dos primeiros poemas de Bocage, anterior a 
sua viagem para a Índia (e do contato mais cotidiano com não europeus), encontramos 
um retrato do africano que já revela quase todos os elementos que mais tarde serão 
usados para atacar a Caldas Barbosa: Ribeiro é chamado “bruto”, “cachorro”, “monstro 
escuro”, “horrível brutamontes”, além de que “encrespava as ventas como os burros” 
e, na primeira noite com sua esposa, “zurra” de excitação. Mudaram os animais, mas 
o símile é da mesma natureza. Segundo a perspectiva adotada aqui, o que estamos 
vendo não é a representação realista ou não de um tipo de corpo e sim a constituição 
de um universo de referências conveniente para esse tipo de operação ou, em outras 
palavras, uma tópica. Apesar de todas estas características fazerem muito sentido 
quando se pensa nas convenções do gênero baixo, é interessante reforçar que elas não 
se aplicam a personagens de origem europeia nem na própria “Ribeirada” nem em 
outros poemas pornográficos de Bocage. Ainda que a esposa de Ribeiro (que, por 
não ter nenhuma indicação de raça, assume‑se que seja branca) seja reduzida a uma 

“cono”, ela continua a ser humana em vários sentidos – a “bestialidade” mencionada 
por Pécora tem, portanto, níveis e decoros diferentes.

Em “A Mantegui”, que trata de uma mulher branca incontinente, não há 
nenhuma caracterização da protagonista como animal (ainda que ela seja dominada 
pelos mesmos apetites sexuais de Ribeiro) – esta caracterização é, no poema, novamente 
destinada a um negro. A narração é também bastante simples: Mantegui, uma jovem 
de formidáveis atributos físicos que desperta lascívia em todos os homens, aproveita de 
seus dotes para prostituir‑se; Amor, para castigar‑lhe a cobiça, a faz apaixonar‑se por 
um “sórdido cafre asselvajado” que, a princípio, se entusiasma vendo‑se objeto de desejos 
de uma mulher tão bela, mas logo fica exaurido e foge da casa deixando‑a solitária e 
insatisfeita. Além das mesmas caracterizações que já apareceram na “Ribeirada” (negro 
como sujo, selvagem, chamado de cachorro), encontramos aqui também nova metáfora 
para o pênis desproporcional: “levanta a tromba o ríspido elephante”. Insiste‑se, assim em 
associar a imagem do negro ao universo selvagem/animal. E se há algo de distintivo no 
negro, isto restringe‑se ao físico (pênis desproporcional). Não passe despercebido o fato 
de que, na “simetria dos decoros”, se o amor de uma heroína é o prêmio elevado para uma 
personagem virtuosa, o africano aqui consiste no castigo destinado a quem não tem valor.

Nos dois poemas, então, a figura do negro é associada a um pênis 
exageradamente grande. Mesmo que isto possa parecer à primeira vista algum tipo 
de valorização, de caracterização com aspecto minimamente positivo, é necessário 
contextualizar o “mangalho enorme” de Ribeiro no universo de referências criado 
pela poesia erótica atribuída a Bocage. Essa característica aparece em outro soneto 
das Poesias eróticas, burlescas e satíricas, que descreve o espanto que o membro 
causa nas pessoas (ou mais precisamente no eu poético).

Esse disforme, e rigido porraz 

Do semblante me faz perder a côr; 

E assombrado d’espanto, e de terror 

Dar mais de cinco passos para traz:



102

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A espada do membrudo Ferrabraz 

De certo não mettia mais horror: 

Esse membro é capaz até de pôr 

A amotinada Europa toda em paz:

Creio que nas fodaes recreações 

Não te hão de a rija machina sofrer 

Os mais corridos, sórdidos cações :

De Vénus não desfructas o prazer: 

Que esse monstro, que alojas nos calções, 

É porra de mostrar, não de foder. (BOCAGE, 1860, p. 113) [sic]

Aqui o “rígido porraz” não é associado claramente a algum tipo racial, 
podendo mais verossimilmente pertencer a um branco, já que se relaciona com 
universo simbólico da conturbada Europa do fim dos setecentos, a que poderia até 
colocar em paz. Talvez por isso, as imagens se desviem da animalidade e puxem para 
o cavalheiresco (o gigante Ferrabrás), que faziam parte do imaginário popular. Tudo 
isso leva a um dado interessante: diferentemente do que acontecia em “Ribeirada” e 

“A Mantegui”, homem bem‑dotado não é nem cafre nem seu pênis uma tromba, mas 
sim uma “rija machina”.

A mesma verossimilhança baixa de todos os poemas pornográficos lidos até 
agora se estabelece, tanto no vocabulário chulo quanto nas imagens prosaicas, todavia, 
como aqui não há nenhuma referência à cor da pele deste indivíduo, há outro tipo 
de tópica conveniente à representação do corpo, aqui reduzidos a “coisa” na medida 
em que são comparados a ferramentas (“machina” e “guindaste”, respectivamente). 
Significativamente, não há nenhuma animalização como aquela às quais Ribeiro e o 
amante negro de Mantegui são submetidos. Estes eram o “lascivo animal” e o “cafre 
asselvajado”, enquanto aqueles são poupados de outros atributos animais. Isto nos leva 
a perguntar: o que existe nesses corpos para distinguir a sua representação verossímil?

Se todos continuam sendo exemplos da “rigorosa simetria dos decoros” 
descrita por Alcir Pécora, eles estão, então, revelando quais as tópicas que o 
tempo considera adequadas a cada um desses elementos da equação social que é 
representada na poesia. Seria equivocado imaginar alguma particular afinidade da 
figura biográfica de Bocage com as visões expressas em seu poema (se quisermos 
usar um termo anacronicamente explicativo, ele é apenas um veículo para um 
discurso). Uma vez que não é a “visão pessoal” que preside as escolhas do poeta, essa 
ausência de pessoalidade (ou, melhor dito, essa obediência às regras do decorum) 
indica mais um dos lugares simbólicos ocupado pelos africanos e afrodescendentes 
no pensamento português de fins do século XVIII. O contraste entre essas poesias 
que tratam de homens sexualmente deformados revela qual é animal, qual é 
máquina. Há, portanto, uma sub‑hierarquia dentro do baixo, assim como havia 
uma sub‑hieraquia nas sátiras destinadas aos membros da Nova Arcádia, um lugar 
simbólico (decoroso) para os negros e outro para os brancos.



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

103

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Como havíamos visto, os africanos eram preferencialmente ignorados. O 
problema começava quando eles, como Caldas Barbosa ou Joaquim Manoel, se 
faziam visíveis no espaço reservado aos brancos. Os poemas pornográficos estão 
lidando com um problema semelhante: como lidar com essas personagens quando 
elas começam a ocupar o imaginário. Pior: o que fazer quando, devido à simetria 
dos decoros, as suas “qualidades animais” representariam uma nítida vantagem?

Quem sabe uma possível resposta para essa mudança esteja no raciocínio 
do soneto “Esse disforme e rígido porraz”: a voz poética condena o homem “bem 
dotado” a não desfrutar “de Vênus os prazeres”, já que é demasiado grande para as 

“fodaes recreações”. É a mesma lição que o exórdio da “Ribeirada“ dava aos “fodões 
encarniçados”: além de estes “porrões” não serem “do gosto delas”, a vingança dos 
estragos por eles causados é a desqualificação viril através da traição. Bocage (e, 
por antonomásia, o pensamento poético de fins do século XVIII) ao mesmo tempo 
em que priva aquele que “passar de palmo e meio” do prazer sexual, restringe essa 
característica de desproporção aos negros, fazendo do que seria uma qualidade um 
impedimento. O último verso do soneto é eloquente: tal característica consiste em 

“porra de mostra, não de foder”, reduzindo mais uma vez o seu eventual possuidor 
a um ser inútil, ainda que curioso, um objeto destituído de humanidade/serventia. 
Dessa maneira, aquilo que poderia ser uma qualidade, ao ser desqualificada, torna‑se 
simultaneamente atributo preferencial de africano. 

A tópica promove, então, essa nova associação negro‑sexualidade. Lembremos 
mais uma vez e sempre que, assim como em todos os poemas neoclássicos, os de 
Bocage evidenciam menos um ponto de vista individual que uma visão socialmente 
difundida. Neste sistema fechado de imagens e referências, nem o baixo nem o 
pornográfico têm sentido remotamente libertário porque na verdade estão, como 
disse Alcir Pécora, plenamente integrados em uma hierarquia simétrica de decoros. 
A prática de estabelecer os modelos adequados e preservá‑los (ainda que não de 
maneira servil), exposta mais acima pelas recomendações de Coreia Garção, não 
se restringe aos gêneros de maior visibilidade social, mas pode ser perfeitamente 
reconhecida nos gêneros satíricos também. Na poesia elevada, a presença do negro 
não existe, ao redor dele faz‑se um impressionante silêncio, quem sabe fruto de um 
desvio de olhar. Há momentos, entretanto, em que não é possível fazer esse desvio 
(Beckford nos dava um exemplo, mas ele escrevia memórias, não poesia), então para 
esses momentos, reservam‑se os gêneros baixos. O interessante é que, mais que a 
restrição aos gêneros baixos, as imagens, tanto nas sátiras contra o Caldas quanto nas 
narrativas pornográficas, optem por uma desqualificação a mais, a desumanização. 
As tópicas estão se rearranjando e fazem a opção por uma representação que enxerga 
a diferença como uma falta fundamental (mesmo quando ela é, aparentemente, 
abundância). Enxergar o negro de frente pressupõe um movimento de transformação 
desse indivíduo em objeto (o que já acontecia, em outro nível, por ele ser escravo 
ainda nas colônias) mas também de animal. Apolo dizia no soneto: Caldas “na 
figura e gestos dá mil provas / De ser em parte aos homens semelhante.” Essa parte é 
necessariamente a menor, e vem de um passado ancestral, a Rinha Ginga, tornando‑se 



104

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

atributo que passa de geração em geração. Essa vai ser a herança simbólica que 
a cultura do Antigo Regime vai deixar para o século XIX no que diz respeito ao 
tratamento literário dos africanos e desemboca no racismo.

Mas, para a nossa leitura de sujeitos do século XXI, o importante é notar 
quais eram esses decoros, quais os lugares verossímeis de certas personagens. Da 
mesma maneira que na poesia pornográfica, a poesia satírica mostra que há um 
locus conveniente para representar o africano na cultura portuguesa de fins do 
século XVIII, um locus que desconsidera qualquer agência intelectual em benefício 
da agência física e, assim como a pornografia privava esses sujeitos de qualquer 
possibilidade de gozo, na sátira poética priva‑os de reconhecimento performático (as 

“quartas‑feiras de Lereno” são um desastre sobretudo pela presença desse elemento 
grotesco representado pelo mulato, seu cheiro e seus gestos).

O discurso racista de pretensões científicas do século XIX ainda não está 
configurado, mas certamente ele deve, no mundo de língua portuguesa, um grande 
tributo ao imaginário formado pelos autores “ilustrados” do século anterior. No 
momento de sua eclosão, ele encontrará à disposição todo um sistema de tópicas e 
imagens que terá larga fortuna. O que estamos vendo em fins do XVIII é a construção 
de um discurso moral no qual se encontram as possibilidades (ou melhor, falta de 
possibilidades) de representação do grupo humano que então estava ocupando 
incomodamente um novo espaço. Se “preside o neto da rainha Ginga” explicita o 
desconforto causado pela presença desse corpo, é nos poemas pornográficos que se 
codificam mais claramente os limites desse corpo “outro”: “De Vênus não desfrutas 
os prazeres”. O sexo serve, aqui, para domesticar e restringir mais que para libertar, 
justamente porque se combina com outro discurso disciplinador, o do preconceito. 
Reduzidos aos seus corpos não‑funcionais, justamente porque juridicamente não 
são mais escravos (pelo menos em Portugal), os africanos estão prontos para terem 
esses corpos catalogados e constrangidos por outro discurso, o racista.



Morato, F.
A nojenta 

prole da rainha 
Ginga, em parte 

aos homens 
semelhante: 

Bocage e a 
representação 

de negros e 
afro‑descendentes 
no Neoclassicismo 

português

105

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 90‑105, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

BECKFORD, William. A corte da Rainha Maria I, Correspondência de W. Beckford. 
Lisboa: Livraria Editora Tavares Cardoso & Irmãos, 1901. 

BOCAGE, Manuel Maria Barbosa du. Obras Poéticas de Bocage volume I, Sonetos. 
Porto: Imprensa Portugueza – Editora, 1875.

__________. Poesias eróticas, burlescas e satíricas/ não compreendidas na edição/ que 
das obras d’este poeta se publicou em Lisboa,/ no anno de MDCCCLIII. Bruxelas: s. 
e., 1860.

BRAGA, Teophilo. Filinto Elysio e os dissidentes da Arcadia. Porto: Livraria 
Chardron, 1901.

GARÇÃO, Correia. Obras completas. Texto fixado, prefácio e notas de António 
José Saraiva. Vol. I, poesia lírica e sátiras. Vol. II, Prosas e Teatro. Segunda edição. 
Lisboa: Sá da Costa, 1980.

GONÇALVES, Adelto, Bocage: o perfil perdido. Lisboa: Caminho, 2004.

GONZAGA, Tomás Antônio. Marília de Dirceu in APoesia dos Inconfidentes: 
Poesia completa de Cláudio Manuel da Costa, Tomás Antônio Gonzaga e Alvarenga 
Peixoto. Rio de Janeiro: Editora Nova Aguilar, 1996.

HORÁCIO, A Lyrica de Q. Horacio Flacco, Poeta Romano, trasladada literalmente 
em verso portuguez por Elpino Duriense. [António Ribeiro dos Santos] Lisboa, Na 
Impressam Regia. Anno 1807. 

PÉCORA, Alcir, “Parnaso de Bocage, rei dos brejeiros”, in Máquina de Gêneros. 
São Paulo: EDUSP, 2001.

PIRES, Daniel, Da inquietude à transgressão: eis Bocage... Lisboa: Biblioteca 
Nacional de Portugal, 2016. 

RODRIGUES, A. A. Gonçalves. A tradução em Portugal vol. 1, 1495 – 1834. 
Lisboa: Imprensa Nacional/ Casa da Moeda, 1992.

TEIXEIRA, Ivan. Mecenato pombalino e poesia neoclássica. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo: 1999.

Submetido em: 09/11/2017

Aceito em: 22/05/2018



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

106

106 Imitação e emulação entre o discurso histórico 
e a arte pictórica na representação da prática 

dos sacrifícios no templo de Viztziliputztli

Imitation and emulation between rhetoric 
discourse and pictorial art in the representation 

of sacrifices practice in Viztzilipuztli temple

Deolinda de Jesus Freire*

RESUMO

A escrita da História no século XVII, na Península Ibérica, tem como base o esquema 
bíblico cristão, logo, a verdade dos fatos dificilmente pode ser comprovada. Essa é 
uma das razões de a narração histórica se apoiar na repetição dos lugares‑comuns 
da memória cristã para que os eventos narrados sejam considerados verdadeiros 
porque repetidos de acordo com o propósito divino. As edições ornadas com 
gravuras estabelecem uma tensão entre a verdade que se narra e o que se vê pintado, 
instituindo uma competição entre o discurso histórico e a arte pictórica. As 
gravuras imitam os lugares‑comuns empenhados pelo cronista, amplificando‑os 
para superar o discurso histórico e, assim, persuadir e comover o leitor e espectador 
a partir dos afetos com a visão de uma imagem que apenas se formava a partir da 
leitura e da memória cristã. O presente trabalho propõe uma leitura da competição 
entre o discurso histórico e a arte pictórica na edição ornada com gravuras da 
Historia de la conquista de México de Dom Antonio de Solís, publicada em Bruxelas 
no ano de 1704, em língua castelhana. A partir de duas imagens do Livro III – o 
templo de Viztzilipuztli e a prática do sacrifício –, analisamos como se estabelece o 
procedimento retórico de imitação e emulação entre o discurso e a gravura e como 
as artes – História e Gravura – competem entre si.

Palavras‑chave: Discurso histórico; Gravuras; Imitação e emulação.

*	 Universidade Federal do Triângulo Mineiro (UFTM).



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

107

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

The writing of History in the 17th century, in the Iberian Peninsula, has as its basis the 
Christian biblical scheme, hence, the truth of facts can hardly be proven. This is one 
of the reasons why the historical narration relies on the repetition of commonplaces 
of the Christian memory, so that the narrated events are considered true because 
they are repeated according to the divine purpose. The editions adorned with 
engravings establish a tension between the truth that is told and what the readers 
see painted, instituting a competition between historical discourse and pictorial art. 
The engravings imitate the commonplaces committed by the chronicler, amplifying 
them to overcome the historical discourse and, therefore, persuade and move the 
reader and spectator from the affects with the vision of an image that was only 
formed from reading and Christian memory. This work offers a reading of the 
competition between the historical discourse and the pictorial art in the adorned 
edition with engravings of Historia de la conquista de Mexico by Dom Antonio 
de Solís, published in Brussels in 1704 in Castilian language. From two images of 
Book III – Viztzilipuztli’s temple and the sacrifice practice –, we analyze how the 
rhetorical procedure of imitation and emulation between discourse and engraving 
is established and how the arts – History and Engraving – compete with each other.

Keywords: Historical discourse; Engravings; Imitation and emulation.



108

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

1.	 Introdução

A primeira edição em língua castelhana da Historia de la conquista de México 
de Dom Antonio de Solís foi publicada em Madri no ano de 1684. Ao 
longo de cinco livros, a obra narra a conquista dos povos da Nova Espanha, 

com destaque para a queda de Tenochtitlan. Após a publicação, a Historia de Solís, 
cronista1 oficial de Carlos II, último rei da Casa de Habsburgo, foi traduzida para 
outras línguas, como o toscano, o inglês e o francês, tendo tido algumas de suas 
edições ornadas com gravuras. Dessas edições, selecionamos duas imagens do Livro 
III da edição publicada em Bruxelas2 no ano de 1704, em língua castelhana, para 
analisar como se estabelece o procedimento retórico de imitação e emulação entre 
as artes historiográfica e pictórica. O conjunto de gravuras do Livro III, composto 
por um total de sete imagens, evidencia a chegada do exército castelhano ao lago 

1	 Referimo‑nos a Dom Antonio de Solís como cronista e também historiador, assim, utilizamo‑nos 
das mesmas formas pelas quais é tratado nos discursos da parte introdutória da edição princeps da 
Historia de la conquista de México. Cronista refere‑se à sua função na Corte de Carlos II, e historiador 
à arte à qual se dedica já na idade madura.
2	 A região dos Países Baixos se destacou na arte das gravuras, bem como da pintura, durante os 
séculos XVI e XVII.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

109

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Texcoco, consequentemente à Tenochtitlan;o encontro entre o soberano asteca 
Moctezuma e o capitão castelhano Hernán Cortés; e os sacrifícios no templo de 
Viztzilipuztli. As gravuras do templo e da prática dos sacrifícios compõem o corpus 
de nossa leitura nesse artigo.3

A gravura, como arte, aproxima‑se da pintura, pois, além de imitar o pincel, 
compartilha com ela algumas das etapas de composição.4 Abraham Bosse (1801, p. 
67), em seu Tratado da Gravura, afirma que podemos considerar a gravura como 
um modo de pintar, ou desenhar, com traços, sendo que o método mais natural para 
essa arte é imitar “o toque do pincel, se for hum quadro o que se copia : Ora naõ ha 
certamente hum quadro feito com arte onde se não descubra o manejo do pincel”.5 
Uma das diferenças entre a gravura e a pintura refere‑se à técnica empregada, pois 
a finalização da primeira se dá a partir de um suporte metálico. Após o processo, o 
desenho fica gravado em uma fôrma, podendo ser reproduzido inúmeras vezes sem 
os créditos do artífice ou do gravador da edição original. Quando reproduzidas, o 
leitor – e espectador –, em alguns casos, perde a referência da autoria como também 
a datação das gravuras.6

A imitação e a emulação entre o discurso historiográfico e a arte pictórica 
permitem‑nos estabelecer a competição7 entre a arte da História e da Gravura uma 
vez que as edições ornadas com imagens eram consideradasespaço de competição 
discursiva e artística para o século XVII. Nas edições enriquecidas com gravuras, 
o texto do cronista praticamente não se altera, mas as imagens ganham detalhes 
e riquezas de modo a rivalizarem diretamente com o texto escrito. Com essa 
abordagem, evitamos o anacronismo em ler as imagens como ilustrações do texto, 
prática mais usual atualmente, instituída por uma crítica especializada que despreza 
os preceitos retóricos e pictóricos dos gêneros da época colonial. Como nos lembra 
Sinkevisque (2005, p. 367), ainda que as imagens circulem impressas aos discursos, 

3	 A análise dessas gravuras é parte da tese de doutorado A competição entre os discursos e as artes na 
Historia de la conquista de México de Dom Antonio de Solís apresentada ao Programa de Pós‑Graduação em 
Língua Espanhola e Literaturas Espanhola e Hispano‑Americana do Departamento de Letras Modernas 
da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (FFLCH‑USP). 
A discussão sobre a competição entre as artes da História e da Gravura, que é proposta nesse artigo, é 
desenvolvida de forma mais ampla na tese, defendida em 2014.
4	 As etapas, com base nas propostas de Leon Battista Alberti em Da Pintura (2009), dividem‑se em 
circunscrição, composição e recepção de luz.
5	 A primeira edição do Tratado da Gravura foi publicada em Paris em 1643. A edição utilizada é a 
traduzida do francês para o português por José Joaquim Viegas Menezes sob auspício e ordem de Dom 
João VI, publicada em Lisboa em 1801. O arcaísmo da edição é mantido e os grifos são de nossa autoria.
6	 De certa forma, a gravura antecipa a “reprodutibilidade técnica” da obra de arte, de acordo com 
as reflexões de Walter Benjamin. Essa reprodutibilidade, no caso dos livros, faz com que a imagem 
seja reproduzida sem controle por parte dos gravadores e editores. Atualmente, após a gravação, as 
matrizes são inutilizadas quando o artista chega ao número máximo da tiragem, que é explicitada em 
cada exemplar, assinado e numerado, com menção ao número total de cópias.
7	 A competição também é empenhada nos discursos introdutórios das edições seiscentistas, cujos autores 
eram os homens discretos, que legitimavam a obra e estabeleciam uma leitura regrada. Nesse espaço, os 
discretos disputam entre si para fazer brilhar a obra e seu texto, assim como o historiador disputa com 
o ‘herói’ das façanhas narradas para que sua escrita brilhe tanto ou mais que a espada empreendida nas 
batalhas. A tópica da competição entre as armas e as letras faz‑se presente tantos nos discursos introdutórios 
como na própria narração da história, estendendo‑se para a competição entre o texto e a imagem.



110

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

elas não devem ser consideradas como ilustrações porque este conceito inexiste para 
o século XVII. 

A História8 como gênero deve expressar o particular9 e tem como função 
narrar a verdade. As gravuras são ornamentos dessa verdade particular, narrada 
e ajuizada pelo historiador, sem, necessariamente, terem o papel de fidelidade aos 
fatos, pois, se são fiéis, o são ao discurso histórico que retratam, uma vez que buscam 
a emulação dele. Em seu tratado Da Pintura, Leon Battista Alberti (2009, p. 97) 
questiona: “Quem pode duvidar então que a pintura seja mestra ou, ao menos, não 
pequeno ornamento de tudo?”. As gravuras da Historia de Solís são apresentadas 
como ornamentos, ornatos que enriquecem a narração porque são como um 
instrumento através do qual e no qual a beleza vem à luz. Ao imitar o discurso 
historiográfico, a gravura alimenta e sustenta o que é narrado, confirma a verdade e 
promove sua persuasão. Por essa razão, as imagens que adornam a Historia de Solís 
são pensadas como ornatos, efeitos de maravilha que produzem afetos10 pretendidos 
segundo seus decoros. 

O discurso histórico seiscentista é fabricado pela arte, pois narrar os feitos 
construídos como memoráveis é descrevê‑los, portanto retratá‑los, ou seja, fazer com 
que o leitor possa vê‑los. A partir de técnicas descritivas, cujo efeito é a evidentia,11 as 
matérias narradas se tornam vistas, não apenas lidas, sendo entendidas como belas. 
Nas edições enriquecidas com gravuras, as matérias lidas e vistas se desdobram 

8	 Evitamos mencionar o termo Crônica, bem como “Crônicas das Índias”, para nos referir à História, como 
é comum no campo dos estudos coloniais da área de História e Letras, por adequação à leitura proposta no 
artigo. O gênero histórico é composto a partir de diversos subgêneros como, por exemplo, a própria crônica, 
que narra a história dos tempos sem ajuizar os fatos. Cada subgênero segue preceitos expostos nas retóricas 
e seus manuais, ademais eles diferem entre si e alguns, quando reunidos, compõem uma História, que, 
evidentemente, não é uma Crônica. Essas ponderações encontram eco nas reflexões de Alfonso Mendiola 
(2003), que adverte sobre o fato de as “Crônicas das Índias” serem, normalmente, utilizadas apenas como 
fonte de informação sem as implicações de sua codificação retórica. Crônicas e Histórias seiscentistas não 
tinham como preocupação primordial a informação, mas o juízo de uma verdade particular, de acordo 
com o que se entendia e se considerava verdade na época.
9	 Segundo Aristóteles (2007, p. 54), na Poética, o historiador e o poeta diferem pelo fato de “um 
relatar o que aconteceu e outro o que poderia acontecer. Portanto, a poesia é mais filosófica e tem um 
carácter mais elevado que a História. É que a poesia expressa o universal, a História o particular. O 
universal é aquilo que certa pessoa dirá ou fará, de acordo com a verossimilhança ou a necessidade, 
e é isso que a poesia procura representar, atribuindo, depois, nomes às personagens. O particular é, 
por exemplo, o que fez Alcibíades ou o que lhe aconteceu.”
10	 Segundo Miguel de Salinas (1980, p. 156), em “Retórica de la lengua castellana”, afeto “es un 
movimiento o perturbación que más propiamente decimos las pasiones del ánima, porque según las 
mudanzas que se ofrecen, así se inclinan a dolor, alegría, misericordia, crueldad, amor, odio, etc. De 
estas ninguno carece, pero si se mueven con razón son virtudes y si no, son vicios”.
11	 O efeito da evidentia faz com que o leitor tenha a impressão de que as coisas não estão sendo 
apenas descritas, mas acontecendo diante de seus olhos. Frei Luis de Granada (1793, p. 396) conceitua 
evidentia, que ele chama de energía, a partir de Quintiliano: “Grande virtud es decir las cosas de que 
hablamos claramente, y de un modo que parezca que se miran. Lo cual unas veces se hace con breve 
razonamiento, otras con largo [...]”.Para João Adolfo Hansen (2006, p.93), o efeito de evidentia, ou 
enargeia, que ao pé da letra significa “vividez”, intensifica a clareza dos ornatos aplicados, tornando‑os 
mais nítidos. A evidentia é definida, a partir das leituras de Cícero, Quintiliano e o Anônimo da 
Retórica a Herênio, como descriptio produtora de pathos que torna a causa como que presente, por 
isso eficaz. Esse efeito deve ser alcançado a partir de três modos: pessoa, lugar e tempo. Deve‑se 
descrever uma pessoa como se ela estivesse presente, um lugar como se pudéssemos vê‑lo e o tempo 
como se o presente fosse o passado.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

111

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

em uma competição entre as artes da História e da Gravura, ou seja, entre o texto 
e a imagem. Essa rivalidade é estabelecida pela imagem como forma de superar a 
narração e as descrições empenhadas pelo historiador. Assim, além de ornamento, 
as gravuras amplificam a narração ao competir com o discurso para superá‑lo com 
os efeitos de docere (ensinar), delectare (agradar) e movere (persuadir).

Nessa competição, a gravura salta aos olhos do leitor – e espectador – em 
razão das próprias técnicas pictóricas aplicadas, principalmente a perspectiva e a 
recepção de luz. A perspectiva permite o julgamento tanto da proporção e simetria 
perfeitas do desenho, como, por exemplo, na composição de uma cidade, quanto à 
semelhança dos elementos retratados da própria natureza. Portanto, a gravura imita 
não apenas o discurso do cronista como também a natureza. A recepção de luz é 
uma técnica decisiva para a perspectiva, pois, dependendo de onde se coloca a luz, 
os elementos ficam mais claros ou mais escuros, criando a ilusão de profundidade 
na imagem. A luz e a sombra também fazem com que as coisas pareçam possuir 
relevo, que é o efeito mais louvado por Alberti (2009, p. 121) porque é o que confere 
maior prestígio ao pintor. Com a aplicação desses preceitos pictóricos, entre outros, 
a gravura afeta o leitor – e espectador – de forma mais vigorosa, pois, ao imitar 
não apenas o discurso como também a natureza, ensina, agrada e persuade com 
mais eficácia e brilho. Aliás, com essas técnicas, a imagem, com seu brilho, compete 
com a clareza do estilo do historiador, afinal, a ausência de estilo adequado é a 
justificativa de Solís para se dedicar à narração das façanhas de Hernán Cortés para 
conquistar o México e a Nova Espanha.12

2.	 A imitação do templo de Viztzilipuztli13

As gravuras do templo Viztzilipuztliimitam a narração, bem como a descrição, 
empenhada por Dom Antonio de Solís na Historia de la conquista de México. As 
imagens imitam os lugares‑comuns, topoi, conhecidos, bem como compartilhados, 
das descrições de lugar preceituados pelas artes retóricas para representar imagens 
desconhecidas e estranhas para o leitor do século XVII sobre o México e os costumes 
dos povos que aí viviam. A imagem do templo direciona o leitor – e espectador – 
para a prática do sacrifício, que surge na sequência a partir da aplicação do recurso 
do zoom da objetiva e do foco de um telescópio. Ou seja, na gravura do templo é 
retratada a prática do sacrifício, que é recortada e ampliada na imagem seguinte. 
Esse recurso visa acercar o leitor e espectador a uma determinada cena. Abaixo, 
as gravuras do templo e do sacrifício comprovam o procedimento de ampliação a 
partir do zoom.

12	 Nos primeiros capítulos de sua obra, Solís (1684, I, II, p.4) afirma que a conquista da Nova 
Espanha ainda não possui uma História digna de seus grandes feitos, pois ainda lhe falta o estilo 
elevado do gênero histórico, como o que foi empenhado pelo Inca Garcilaso de la Vega na História 
do Peru, cuja narração é ajuizada como “tan puntual en las noticias, y tan suave, y ameno en el estilo”.
13	 Essa é a grafia usada na narração da Historia de la conquista de México de Dom Antonio de Solís, 
atualmente se grafa Huitzilopochtli. Procuramos manter, sempre que possível, a grafia utilizada por Solís.



112

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

113

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A partir desse procedimento, o leitor – e espectador –, após ser levado para 
o templo, é conduzido, na sequência, ao seu topo, onde acontece o sacrifício. Ao 
descrever o templo de Viztzilipuztli, Solís aplica a censura tanto da religião professada 
pelos povos indígenas como também de seus sacerdotes. Também é nesse momento 
da narração que o cronista expõe e ajuíza sobre as fontes que segue para descrever 
os espaços de culto de Tenochtitlan:14

Los Templos (si es licito darles este nombre) se levantavan 

sumptuosamente sobre los demàs Edificios: y el mayor, donde 

residia la suma Dignidad de aquellos inmundos Sacerdotes, estava 

dedicado al Idolo Viztzilipuztli, que en su lengua significava Dios 

de la Guerra, y le tenian por el Supremo de sus Dioses. Primacia de 

que se infiere, quanto se precisava de Militar aquella Nacion. El vulgo 

de los Soldados Españoles le llamava Huchilobos, tropezando en la 

pronunciaciõ : y assi le nombra Bernal Diaz del Castillo, hallando en 

la Pluma la misma dificultad. Notablemẽte discuerdan los Autores 

en la descripcion de este sobervio Edificio. Antonio de Herrera 

se conforma demasiado con Francisco Lopez de Gomara : los que 

le vieron entonces, tenian otras cosas en el cuydado, y los demàs 

tiraron las lineas à la voluntad de su consideracion. Seguimos al 

Padre Joseph de Acosta, y à otros Autores de los mejor informados. 

(SOLÍS, 1684, III, XIII, p. 236).15

A justificativa pela escolha de suas fontes é uma das formas de Solís para estabelecer 
a fé, ou seja, a credibilidade, pelo que descreve e narra. Desse modo, Bernal Díaz del 
Castillo, por pertencer ao vulgo dos soldados, nomeia ao deus Viztzilipuztli de Huchilobos,16 
transpondo para a pluma, ou seja, a escrita, a mesma dificuldade da pronunciação, razão 
pela qual não é digno de ser seguido. Já Antonio de Herrera se conforma demasiado com 
Francisco López de Gómara. Além deles, aqueles que estiveram presentes na cidade do 
México e viram o templo ‘tenian otras cosas en el cuydado’; outros ainda expuseram o 
templo ao sabor de sua própria consideração. Em razão desses juízos, a obra do padre 

14	 Lembramos que os templos de Tenochtitlan são chamados por Hernán Cortés de mesquitas, em uma 
evidente relação com os espaços religiosos dos muçulmanos. Sobre o templo de Viztzilipuztli, Cortés (1985, 
p. 134) afirma: “[...] y entre estas mezquitas hay una que es la principal, que no hay lengua humana que 
sepa explicar la grandeza y particularidades de ella, porque es tan grande que dentro del circuito de ella, 
que es todo cercado de muro muy alto, se podía muy bien hacer una villa de quinientos vecinos; [...] Hay bien 
cuarenta torres muy altas y bien obradas, que la mayor tienen cincuenta escalones para subir al cuerpo de 
la torre; la más principal es más alta que la torre de la iglesia mayor de Sevilla.”.Para Todorov (2006), o 
mecanismo de nomear espontaneamente os lugares de culto como “mesquitas” se propaga para designar 
qualquer templo destinado a uma religião não‑cristã. Os conquistadores espanhóis “quando descobrem 
uma cidade um pouco mais importante, logo a chamam ‘o grande Cairo’”. Para o crítico, “as ilustrações 
da época dão igualmente um bom testemunho dessa projeção do familiar (por mais estranho que pareça) 
sobre o desconhecido.” Grifos nossos.
15	 O arcaísmo da edição princeps foi mantido. Os grifos são nossos em todas as citações da 
Historia de Solís.
16	 Nesse exemplo sobre a aproximação que Bernal Díaz faz do nome Viztzilipuztli,vemos como 
o reconhecimento de uma palavra, totalmente estranha aos ouvidos, é feito por aproximação ao 
conhecido, nesse caso com “lobos”.



114

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

José de Acosta17 é a eleita como fonte principal, além de outras mais bem informadas, 
as quais não são nomeadas. Por ser, declaradamente, fonte seguida por Solís, a obra de 
Acosta torna‑se fundamental para compreender a representação do sacrifício na gravura 
seguinte à do templo. É provável que o artífice e o gravador tenham recorrido à Historia 
do padre para retratar essa prática, pois Solís se nega a descrevê‑la por considerar que 
superstições, indecências e obscenidades mancham a narração da História.

Na descrição dos templos da cidade do México, Solís os qualifica de suntuosos, 
principalmente se comparados a outros edifícios, assim, os espaços destinados aos cultos 
dos deuses destacam‑se pelo luxo, pela pompa e magnificência. No maior deles, destinado 
a Viztzilipuztli, residiam os sacerdotes, qualificados de imundos porque não respeitam as 
regras de decoro e decência que se deve ter nos cultos de acordo com a conduta cristã. O 
adjetivo imundo estende‑se como juízo das próprias práticas, as quais devem ser vistas 
como repugnantes pelo leitor. Sobre o ídolo, Solís afirma que Viztzilipuztli significava na 
língua asteca deus da guerra.18 A comparação do ídolo com Marte intensifica e amplifica 
o poder militar dos povos indígenas sob o comando de Moctezuma, o que contribui para 
singularizar e abrilhantar a conquista de Hernán Cortés e seu exército.

Após a censura sobre os sacerdotes, Solís descreve, de forma minuciosa, a 
entrada do templo de Viztzilipuztli evidenciando a repugnância que causa tal visão:

Su primera mansion era una gran Plaza en quadro, con su Muralla 

de Silleria, labrada por la parte de à fuera con diferentes lazos de 

Culebras encadenadas, que davan horror al Portico, y estavan alli 

con alguna propriedad. Poco antes de llegar à la Puerta principal 

estava un Humilladero, no menos horroroso. Era de piedra con 

treinta gradas de lo mismo, que subian à lo alto; donde avia un genero 

de Azutea prolongada, y fixos en ella muchos Troncos de crecidos 

Arboles, puestos en hilera : tenian estos sus taladros iguales à poca 

distancia, y por ellos passavan de un Arbol à otro diferentes baras, 

ensartando cada una, por las sienes, algunas Calaberas de hombres 

sacrificados; cuyo numero (que no se puede referir sin escandalo) 

tenian siempre cabal los Ministros del Templo; renovando las que 

padecian algun destrozo con el tiempo. Lastimoso Tropheo, en que 

manifestava su rencor el Enemigo del Hombre : y aquellos Barbaros 

le tenian à la vista sin algun remordimiento de la Naturaleza, hecha 

devocion la inhumanidad, y desaprovechada, en la costũmbre de los 

ojos, la memoria de la muerte.(SOLÍS, 1684, III, XIII, p. 236/237).

17	 Padre José de Acosta foi membro da Companhia de Jesus, como o próprio Solís, portanto, a 
escolha não é aleatória, pois ambos pertenceram à mesma ordem religiosa. A Historia Natural y 
Moral de las Indias do padre Acosta foi publicada em Sevilha em 1590.
18	 A comparação empenhada por Dom Antonio de Solís está ausente de sua principal fonte: a 
Historia do padre José de Acosta, que afirma que o nome Viztzilipuztli significa “siniestra de pluma 
relumbrante”. É difícil afirmar quanto a fonte de Solís para tal comparação. Eduardo Natalino dos 
Santos (2002, p. 219), ao tratar sobre esse deus indígena, expõe que frei Bernardino Sahagún o 
caracteriza como o principal deus que adoravam os mexicas e, explicitamente, relaciona‑o a Hércules.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

115

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A descrição põe, com evidentia,19 a imagem da entrada do templo diante dos 
olhos do leitor, buscando afetá‑lo com o horror dessa visão. Esse sentimento é provocado, 
principalmente, pelo detalhamento de adornos da muralha, como os laços de cobras 
encadeadas que se estendem até o pórtico, e intensificado pela sequência de caveiras do 

‘Humilladero’. A disposição das caveiras dos homens sacrificados é ajuizada por Solís 
como ‘Lastimoso Tropheo’, pois impõe aos olhos a memória constante e insistente da 
morte até que esta inimiga do homem se torne costumeira. Essa descrição é suficiente 
para que Solís ajuíze os indígenas como bárbaros e evidencie sua inumanidade, sem que, 
para isso, se comprometa a narrar o sacrifício. Esses detalhes podem ser vistos na gravura, 
como mostra o recorte abaixo.

Acima, detalhes da gravura em que se destacam, respectivamente, 
o muro, o pórtico e o “Humilladero”.

Na representação da entrada do templo, vemos as particularidades 
evidenciadas por Solís, como o muro talhado de cobras encadeadas, em que se 
destaca o pórtico, que tem a sua frente o “Humilladero”. Na imagem, as cobras 
ganham movimento e intensificam o horror aos olhos do espectador, pois provocam 
a sensação de que se erguem como se estivessem vivas. Esse efeito é alcançado pela 
técnica de luz e sombra, que, de acordo com leitura do tratado de Alberti, é capaz “de 
produzir os efeitos de maior e menor relevo, de criar, em suma, a ilusão da realidade 
tridimensional” (apud GRAYSON, 2009, p. 61). Esses ornamentos da entrada em 
pleno movimento são intensificados pela inserção de personagens indígenas de 
ambos os lados do ‘Humilladero’. Como destacado a seguir.

19	 Conforme indicado na nota 10, o efeito da evidentia, considerada uma virtude retórica, faz com 
que o leitor tenha a impressão de que as coisas não estão sendo apenas descritas, mas acontecendo 
diante de seus olhos.



116

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Do lado esquerdo, em primeiro plano, um indígena está sentado em uma 
pedra e conversa com outro que aponta para o alto da pequena pirâmide, assim 
direciona o olhar do espectador para as ‘horrendas caveiras’, de acordo com o juízo 
de Solís. Ambos carregam suas armas, mas são retratados em posição de repouso 
com o semblante sereno apesar dos quadros ao redor, como as caveiras e, na 
imagem completa, o sacrifício no topo da pirâmide maior. Quando comparados o 
discurso e a gravura – o texto e a imagem –, vemos que essa inserção faz com que 
o espectador seja afetado pelo horror de forma mais vigorosa, pois tem retratadas, 
diante de seus olhos, a calma e a serenidade dos dois indígenas frente àquelas 
representações que evidenciam a barbárie e a inumanidade que Solís lhes atribui. 
Essa sensação é reforçada pelos dois grupos de indígenas do lado direito que também 
são figurados com suas armas e com atitudes calmas e serenas. A inserção dessas 
personagens, ausentes da descrição do cronista, intensifica o horror para os olhos 
físicos, se comparados ao que o olho intelectual do juízo lê pelas tintas de Solís. 
Essa observação corrobora a ideia de competição entre o discurso historiográfico 
e a arte pictórica, pois a imagem transcende o que é narrado e descrito no texto ao 
inserir elementos e detalhes ausentes da descrição do cronista, como os grupos de 
indígenas. Ao comparar texto e imagem, a Gravura brilha mais que a História, pois 
provoca os afetos de horror de forma mais vigorosa.

A figura do indígena que aponta para o ‘Humilladero’ direciona o olhar 
do espectador para seu topo, onde estão as caveiras dos sacrificados. Em um 
movimento ascendente, nosso olhar é levado para a pirâmide maior, onde vemos a 
prática do sacrifício. Essa técnica pictórica aplicada na gravura imita o movimento 
do olhar, que pode ser considerado natural ou até mesmo cristão. As representações 
religiosas, bem como as celebrações, levam os fiéis, constantemente, a mirar do 
baixo para o alto, do humano ao divino. No entanto, na gravura, ao contrário do 
que acontece nas pinturas religiosas, o artífice rompe a expectativa do espectador, 
principalmente cristão, pois, no lugar mais elevado, em vez do sublime, há a 
representação do horror. Esse horror fica mais intenso do que no topo da pirâmide 
menor, onde, nessa relação, há apenas ‘singelas’ caveiras quando comparadas aos 
corpos no topo da pirâmide maior. Dessa forma, se estabelece a competição entre 
os horrores dos costumes indígenas, bem como entre o discurso e a gravura. A 
imagem assume seu lugar de primazia porque, ao contrário do cronista20, o artífice 
e o gravador saciam a curiosidade do leitor e expõem, sem pudores, uma cena de 
sacrifício no topo da pirâmide, onde um corpo é aberto enquanto outro despenca 
pelas escadas. A representação é central na gravura, bem como o movimento do 
olhar, como mostra o recorte inserido na sequência.

20	 Como comentado na introdução, Dom Antonio de Solís não descreve o sacrifício porque não 
quer manchar o estilo de sua história. Ao decidir inserir o sacrifício na gravura, tanto o editor 
como o desenhista evidenciam uma disputa com o texto de forma a afetar o leitor de forma mais 
intensa, além de saciar sua curiosidade com temas caros à conquista e colonização: o sacrifício e a 
possibilidade do canibalismo.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

117

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

3.	 A imitação da prática do sacrifício e da ‘capilla’ de Viztzilipuztli

No centro e interior do templo, está edificada, a céu aberto, uma meia 
pirâmide, chamada por Solís de ‘gran Maquina de piedra’ com “los tres lados 
pendientes; y en el otro labrada la Escalera” com 120 degraus, que marcam o quão 
alto era a ‘máquina’. O uso de tal termo marca que os sacrifícios eram realizados 
em grande escala, afinal, em cada evento desse porte eram sentenciados mais de 
50 prisioneiros, conforme afirma em sua história o padre Acosta. No topo das 
escadas, em um pavimento de quarenta pés, adornado com jaspes e por um “pretil 
con sus Almenas retorcidas, à manera de caracoles”, estão a pedra pontiaguda onde 
sacrificam os ‘miserables’ e duas ‘capillas’. A maior é dedicada ao ídolo Viztzilipuztli 
e a menor a Tlaloch, que, segundo Solís, era de todo semelhante ao seu companheiro. 
A imitação da descrição do pavimento no alto da pirâmide e sua composição pode 
ser vista na gravura posterior à do templo que expõe o sacrifício em primeiro plano 
tendo como pano de fundo a ‘capilla’ de Viztzilipuztli. 



118

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Imitando a descrição de Solís, o artífice insere ao final da escada, no extremo 
de cada lado, duas estátuas de mármore com braços que expressam força e sustentam 
grandes candelabros de ‘hechura extradordinaria’. Na composição da gravura, ambas 
as figuras se encarregam de delimitar a moldura da cena que acontece no centro do 
pavimento e que tem a ‘capilla’ em perspectiva. Seus corpos musculosos expressam 
a força, que é evidenciada no discurso do cronista, e tanto a vestimenta como a 
nudez seguem os preceitos pictóricos que fazem ver, e reconhecer, os povos do Novo 
Mundo. Ademais, como na imagem do templo, o artífice acrescenta movimento às 
estátuas, principalmente nos gestos dos braços, nas pernas e no olhar, o que a torna 
mais funesta do que a descrição. Essa sensação é intensificada pelos olhos da estátua 
do lado direito, cujo mirar espreita, diretamente, o espectador.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

119

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Através do movimento e do olhar de ambas as estátuas, o leitor e espectador 
são levados para o centro da gravura, onde se deparam com o sacrifício. A essa 
prática, Solís dedica poucas palavras: “Mas adelante una lossa verde, que se levantava 
cinco palmos del suelo, y rematava en Esquina, donde afirmavan por las espaldas 
al Miserable, que avian de sacrificar, para sacarle por los pechos el corazon”. Apesar 
de o sacrifício estar representado na imagem, de forma detalhada e em primeiro 
plano, sua descrição está ausente do discurso de Solís. No entanto, a cena pode ser 
lida e ‘vista’, com evidência, no Capítulo 20 – “De los sacrificios horribles que usaron 
los mexicanos” – do quinto livro da Historia Natural y Moral de las Indias de José 
de Acosta. De acordo com o padre, o modo de sacrifício consistia em abrir o peito 
do sacrificado e arrancar o coração quando ainda estivesse vivo; depois o corpo era 
arremessado pelos degraus da escada, que ficavam banhados de sangue. Sobre a 
condução da prática e aqueles que a executavam, afirma:

[...] Lo cual para que se entienda mejor, es de saber que al lugar 

del sacrificio salían seis sacrificadores constituidos en aquella 

dignidad; los cuatro para tener los pies y manos del que había 

de ser sacrificado, y otro para la garganta, y otro para cortar 

el pecho y sacar el corazón del sacrificado. Llamaban a éstos 



120

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

chachalmua, que en nuestra lengua es lo mismo que ministro 

de cosa sagrada; era esta una dignidad suprema, y entre ellos 

tenida en mucho, la cual se heredaba como cosa de mayorazgo. 

El ministro que tenía oficio de matar, que era el sexto de éstos, 

era tenido e reverenciado como supremo sacerdote o pontífice, el 

nombre del cual era diferente, según la diferencia de los tiempos 

y solemnidades en que sacrificaba, asimismo eran diferentes 

las vestiduras cuando salían a ejercitar su oficio en diferentes 

tiempos. El nombre de su dignidad era papa y topilzin; el traje 

y ropa era una cortina colorada a manera de dalmática, con 

una flocaduras por orla; una corona de plumas ricas verdes y 

amarillas en la cabeza, y en las orejas unos como sarcillos de 

oro, engastadas en ellos unas piedras verdes, y debajo del labio, 

junto al medio de la barba, una pieza como cañutillo de una 

piedra azul. Venían estos seis sacrificadores, el rostro y las manos 

untados de negro muy atezado; los cinco traían unas cabelleras 

muy encrespadas y revueltas, con unas vendas de cuero ceñidas 

por medio de las cabezas, y en la frente traían unas rodelas de 

papel, pequeñas, pintadas de diversos colores, vestidos con unas 

dalmáticas blancas labradas de negro. Con este atavío se revestía 

en la misma figura del demonio, que verlos salir con tan mala 

catadura ponía grandísimo miedo a todo el pueblo. El supremo 

sacerdote traía en la mano un gran cuchillo de pedernal, muy 

agudo y ancho; otro sacerdote traía un collar de palo labrado 

a manera de culebra. Puestos todos seis ante el ídolo, hacían su 

humillación, y poníanse en orden junto a la piedra piramidal que 

arriba se dijo que estaba frontero de la puerta de la cámara del 

ídolo.Era tan puntiaguda esta piedra, que echado de espaldas 

sobre ella el que había de ser sacrificado, se doblaba de tal 

suerte que dejando caer el cuchillo sobre el pecho, con mucha 

facilidad se abría un hombre por medio. Después de puestos en 

orden estos sacrificadores, sacaban todos los que habían preso en 

las guerras, que en esta fiesta habían de ser sacrificados, y muy 

acompañados de gente de guardia, subíanlos en aquellas largas 

escaleras, todos en renglera y desnudos en carnes, al lugar donde 

estaban apercebidos los ministros, y en llegando, cada uno por su 

orden los seis sacrificadores lo tomaban uno de un pie y otro del 

otro, uno de una mano y otro de otra, y lo echaban de espaldas 

encima de aquella piedra puntiaguda, donde el quinto de estos 

ministros le echaba el collar a la garganta y el sumo sacerdote 

le abría el pecho con aquel cuchillo, con una presteza extraña, 

arrancándole el corazón con las manos, y así vaheando se lo 

mostraba al sol, a quien ofrecía aquel calor y vaho del corazón, y 



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

121

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

luego volvía al ídolo, y arrojábaselo al rostro; y luego el cuerpo 

del sacrificado le echaban rodando por las gradas del templo 

con mucha facilidad, porque estaba la piedra puesta tan junto 

a las gradas que no había dos pies de espacio entre la piedra y 

el primer escalón, y así con un puntapié, echaban los cuerpos 

por las gradas abajo.[...] (ACOSTA, 1962, V, XX, p. 251‑252).21

Da longa descrição, o artífice e o gravador encenam a parte que nos parece 
mais crucial: o momento de ação do ‘supremo sacerdote’, quando o sacrificado está 
na posição final para ter o peito aberto e seu coração arrancado. Essa cena afeta 
de forma mais contundente o leitor e o espectador, pois intensifica o horror de tal 
prática, sentimento que está evidenciado, repetidamente, na descrição que Solís 
empenha do templo de Viztzilipuztli. Além da ação, a gravura imita aspectos da 
vestimenta e da postura dos sacerdotes que, na representação, são reduzidos a cinco 
e não seis como narra Acosta. Ainda que o número seja distinto, as cinco ações 
são figuradas na imagem. Do lado direito, dois seguram as pernas do sacrificado 
enquanto do esquerdo dois seguram os braços, sendo que um destes é quem coloca 
o colar ‘de palo labrado a manera de culebra’ na garganta do sacrificado, como 
mostra o recorte abaixo.

Além da ação dos sacrificadores, as vestimentas imitam, com apuro, a 
descrição de Acosta; assim, o ‘supremo sacerdote’ traja uma túnica de mangas 

21	 A edição utilizada da Historia Natural y Moral de las Indias do padre José de Acosta é a preparada 
por Edmundo O’Gorman, publicada pela Fondo de Cultura Económica em 1962. Grifos nossos. Esse 
fragmento comprova a competição empenhada por editor, desenhista e gravador ao decidirem inserir na 
edição uma gravura com ações ausentes da narração e descrição da Historia de Dom Antonio de Solís. 



122

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

amplas e curtas com adornos nas bordas, na cabeça leva uma coroa de plumas e nas 
orelhas uma argola de ouro. Os outros trajam túnicas brancas mais simples e levam 
uma espécie de faixa de couro na cabeça que, na imagem, faz com que pareçam 
calvos; na parte mais baixa, perto do pescoço, vemos os cabelos encrespados e 
revoltos. O corpo do sacrificado é figurado com uma leve inclinação para trás em 
função de estar apoiado sob a pedra pontiaguda e puxado pelo colar no pescoço. 
Essa curvatura facilita o trabalho do ‘supremo sacerdote’ que apenas deixa ‘caer el 
cuchillo sobre el pecho’ para abrir um homem ao meio. Esses detalhes e as ações, 
ausentes da Historia de Solís e narradas por José de Acosta em sua Historia Natural, 
podem ser vistos nos recortes a seguir.

A prática do sacrifício, conforme a representação na gravura, era realizada 
sobre a pedra piramidal localizada diante da “capilla” de Viztzilipuztli. Esse templo 
religioso é descrito tanto por Acosta como também Solís. No entanto, na gravura, 
a composição e os ornamentos da capela contribuem para a visualização do horror 
da prática.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

123

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Para representar Viztzilipuztli, o artífice e o gravador compõem a ‘capilla’ em 
forma de cúpula bem ao estilo da arquitetura da Península Itálica. De acordo com 
Migliaccio, em nota aos comentários de Rafael em carta dirigida a Leão X, os romanos 
revolucionaram as técnicas de construção com a utilização repetida do arco, da 
abóbada e da cúpula. As arcadas e as abóbadas representam a característica essencial 
da arquitetura romana, sendo amplamente reproduzidas. Essas características são 
retomadas, principalmente na Península Itálica,22 a partir do final do século XIII e a 
partir do XIV, como mostra, por exemplo, a gravura realizada por Giuseppe Zocchi, 
em 1744, da catedral de Florença. O recorte do domo, inserido na sequência, ressalta 
o modelo que o artífice e o gravador, responsáveis pelas gravuras da Historia de 
Solís, empenham para a pintura da “capilla” de Viztzilipuztli.

22	 De acordo com Luciano Migliaccio (2010, p. 17‑18), o papa Leão X, diferentemente de seu antecessor 
Júlio II, procurou equilibrar “o poderio espanhol favorecendo o rei da França, Francisco I, e ao mesmo 
tempo estendendo a influência cultural da corte de Roma até os países do norte da Europa, nos quais a 
sua autoridade começava a ser ameaçada pela influência erasmiana e pela eclosão da Reforma. O papa não 
avalia ainda em toda a sua força o impacto desse evento, no entanto preocupa‑se em enviar a Bruxelas, 
sede da corte do futuro imperador Carlos V, os desenhos de Rafael para a realização das tapeçarias 
para a Capela Sistina. Roma se tornará assim um centro que fascina os artistas flamengos, impelindo‑os a 
buscar o contato com a arte antiga e com os novos mestres italianos. Por outro lado, na Espanha, mecenas 
ligados a Roma começam a encomendar obras destinadas a criar versões locais dos modelos romanos. 
(...) Em Flandres, como na França e na Espanha, surgem então interpretações do estilo romano, 
frequentemente inspiradas na exuberante decoração all’antica dos manufaturados marmóreos exportados 
pelos escultores italianos”. Grifos nossos.



124

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

A partir da imitação desse modelo de arquitetura, o artífice e o gravador 
concebem um altar indígena dentro de uma cúpula no alto da meia pirâmide 
onde eram realizados os sacrifícios. Ainda que o estilo arquitetônico, bem como 
os adornos, remeta o espectador a um estilo conhecido, a figura do ídolo desfaz 
de imediato a sensação de familiaridade, pois imita a descrição empenhada pelo 
cronista, cujo fim é afetar o leitor com o horror de tal visão. Assim descreve Solís a 

‘capilla’ e o ídolo Viztzilipuztli:

[...] Y en la frente una Capilla de mejor fabrica, y materia; 

cubierta por lo alto con su Techũbre de maderas preciosas 

: donde tenian el Idolo sobre un Altar muy alto, y detràs de 

Cortinas. Era de figura humana: y estava sentado en una silla 

(con apariencias de Trono) fundada sobre un Globo azul, que 

llamavan Cielo; de cuyos lados salian quatro Varas con cabezas 

de Sierpes, à que aplicavan los ombros, para conducirle quando 

le manifestavan al Pueblo. Tenia sobre la cabeza un Penacho de 

plumas varias; en forma de Paxaro, con el pico, y la cresta de 

oro bruñido; el rostro de horrible severidad, y mas afeado con 

dos fajas azules, una sobre la frente, y otra sobre la nariz. En 

la mano derecha una Culebra ondeada, q le servia de Baston, 

y en la izquierda quatro Saetas, que veneravan como traidas 

del Cielo, y una Rodela con cinco plumages blancos, puestos 

en Cruz, sobre cuyos adornos, y la significacion de aquellas 

insignias, y colores, dezian notables desvarios, con lastimosa 

ponderacion.(SOLÍS, 1684, III, XIII, p. 237/238).

A descrição do cronista faz com que o leitor se ponha diante de um ídolo de 
figura humana, sentado em uma cadeira que se assemelha a um trono, cujo rosto 
é qualificado por uma aparência de ‘horrible severidad’. Em razão de faixas azuis 
que traz sobre a fronte e o nariz, suas feições se tornam ainda mais enfeadas. Como 
é um ídolo com suprema autoridade sobre aqueles povos, carrega na mão direita 
um bastão, que, segundo Solís, tem a forma de cobra. Ao imitar essa imagem, 
o artífice supera a visão de horror ao retratar Viztzilipuztli desnudo, sentado 
com as pernas cruzadas em um trono que tem as laterais também em formato 
sinuoso de cobra. Essas ondulações acrescentam movimento a uma imagem que, 
na descrição, parece estática ao leitor. Tal recurso pictórico afeta o espectador 
com sentimentos de aversão e repulsa. Ao buscar a superação da imagem descrita, 
o artífice e gravador empenham a competição com o texto. A atitude de imitar 
para emular carrega em si a admiração pelo que se imita, mas também a busca 
pela superação a partir de uma franca competição entre as artes, sejam elas 
discursivas ou pictóricas. A imitação, bem como a emulação com os movimentos 
acrescentados na gravura, pode ser vista com mais exatidão no recorte a seguir.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

125

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Na gravura, o ídolo ainda é adornado com joias ao redor de seu corpo, 
provavelmente como forma de ostentar seu poder, um penacho na cabeça e um 
escudo na mão esquerda com as ‘saetas’. Ao fundo, as cortinas nos remetem ao 
lugar‑comum pictórico dos retratos, que indica a nobreza daquele que é retratado. 
Na comparação entre imagem e discurso, vemos que o artífice não insere as quatro 
varas com cabeças de serpentes no globo azul. Como solução, duplica as figurações 
das cobras nas laterais da cadeira em forma de trono. 

Para finalizar a descrição, Solís traz à luz o companheiro de Viztzilipuztli, 
Tlaloch.23 Para o cronista, os indígenas tratavam os dois ídolos como irmãos e 
amigos entre si, pois dividiam os patrocínios da guerra. Ambos eram iguais no que 
se refere ao poder e uniformes na vontade. Por esses motivos, quando sacrificavam 
uma vítima, ofereciam‑na tanto a Viztzilipuztli quanto a Tlaloch e davam graças 
pelos sucessos com equilíbrio na devoção.24 No último parágrafo da descrição, Solís 
retorna à censura da religião e dos rituais indígenas:

El ornato de ambas Capillas, era de inestimable valor, colgadas 

las paredes, y cubiertos los Altares, de Joyas , y Piedras preciosas, 

puestas sobre plumas de colores. Y avia de este genero, y opulencia 

ocho Templos en aquella Ciudad; siendo los menores mas de 

dos mil, donde se adoravan otros tantos Idolos, diferentes en el 

nombre, figura, y advocaciõ. Apenas avia calle sin su Dios tutelar; 

ni se conocia calamidad entre las pensiones de la Naturaleza, 

que no tuviesse Altar, donde acudir por el remedio.Ellos 

se fingian, y fabricavan sus Dioses, de su mismo temor; sin 

conocer, que enflaquecian el poder de los unos, con lo que fiavan 

de los otros: y el Demonio ensanchava su Dominio por instantes 

23	 Essa relação está baseada na fonte de Solís, padre José de Acosta, como também na Historia de las 
Indias do frei dominicano Diego Durán. De acordo com Eduardo Natalino dos Santos (2002, p. 213), 

“Durán centra sua descrição nos aspectos de Tlaloc presentes em Tenochtitlan, sobretudo no Templo 
Maior, e classifica‑o como companheiro de templo de Huitzilopochtli.”
24	 O livro Deuses do México Indígena, de Eduardo Natalino dos Santos, trata, com grande alcance, 
da relevância de Viztzilipuztli (Huitzilopochtli) para os astecas, sendo, assim, de leitura fundamental 
para compreender tal relevância.



126

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

: violentissimo Tirano de aquellos Racionales, y en pacifica 

possession de tantos Siglos.O permissiones inexcrutables del 

Altissimo! (SOLÍS, 1684, III, XIII, p. 238).

Os deuses indígenas são vistos como calamidades da natureza, cujos templos 
estavam espalhados pela cidade do México para que todos pudessem acudir sempre 
que necessário. Para Solís, esses deuses eram fabricados pelo temor dos indígenas e 
alimentavam a presença do demônio no Novo Mundo. O demônio, por sua vez, se 
aproveitava dos equívocos de crenças e fé daqueles povos para dilatar seu domínio. 
Essas permissões eram cedidas pelo próprio Altíssimo e por isso difíceis de 
compreender, aliás como tudo que envolve os misteriosos desígnios de Deus para os 
cristãos. Desse modo, Solís finaliza a descrição do templo e de Viztzilipuztli fazendo 
uso do lugar‑comum da presença do demônio no Novo Mundo, pois apenas sua 
nefasta existência poderia explicar tantos equívocos. 

4.	 Considerações finais

A escrita da História no século XVII, na Península Ibérica, tem como base o 
esquema bíblico cristão, logo, a verdade dos fatos dificilmente pode ser comprovada. 
No caso das Índias Ocidentais, essa verdade refere‑se, comumente, aos deuses 
indígenas, bem como seus costumes e práticas. A descrição, bem como a narração, 
é construída a partir da repetição dos lugares‑comuns da memória cristã e são estes 
que a tornam verdadeira para o leitor tanto discreto como vulgar. Nas gravuras, 
esses lugares‑comuns, agora pictóricos, são repetidos, amplificados e intensificados 
para superar o discurso e comover o leitor e espectador a partir dos afetos com 
a visão de uma imagem que apenas se formava a partir do juízo da leitura. Nas 
gravuras em que o templo, o sacrifício e Viztzilipuztli são representados, o artífice 
e o gravador não poupam o leitor dos detalhes e, assim, imprimem imagens que 
buscam afetá‑lo com o horror das práticas indígenas que, ao final, são justificadas 
pela presença do demônio. De certa forma, essa presença pode ser vista na gravura 
pela imagem excessiva e ostensiva do ídolo.

Os procedimentos retóricos de imitar e emular cingem o estabelecimento 
da competição entre as artes, lembrando que o discurso histórico seiscentista é 
fabricado pela arte assim como as gravuras. Para o estudo da competição entre a 
narração histórica e a gravura, consideramos o pressuposto de que a comunicação 
entre um texto e seu leitor deve estabelecer‑se sobre algum tipo de conhecimento 
das condições que regem sua elaboração. É evidente que não temos a pretensão de 
conseguir ler a obra da mesma forma que seus contemporâneos, mas sim como 
leitores do século XXI que levam em consideração reflexões que tanto o autor como 
os leitores da época fizeram a respeito das histórias sobre a conquista da Nova 
Espanha e do México, bem como das edições enriquecidas com gravuras. Para 
essa aproximação entre modos de ler, os textos dos primeiros leitores discretos, que 



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

127

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

compõem a parte introdutória da edição princeps, foram de extrema pertinência. 
Esses discursos legitimam a obra de Dom Antonio de Solís, além de determinar 
uma forma de leitura regrada. 

A partir da competição, estabelecida pelas gravuras que imitam a narração 
de Solís e Acosta com o objetivo de emulação, é construída e solidificada uma 
determinada memória da conquista do México. As imagens são determinantes 
para persuadir o leitor e espectador sobre o desenho que se traça da conquista, 
legitimando‑a a partir da tirania e barbárie dos povos indígenas, principalmente 
em razão de seus costumes demoníacos, como o sacrifício para glorificar seus 
deuses. Nesse espaço de competição, entre o discurso histórico e a arte pictórica, ou 
seja, entre a História e as gravuras, as imagens se sobressaem porque aplicam com 
esmero os preceitos da perspectiva, da luz e da sombra, do claro e do escuro e do 
movimento para provocar o ilusionismo que aprofunda o olhar. Com essas regras, 
o artífice imita o discurso e a própria natureza, afetando o leitor – e espectador – de 
forma mais vigorosa e eficaz, porque o instrui, comove e agrada. Como sentencia 
Alberti, o empenho da luz e da sombra, do branco e do preto, além de dar relevo 
às coisas pintadas, confere prestígio ao pintor, portanto, ao artífice e ao gravador. 
Assim, todos são beneficiados pelas obras enriquecidas com gravuras, desde o editor 
até nós, leitores tão distantes dos homens discretos dos séculos XVI e XVII.



128

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ACOSTA, José de. Historia natural y moral de las Indias: en que se tratan de las 
cosas notables del cielo, elementos, metales, plantas, y animales de ellas, y los ritos, 
y ceremonias, leyes y gobierno de los indios. Edición preparada por Edmundo 
O’Gorman. México: Fondo de Cultura Económica, 1962.

ALBERTI, Leon Battista. Da pintura. Apresentação e Prólogo de Leon Kossovitch. 
Tradução de Antonio da Silveira Mendonça. Campinas/SP: Editora da UNICAMP, 
2009.

ARISTÓTELES. Poética. Prefacio de Maria Helena da Rocha Pereira. Tradução e 
notas de Ana Maria Valente. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2007.

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Ensaios sobre literatura e 
história da cultura. Tradução de Sérgio Paulo Rouanet. Prefácio Jeanne Marie 
Gagnebin. São Paulo: Brasiliense, 1985.

BOSSE, Abraham (Gravador Régio). Tratado da gravura: a água forte, e a 
buril, e em maneira negra com o modo de construir as prensas modernas, e de 
imprimir em talho doce. Tradução de José Joaquim Viegas Menezes (Presbytero 
Mariannense). Lisboa: Tipografia Chalcographica, Typoplastica e Litteraria do 
Arco do Cego, 1801.

CORTÉS, Hernán. Cartas de relación. Edición de Mario Hernández. Madrid: 
Historia 16, 1985.

GRANADA, Frei Luis de. Los seis libros de la Rhetórica Eclesiástica o de la manera 
de predicar. Tradução do latim ao espanhol por ordem do Ilustrísimo Señor O 
bispo de Barcelona. Madrid: Don Plácido Barco López, 1793.

GRAYSON, Cecil. Introdução. In: ALBERTI, Leon Battista. Da pintura. 
Apresentação e Prólogo de Leon Kossovitch. Tradução de Antonio da Silveira 
Mendonça. Campinas/SP: Editora da Unicamp, 1999. p. 33‑65.

HANSEN, João Adolfo. Categorias epidíticas da ekphrasis. Revista USP, São Paulo, 
n. 71, p. 85‑105, set./nov., 2006.

MENDIOLA, Alfonso. Retórica, Comunicación y realidad. La construcción retórica 
de las batallas en las crónicas de la conquista. México: Universidad Iberoamericana, 
2003.

MIGLIACCIO, Luciano. Introdução. In: RAFAEL. Cartas sobre arquitetura. 
Rafael e Baldassar Castiglione: arquitetura, ideologia e poder na Roma de Leão X. 
Campinas/ São Paulo: Editora UNICAMP/Editora UNIFESP, 2010, p. 17‑44.

SANTOS, Eduardo Natalino dos. Deuses do México indígena: estudo comparativo 
entre narrativas espanholas e nativas. São Paulo: Palas Athena, 2002.

RAFAEL. Cartas sobre arquitetura. Rafael e Baldassar Castiglione: Arquitetura, 
Ideologia e Poder na Roma de Leão X. Organização de Luciano Migliaccio. São 
Paulo: Editora UNICAMP/Editora UNIFESP, 2010.



Freire, D. J.
Imitação e 

emulação entre o 
discurso histórico 
e a arte pictórica 
na representação 

da prática 
dos sacrifícios 
no templo de 

Viztziliputztli

129

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 106‑129, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

SALINAS, Miguel de. Retórica de la lengua castellana. In: CASAS, Elena. A 
retórica en España. Madrid: Editora Nacional, 1980. p. 39‑200.

SINKEVISQUE, Eduardo. Doutrina seiscentista da arte histórica: discurso e 
pintura das guerras holandesas (1624‑1654). Tese de doutorado. FFLCH/ USP: São 
Paulo, 2005.

SOLÍS, Don Antonio de. Historia de la conquista de México. Población y progresos 
de la América Septentrional conocida por el nombre de Nueva España. Madrid: 
Imprenta de Bernardo de Villa Diego, 1684.

__________. Historia de la conquista de México. Población y progresos de la 
América Septentrional conocida por el nombre de Nueva España. Nueva Edición, 
enriquezida con diversas Estampas y aumentada con la Vida del Autor, que 
escribió Don Juan de Goieneche. Brusselas: Casa de Francisco Foppens, 1704.

TODOROV, Tzvetan. A viagem e seu relato. Revista de Letras, São Paulo, v. 46, n. 
1,p. 231‑244, jan./ jun. 2006.

Submetido em: 03/12/2017

Aceito em: 29/04/2018



Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

130

130 John Banville: narrativa ecfrástica e picturalidade

John Banville: Ekphrastic Narrative and Pictoriality

Solange Viaro Padilha*

RESUMO

A literatura e as artes visuais sempre estabeleceram um diálogo. Na Grécia antiga, 
poetas e filósofos já discutiam a proximidade entre a poesia e a pintura; a écfrase era 
utilizada como procedimento retórico. Na contemporaneidade, os entrelaçamentos 
intermidiais configuram um fértil campo de estudos comparatistas. Esta pesquisa 
investiga as relações entre a palavra e a imagem no romance O livro das provas 
(1989), do autor irlandês John Banville, texto com o qual conquistou o Guinness 
Peat Aviation Award. Em tom confessional, o protagonista do romance rememora o 
passado utilizando uma narrativa não‑linear, condizente com o tom memorialístico 
adotado. Suas referências à pintura acentuam o caráter pictural do texto, que discute 
a relação entre a vida e a arte e também a permeabilidade das fronteiras entre a 
realidade e a representação. Com base em estudos a respeito da écfrase, esta pesquisa 
pretende analisar a arquitetura textual de John Banville e destacar os marcadores 
picturais presentes no romance.

Palavras‑chave: Écfrase; John Banville; Marcadores picturais.

*	 Faculdades Integradas Santa Cruz de Curitiba (FARESC).



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

131

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

Literature and the visual arts have always engaged in dialogue. In Ancient Greece, 
poets and philosophers already discussed the closeness between poetry and 
painting; ekphrasis was used as a rhetorical strategy. Nowadays, the intermedial 
studies embody a productive field of comparative studies. This article investigates 
the relations between word and image in the novel The Book of Evidence (1989), 
by Irish writer John Banville. The book won the Guinness Peat Aviation Award. 
In a confessional tone, the protagonist recollects his past and uses a non‑linear 
narrative, compatible with the memorialistic nature of the novel. His mentioning of 
paintings reinforces the pictorial character of the text, which discusses the relation 
between life and art, as well as the permeability of the borders between reality 
and representation. Based on studies concerning ekphrasis, this article intends to 
analyze John Banville’s textual architecture and to point out the pictorial markers 
within the novel.

Keywords: Ekphrasis; John Banville; Pictorial markers.



132

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Ele não conhece coisas maiores do 
que essas; mas é certamente tão valioso 

quanto o Paraíso de Dante, os Michelângelos
 e os Rafaéis e até mesmo os gregos. É tão 

belo quanto Zola, mais saudável e mais 
alegre, mas igualmente fiel à vida. 

(Carta de Vincent Van Gogh a Émile Bernard) 

1.	

O autor irlandês John Banville é conhecido por sua prosa fluida, elegante. Sua 
obra prolífica abrange contos, romances, textos de não‑ficção, um livro 
de memórias e ainda uma série de romances policiais, estes escritos sob o 

pseudônimo de Benjamin Black. Seu texto, metafórico e de uma complexidade ímpar, é 
pleno de referências intertextuais e interartísticas. Em seu processo compositivo, entre 
outros recursos, o autor emprega elementos comuns às artes visuais, especialmente 
aqueles relativos à pintura e à fotografia. O objetivo deste artigo é ressaltar a aproximação 
com as artes plásticas existente na narrativa de Banville, nomeadamente com a pintura. 
O percurso de investigação que se propõe está diretamente ligado à arquitetura textual 
desenvolvida pelo autor. Para tanto, apoiaremos o presente estudo em aspectos teóricos 
relativos à écfrase e aos marcadores de picturalidade. 

Inúmeros são os textos que se propõem a investigar a origem e os usos da 
palavra écfrase. Segundo Ruth Webb (2009, p. 14), “Os Progymnasmata que oferecem 
as definições de écfrase como ‘um discurso oral que traz o assunto vividamente 
diante dos olhos’ pertencem aos primeiros séculos da Era Cristã”. Na definição 
que consta do conhecido The Classical Oxford Dictionary (2012, p. 495), a écfrase é 

“uma descrição literária extensa e detalhada de qualquer objeto, real ou imaginário”. 



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

133

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Tradicionalmente, portanto, a écfrase pode ser vista como uma descrição pictórica 
ou literária de uma obra real ou imaginária. Claus Clüver (2017, p. 4) defende a 
ideia de que “Écfrase é a representação verbal de configurações reais ou fictícias 
compostas em uma mídia visual não‑cinética”, descartando as interpretações do 
termo que abrangem as mídias cinéticas, tais como o cinema e o vídeo. 

João Adolfo Hansen (2006, p.3) traça o percurso histórico do uso da palavra 
e afirma que “Hoje, em tempos de desistoricização, o termo ekphrasis é usado para 
significar qualquer efeito visual.” Não vamos ao ponto de considerar qualquer efeito 
visual na obra de Banville como écfrase, mas estenderemos o uso da palavra para a 
compreensão dos efeitos de descrição pictural no romance O livro das provas. 

Lançaremos mão da teoria desenvolvida por Liliane Louvel no ensaio 
intitulado “A descrição “pictural”: por uma poética do iconotexto”. Destacaremos os 
elementos relativos à descrição pictural que, segundo Viola Winner (apud LOUVEL, 
2006, p. 197), é a “técnica que permite descrever as personagens, os lugares, as cenas, 
ou os detalhes das cenas, como se eles fossem quadros ou conteúdos de quadros, 
e que [permite] a utilização de obras de arte com fins temáticos e estéticos”. Tal 
técnica descritiva, portanto, assinala um diálogo entre a literatura e as artes visuais.

2.	 Modulações picturais 

No artigo supracitado, Liliane Louvel (2006) discute o conceito de iconotexto, 
enfatizando o entrelaçamento de dois códigos distintos: a palavra e a imagem. A 
autora elenca os marcadores de picturalidade considerados essenciais. Tais recursos, 
que podem apresentar‑se de múltiplas maneiras, conferem ao texto uma inegável 
dimensão visual. A listagem seguinte, baseada nos textos de Louvel (2006; 2011), 
reúne os principais marcadores de picturalidade. São eles: 

a)	 o uso de comparações explícitas “como se numa pintura”;

b)	 os efeitos de enquadramento (a presença de janelas, portas e outros tipos 
de aberturas; narrativas de encaixe); 

c)	 a presença de um personagem pintor ou esteta; 

d)	 a descrição de uma obra de arte;

e)	 a focalização (a presença de um personagem em posição de voyeur; seu 
olhar guiará o leitor, constituindo a imagem como objeto de análise); 

f)	 a suspensão do tempo como aquela indicada pelo gerúndio “‑ndo”, que 
também marca a inserção de uma subjetividade e, portanto, inscreve a 
espacialidade no tempo da narrativa;

g)	 o léxico especializado (cores, nuances, perspectiva, simetria e dissimetria, 
formas, massas, camadas, linhas, tintas, óleo, cavalete, efeitos de claro
escuro, etc.); 



134

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

h)	 a referência a gêneros picturais (natureza morta, retrato, marinha, pai
sagem) e a escolas de pintura;

Louvel (2011) propõe ainda a classificação de graus de saturação pictural, que 
variam da menor para a maior concentração de elementos que remetem ao pictural. 
O maior grau de saturação ela denomina écfrase, instância na qual necessariamente 
haverá a indicação de uma obra pictural. No entanto, devido à extensão e abrangência 
da teoria por ela desenvolvida, vamos nos ater aos marcadores picturais, cuja 
presença poderá ser detectada no texto ora analisado.

3.	 O livro das provas e picturalidade

Na obra banvilleana, o uso da luz ou o contraste luz e sombra, a presença de 
personagens que têm a pintura ou a fotografia como hobby ou profissão, a menção ao 
ato de registrar imagens por meio de tintas, esboços ou uma câmera, o vocabulário 
pertinente ao campo imagético e a descrição de telas ou fotografias propriamente 
ditas são marcas que revelam tanto o percurso do olhar como também um modo de 
percepção da realidade e da representação. 

O livro das provas, romance com o qual John Banville obteve o Guinness 
Peat Aviation Award em 19891, é um exemplo de sua prosa vibrante. Na prisão, 
Frederick Montgomery, o narrador protagonista, escreve um texto confessional no 
qual relata os detalhes que o levaram ao cruel assassinato da testemunha do roubo 
que ele perpetrara de uma tela do século XVII. Sua personalidade fragmentada e 
fantasiosa revela‑se nessa confissão “em que fatos e ficção se misturam, construindo 
e desconstruindo sem fim a sua própria identidade” (MEDEIROS, 2002). Confissão, 
memória e fantasia tornam‑se indissociáveis. Gradualmente, o leitor é conduzido 
por Freddie ao obscuro labirinto de suas memórias. 

Sua afinidade e conhecimento das artes plásticas revelam‑se por meio do 
forte apelo visual das imagens e metáforas que constrói ao longo da narrativa. 
Concordamos com Joseph McMinn quando assevera que

A significância literária de todo esse detalhe reside, talvez, naquilo 

que ele nos diz a respeito das expectativas do autor em relação 

ao leitor. Banville apoia‑se profundamente nessas referências e 

alusões para dar à sua narrativa certa erudição, uma qualidade 

que reflete um conhecimento artístico por parte do narrador. 

(McMINN, 209, p. 145‑146)

Freddie encarna esse narrador, cujo conhecimento das artes revela‑se a cada 
página. Em seu discurso, as imagens “não são apenas descrições, são também media da 

1	 The Book of Evidence foi publicado em 1989. A tradução para o português, intitulada O livro das 
provas, data de 2002. 



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

135

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

recordação” (ASSMANN, 2011, p. 190). Narrador‑protagonista, faz referências explícitas a 
obras de pintores consagrados; discorre sobre gêneros picturais, tais como o autorretrato, 
o tema marítimo, a paisagem, a natureza‑morta ou o retrato – itens que compõem a 
lista dos marcadores picturais elencados por Louvel –; emprega um rico vocabulário que 
remete à arte pictórica, ressaltando o caráter visual do texto. 

Em uma de suas viagens, Freddie se questiona: “Como se pode pensar em 
perigo e crueldade num lugar tão paradisíaco, tão suave e azul, com paisagens 
de aquarela?” (BANVILLE, 2002, p. 17). Menções a diferentes gêneros de pintura 
acontecem ao longo do texto. Em outra passagem, descreve o estúdio do pintor que 
faz o retrato de sua amiga Anna Behrens e a reação desta ao ser pintada: “Ela retrai‑se 
como que subitamente apanhada em um possante foco de luz. Ninguém jamais 
a olhara daquela maneira antes” (BANVILLE, 2002, p. 128). O artista é colocado 
como alguém que enxerga além das aparências, que enxerga aquilo que a própria 
Anna não via em si. A jovem “Continua a olhar para o retrato. Esperava que fosse 
como se ver em um espelho, mas tem diante de si alguém que não reconhece e que, 
entretanto, conhece profundamente” (BANVILLE, 2002, p. 130). Há um momento 
de instabilidade nesse reconhecimento de si mesma mediado pelo olhar do outro; 
levanta‑se o questionamento entre realidade e representação. Por que motivo a 
moça não vê a tela como um espelho, e, embora não se reconheça, ainda assim tem 
a sensação de que conhece profundamente o ser representado, como se fosse um 
outro “eu” que a observa? Questões relativas à identidade são inerentes ao texto. 

Além da menção a gêneros picturais, é manifesta a presença de outros 
marcadores, tais como a presença de personagens ligados às artes. Frederick 
Montgomery afirma que seu pai fora aficionado: 

Impressiona‑me, por exemplo, a frequência com que as pinturas 

aparecem neste caso. Foi através da arte que meus pais conheceram 

Helmut Behrens – bem, não foi exatamente através da arte, mas 

da coleção de arte. Meu pai gostava de se crer um colecionador de 

arte. Eu já não havia mencionado isso antes? É claro que ele não 

se importava nem um pouco com as obras em si, mas com o que 

representavam em dinheiro sonante. Aproveitava‑se de sua fama 

[...] para insinuar‑se junto aos velhos decrépitos que conhecia e 

em cujas casas havia visto, uns trinta e quatro anos antes, uma 

paisagem, uma natureza‑morta ou um retrato muito antigo de 

um ancestral vesgo que àquela altura deveria valer alguns poucos 

trocados. (BANVILLE, 2002, p. 76) 

Nesse trecho, é clara a referência a um personagem que, embora não fosse 
um pintor ou esteta, era um colecionador de arte.

Ao aludir à esposa, Daphne, Freddie descreve suas linhas, volume e proporção: 

Ela é uma mulherona. Não que seja gorda ou pesada, mas é 

massuda e bem proporcional. Sempre que a via nua tinha desejo de 



136

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

acariciá‑la como se acaricia uma mulher esculpida, preenchendo 

com as curvas o côncavo da mão, passando o polegar lentamente 

pelas linhas firmes e lisas, sentindo‑lhes o frescor, a textura 

aveludada da pedra. (BANVILLE, 2002, p. 13‑14)

Sua escolha vocabular recai no léxico especializado: ele descreve proporções, 
linhas, texturas e compara Daphne a uma escultura feita em pedra. Fala ainda de quando 
saía com ela e de como era bom “caminhar sem pressa até o embarcadouro, atravessando 
a rígida geometria de sol e sombra nas ruas estreitas” (BANVILLE, 2002, p. 15). Luz e 
sombra se misturam, tanto na paisagem quanto no interior do personagem. 

Freddie expressa seu carinho pela esposa. Algumas de suas memórias 
parecem emolduradas como quadros:

Lembro‑me de uma cena passada há muitos anos, não tenho a 

menor idéia do lugar. Era um fim de festa e encontrei‑a de pé 

junto a uma janela. Usava um vestido branco e estava totalmente 

absorta naquela tênue luz de um amanhecer de abril. [...] Eu 

poderia ter ficado ali, num canto escuro, a observá‑la. Poderia 

ter gravado aquela imagem ternamente nas paredes nuas do meu 

coração e ela ainda estaria lá, vívida como naquela madrugada, 

minha triste e misteriosa amada. (BANVILLE, 2002, p. 88)

De maneira confessional, o protagonista do romance rememora o passado 
utilizando uma narrativa não‑linear, condizente com o tom memorialístico adotado. 
A sutileza do tecido poético surge de seus recortes e escolhas lexicais. 

Naturalmente, sabemos que o que Freddie revela pode não ser a expressão 
daquilo que realmente se passou; ele mesmo se questiona quanto à natureza de 
suas memórias, admitindo que elas podem estar adulteradas por diversos filtros de 
ordem mental, emocional, temporal. Na perspectiva de Webb, 

[...] a visualização da cena que o falante deseja colocar diante 

dos olhos da audiência baseia‑se em elementos que já residem 

em sua memória e, a menos que seja uma cena que ele já tenha 

testemunhado, é um composto de imagens existentes. O fato 

de que as imagens da memória não permanecem inertes, mas 

estão sujeitas à manipulação, significa que a phantasia ou 

phantasmata não devem ser tidas como limitadas à reprodução 

quase‑fotográfica das coisas vistas. Por vários processos, as 

imagens que advêm da experiência podem formar nova matéria 

prima para novas composições. (WEBB, 2009, p. 119) 

Nesse sentido, as imagens formadas na mente de Freddie Montgomery, e 
que por vezes ele afirma estarem distorcidas, são a expressão de imagens mentais 
formuladas a partir de um arcabouço particular, uma espécie de arquivo onde 



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

137

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

estão gravadas cenas – vividas e/ou fantasiadas – que se tornaram seu banco de 
dados particular. É a esse arquivo particular que ele recorre para interpretar os 
fatos e fazer analogias com as cenas vividas, a partir da sua experiência e do seu 
conhecimento de mundo. 

Somente aos poucos esse personagem descortina sua história, expõe facetas 
de sua vida. Afinal, quem é Freddie Montgomery? A que se dedica? Progressivamente, 
sua paixão se revela: “Estudei os métodos de triturar os pigmentos, o comércio de 
óleos e solventes, a manufatura de telas em Flandres. Li sobre a vida dos pintores e 
de seus benfeitores. Tornei‑me um pequeno expert na Holanda do século dezessete 
(BANVILLE, 2002, p. 247‑248). Curiosamente, Freddie dedica‑se a estudar o período 
ao qual a tela roubada – Retrato de uma mulher com luvas – pertence: “Presume‑se 
que haja sido pintado entre 1655 e 1660. No vestido negro com a grande gola branca 
e os punhos sobressaem apenas o broche e os enfeites de ouro das luvas. O rosto tem 
um leve toque da Europa Ocidental” (BANVILLE, 2002, p. 125). Percebemos que, 
além de haver uma menção ao título da tela, ela é efetivamente descrita. 

Para Louvel (2006, p. 217), a citação de uma obra de arte – real ou fictícia – 
aponta para uma riqueza interdisciplinar, “de referências à tradição, de glosas, de 
comentários, de interpretações, de avaliações, de julgamentos estéticos”. A plena 
saturação pictural (ekphrasis, na acepção de Louvel) levará a uma “abertura do texto 
às artes visuais e a uma estética heterogênea” (p. 217), o que demandará um leitor 
com competência tanto no âmbito da leitura das palavras quanto das imagens. 

Tamar Yacobi (1995, p. 600) assegura: “[...] ekphrasis, a evocação literária da 
arte espacial, é um termo guarda‑chuva que admite várias formas de reproduzir o 
objeto visual em palavras”. Um termo guarda‑chuva, por sua natureza, compreende 
diversas acepções. Na concepção de Melina Rodolpho: 

A écfrase/descrição consiste no processo descritivo detalhado por 

meio do qual se pode produzir um ‘quadro’ do objeto da descrição; 

temos então a enargia/evidência, que pode ser considerada figura de 

pensamento cuja finalidade é conferir vivacidade à imagem verbal. 

A écfrase não é o único procedimento capaz de gerar essa enargia, 

conforme se verá; contudo, nos desperta o interesse em razão de sua 

história, pois é frequentemente associada à construção de imagens 

que, por sua vez, representam objetos inexistentes de maneira 

absolutamente crível. (RODOLPHO, 2010, p. 8)

Freddie descreve algumas cenas com tal vivacidade que seguramente 
poderiam ser transpostas em um quadro, realizando aquilo que Louvel (2006, p. 
196) identifica como “translação intermidiática”. Ele parece pintar com palavras; 
sua habilidade linguística e sua capacidade de evocar imagens conferem ao texto 
uma dimensão pictural ímpar. 

Depois de assassinar Josie Bell, a jovem que o flagrara roubando o quadro 
do século XVII, ele perambula sem rumo e sem saber exatamente onde se encontra: 



138

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

De um lado da estrada erguia‑se uma colina abruptamente; do 

outro, via‑se, para além dos topos dos pinheiros, o rio descendo 

em corredeiras. Toda aquela visão parecia absurda. Era como 

se houvessem pintado às pressas um cenário improvável, com o 

horizonte a perder de vista e aquela estradinha inocente a dar 

voltas até desaparecer no infinito. (BANVILLE, 2002, p. 136)

Mesmo num momento de tamanha tensão, sua sensibilidade para o aspecto 
pictural da natureza se deixa entrever por meio de suas palavras. A comparação 
com a pintura é notória: “como se houvessem pintado um cenário improvável”. E a 
menção a aspectos dessa vista pitoresca, tais como colina, rio, corredeiras, horizonte 
e estradinha sinuosa, enfatiza a qualidade pictural da descrição. 

Freddie Montgomery enxerga a paisagem e muitas cenas do cotidiano ‘como 
se fossem’ telas. Seu reencontro com Anna Behrens, amiga da juventude, é descrito 
da seguinte forma: 

Vi‑a, por acaso, em uma galeria na Shattuck Avenue. [...] Fiquei 

parado algum tempo na rua observando‑a – admirando‑a, 

certamente. A galeria era um enorme salão envidraçado e 

ela estava encostada em uma mesa com uns papéis na mão, 

lendo. Usava um vestido branco. Seus cabelos, prateados pelo 

sol, estavam penteados de maneira elaborada, com uma única 

trança grossa descendo‑lhe pelo ombro. Absolutamente imóvel 

e iluminada pelo sol que atravessava o vidro, ela parecia uma das 

obras de arte da exposição. (BANVILLE, 2002, p. 77) 

Nesse pequeno trecho, observam‑se marcadores picturais diversos. Temos 
um efeito de enquadramento da moça que é vista através da vidraça que a emoldura. 
Do lado de fora, Freddie é o voyeur que, sem ser visto, secretamente admira a jovem 
como se ela fosse uma obra de arte exposta na galeria. Suas palavras induzem o leitor 
a mirá‑la mais atentamente e a compartilhar o prazer desse momento voyeurístico, 
instante em que a luz do sol não somente ilumina o tema central da tela, mas é parte 
integrante de toda a composição.

Enfatizando o emprego de marcadores picturais, temos ainda a menção a nomes 
consagrados das artes visuais no Ocidente, tais como Rembrandt, Franz Hals, Vermeer, 
Tintoretto, Fragonard, Watteau, Klimt, El Greco, entre outros. Todos os nomes são 
citados em contextos específicos. A título de exemplo, ao relatar uma viagem que fizera 
na companhia de Daphne, Freddie assegura: “Lembro‑me de um quarto com persianas 
verdes, uma cama estreita e uma cadeira como a de Van Gogh. O sol a pino do Mediterrâneo 
pulsava lá fora e reverberava nas ruas brancas. Ibiza? Ischia? Mykonos, talvez? Era sempre 
uma ilha” (BANVILLE, p. 2001, p. 13). Ao mesmo tempo em que a descrição ecfrástica 
assinala o conhecimento do narrador em relação às artes, a comparação com o quarto 
de Van Gogh dá indícios ao leitor de que o ambiente em que o personagem se encontrava 
não era luxuoso, que a cadeira era rústica, que suas finanças não lhe permitiam circular 



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

139

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

por hotéis requintados. Portanto, há uma camada sutil de informação a respeito do 
personagem que é veiculada por meio das analogias com obras de arte. 

O pintor holandês é mencionado novamente, na ocasião em que Freddie sai 
à procura do amigo Randolph: 

Encontrei‑o com um grande curativo no lado esquerdo da cabeça. 

A bandagem fora feita de qualquer maneira e não parecia limpa. 

Ele já não tinha mais o jeito de caubói de filme do faroeste. Como 

estava, parecia que o destino resolvera fazer dele um Van Gogh – 

o do auto‑retrato depois de cortar a orelha. Quando me viu, deu 

a impressão de que ia chorar. (BANVILLE, 2002, p. 21)

Randolph mostrava‑se fragilizado, amedrontado, em vias de perder o 
controle sobre si mesmo. A comparação com o autorretrato de Van Gogh, portanto, 
cumpre uma dupla função: além de ser um investimento na carga de picturalidade 
do texto, ainda sugere ao leitor toda uma gama de interpretações possíveis. 

Pode‑se dizer que o romance banvilleano desafia a bagagem cultural e o 
potencial do leitor. Aquele que 

reconhecer a alusão a um estilo de pintura ou a uma obra de arte 

notável, apreciará um padrão de significado bastante distintivo 

e sugestivo em um texto, algo que praticamente se perderá num 

leitor que não tenha esse tipo de conhecimento ou experiência. 

O leitor de Banville deve ser culto ou curioso, preferencialmente 

ambos. (McMINN, 2006, p. 146)

O texto de Banville propõe um jogo ao leitor, que deverá acessar todo o seu 
conhecimento para melhor compreender as referências culturais, intertextualidades 
e alusões propostas pelos personagens. 

No intuito de dar continuidade à análise dos marcadores visuais, verificaremos 
outros mecanismos utilizados na narrativa. Observemos um trecho da cena inicial 
do romance: 

A manhã raiou desbotada em Madri. Fiquei parado ao sair da 

estação, observando uma revoada de pássaros que davam 

voltas e se lançavam de grande altura. Foi aí que senti uma 

coisa muito estranha, uma espécie de euforia que se apossou de 

mim, fazendo‑me tremer e enchendo meus olhos de lágrimas. 

(BANVILLE, 2002, p. 31)

Entre os indicadores do caráter visual do texto, destacam‑se tempos e aspectos que 
transmitem o caráter de narrativização dos elementos picturais. Tais elementos indicam 
uma “suspensão da ação, uma dilatação do tempo”, uma espécie de “imobilização, de 
neutralização temporal” (LOUVEL, 2006, p. 213) que alonga a narrativa, indicando a 
presença de um observador. Na cena em destaque, verbos no pretérito imperfeito (davam, 



140

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

lançavam) são intensificados pela presença de formas no gerúndio (observando, fazendo, 
enchendo) que, de maneira sutil, sugerem a suspensão do tempo. 

Freddie descreve mais uma viagem: “De onde eu estava sentado, à frente, a proa 
dava a impressão de erguer‑se cada vez mais, como se o barco estivesse se esforçando para 
alçar vôo. [...] Ergui o rosto para aquela calma luz do mar, extasiado” (BANVILLE, 2002, 
p. 35). Louvel (2006, p. 213) assegura que a narrativização também se dá por meio do 
emprego de “particípios passados com valor de adjetivo, resultados de uma ação passada”. 
Na passagem em destaque, a presença das palavras sentado e extasiado – particípios 
passados (com valor de adjetivo) – ressalta o caráter de descritivo do texto. 

O relato de Freddie Montgomery, como sói acontecer com os relatos memo
rialísticos, é impreciso, carregado de lacunas e de meandros obscuros. Ao mesmo tempo 
em que o personagem tenta voluntariamente resgatar suas memórias, muitas vezes 
percebe que o conteúdo resgatado não é necessariamente idêntico aos fatos anteriormente 
vividos. De qualquer maneira, preso e afastado de seu círculo social, escreve, talvez por 
perceber que “a escrita é uma das armas mais eficientes contra a segunda morte social, o 
esquecimento” (ASSMANN, 2011, p. 195). Enjaulado, Gilles o Terrível, como por vezes 
se autodenominava, espera o julgamento. Ao elaborar sua própria defesa, Freddie solicita 
ao inspetor que seu texto seja anexado ao processo, junto às “outras peças de ficção – as 
oficiais” (BANVILLE, 2002, p. 253), induzindo‑nos uma vez mais a questionar a dicotomia 
arte versus representação. O Inspetor Haslet demonstra incredulidade: “Ora, Freddie, o 
que há de real nessa história?” A resposta é paradoxal: “O que há de real, inspetor? Tudo 
é real. Não, nada é real. Apenas o desespero é real” (p. 253). 

Ao leitor resta indagar qual é a natureza e qual é a raiz desse desespero. A 
resposta, assim como a vida, assim como a narrativa de Montgomery e também a 
de Banville, é multifacetada. O que é real? Freddie dispara: 

Nada disso significa coisa alguma. Isto é, nada que tenha qualquer 

importância. Estou apenas me distraindo, divagando, perdendo‑me 

em um montão de palavras. Pois as palavras aqui são uma espécie de 

luxo, de exuberância. De tudo mais que tínhamos nesse mundo de 

riquezas e desperdícios que deixamos lá fora, as palavras são só o que 

nos deixam continuar a ter. (BANVILLE, 2002, p. 49) 

Resta‑nos o luxo das palavras de John Banville e a inquietação provocada 
pelas palavras de Freddie Montgomery. 

4.	 Considerações finais 

As evocações poéticas do texto de Banville são como estruturas ou escrituras 
palimpsésticas, uma vez que trazem ecos de diversos textos e mídias distintas. Por 
meio da palavra e da descrição ecfrástica, o autor convoca a presença das artes 
visuais, o que confere ao texto uma forte carga imagética. 



Padilha, S. V.
John Banville: 

narrativa 
ecfrástica e 

picturalidade

141

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 130‑142, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Em nossa leitura, pudemos observar que o romance O livro das provas encerra 
inúmeros marcadores de picturalidade, tais como a presença de um personagem 
esteta; o emprego do léxico especializado; o uso de comparações explícita; efeitos 
de enquadramento; a referência a gêneros picturais, a presença de um personagem 
em posição de voyeur; a suspensão do tempo; o uso de comparações explícitas; a 
descrição de obras de arte. Segundo Louvel (2006), tais marcadores configuram 
uma abertura do texto a uma estética híbrida, o que demanda um conhecimento 
tanto da estética literária quanto da poética das artes visuais. 

 Para Yacobi (1995), faz‑se necessário investigar em que circunstâncias o 
diálogo interartístico se dá e quais os efeitos obtidos por meio dessa junção. Em 
Banville, o diálogo se dá por meio da modulação pictural e da analogia com as 
artes visuais. Nas palavras de McMinn (2006, p. 149), “Pode‑se argumentar que o 
estilo poético de Banville, especialmente em sua afeição pela analogia intrincada e 
engenhosa, é ímpar na história do romance irlandês moderno e contemporâneo”. 
Indubitavelmente, grande parte da potência do texto banvilleano reside uso de 
marcadores picturais, na intensidade e na densidade de suas metáforas e analogias 
com as artes visuais. 

Pelo tom confessional e memorialístico de Freddie Montgomery, pela 
narrativa não‑linear, pela escrita palimpséstica, labiríntica e multifacetada, pelas 
diversas camadas de sentido, O livro das provas configura‑se como uma armadilha 
textual que clama por reatualizar o grande desafio: “Decifra‑me ou eu te devoro”. 



142

Referências

ASSMANN, Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da memória 
cultural. Tradução: Paulo Soethe. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2011. 

BANVILLE, J. O livro das provas. Tradução Maria Alice Máximo. Rio de Janeiro: 
Record, 2002. 

CLÜVER, Claus. A New Look at an Old Topic: Ekphrasis Revisited. Todas as 
Letras, São Paulo, v. 19, n. 1, p. 30‑44, jan./abr. 2017. 

HANSEN, João Adolfo. Categorias epidíticas da ekphrasis. Revista USP, São Paulo, 
n.71, p. 85‑105, setembro/novembro 2006. 

HORNBLOWER, Simon; SPAWFORTH, Antony (Ed.). 4th Edition. The Oxford 
Classical Dictionary. Oxford: OUP, 2012. 

LOUVEL, L. A descrição “pictural”: por uma poética do iconotexto. In ARBEX, 
Márcia (org.) Poéticas do visível: ensaios sobre a escrita e a imagem. Belo 
Horizonte: Programa de Pós‑Graduação em Letras: Estudos Literários, Faculdade 
de Letras da UFMG, 2006. p. 191‑220.

__________. Poetics of the Iconotext. Edited by Karen Jacobs and translated by 
Laurence Petit. Farnham: Ashgate, 2011.

MCMINN, Joseph. ‘Ah, This Plethora of Metaphors! I Am like Everything Except 
Myself ’: The Art of Analogy in Banville’s Fiction. Irish University Review, Vol. 34, 
No. 1, Special Issue: John Banville (Spring ‑ Summer, 206), pp. 134‑150. 

MEDEIROS, Sérgio. A consciência imponderável. Folha de São Paulo, São 
Paulo, 06 out. 2002. Disponível em: <http://www1.folha.uol.com.br/fsp/mais/
fs0610200214.htm>. Acesso em: 30 nov. 2017. 

RODOLPHO, M. Écfrase e evidência nas Letras Latinas: doutrina e práxis. 213f. 
Dissertação ‑ Programa de Pós‑Graduação em Letras Clássicas do Departamento 
de Leras Clássicas e Vernáculas da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas da Universidade de São Paulo, 2010. Disponível em <http://www.teses.
usp.br/teses/disponiveis/8/8143/tde‑26042010‑111303/pt‑br.php >. Acesso em: 20 
nov. 2017. 

WEBB, Ruth. Ekphrasis, Imagination and Persuasion in Ancient Rhetorical Theory 
and Practice. Surrey, England: Ashgate, 2009. 

YACOBI, Tamar. Pictorial Models and Narrative Ekphrasis. Poetics Today, Vo. 16, 
No. 4, (Winter, 1995), pp. 599‑649.

Submetido em: 04/03/2018

Aceito em: 04/04/2018



143

143 A estilística da literatura indígena brasileira: 
a alteridade como crítica do presente – sobre 

a noção de eu‑nós lírico‑político

The Stylistics of Brazilian Indian literature: 
the alterity as critic of the present – on the 

concept of lyrical‑political I‑We

Leno Francisco Danner*, Julie Dorrico**, Fernando Danner*** 

RESUMO

Defendemos, nesse artigo, que a literatura indígena brasileira contemporânea possui 
como núcleo epistemológico‑político e como estilo estético‑literário o ativismo e 
a militância público‑políticos diretos e pungentes, em sua ligação umbilical e em 
sua dependência profunda relativamente ao Movimento Indígena. Nesse sentido, a 
literatura indígena brasileira apresenta três marcas distintivas e constitutivas que 
lhe dinamizam nessa sua vinculação seja ao Movimento Indígena, seja em termos 
de esfera público‑política e como práxis estética, política e normativa, a saber: (a) 
parte da afirmação da memória ancestral e comunitária, da autoexpressão desde 
a singularidade antropológica do próprio indígena; (b) com base nisso, explicita, 
denuncia e enfrenta pública e politicamente a condição de exclusão, de marginalização 
e de violência vividas e sofridas; e (c), como síntese de tudo isso, assume um 
sentido político‑politizante, carnal e vinculado que se expressa por meio de uma 
voz‑práxis estético‑literária que funda o eu‑nós lírico‑político ativista, militante e 
engajado, comprometido diretamente com a causa indígena. Assim, argumentamos 
que o núcleo normativo da literatura indígena brasileira contemporânea consiste 
na intersecção de comunidade e indivíduo, no mútuo sustento de afirmação e 
atualização da memória ancestral‑comunitária como singularidade antropológica, 
de denúncia da violência sofrida como minoria e de crítica do presente do e por 
parte do eu‑nós lírico‑político indígena. Essa é a linguagem, o estilo e a práxis 
da literatura indígena brasileira hodierna que marcam, dinamizam e definem as 
produções estético‑literárias indígenas e a postura de seus/as intelectuais, bem 
como do próprio Movimento Indígena de um modo mais geral. 

Palavras‑Chave: Literatura Indígena; Alteridade; Crítica do Presente.

	 *	 Universidade Federal de Rondônia (UNIR).
	**	 Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS).
***	 Universidade Federal de Rondônia (UNIR).



144

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

We defend in this paper that contemporary Brazilian Indian literature has as its 
epistemological‑political core and aesthetical‑literary style the direct and pungent 
public‑political activism and militancy, in its intrinsic linking and profound 
dependence relatively to the Indian Movement. In this sense, Brazilian Indian 
literature has three distinctive and constitutive characteristics which streamline it 
in its linking to both the Indian Movement and the public‑political sphere, and as 
aesthetical, political and normative praxis, namely: (a) it starts from the affirmation 
of the ancestral and communitarian memory, from the self‑expression based on 
the Indian anthropological singularity; (b) from here, it makes explicit, denounces 
and faces publicly and politically the condition of exclusion, marginalization 
and violence lived and suffered by Indians; and (c), in resume, it assumes a 
political‑politicizing, carnal and linked sense which is expressed by means of an 
aesthetical‑literary voice‑praxis that grounds the activist, militant and engaged 
lyrical‑political I‑We, directly compromised to the Indian cause. So, we argue that 
the normative core of the contemporary Brazilian Indian literature consists in the 
intersection of community and individual, in the mutual support of affirmation 
and renewal of ancestral‑communitarian memory as anthropological singularity, 
of denouncement of the suffered violence as a minority and of criticism of the 
present by the lyrical‑political I‑We. This is the language, the style and the praxis of 
the current Brazilian Indian literature that characterize, streamline and define the 
Indian aesthetical‑literary productions and the public posture of its intellectuals, as 
well as of the Indian Movement in general.

Key‑Words: Indian Literature; Alterity; Critic of the Present.



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

145

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Eu acho que teve uma descoberta do Brasil pelos brancos em 1500, e depois uma 

descoberta do Brasil pelos índios na década de 1970 e 1980. A que está valendo é a 

última. Os índios descobriram que, apesar de eles serem simbolicamente os donos 

do Brasil, eles não têm lugar nenhum para viver nesse país. Terão de fazer esse 

lugar existir dia a dia. Não é uma conquista pronta e feita. Vão ter de fazer isso 

dia a dia, e fazer isso expressando sua visão do mundo, sua potência como seres 

humanos, sua pluralidade, sua vontade de ser e viver (Krenak, 2015, p. 248).

1.	 Considerações iniciais

Nesse artigo, argumentamos que a literatura indígena brasileira contemporânea é 
marcada, constituída e dinamizada por uma voz‑práxis estético‑literária que, sob a forma 
de um eu‑nós lírico‑político, parte da afirmação e da autoexpressão desde sua singularidade 
antropológica, afirmando e atualizando sua memória ancestral‑comunitária e, a partir 
dela, realizando uma práxis público‑política de crítica do presente, de resistência 
cultural e de luta política em que o desvelamento e o enfrentamento da exclusão, da 
marginalização e da violência vividas e sofridas definem uma postura de ativismo, de 
militância e de engajamento dos/as escritores/as indígenas seja para com o Movimento 
Indígena, de cunho político‑cultural, seja em termos de esfera pública, no que se refere 
à construção de hegemonia cultural, normativa, política e epistêmica1. Nesse sentido, a 
literatura indígena, enquanto uma práxis política‑politizante, vinculada e carnal, e sob 
a forma de ativismo, de militância e de engajamento no Movimento Indígena, permite 

1	 Por Movimento Indígena Brasileiro, os/as intelectuais indígenas querem significar a organização e a 
união dos povos indígenas e a atuação público‑política de suas lideranças em favor de suas comunidades/
etnias enquanto evento que emergiu a partir da década de 1970 em diante, com especial ênfase nas décadas 
de 1980 e de 1990, em que se consolidou e se expandiu. Esse movimento possuía e possui uma organização 
pan‑indígena constituída e dinamizada em torno de uma agenda político‑programática e de interesses 
comuns, com estratégias e práticas utilizadas pelas comunidades indígenas em defesa de seus interesses, de 
seus direitos e como resistência contra a violência vivida e sofrida (cf.: Baniwa, 2006; Krenak, 2015).



146

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

a superação do silenciamento e do confinamento dos povos indígenas à esfera privada 
de vida, à aldeia pura e simplesmente, um silenciamento e um confinamento apolíticos 
e despolitizadores que lhes foram impostos pela cultura majoritária e em termos 
tecnocráticos, em uma postura e em um movimento que lhes permitem superar esse 
silenciamento e esse privatismo exatamente por meio e sob a forma desse ativismo, dessa 
militância e desse engajamento como sujeitos público‑políticos.

Para desenvolvermos esse argumento, dividimos o texto em dois capítulos 
que, de todo modo, estão imbricados, sendo mutuamente dependentes. No primeiro, 
mais geral, definimos a condição de minoria como um conceito e uma questão 
políticos, como uma construção política no duplo sentido do termo, isto é, (a) como 
conceito simbólico‑normativo e como produto de processos materiais de exclusão, 
de unidimensionalização e de violência, por um lado; e (b) como expressão e 
publicização da própria condição de e como minoria, por outro. Se, no primeiro 
caso, as minorias são construções de maiorias socioculturais hegemônicas, no 
segundo, a própria voz‑práxis dessas mesmas minorias, sempre que é publicizada, 
assume um sentido e uma atuação irremediavelmente políticas e politizantes. Ora, 
em consequência disso, argumentamos que a voz‑práxis das minorias é sempre e 
diretamente carnal, vinculada e política‑politizante, o que aponta para o fato de 
que ela é autoexpressão de um grupo sociocultural estigmatizado, periferizado, 
silenciado e violentado por causa de sua singularidade antropológica, o que 
significa que a vinculação público‑política do/a escritor/a de minorias parte sempre 
dessa pertença, dessa dependência e dessa publicização radicais e pungentes desse 
mesmo grupo, de sua condição de marginalização, de exclusão e de violência, 
utilizando‑a como base para a crítica social, a resistência cultural e a luta política. 
É por isso, aliás, que as minorias são, em sua voz‑práxis pública e publicizada, 
fundamentalmente políticas e politizantes, uma vez que confrontam, no simples 
fato de serem, de aparecerem e de se manifestarem como minorias, os processos 
apolíticos, despolitizados, naturalizados e a‑históricos de unidimensionalização, 
de massificação e de totalização sustentados e realizados por grupos socioculturais 
majoritários – a literatura de minorias, portanto, como direta e pungentemente 
política e politizante, ativista, militante e engajada. A partir disso, elaboramos o 
segundo capítulo tendo por base a análise de escritores/as indígenas brasileiros/
as hodiernos, com o intuito de mostrar o quanto sua produção estético‑literária 
assume esse sentido ativista, militante e engajado em termos público‑políticos 
e relativamente ao Movimento Indígena. Isso significa, como procuraremos 
reconstruir e defender na segunda parte, que a literatura indígena se vincula direta 
e pungentemente ao Movimento Indígena, tendo na afirmação e na atualização da 
memória, sob a forma de assunção e de promoção da tradição ancestral, comunitária 
e xamânica e de crítica do presente, de denúncia da marginalização vivida e sofrida, 
o núcleo normativo de sua constituição e o cerne de sua vinculação público‑política. 
Com isso, imbricando‑se profundamente ao Movimento Indígena e assumindo‑se 
como ativismo, militância e engajamento, a literatura indígena permite a superação 
do silenciamento e do confinamento à esfera privada, apolítica, não‑pública a que 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

147

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

esses mesmos povos indígenas foram e são relegados pela cultura majoritária e em 
termos tecnocráticos. Nesse sentido, ela guarda uma relação estreita e mutuamente 
dependente com a política, tornando‑se, em verdade, direta e pungentemente práxis 
política, normativa, estética ativista, militante e engajada.

Queremos, antes de tudo, realizar uma delimitação conceitual, ainda que 
um tanto genérica e aberta para o momento, do termo voz‑práxis, que utilizamos 
ao longo do texto. Em sua acepção matricial, construída por Karl Marx, e, por 
exemplo, utilizada e reestilizada, hodiernamente, por Jürgen Habermas e por Paulo 
Freire, o conceito significava‑significa a umbilical correlação e dependência entre 
teoria e prática, seja no sentido de dar‑se cientificidade à ação política cotidiana (e 
politicidade à prática científica institucionalizada), seja, para o que nos interessa 
aqui, de tornar essa ação reflexiva, dotada de organização, de projeto e de orientação, 
inclusiva e participativa. A práxis, portanto, enfatiza uma perspectiva ativa, 
participativa e reflexiva, apontando para essa ligação entre teoria e prática de que 
falamos, núcleo duro da teoria social crítica, para a qual a reflexividade depende de 
uma ação direta dos excluídos mediada e perpassada por fundamentação teórica 

– a transformação social via ação política que se escora em um diagnóstico e em 
uma fundamentação científicos. A práxis, enquanto ação reflexiva, envolve, por 
conseguinte, a interrelação entre os grupos oprimidos (o proletariado, as minorias, 
os movimentos sociais) e uma perspectiva científica de mundo, e aponta para o 
fato de que os próprios oprimidos, não mais como massa de manobra, mas como 
sujeitos na plenitude de sua formação intelectual, assumem o protagonismo sobre 
e acerca de sua própria condição e, como consequência, da situação social que 
lhes produz e que somente eles – e não os opressores – podem modificar. Por isso, 
retomando Karl Marx, Jürgen Habermas e Paulo Freire, a teoria social crítica deve 
fazer‑se práxis política inclusiva, participativa e direta, dando a própria palavra e 
a própria oportunidade de os oprimidos – não‑sujeitos de sua própria condição 

– tornarem‑se sujeitos autoconscientes, emancipados e emancipatórios (cf.: Marx, 
1989, pp. 03‑39; Marx & Engels, 2001, pp. 99‑103; Habermas, 1987, pp. 14‑15, pp. 
47‑48; Freire, 1987, pp. 16‑32). 

Note‑se, aqui, que essa perspectiva exige ativismo, militância e engajamento 
a partir da condição sociopolítica ou étnico‑antropológica que se vive, uma postura 
que não pode ser mediada ou realizada apenas por meio da torre de marfim 
da teoria. Baseados nessa descrição genérica, compreendemos e utilizamos o 
conceito de voz‑práxis querendo significar, com ele, o fato de que os/as escritores/ 
e os/as intelectuais indígenas utilizam‑se de sua palavra, calcada na sua tradição 
ancestral‑comunitária, como fundamento de uma atitude público‑política reflexiva, 
ativista e militante que busca exatamente a publicização e a politização da condição, 
da situação e da causa desses povos indígenas. Nesse diapasão, a literatura indígena 
permite a autoexpressão direta, sem mediações institucionalistas, cientificistas 
e tecnicistas dos povos indígenas por si mesmos e a partir de si mesmos, lhes 
possibilitando a autoafirmação via retomada dessa tradição ancestral‑comunitária 
e, a partir disso, a realização de uma postura de crítica do presente. Essa expressão 



148

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

direta assume um sentido catártico, de remodelação e de reavaliação de todo o 
peso do colonialismo, de toda a pungência da violência colonial, acumulada em 
cinco séculos de contato etnocida, buscando inserir‑se na dinâmica constitutiva de 
nossa sociedade, em todas as suas esferas, começando pela política, passando pela 
cultura, pela religião e pela educação e chegando‑se à própria economia. É assim, 
portanto, que a literatura indígena, enquanto palavra direta e singular, ao assumir 
esse sentido catártico, leva à reflexividade do indígena por si mesmo em um triplo 
sentido: permite, dada sua abertura paradigmática, autoexpressão e autoafirmação 
desde sua condição; o leva a publicizar e politizar sua condição de marginalização, 
de exclusão e de violência, de modo que, por meio da própria autoexpressão 
direta e singular, ele supera o silenciamento, a invisibilização e o privatismo 
público‑políticos aos quais ele tradicionalmente esteve e está submetido em termos 
de esfera pública, política e cultural; e, além disso, lhe permite divulgar e promover 
socialmente a riqueza de sua pertença, de sua singularidade, na multiplicidade das 
vozes, das práticas e dos valores construídos milenarmente pelos povos indígenas. 
A literatura indígena (assim como a literatura de minorias de um modo mais geral), 
em termos de ativismo, militância e engajamento do eu‑nós lírico‑político, se torna 
voz como práxis, práxis como voz, ou seja, voz‑práxis, palavra reflexiva porque 
singular, palavra ativista e ativismo pela palavra, via participação e inclusão de 
uma singularidade que denuncia a condição de exclusão, de marginalização e de 
violência; ação crítica e emancipatória pela palavra dita em primeira pessoa, de modo 
reflexivo e catártico – os cinco séculos de colonização etnocida e de deslegitimação 
normativa, entalados na garganta, podem, aqui, por meio desse engajamento como 
palavra direta da própria diferença por si mesma e desde si mesma, ser contados, 
compartilhados publicamente.

Voz‑práxis, portanto, alude à publicização da própria fala, da própria voz 
como uma postura político‑cultural marcada pela e dinamizadora da reflexividade 
dos povos indígenas, propiciando‑lhes superar seu silenciamento, sua invisibilização 
e sua exclusão e consolidar‑se na esfera pública como sujeitos político‑culturais. A 
voz, como ação refletida e reflexiva, promove a autoexpressão e a autoafirmação 
e, com isso, permite ao/à indígena a crítica pungente de sua condição em nossa 
sociedade. Com isso, ela, a voz refletida e reflexiva, leva à profunda intersecção 
da literatura com o Movimento Indígena, contribuindo para a propagação de seus 
ideais, para a legitimação de sua presença público‑política, para a hegemonia de seus 
valores e para a busca do diálogo intercultural. Sobretudo, a voz‑práxis indígena, 
enquanto característica central da literatura indígena brasileira, assume‑se como 
perspectiva crítica, criativa e reflexiva, porque dita e dinamizada de modo direto, sem 
mediações, de modo que uma minoria – ou qualquer minoria – pode expressar‑se a 
partir de sua condição, de sua singularidade e, ao fazer isso, politizar‑se e politizar 
a sociedade em que está situada. É uma voz reflexiva, uma práxis emancipatória, 
posto que política e politizante, para si e para a sociedade na qual está inserida e que 
produziu e reproduz, na maior parte das vezes de modo apolítico e despolitizado, 
essa condição de minoria.



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

149

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

2.	 A voz‑práxis estético‑política das minorias como ativismo e militância

A voz‑práxis das minorias é irremediavelmente política, ativista e militante, o que 
significa que sua expressão como minorias assume um sentido diretamente politizante, 
carnal e vinculado, comprometido com a própria situação e com a própria singularidade 
da autora, do autor, do grupo em questão. Nesse sentido, três características fundamentais 
definem a estrutura, o estilo e a vinculação da voz‑práxis estético‑literária das minorias 
enquanto crítica do presente, como ativismo, militância e politização profundos e 
abrangentes, a saber: (a) ela de antemão é política e politizante, porque as minorais são uma 
construção simbólica e material dinamizada por processos de silenciamento, de exclusão, 
de marginalização e de destruição teórico‑práticos levados a efeito por maiorias; (b) ela 
somente pode constituir‑se e dinamizar‑se como crítica do presente por meio da afirmação 
da própria condição de minorias, partindo de seu horizonte antropológico‑ontológico, de 
suas experiências socioculturais e de suas bases epistemológico‑políticas, e publicizando 
suas experiências de dor, de negação e de violência sofridas e vividas como minorias, pelo 
fato de serem minorias – a voz‑práxis estético‑literária das minorais como um movimento 
que vai da autoafirmação identitária à crítica do presente; (c) ela é caracterizada pela 
intrínseca e umbilical ligação entre eu e grupo, indivíduo e comunidade, de modo a dar 
origem a isso que chamamos de eu‑nós lírico‑político, em que o autor e a autora estão 
profundamente comprometidos e conectados à comunidade de origem, falando em 
nome dela e por ela, o que leva à constituição diretamente política, militante e ativista da 
voz‑práxis estético‑literária das minorias e, no caso, do autor e da autora pertencentes às 
minorias, posto que sua voz‑práxis tem por base sempre essa condição, essas experiências 
e essa publicização como minorias (Dalcastagnè, 2012; Thiél, 2004; Almeida, 2009; 
Almeida & Queiroz, 2004; Danner & Dorrico Peres, 2017).

Reflitamos sobre esses três pontos. Com efeito, o primeiro aspecto importante 
para considerarmos a extensa e cada vez mais pungente produção estético‑literária 
das minorias ‑ mulheres, negros/as, índios/as, LGBTTs etc. – está no reconhecimento 
de que o conceito de minoria possui um significado diretamente político, posto que as 
minorias são uma construção simbólico‑material de grupos socioculturais hegemônicos 
localizados no espaço e no tempo (muitas vezes conquistando hegemonia por meio da 
destruição da alteridade), e não um produto natural e/ou uma imposição divina de cunho 
não‑normativo, a‑histórico, apolítico e despolitizado. Por construção simbólico‑material, 
entendemos o fato de que esses grupos socioculturais hegemônicos produziram 
histórica e politicamente todo um arcabouço normativo essencialista e naturalizado, 
unidimensional e totalizante acerca de si e da alteridade e, a partir dele, realizaram 
processos de exclusão, segregação e destruição material contra as diferenças, tanto no 
sentido de homogeneizá‑las e unidimensionalizá‑las quanto com o escopo de eliminá‑las 
de uma vez por todas da face da Terra (Spivak, 2010; Fanon, 1968; Habermas, 2002). As 
diferenças, as alteridades, portanto, são uma construção política e normativa e sua condição 
material como minorias (isto é, não apenas como grupos marginalizados e excluídos, mas 
também como numericamente minoritários por causa do genocídio‑extermínio a que 



150

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

foram submetidos) se deve a processos de destruição material fundamentados naquele 
arcabouço político‑normativo assumido e utilizado por grupos majoritários. Este é o 
caso das mulheres frente aos homens na tradição judaico‑cristã, dos grupos LGBTTs 
frente mais uma vez a essa tradição judaico‑cristã essencialista e naturalizada em 
termos de gênero e de sexualidade, dos/as índios/as e dos/as negros/as frente ao modelo 
antropológico racionalista eurocêntrico etc. Aqui, a mulher, o/a homossexual, o/a negro/a 
e o/a índio/a gradativamente assumiram um sentido decaído, negativo, por parte dessa 
tradição religioso‑cultural, o que também significa que a eles e a elas foram impostos 
processos de deslegitimação, de exclusão e de silenciamento políticos, que construíram 
esse sentido normativa e politicamente negativo por trás do conceito de minoria, 
consolidando uma cultura cotidiana que naturalizou tais processos de exclusão e essas 
mesmas minorias ao ponto de silenciá‑las, de remetê‑las como que exclusivamente ao 
âmbito privado da vida, retirando‑as da esfera pública e como sujeitos, práticas e valores 
políticos e politizantes, legitimamente públicos. Nesse sentido, o conceito de minoria passa 
a assumir um significado política e moralmente negativo, como algo e alguém que não 
apenas destoam profundamente da normalidade cotidiana, senão que também a põem 
em xeque, destruindo sua estabilidade, imutabilidade, naturalidade e dignidade – por 
isso, essas mesmas minorias, ao politizarem, historicizarem e profanizarem esse padrão 
normal totalizante, a‑histórico, essencialista e naturalizado, apolítico e despolitizado, são 
vistas como o grande inimigo a ser silenciado, excluído, marginalizado e, se necessário, 
destruído praticamente.

Assim, enquanto construção política e normativamente referendada, as minorias 
aparecem de antemão, em termos de voz‑práxis, com um estigma estampado em seus 
corpos, em suas culturas, em suas formas de ser e de estar no mundo, em suas perspectivas 
antropológicas e epistemológicas. E, nesse caso, a simples percepção de que se trata 
de um indivíduo pertencente a um grupo sociocultural decaído, de uma minoria em 
sentido normativamente negativo, basta para anular qualquer possibilidade de contato 
paritário, de respeito e de consideração recíprocos, de igual tratamento intersubjetivo, 
de acolhimento e de proteção institucionais. Assim é que tradicionalmente as minorias 
ou foram destruídas em praça pública como exemplo a todos aqueles que quisessem e 
pudessem romper com certo padrão de normalidade calcado em bases essencialistas e 
naturalizadas, ou foram reduzidas e empurradas como que totalmente à esfera privada 
da vida, perdendo sua politicidade, tendo silenciada essa sua politicidade, como se o 
ser e o viver mulher, homossexual, indígena e negro/a somente pudessem manter uma 
legitimidade mínima longe dos olhos do público, da esfera público‑política, tendo certa 
legitimidade apenas se perdessem sua politização, isto é, caso se assumissem como algo 
totalmente privado, íntimo, não‑público e apolítico. Aliás, esse ponto, como podemos 
perceber, é ainda hoje uma tônica de nossa sociedade brasileira, a saber, as diferenças até 
podem ser possíveis e legítimas, mas não como sujeitos, práticas e valores público‑políticos 
que possam estar visíveis à luz do dia e por todos e todas, para todos e todas, que 
possam questionar politicamente e relativizar normativamente padrões normalizadores, 
essencialistas e naturalizados em sua apoliticidade‑despolitização e a‑historicidade 
cotidianas, o que significa que, se elas quiserem ser protegidas e respeitadas, necessitam 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

151

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

esconder‑se na esfera do seu quarto, da sua casa, da sua intimidade, um âmbito totalmente 
ausente e destituído de publicidade (cf.: Krenak, 2015; Danner, Bavaresco & Danner, 2017). 
Na esfera pública, as diferenças não são possíveis e nem legítimas, devendo, caso queiram 
assumir essa atuação e essa visibilidade público‑políticas, ser deslegitimadas, combatidas 
e silenciadas, posto que põem por terra a normalidade essencialista e naturalizada 
própria às maiorias, aquele tipo de verdade e de valor que somente é possível por meio da 
uniformização, da unidimensionalização e da totalização estritas, que se assumem como 
apolíticas e que, portanto, despolitizam as diferenças e as contradições exatamente por 
meio do silenciamento, da exclusão, da marginalização e da violência. Com isso, tanto 
os conceitos de povo e de nação quanto o consequente conceito de esfera público‑política 
assumem claramente um sentido unidimensional e totalizante, massificado, tornando‑se, 
em muitas situações, castradores e negadores das diferenças, em que a heterossexualidade, 
a cor branca e a razão impessoal, todas baseadas em uma ordem apolítica e despolitizada, 
são as métricas fundamentais para a legitimação da práxis – novamente, aqui, as 
diferenças são empurradas para a esfera da vida privada, para a intimidade, de cunho 
apolítico, não‑normativo e despolitizado, sendo profundamente silenciadas.

Nesse sentido, como estamos argumentando, a autoexpressão e a autoafirmação 
estético‑literária das minorias são ab origine políticas e politizantes, carnais e vinculadas, 
ativistas e militantes. Em primeiro lugar, enquanto condição e construção políticas, a 
visibilização das minorias assume em cheio esse sentido político e politizante por si 
(e para si) e para os outros. A voz‑práxis estético‑literária das minorias é política e 
politizante por si e para si, uma vez que o autor e a autora expressam‑se por meio de 
estilos, práticas, rituais e valores próprios ao grupo de que fazem parte – aliás, a cor da 
pele, a estrutura antropológico‑cultural, a expressão corporal e a postura em termos 
de gênero e de sexualidade de antemão aparecem como representando e pertencendo 
a uma minoria, o que significa que a enunciação estético‑literária das minorias já não 
pode esconder‑se, ser silenciada (e calar‑se) e negada (e negar‑se) nessa sua pertença, 
nessa sua dinâmica (como minoria). Aqui, o autor e a autora são pertencentes ao grupo 
sociocultural em questão: mulher, negro e negra, indígena, homossexual – às vezes 
possuindo mais do que um único desses qualificativos. Ele e ela são, assim, autor/a 
negro/a, indígena, homossexual etc., não podendo silenciar sobre, apagar, esconder ou 
até negar essa pertença antropológico‑cultural, nem essa estilística epistemológica (de 
pertença a uma minoria, de manifestação como minoria) e nem a profunda militância de 
que sua voz‑práxis se reveste e se constitui. E a voz‑práxis estético‑literária das minorias, 
uma vez que direciona‑se à esfera público‑política, saindo da esfera privada, apolítica e 
despolitizante e assumindo‑se como publicidade, é política e politizante para os outros, 
uma vez que tanto confronta os padrões de normalidade majoritários e associados e 
sustentados pelas maiorias quanto é confrontada por essas mesmas maiorias por colocar 
em xeque as bases essencialistas e naturalizadas, apolíticas e a‑históricas nas quais se 
sustenta a normalização, a unidimensionalização e a totalização em termos socioculturais, 
de gênero e de sexualidade, de economia e de política etc. As minorias, na esfera pública 
e como publicidade, ao substituírem o silenciamento e a apoliticidade da esfera privada 
pelo ativismo e pela militância como alteridades na esfera público‑política, não apenas 



152

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

assumem‑se como sujeitos, práticas e valores políticos e politizantes, mas também são 
enquadrados pelas maiorias como adversários políticos que desvelam a politicidade e 
a historicidade da negação, da exclusão, da marginalização e da violência, mostrando 
também que a suposta superioridade do branco, do macho, do heterossexualismo etc. 
não são dados naturais e nem podem ser respaldados teologicamente, senão que são 
pura e simplesmente construções, produtos‑produções que possuem uma história e uma 
localização no espaço e no tempo, fruto da política e de relações políticas.

Ora, é nesse sentido que emerge o segundo significado fundamental da 
voz‑práxis estético‑literária das minorias, acima comentado, a saber, se as minorias 
são construções político‑normativas e resultado de processos materiais (escorados 
nessas e dinamizados por essas construções político‑normativas) de silenciamento, 
de exclusão, de marginalização e de destruição, então sua expressão só pode ser 
diretamente uma expressão política e politizante, em que o estilo, o sentido e a 
direção da voz‑práxis estético‑literária das minorias têm de assumir e utilizar‑se 
do arcabouço antropológico‑ontológico, sociocultural e epistemológico‑político do 
grupo de que o autor e a autora fazem parte, explicitando, trabalhando e publicizando 
as experiências de ser e de estar no mundo, as práticas, os valores e os códigos 
constituintes tanto da vida do seu grupo quanto de suas experiências mais básicas 
como indivíduo pertencente a uma minoria e visto (e estigmatizado) como minoria. 
Do mesmo modo, como construção político‑normativa e resultado de processos 
materiais de negação, de exclusão, de marginalização e de violência, a voz‑práxis 
estético‑literária das minorias, em superando e enfrentando o confinamento 
na esfera privada imposto a elas pelas maiorias e pelos padrões normalizadores 
da cultura e das instituições, necessariamente desvela, publiciza e compartilha 
intersubjetivamente essas experiências de dor, de negação e de violência a que são 
submetidas enquanto minorias, o que significa que seu silenciamento é substituído 
por uma atitude política‑politizante, carnal e vinculada (Munduruku, 2004; Graúna, 
2013; Potiguara, 2004; Kopenawa & Albert, 2015; Krenak, 2015; Werá, 2016). Aqui, 
a autoexpressão das minorias e como minorias simplesmente não tem condições de 
negligenciar as situações de exclusão e de violência vividas e sofridas, ou de passar 
ao largo tanto da publicização quanto do enfrentamento delas: em sua manifestação 
estético‑literária, essa autoexpressão das minorias já reflete e já apresenta‑se como 
violentada, como produto de uma violência permanente e pungente cometida 
seja em termos simbólicos, normativos e políticos, seja em termos materiais e 
institucionais. Nesse sentido, a voz‑práxis estético‑literária das minorias baseia‑se 
na e parte da sua constituição enquanto singularidade irredutível, dos valores, das 
práticas, dos códigos e dos ritos próprios à comunidade e ao grupo de que o autor e 
a autora fazem parte; ela também assume‑se como publicização e explicitação das 
situações de marginalização, de exclusão e de violência, da dor e do sofrimento que 
a própria condição de minoria, enquanto construção política, carrega e representa; 
e, com isso, ela chega à e torna‑se crítica do presente, desde a constituição de uma 
voz‑práxis política‑politizante, carnal e vinculada, em que o eu‑nós lírico‑político, 
profundamente ligado à comunidade e ao grupo de que faz parte, utiliza‑se de suas 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

153

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

tradições e dessa sua vinculação, desvela e denuncia a violência sofrida e vivida e, 
em tudo isso, resiste culturalmente e luta politicamente, em uma atitude propositiva 
de autoafirmação e de enfrentamento das situações de exclusão e de marginalização 
às quais, como minoria, essa voz‑práxis está submetida (Butler, 2003).

Com isso, chegamos ao terceiro ponto fundamental que é constituinte 
e dinamizador da voz‑práxis estético‑literária das minorias como perspectiva 
política‑politizante, carnal e vinculada que parte das bases antropológico‑ontológicas, 
socioculturais e epistemológico‑políticas próprias ao grupo em questão, uma 
voz‑práxis que assume a crítica do presente como estilo e postura fundantes de 
sua manifestação como minoria e em termos de publicização e de enfrentamento 
das situações de marginalização, de exclusão e de violência sofridas e vividas, 
substituindo o silenciamento, a despolitização‑apoliticidade e o confinamento à/na 
esfera privada por um profundo ativismo e militância em termos público‑políticos. 
Esse ponto consiste na umbilical e intrínseca ligação entre eu e nós, autor/a e 
grupo, de modo a fundar‑se um eu‑nós lírico‑político que, em sua manifestação 
público‑política, aparece diretamente ligado ao e dependente do grupo sociocultural 
de que faz parte, militando politicamente com ele e a favor dele. Com efeito, a 
voz‑práxis estético‑literária das minorias e suas produções são fundamentalmente 
marcadas por um eu‑nós lírico‑político que, partindo da sua própria singularidade 
antropológica, dos valores, das práticas e dos ritos que ela comporta e apresenta, 
assume o desvelamento e o enfrentamento da exclusão, da marginalização e da 
violência sofridas e vividas como o leitmotiv dessa mesma voz‑práxis, em uma 
atitude‑postura de ativismo e de militância que é, como estamos argumentando, 
diretamente crítica do presente. O eu‑nós lírico‑político, portanto, é a marca, o 
estilo e a dinâmica epistemológico‑políticos basilares para entender‑se a construção 
estético‑literária e a vinculação público‑política dessas mesmas minorias em suas 
manifestações e produções, o que significa que tais manifestações e produções – 
a voz‑práxis das minorias – são caracterizadas e dinamizadas diretamente pela 
pertença ao grupo, pelos valores, pelas práticas, pelos ritos e pelas experiências 
vividas como grupo, como comunidade. E isso não poderia ser diferente: como 
estamos argumentando ao longo do texto, as minorias são ab origine políticas e 
politizantes, uma construção política, de modo que sua voz‑práxis é direta e 
irremediavelmente política no duplo aspecto assumido e representado pelo conceito 
de minoria, a saber: a autoexpressão como minoria significa uma atitude de crítica, 
de contraposição, de resistência, de desconstrução e de enfrentamento da violência 
vivida e sofrida, do silenciamento, da exclusão e da marginalização impostos por 
grupos sócio‑culturalmente hegemônicos e suas perspectivas de mundo totalizantes 
e unidimensionais; e, uma vez publicizada, uma vez rompendo com o silenciamento, 
o privatismo e a apoliticidade‑despolitização a ela impostos pela cultura majoritária, 
a voz‑práxis estético‑literária das minorias questiona, sob a forma de eu‑nós 
lírico‑político, os padrões de normalização, as bases apolíticas‑despolitizadas, 
a‑históricas, essencialistas e naturalizadas nas quais se escora a marginalização (e 
o seu sentido e a sua condição como minorias), o que significa que também para os 



154

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

grupos hegemônicos essa voz‑práxis é percebida como política e politizante, ainda 
que em um sentido negativo, como quebra e desvio da normalidade, como violação 
à ordem (apolítica, despolitizada, naturalizada) estabelecida.

Desse modo, a voz‑práxis das minorias em termos estético‑literários, constituída 
e dinamizada a partir de um eu‑nós lírico‑político que parte da comunidade e do grupo, 
passa pela crítica do presente enquanto desvelamento e enfrentamento da violência, da 
marginalização e da exclusão, transforma‑se e assume‑se diretamente como ativismo 
e militância, como uma perspectiva política‑politizante, carnal e vinculada em que o 
autor/a está enraizado/a e umbilicalmente ligado/a tanto à singularidade antropológica 
do grupo e da pertença a esse grupo quanto às experiências comunitárias e grupais de 
exclusão, de violência, de negação e de destruição. Essa ligação entre eu e comunidade/
grupo, essa pertença fundamentalmente singular a uma alteridade irredutível, a uma 
minoria construída politicamente, juntamente com as experiências de silenciamento, dor 
e violência, são simplesmente inapagáveis, não podendo ser silenciadas, abandonadas ou 
sublimadas pelo autor/a de minorias, pelas produções estético‑literárias das minorias. 
É por isso que a obra‑práxis dali resultante é política‑politizante, carnal e vinculada, 
ligada às experiências e comprometida com a causa da minoria em questão, o que 
significa que o/a autor/a pertencente às minorias não produz uma obra‑práxis neutra, 
imparcial e impessoal no que diz respeito à questão dessa mesma vinculação, dessa 
mesma carnalidade. Diferentemente do escritor burguês, altamente individualista, que 
pode assumir‑se como totalmente independente do grupo de que faz parte e que pode 
produzir uma obra basicamente descomprometida em relação a questões socioculturais, 
uma obra meramente formal, voyeurista, apolítica e despolitizada, de um indivíduo 
fechado em si mesmo e que, enquanto mônada, tanto basta‑se a si mesmo quanto 
despreza ou sobrepõe‑se à sociedade da qual faz parte, o/a escritor/a de minorias assume 
uma voz‑postura‑práxis ativista e militante, profundamente ligada à e dependente da 
singularidade antropológica e das experiências comunitárias e que, sob a forma de eu‑nós 
lírico‑político, torna‑se direta e pungentemente crítica do presente. É uma voz‑práxis 
ativista e militante que fala em nome da minoria e como minoria, que se utiliza de suas 
bases antropológicas e que desvela a sua condição como minoria, politizando sujeitos, 
valores, práticas e estruturas sociais, culturais e institucionais de exclusão, que geram, 
legitimam e reproduzem o silenciamento, a marginalização e a violência contra essas 
mesmas minorias. Esse é o caso, como veremos agora, das produções literárias indígenas 
deste nosso Brasil contemporâneo.

3.	 A estilística da literatura indígena: o eu‑nós lírico‑político como crítica do 
presente

Primeiramente, como destacam Daniel Munduruku, Graça Graúna, Maria 
Inês de Almeida e Sonia Queiroz, a grande marca da literatura indígena brasileira 
da atualidade consiste exatamente no fato de que o/a indígena passa a escrever por 
si mesmo, desde sua singularidade antropológica, passando por suas experiências 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

155

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

de silenciamento, de negação e de violência e chegando a uma postura de crítica 
do presente via voz‑práxis estético‑literária (cf.: Munduruku, 2004; Munduruku, 
2016; Graúna, 2013; Almeida & Queiroz, 2004). No dizer de Almeida & Queiroz, 

“a literatura de autoria indígena revoga a presença do traço indígena na literatura 
nacional enquanto negatividade, desvio criativo, e se impõe afirmativamente, como 
presença positiva” (Almeida & Queiroz, 2004, p. 220; os destaques são nossos). 
Nesse sentido, de mero personagem coadjuvante no grande drama da história 
nacional e branca, de participante marginal nos enredos amorosos e existenciais 
de personagens brancas, como representação extemporânea, caricata e idílica (e, 
ainda assim, marginal e coadjuvante nessa grande odisseia branca que é a nação 
brasileira), os/as indígenas, por meio da sua voz‑práxis estético‑literária, passaram 
a assumir protagonismo epistemológico e político, social e cultural em termos de 
crítica do presente. Com suas manifestações e produções estético‑literárias, já não 
nos aparecem mais sob aquele modelo idílico e caricato do bom selvagem distante 
da civilização, como índio/a nobre e guerreiro/a, mas como cidadãos e cidadãs e 
como grupos socioculturais que não apenas se afirmam como parte da nação, senão 
que também lutam em prol de sua causa, sob a forma do Movimento Indígena – 
a literatura indígena como aliada e promotora fundamental do Movimento 
Indígena brasileiro hodierno (cf.: Dorrico, 2017). Com isso, a literatura indígena 
assume‑se como voz‑práxis diretamente política e politizante, carnal e vinculada, 
ativista e militante nos três pontos discutidos no capítulo inicial deste texto, a 
saber: (a) em termos de consciência de que o Movimento Indígena somente pode 
ser bem‑sucedido se se constituir politicamente, se se dinamizar em termos 
público‑políticos, vinculando‑se profundamente à sociedade civil e buscando nela 
hegemonia cultural; (b) em termos de autoafirmação e de autoexpressão identitárias, 
comunitárias, como singularidade antropológica, passando pelo desvelamento, pela 
denúncia e pela publicização da violência sofrida e vivida, da negação, da exclusão 
e da marginalização que sofreram ontem e que vivem hoje, e chegando‑se à crítica 
do presente como núcleo político, normativo e cultural desse mesmo Movimento 
Indígena; e (c) a constituição de uma voz‑práxis que se processa, se dinamiza e 
se manifesta pública e politicamente em termos de eu‑nós lírico‑político ativista 
e militante. Aqui, portanto, está o núcleo estilístico, epistemológico e político do 
Movimento Indígena de um modo geral e, para nosso caso nesse texto, da literatura 
indígena brasileira em particular, a saber, uma voz‑práxis ativista e militante, 
marcada por um eu‑nós lírico‑político que parte da comunidade de origem, publiciza 
a violência e a marginalização sofridas e vividas, assumindo uma postura ativista e 
militante sob a forma de crítica do presente. No que se segue, gostaríamos, a partir 
da análise de textos literários de autores/as indígenas brasileiros/as, de provar e de 
desenvolver nosso argumento.

Primeiramente, o ponto de partida das produções estético‑literárias 
indígenas, em termos de voz‑práxis militante e ativista, está na afirmação e na 
utilização da tradição e da pertença comunitárias como base, mote e condição 
para a autoexpressão e a autoafirmação do eu‑nós lírico‑político e, a partir daqui, 



156

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

sob a forma de ativismo e de militância, de crítica do presente. Como dissemos 
anteriormente, sem essa pertença à e essa utilização da tradição comunitária, 
sem essa consciência e essa valorização de sua singularidade antropológica 
simplesmente não existiria literatura indígena – assim como, evidentemente, não 
existiria literatura de minorias. Isso porque o/a escritor/a indígena (como de resto 
o/a escritor/a pertencente às minorias) não é uma mônada, que não apenas vive 
isolada da coletividade, senão que também se constitui de modo auto‑subsistente 
e autossuficiente e se dinamiza de maneira autorreferencial, tornando‑se como 
que sobreposta e independente em relação ao contexto de que emerge, ao qual está 
inserida e faz parte. No caso da voz‑práxis estético‑literária indígena, sob a forma 
de um eu‑nós lírico‑político ativista e militante e em termos de crítica do presente, 
a afirmação e a utilização do arcabouço antropológico‑ontológico, sociocultural e 
epistemológico‑político comunitário, de suas formas de ser e de estar no mundo, 
suas práticas, seus valores e suas experiências, embasam e dinamizam a própria 
construção e a própria vinculação público‑política da obra‑práxis, definindo mesmo 
o seu sentido como crítica do presente a partir da denúncia, do desvelamento e da 
crítica à exclusão, à marginalização e à violência vividas e sofridas. Com isso, se a 
voz‑práxis estético‑literária indígena é crítica do presente, assumindo‑se diretamente 
sob a forma de um eu‑nós lírico‑político que é ativista e militante, ela assim o é, 
assim se constitui e assim se dinamiza por causa da pertença comunitária, por meio 
da afirmação e da utilização da tradição ancestral como arcabouço normativo da 
manifestação público‑política enquanto diferença. O caso do xamã yanomami Davi 
Kopenawa pode servir‑nos de exemplo no que diz respeito a esse argumento.

Eu não tenho velhos livros como eles, nos quais estão desenhadas 

as histórias dos meus antepassados. As palavras dos xapiri estão 

gravadas no meu pensamento, no mais fundo de mim. São 

as palavras de Omama. São muito antigas, mas os xamãs as 

renovam o tempo todo. Desde sempre, elas vêm protegendo a 

floresta e seus habitantes. Agora é minha vez de possuí‑las. Mais 

tarde, elas entrarão na mente de meus filhos e genros e, depois, na 

dos filhos e genros deles. Então será a vez deles de fazê‑las novas. 

Isso vai continuar pelos tempos afora, para sempre. Dessa forma, 

elas jamais desaparecerão. Ficarão sempre no nosso pensamento, 

mesmo que os brancos joguem fora as peles de papel deste livro 

em que elas estão agora desenhadas; mesmo que os missionários, 

que nós chamamos “gente de Teosi”, não parem de dizer que 

são mentiras. Não poderão ser destruídas pela água ou pelo 

fogo. Não envelhecerão como as que ficam coladas em peles de 

imagens, tiradas de árvores mortas. Muito tempo depois de eu já 

ter deixado de existir, elas continuarão tão novas e fortes como 

agora. São essas palavras que pedi para você fixar nesse papel, 

para dá‑las aos brancos que quiserem conhecer seu desenho. 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

157

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Quem sabe assim eles finalmente darão ouvidos ao que dizem os 

habitantes da floresta e começarão a pensar com mais retidão a 

seu respeito? (KOPENAWA; ALBERT, 2015, pp. 65‑66).

Note‑se três aspectos fundamentais dessa passagem acima, d’A queda do 
céu: palavras de um xamã yanomami, a saber: a utilização da tradição ancestral e 
comunitária, nesse caso do xamanismo, como base da significação, da autoexpressão 
e da autoafirmação, como fundamento da práxis ativista e militante do eu‑nós 
lírico‑político; a profunda pertença e dependência à comunidade de origem e, 
assim, a fala‑práxis do/a escritor/a como comunidade, como minoria, em nome 
dela e desde ela; e a crítica do presente sob a forma de denúncia da marginalização 
e a consequente tentativa de um diálogo‑práxis paritário, entre alteridades que 
fazem parte de um todo comum, social, cultural, político, institucional, ecológico e 
mesmo econômico. O que se percebe nesses três pontos, portanto, como horizonte 
deles, é exatamente o sentido político‑politizante, carnal e vinculado do eu‑nós 
lírico‑político constituído, dinamizado e assumido pela literatura indígena 
brasileira em particular e pela literatura de minorias de um modo geral, um sentido 
político‑politizante, carnal e vinculado em termos de pertença, autoexpressão e 
autoafirmação comunitárias, como grupo, como minoria. Aqui, a construção da 
obra, a voz‑práxis público‑política e a crítica do presente se fundam e se realizam 
por causa da tradição ancestral e da ligação com a comunidade de origem, para 
além de qualquer neutralidade, objetividade, formalismo, impessoalidade e 
imparcialidade metodológico‑axiológicas. Dito de outro modo: é por constituir‑se 
como minoria e falando desde ela e por ela que Davi Kopenawa pode tanto superar 
seu silenciamento quanto denunciar e resistir contra a exclusão, a marginalização e 
a violência sofridas e vividas. Como dissemos acima, sem esse arcabouço fornecido 
pela tradição ancestral e sem essa vinculação à comunidade de origem, como 
minoria, não haveria qualquer condição de sentido, qualquer fundamentação e, 
portanto, qualquer voz‑práxis ativista e militante, crítica do presente dos indígenas 
por si mesmos, das minorias e por parte delas. Por isso, no que se refere ao estilo, à 
dinâmica e ao escopo da voz‑práxis estético‑literária indígena, podemos traçar sua 
manifestação em termos de um eu‑nós lírico‑político que parte da e afirma a sua 
tradição ancestral como condição da expressão e do sentido; desvela, publiciza e 
critica as situações de marginalização e de violência, de modo a entabular uma crítica 
do presente que se escora na e se dinamiza por meio da afirmação e da utilização 
dessa tradição ancestral; e, com isso, torna‑se diretamente ativismo e militância 
estético‑políticos. É Davi Kopenawa que fala novamente a nós acerca disso:

Apesar de tudo isso, os brancos já nos ameaçaram muitas vezes para 

nos obrigar a abandonar os xapiri. Nessas ocasiões, só sabiam dizer: 

“Seus espíritos estão mentindo! São fracos e estão enganando vocês! 

São de Satanás!”. No começo, quando eu ainda era muito jovem, tinha 

medo da fala desses forasteiros e, por causa delas, cheguei a duvidar dos 



158

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

xapiri. Por algum tempo, me deixei enganar por essas más palavras e 

até tentei, com muito esforço, responder às palavras de Teosi. Mas isso 

acabou mesmo! Faz muito tempo que eu não deixo mais as mentiras 

dos brancos me confundirem e que não me pergunto mais: “Por 

que eu não tento virar um deles?”. Tornei‑me homem, meus filhos 

cresceram e tiveram seus próprios filhos. Agora, nunca mais quero 

ouvir más palavras sobre os xapiri! Omama os criou depois de ter 

desenhado nossa floresta e, desde então, eles continuaram cuidando 

de nós. Eles são muito valentes e muito bonitos. Seus cantos fazem 

nosso pensamento aumentar em todas as direções e ficar firmes. E 

por isso vamos continuar fazendo dançar suas imagens e defendendo 

suas casas, enquanto estivermos vivos. Somos habitantes da floresta. 

É o nosso modo de ser e são estas palavras que quero fazer os brancos 

entenderem (KOPENAWA; ALBERT, 2015, p. 511).

A pertença comunitária enquanto singularidade antropológica e a afirmação 
e a utilização da tradição ancestral e xamânica como fundamento da significação, 
como base da constituição e da dinamização da voz‑práxis enquanto crítica do 
presente, por conseguinte, especificam, caracterizam e definem o sentido da literatura 
indígena brasileira produzida desde os anos 80 e 90 do século passado, situação 
que, como mencionamos en passant acima, ocorreu no contexto da emergência, da 
consolidação e do fortalecimento público‑político do Movimento Indígena enquanto 
organização dos povos indígenas, reação política, cultural e epistêmica contra o 
silenciamento, a exclusão, a marginalização e a violência vividas e sofridas, reação 
política, cultural e epistêmica contra a invisibilização público‑política do/a indígena. 
É nesse sentido que estamos falando, nesse texto, do caráter político‑politizante, 
carnal e vinculado das minorias de um modo geral e dos povos indígenas em 
particular, de sua voz‑práxis estética, literária e política, ou seja, enquanto minorias, 
sua atuação público‑política, que rompe com o silenciamento, a invisibilização e 
a privatização a que foram e são submetidos, imbrica profundamente indivíduo e 
comunidade, autor/a e grupo, tradição e crítica do presente. No caso da produção 
estético‑literária indígena e sob a forma de consolidação de um amplo espectro de 
escritores/as indígenas, temos a profunda ligação com e a vinculação e a dependência 
ao Movimento Indígena como o cerne dessa mesma produção estético‑literária e 
dessa mesma atuação público‑política como escritores/as, o que corrobora nosso 
argumento de que a voz‑práxis estético‑literária indígena como crítica do presente, 
como ativismo e militância políticos e politizantes, carnais e vinculados, se enraíza 
profundamente e se baseia diretamente na tradição ancestral e na pertença e na 
tradição comunitárias, inclusive em termos da negação, da marginalização e da 
violência vividas e sofridas como minorias, para constituir‑se e dinamizar‑se como 
ativismo e militância em prol do movimento indígena, como movimento indígena, 
em verdade. Essa, de todo modo, é a percepção de Daniel Munduruku no que diz 
respeito à emergência e à publicização da literatura indígena desde a década de 1990.



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

159

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Nesse sentido, o momento histórico da literatura nativa brasileira se 

confunde com o surgimento do movimento político que mobilizou 

mentes e corações em torno da sobrevivência física e espiritual de 

nossa gente. Foi, no entanto, na década de 1990 que ela ganhou as 

dimensões que hoje ocupa no cenário literário nacional. Foi nessa 

década que autores individuais começaram a surgir, recebendo algum 

destaque nas mídias. Esse foi o surgimento de um movimento que 

tem crescido a cada ano, a tal ponto de haver interesse crescente por 

parte das universidades em estudar o fenômeno. [...] Há entidades 

indígenas preocupadas em utilizar a escrita como uma arma capaz de 

reverter situações de conflito, denunciar abusos internos e externos, 

mostrando que a literatura – seja ela entendida como se achar melhor 

– é verdadeiramente um novo instrumental utilizado pela cultura para 

atualizar a Memória ancestral (MUNDURUKU, 2017, pp. 122‑123).

Nessa reflexão de Daniel Munduruku, nós podemos perceber a correlação 
de três ideias fundamentais que, como estamos argumentando, constituem de 
modo nucelar à literatura indígena em particular e à literatura de minorias de 
um modo geral, a saber: (a) literatura indígena e movimento político indígena; (b) 
autoafirmação e autoexpressão identitárias, comunitárias, xamânicas, via voz‑práxis 
estético‑literária, com resistência cultural e luta política, crítica do presente como 
denúncia da marginalização e da violência vividas e sofridas; e (c) literatura, 
atualização cultural e valorização da memória‑pertença comunitária. Note‑se esse 
aspecto fundante da correlação de literatura indígena e de Movimento Indígena, 
que consiste na atualização da memória, memória esta entendida em um sentido 
amplo: por um lado, a memória como reconstrução simbólico‑antropológica da 
sabedoria ancestral, com a afirmação dos principais traços culturais e axiológicos 
próprios a cada comunidade indígena (e, depois, próprios ao Movimento Indígena 
como um todo), o que leva à utilização desse arcabouço normativo como núcleo 
fundante da constituição e da atuação dos/as indígenas em termos público‑políticos; 
por outro, a memória da própria dor, da negação, da exclusão e da violência sofridas 
e vividas, que se constitui no verdadeiro aguilhão da crítica social, da resistência 
cultural e do ativismo e da militância políticos. Retomar e atualizar a memória, 
nesse sentido, enquanto tarefa fundamental assumida tanto pela literatura 
indígena em particular quanto, de um modo mais geral, pelo próprio Movimento 
Indígena, é o caminho por excelência não só para a crítica do presente, para esse 
ativismo e essa militância políticos que definimos como o cerne da voz‑práxis 
estético‑literária indígena sob a forma de um eu‑nós lírico‑político vinculado, 
carnal e politizante, mas também para evitar‑se o silenciamento, a desagregação 
e até o apagamento dos próprios povos indígenas que, enquanto minorias, sofrem 
um processo avassalador de deslegitimação e de destruição. Por isso, a memória, 
enquanto pertença e vinculação sociocultural e enquanto rememoração‑lembrança 
da dor, da marginalização, da exclusão e da violência sofridas e vividas, está no 



160

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

âmago das produções estético‑literárias indígenas e embasam e orientam o eu‑nós 
lírico‑político em termos de constituição e de dinamização de uma voz‑práxis 
ativista e militante, política e politizante, carnal e vinculada, e sob a forma de crítica 
do presente. É o que podemos perceber, por exemplo, na poesia de Eliane Potiguara:

Nosso ancestral dizia: Temos vida longa!/Mas caio da vida e da 

morte/E range o armamento contra nós./Mas enquanto eu tiver o 

coração aceso/Não morre a indígena em mim/ E nem tampouco 

o compromisso que assumi/Perante os mortos/De caminhar com 

minha gente passo a passo/E firme, em direção ao sol./Sou uma 

agulha que ferve no meio do palheiro/Carrego o peso da família 

espoliada/Desacreditada, humilhada/Sem forma, sem brilho, 

sem fama (POTIGUARA, 2004, pp. 102‑103).  

Há um trânsito e uma ligação diretos, nessa passagem, em termos estético‑literários 
e epistemológico‑políticos, entre a tradição ancestral e comunitária, o desvelamento, a 
explicitação e a publicização da violência vivida e sofrida e/como crítica do presente, a 
resistência cultural e a luta política. Ora, nessa passagem também podemos perceber a 
vinculação umbilical da autora com seu povo, com o passado, o presente e o destino de seu 
povo, o que demonstra e enfatiza o caráter umbilical entre o indivíduo que escreve‑age e a 
comunidade da qual ele faz parte, à qual aquele/a pertence. Nesse sentido, é somente sob a 
forma de ativismo e de militância que a memória – naquele duplo sentido por nós definido 
acima, tradição cultural‑comunitária e rememoração‑publicização da violência vivida e 
sofrida – que a voz‑práxis estético‑literária indígena se constitui e se dinamiza, de modo 
que o eu‑nós lírico‑político encontra nessa vinculação comunitária e nessa politização 
radical o seu sentido, o seu mote, o seu estilo e a sua dinâmica, podendo e devendo ser lido 
como práxis político‑normativa radical, de modo que a produção do/a autor/a e o sentido 
e a vinculação da obra são e se dão em primeira mão, conforme estamos argumentando, 
como ativismo e militância, como associação ao Movimento Indígena de onde emergem 
e ao qual retornam, promovem, publicizam. Somente mantendo‑se atenção a esse 
Movimento Indígena, como organização político‑cultural dos povos indígenas, sob a 
forma de autoexpressão e autoafirmação e, a partir daqui, de crítica do presente, que 
conseguimos compreender e, nesse caso, valorizar essa mesma literatura indígena como 
ativismo e militância do eu‑nós lírico‑político, porque, no fim das contas, a literatura 
indígena não apenas não é autônoma e nem sobreposta em relação à odisseia indígena, à 
vinculação, à história, ao presente e ao futuro dos/as indígenas, senão que está totalmente 
dependente e devotada à promoção e ao fortalecimento público‑político do Movimento 
Indígena. Aliás, nesse aspecto, para que a literatura indígena tenha um futuro, o indígena 
deve ter um futuro, deve não apenas sobreviver ao permanente etnocídio‑genocídio 
simbólico‑material (que lhe confere, no máximo, um papel periférico e o estigma de 
pária), mas também garantir que as tradições, os valores, as práticas, os ritos, as línguas 
e a memória indígena vivifiquem entre os povos indígenas e na esfera público‑política, 
junto aos não‑índios. De todo modo, como se pode perceber aqui, a literatura indígena 



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

161

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

está direta e profundamente alinhada ao Movimento Indígena exatamente porque, se 
não existirem mais índios/as, não existirá mais literatura indígena, mas apenas literatura 
sobre indígenas, o que implica nessa dupla tarefa, por parte dos povos indígenas, de seus/
as escritores/as e intelectuais: a de afirmação de sua própria tradição entre seus membros, 
em suas comunidades; e a de publicização e politização dessa sua tradição e da violência 
vivida e sofrida. Em ambos os casos, que de todo modo são interligados, a literatura 
indígena é uma espécie de propedêutica ao Movimento Indígena, um manifesto em prol 
deste, como podemos perceber no trabalho de Márcia Kambeba:

Nós, povos indígenas, 

Habitantes do solo sagrado, 

Mesmo sem nossa aldeia, 

Somos herdeiros de um passado.

Buscamos manter a cultura, 

Vivendo com dignidade, 

Exigimos nosso respeito, 

Mesmo vivendo na cidade.

Somos parte de uma história, 

Temos uma missão a cumprir, 

De garantir aos tanu muariry, 

Sua memória, seu porvir.

Vivendo na rytama do branco, 

Minha Uka se modificou, 

Mas a nossa luta pelo respeito, 

Essa ainda não terminou.

Pela defesa do que é nosso, 

Todos os povos devem se unir, 

Relembrando a bravura 

Dos Kambeba, dos Macuxi, 

Dos Tembé e dos Kocama, 

Dos valentes Tupi‑Guarani.

Assim, os povos da Amazônia, 

Em uma grande celebração, 

Dançam o orgulho de serem, 

Representantes de uma nação, 

Com seu canto vêm dizer: 

Formamos uma aldeia de irmãos 

(KAMBEBA, 2013, p. 35).



162

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

O Movimento Indígena, como argumentamos ao longo deste segundo capítulo, 
serve de contexto, de base e de mote para a constituição epistemológico‑política da 
literatura indígena, definindo sua estilística como ativismo, militância e engajamento 
público‑políticos marcados pela defesa da causa indígena, que passam pela afirmação 
e pela atualização da memória ancestral e comunitária, se transformam em denúncia 
da violência vivida e sofrida como minoria e chegam à crítica do presente, sob a forma 
de uma voz‑práxis política‑politizante, carnal e vinculada. Nesse quesito, a literatura 
indígena se dirige tanto aos próprios povos indígenas, no intuito de contribuir para 
a reafirmação e a valorização de sua constituição antropológica, de sua tradição 
cultural, dos valores, das práticas e dos ritos que lhe constituem em seu âmago, 
quanto aos não‑indígenas, com o objetivo, aqui, seja de publicizar a causa indígena, 
a dor, a marginalização e a violência pela qual passaram e passam, seja também para 
sensibilizar, para dar‑se a conhecer, para contribuir, como alteridade, na formação 
de uma cultura nacional mais plural, respeitosa e acolhedora das diferenças. Essa é, 
para Daniel Munduruku, uma das grandes intenções da literatura indígena, a saber, 
contribuir na formação de uma cultura democrática e de uma perspectiva moral 
pluralistas, valorizadoras, acolhedoras e promotoras das diferenças. Com efeito, 
nesse caso, a formação de uma cultura e de uma consciência moral democráticas, 
marcadas pelo pluralismo e pela diversidade, passa por essa militância e por esse 
ativismo que estamos atribuindo como eixo da constituição e da dinamização 
da literatura indígena enquanto eu‑nós lírico‑político, isto é, não se pode educar 
para a democracia, para o pluralismo e para as diferenças sem a participação e o 
contato com essas mesmas diferenças, posto que é somente por meio da interação 
entre diferentes que se dão os choques, as oposições, mas também as sínteses, o 
reconhecimento. As diferenças, por conseguinte, são o núcleo da democracia, da 
educação democrática, de uma cultura público‑política democrática que é aberta, 
pluralista e participativa. Por isso, como dissemos, a literatura indígena brasileira, 
na contemporaneidade, torna‑se o aguilhão político‑politizante que, na correlação 
de memória ancestral‑comunitária e de crítica do presente, tanto serve de suporte 
ao Movimento Indígena quanto se enraíza na esfera público‑política em termos de 
ativismo, de militância e de engajamento, buscando contribuir no amadurecimento 
da democracia, na construção de uma cultura público‑política e de uma educação 
democráticas que tenham nas diferenças, nas minorias seu núcleo normativo, seu 
norte, sua práxis.

A tarefa que nos propomos é reeducar as novas gerações de brasileiros 

para que consigam nos olhar com a dignidade que merecemos. Para 

isso, não podemos fazer um enfrentamento violento como nos tempos 

antigos, mas usar das mesmas ferramentas que foram utilizadas para 

estabelecer seu preconceito: a escrita e a literatura. Por meio delas, 

inventaram rivalidades, difundiram os estereótipos e os preconceitos 

e, principalmente, dividiram‑nos para poderem dominar nossos 

saberes ancestrais (Munduruku, 2016, pp. 191‑192).



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

163

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Como salienta Axel Honneth, o reconhecimento é ontogeneticamente 
anterior ao conhecimento, ou seja, a perspectiva simbólico‑normativa define o tipo 
de enquadramento que será dado aos semelhantes e, principalmente, às alteridades, 
às diferenças. Isto é, o modo como conhecemos e enquadramos os outros é 
caudatário do e determinado pelo tipo de formação simbólica, moral e normativa 
que temos, de modo que a nossa régua para medir e enquadrar o mundo e os nossos 
óculos para vermos aos outros dependem da e se fundam na forma de socialização 
e de educação moral que temos e que recebemos (cf.: Honneth, 2007). Ora, o que 
Daniel Munduruku está querendo significar, com a passagem acima, está em que 
a violência contra os/as indígenas foi e é, em primeiro e fundamental lugar, uma 
violência simbólica, normativa, moral, política; e só depois ela se transforma em 
destruição material, em etnocídio‑genocídio. Desse modo, a própria transformação 
dessa situação é, como condição de tudo o mais, uma socialização democrática e 
uma reeducação moral, uma reconfiguração do imaginário e do simbolismo em 
torno às diferenças, em torno às alteridades, em torno aos/às indígenas. É também 
com essa socialização equitativa e com essa educação democrática aberta, plural e 
inclusiva que a literatura indígena se compromete e às quais ela se dirige.

4.	 Considerações finais

Ao longo do texto, procuramos desenvolver a ideia de que a estilística definidora 
da literatura indígena (estendendo‑a também à literatura de minorias) consiste em uma 
voz‑práxis estético‑literária marcada por e afirmadora de um eu‑nós lírico‑político 
militante e ativista, que se constitui e se dinamiza a partir de três atitudes e de três 
momentos imbricados e mutuamente dependentes: a afirmação da memória ancestral e 
comunitária, que possibilita a autoexpressão desde a própria singularidade antropológica; 
a rememoração, a explicitação e a publicização da marginalização, da exclusão e da 
violência vividas e sofridas enquanto minoria, que leva à crítica do presente, à resistência 
cultural e à luta política; e a constituição dessa voz‑práxis política‑politizante, carnal 
e vinculada, que se dinamiza como ativismo e militância, demarcando o sentido da 
autoria e da obra como pertença comunitária‑grupal, como publicização e politização da 
violência sofrida como minoria, como desvelamento da condição política da minoria e, 
assim, como ativismo e militância cotidianos em termos de crítica do presente. Em nossa 
percepção, é esse o núcleo duro da literatura de minorias de um modo geral e, como 
procuramos mostrar na segunda parte desse texto, da literatura indígena brasileira em 
particular. Esse núcleo imbrica, direta e intrinsecamente, eu e comunidade, indígena e 
Movimento Indígena, permitindo a retomada, a afirmação e a promoção da memória 
no duplo sentido do termo, como valorização da tradição ancestral‑comunitária e como 
crítica publicizada e politizante da violência vivida e sofrida como minoria.

Nesse sentido, retomando a passagem de Ailton Krenak no início desse texto, 
o verdadeiro descobrimento do Brasil é esse realizado e assumido pelo Movimento 
Indígena de um modo geral e pela literatura indígena brasileira contemporânea em 



164

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

particular desde a década de 1980 para cá, que exige exatamente esse ativismo, essa 
militância e esse engajamento em termos público‑políticos da voz‑práxis indígena sob 
a forma de um eu‑nós lírico‑político vinculado, politizante e carnal. O trabalho está 
por fazer e, em verdade, consiste em uma luta permanente na esfera público‑política e 
como práxis político‑normativa pungente, uma luta que trabalha nessa correlação de 
retomada da memória e de crítica do presente como o eixo estruturante da atuação do 
Movimento Indígena coletivamente e nas figuras de seus/as intelectuais. É necessário que 
os povos indígenas e seus/as intelectuais adentrem em cheio na esfera público‑política e 
em termos desse ativismo, dessa militância e desse engajamento, pois a autoafirmação e a 
autoexpressão como singularidade antropológica e, a partir disso, sua crítica do presente 
não apenas não são um fim em si, senão que também não são suficientes para o sucesso 
do Movimento Indígena. Também é imprescindível, nessa caminhada, a construção 
de hegemonia cultural, política e normativa, que somente pode ser dada, edificada e 
viabilizada por meio do ativismo, da militância e do engajamento, por meio do Movimento 
Indígena e, no caso, da literatura indígena na e como esfera público‑política, como práxis 
político‑normativa radical. Lembrando que o mesmo vale para as minorias em geral, 
como sua sina, seu destino, se quiserem sobreviver e frutificar para si e socialmente.



Danner, L. F.; 
Dorrico, J.; 
Danner, F.
A estilística 

da literatura 
indígena 

brasileira: a 
alteridade 

como crítica do 
presente – sobre a 

noção de eu‑nós 
lírico‑político

165

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 143‑166, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ALMEIDA, Maria Inês de. Desocidentada: experiência literária em terra indígena. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2009. 

ALMEIDA, Maria Inês de; QUEIROZ, Sônia. Na captura da voz: as edições da 
narrativa oral no Brasil. Belo Horizonte: Autêntica, 2004.

BANIWA, Gersem dos Santos Luciano. O índio brasileiro: o que você precisa 
saber sobre os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu 
Nacional, 2006.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.

DALCASTAGNÈ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um território 
contestado. Vinhedo: Editora Horizonte, 2012.

DANNER, Leno Francisco; DORRICO PERES, Julie. “A literatura indígena como 
crítica da modernidade: sobre xamanismo, normatividade e universalismo – notas 
desde ‘A queda do céu: palavras de um xamã yanomami’, de Davi Kopenawa e 
Bruce Albert, O Eixo e a Roda (UFMG), v. 26, n. 03, 2017, pp. 129‑156.

DANNER, Leno Francisco; BAVARESCO, Agemir; DANNER, Fernando. “A 
estética das minorias contra a correlação de institucionalismo forte, cientificismo 
e tecnicalidade: sobre a voz‑práxis das minorias como arte‑literatura”, Clareira – 
Revista de Filosofia da Região Amazônica, v. 4, n. 1, 2017, pp. 15‑48.

DORRICO, Julie. “A mídia e a literatura como ferramentas de autoafirmação e de 
re‑existência dos povos indígenas na contemporaneidade”, pp. 65‑92. In: CEI, Vitor; 
DANNER, Leno Francisco; OLIVEIRA, Marcus Vinícius Xavier de; BORGES, Davi G. 
(Orgs). O que resta das jornadas de junho. Porto Alegre: Editora Fi, 2017.

FANON, Franz. Os condenados da Terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

GRAÚNA, Graça. Contrapontos de literatura indígena contemporânea no Brasil. 
Belo Horizonte: Mazza Edições, 2013.

HABERMAS, Jürgen. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: 
Loyola, 2002.

HABERMAS, Jürgen. Teoría y práxis: estudios de filosofía social. Madrid: Editorial 
Tecnos, 1987.

HONNETH, Axel. Reificación: un estudio en la teoría del reconocimiento. Buenos 
Aires: Katz, 2007.

KAMBEBA, Márcia Wayna. Poemas e crônicas. Manaus: Grafisa Gráfica e Editora, 2013. 



166

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KRENAK, Ailton. Encontros. Rio de Janeiro: Azougue, 2015.

MARX, Karl. A questão judaica. Lisboa: FCG, 1989.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

MUNDURUKU, Daniel. Memórias de índio: uma quase autobiografia. Porto Alegre: 
Edelbra, 2016.

MUNDURUKU, Daniel. Mundurukando II: roda de conversa com educadores. 
Lorena: UK’A Editorial, 2017.

MUNDURUKU, Daniel. “Visões de ontem, hoje e amanhã: é hora de ler as 
palavras”, p. 15‑16. In: POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São 
Paulo: Global, 2004.

POTIGUARA, Eliane. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2004.

SPIVAK, Gayatri C. Pode o Subalterno Falar? Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2010.

THIÉL, Janice. Pele silenciosa, pele sonora: a literatura indígena brasileira em 
destaque. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2012.

WERÁ, Kaká. O trovão e o vento: um caminho de evolução pelo xamanismo 
tupi‑guarani. São Paulo: Polar, 2016.

Submetido em: 05/12/2017

Aceito em: 16/05/2018



167

167 A didática contemporânea de língua portuguesa 
entre expediente retórico e produto científico: 

pressupostos histórico e teórico e estudo de casos

Contemporary didactic of Portuguese language between 
rhetoric expedient and scientific product: historical 

and theoretical assumptions and case studies

Cindy Mery Gavioli‑Prestes*, Gissele Chapanski** 

RESUMO

Em tempos pautados pela valorização do discurso científico, que autoriza 
pensamentos e consolida verdades, da academia à grande mídia, os ambientes de 
ensino de Português Brasileiro como Língua materna ainda se valem de diversas 
concepções opacas a análises de acordo com a metodologia de qualquer ciência 
propriamente dita. Em manuais de ensino de Português como língua materna, na 
prática escolar e mesmo no vasto aparato metalinguístico que corre paralelo ao 
circuito oficial da educação (como blogs e demais instrumentos midiáticos), é possível 
flagrar mecanismos de observação dos fatos da língua apoiados exclusivamente 
na reprodução de posições calcificadas dentro do que se poderia chamar aqui 
de uma retórica metalinguística no Ocidente. Para algumas dessas “explicações 
gramaticais”, o valor de verdade emana de uma permanência diacrônica capaz de 
remontar ao circuito gramatical da Antiguidade. Para outras tantas, trata‑se apenas 
do surgimento de um valor de autoridade plasmado tão somente pela repetição 
de conteúdos dentro de um circuito mais atual chancelado socioculturalmente. O 
presente artigo tem por intuito propor uma análise das razões e do funcionamento 
de tal contraste, representado pela permanência, nos diversos ambientes de ensino 
de Português como língua materna, de discursos já esvaziados, ou, ao menos, 
questionados pelas Ciências da linguagem. Para isso, discutiremos aspectos 
relacionados à terminologia gramatical e linguística, bem como a noção de sujeito 
e de subordinação.

Palavras‑chave: retórica; linguística; gramática.

	 *	 Universidade Estadual do Centro‑Oeste – UNICENTRO.
	**	 Professora Adjunta nas Faculdades Santa Cruz e doutoranda na Universidade de Campinas.



168

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ABSTRACT

In times ruled by scientific discourse appreciation, which authorizes thoughts and 
consolidates truths, from the academic field to the wide media, Brazilian Portuguese 
as first language teaching environments are still based on many opaque conceptions 
instead of analysis following to a methodology as any science in itself. In Portuguese 
as first language teaching textbooks, at school daily practice and even in the wide 
metalinguistic apparatus occurring parallel to the official education circuit (such as 
blogs and other mediatic instruments), it is possible to see observation mechanisms 
of language facts based exclusively on the reproduction of calcified positions inside 
what may be called here a metalinguistic rhetoric in the Western world. For some of 
those “grammar explanations”, the truth value comes from a diachronic permanence 
going back to the grammar circuit in Ancient times. For so many others, this is 
merely about the appearance of authority value shaped only by content repetitions 
inside a more current circuit having a sociocultural chancel. This article aims to 
analyze reasons and functioning of such contrast, represented by the permanence, 
in different Portuguese as first language teaching environments, of already emptied 
discourses, or, at least, questioned by language Sciences. In order to do so, we are 
going to discuss aspects related to grammar terminology and linguistics, as well as 
the notion of subject and subordination. 

Keywords: rhetoric; Linguistics; grammar.



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

169

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

1.	 Introdução

No cenário geral de ensino e aprendizagem do Português Brasileiro (doravante 
PB) como língua materna, ainda é possível flagrar uma prática discursiva 
atrelada a expedientes essencialmente retóricos, em franca concorrência com 

o arcabouço nocional e metodológico das ciências propriamente ditas. Neste momento 
da história, tal fato contrasta com um movimento discursivo predominante e, portanto, 
suscita uma investigação mais pontuada. É crescente o espaço aberto à divulgação 
científica na mídia, assim como são caras ao grande público explicações ditas “científicas” 
para fenômenos do cotidiano, num movimento que tanto valida pautas para veículos de 
comunicação, quanto mobiliza opiniões e valores. 

Na contramão desse fenômeno, parecem estar as questões concernentes à língua 
e à linguagem. Em uma análise superficial já se pode perceber que o número de notícias, 
blogs, aulas‑show sobre pontos da gramática tradicional (doravante GT) supera em 
muito aqueles a respeito de assuntos inerentes à Linguística propriamente dita na mídia. 
Ou seja: a divulgação “científica” da área se relaciona mais com o aspecto tradicional dos 
estudos da linguagem do que com o científico propriamente dito.

Não alheio a todo esse cenário, o ambiente educacional da contemporaneidade, 
em linhas gerais, apoia‑se no modelo epistemológico de busca pela verdade proposto 



170

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

pelas ciências, sob um prisma crítico, analítico, investigativo, em que determinado 
rigor instrumental e de método é determinante para a validação do que se afirma ou 
defende. Nesse contexto, a permanência de valores e ideias oriundos exclusivamente 
da transmissão histórica praticamente linear de determinados conteúdos (da 
gramática grega antiga até os nossos dias, por exemplo) chama a atenção para um 
processo de autorização de argumentos e estruturas puramente retóricas dentro 
do pensamento metalinguístico, aparentemente sem par em outras disciplinas ou 
âmbitos do saber escolar e contrário à valorização geral do discurso científico. 

A exemplo, tome‑se o caso das regras de pontuação. Ainda se observa, no cenário 
contemporâneo, a tentativa de explicar o emprego da vírgula em determinado ponto 
da sentença mediante a justificativa de que, naquele trecho, se faria uma “parada”, ou 
uma “respiração”, supostamente na leitura fonada do conteúdo escrito. Trata‑se, pode‑se 
mesmo afirmar, de uma maneira clássica de se explicar a virgulação no âmbito escolar. 
Ora, tal explicação em nada reflete as constatações atuais sobre a natureza diversa da fala 
e da escrita, ou o conhecimento dos elementos suprassegmentais da fonologia, sequer 
qualquer noção sintática de fato. O que se vê aí é a repetição de uma regra válida na assim 
chamada primeira gramática do Ocidente, a de Dionísio Trácio (doravante DT), em que 
se tem, na menção ao “ponto médio”, uma alusão ao sinal precursor histórico da vírgula:

DA PONTUAÇÃO

São três os pontos: final, médio e inferior. O ponto final é sinal 

de um pensamento completo, o médio assinala uma tomada de 

ar, o inferior assinala um pensamento incompleto, em que falta 

algo ainda. Em que diferem ponto <final> e ponto inferior? Na 

duração. No ponto final o intervalo é longo, no inferior, em todos 

os casos, curto. (TRÁCIO, 2003, p. 22).

Nesse contexto, é cabível pensar em uma marcação equivalente à da vírgula 
como indicadora de pausa na fonação do conteúdo lido, simplesmente porque era essa a 
concepção de “leitura”1 ali em pauta. Quando fala em ler, DT remete à ideia de atualização, 
em forma de fala, de um registro escrito a isso destinado, tão somente. Ler, então, implicava 
ler em voz alta, a partir de uma escrita que, originalmente, não possuía sequer espaços 
entre as palavras2. Ou seja: tratava‑se de uma tarefa que, de fato, demandava sinais que 
apontassem pausas, mudanças de tom, quebras e efeitos a serem manifestos verbalmente, 
e não só mentalmente, em uma esfera semântica, ou sintática da sentença. Hoje, pensar 

1	 Leitura é a pronunciação impecável dos poemas ou dos escritos em prosa. Ao ler é necessário atentar 
para a entonação a prosódia e as pausas. Da entonação advém <a percepção do> o valor <do poeta>, da 
prosódia, a arte, das pausas, o sentido contido <no texto>. É, pois, necessário ler a tragédia em tom heróico, 
a comédia coloquialmente, as elegias, plangentemente, a épica vigorosamente, a lírica melodiosamente e os 
lamentos humilde e tristemente. De fato, a <leitura> feita sem a observação desses <princípios> arruína o 
valor dos poetas e ridiculariza a postura dos leitores. (TRÁCIO, 2003, p. 21).
2	 Vale lembrar aqui que até o final da Idade Antiga, e mesmo um pouco posteriormente, o modelo 
comum de escrita no Ocidente era a scripta continua, em que não se alocavam espaços e, usualmente, 
sequer sinais, de separação entre as palavras. 



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

171

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

leitura dessa mesma forma é praticamente inconcebível. No entanto, paradoxalmente, 
explicar a vírgula como uma “marca para a tomada de ar” não o é.

Diante disso, observa‑se o movimento realizado por determinados conteúdos 
metalinguísticos, que, ao estender‑se para fora da tradição gramatical em si, transcendem 
o estatuto de postulação pontuada e datada sobre a língua para cristalizar‑se como parte 
de uma retórica, quase atemporal, de ensino dessa. No decorrer das próximas seções, 
analisaremos em que sentido pode‑se entender o termo “retórica” aqui e levantaremos 
algumas possibilidades de compreensão para esse fenômeno de permanência de formas.

Trata‑se de uma permanência que se faz notória na medida que observamos 
que o ensino e a aprendizagem de PB como língua materna têm estado atrelados 
a recursos mnemônicos de aprendizagem em que se discutem pouco os aspectos 
linguísticos relevantes para uma compreensão geral e significativa da língua. O que se 
observa nas salas de aulas é a simples reprodução de um discurso prévio que remonta 
a tradição gramatical escolar por si só. A proposta desse artigo toma como base 
essas ideias e apresenta um estudo de casos que corroboram tal descrição. O recorte 
feito aqui versará sobre certos aspectos sintáticos da língua que são trabalhados em 
sala de aula. O primeiro caso remete à concepção e ao estudo do ‘sujeito’. Apesar de 
esse termo ser apresentado como pertencendo à sintaxe da língua, sua conceituação 
está mais pautada em aspectos semânticos, o que, de alguma forma, não consegue 
explicar certos aspectos como a existência de um ‘sujeito nulo’ ou ainda de uma 
‘oração sem sujeito’. O segundo aspecto é a questão da subordinação em que noções 
como ‘oração’ acabam sendo deixados de lado para que a explicação proposta tenha 
um sentido. Tendo isso posto, o objetivo aqui é trazer esses discursos escolares que 
pretendem ser ‘simples’, mas que são aplicáveis a situações específicas de uso e de 
estudo; pretendem ser “didatizantes”, mas no fundo acabam sendo vazios. 

Para isso, organizamos o presente artigo da seguinte forma: na seção 2, apre
sentaremos os aspectos históricos e teóricos relevantes e, na seção 3, discutiremos 
outros casos em que há a permanência de certos discursos esvaziados. Por fim, 
traremos nossas considerações finais.

2.	 Permanente presença ou a túnica ensanguentada de César

À primeira vista, o discurso gramatical tradicional não se enquadraria natural 
ou imediatamente nas mais usuais concepções de Retórica: não visa claramente 
a persuadir, sequer coopta, por propósito, emoções e pontos de vista para si. Do 
mesmo modo, não mobiliza estruturas e figuras linguísticas em favor do estilo. 
Como, no entanto, assinala Reboul (1998), ao mencionar a notável distância entre 
ambas as compreensões do fenômeno retórico, o essencial da Retórica esteja, talvez, 
em um elemento comum subjacente a elas: a articulação entre argumentos e estilo, 
sob uma mesma função. Alocadas num panorama diacrônico dos estudos retóricos, 
as posições inicialmente antagônicas que preconizam o argumento (perceptíceis 
em Perelman e Olbrechts‑Tyteca, por exemplo) e as que defendem a manipulação 



172

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

estilística do texto como primazia da Retórica (como defendido pelo Grupo Mu) são, 
ao menos em parte, conciliáveis. Era sobre uma espécie de junção desses preceitos 
que se debruçavam os retores clássicos, e é dessa visão, mais ampla e agregadora, do 
fenômeno que nos valeremos aqui.

Assim, mesmo sem ampliar o espectro do que se compreenda como “retórico” 
às raias do improvável, é possível ver na GT um modelo que, embora subliminarmente, 
permanece “convencendo” sua validade como método de análise metalinguística – 
não raro tratado como o principal e o único. Isso é notório quando se concebe que, 
apesar das alternativas e revisões ao arcabouço nocional proposto pela GT, ofertadas 
especificamente pela linguística, muito pouco das percepções dessa ciência foram 
encampadas de fato pelas áreas de aplicação mais imediatas, cotidianas, dos estudos 
(meta)linguísticos, a exemplo, a prática escolar do ensino de línguas.

De maneira bastante geral, é possível afirmar que a permanência do modelo 
gramatical, da terminologia por ele consolidada e proposta, se impõe não apenas ao 
transcurso diacrônico dos estudos linguísticos, mas sobre a própria Linguística em seu 
advento e depois, uma vez que é incrivelmente raro, ao longo da História Ocidental, 
flagrar pensamentos a respeito do fenômeno “língua” que passem ao largo de ideias 
como a de “verbo”, para nos atermos a um único exemplo. Nesse, como em tantos 
outros casos, na macroscópica, e também bastante permanente por si, ideia de categorias 
gramaticais3, nota‑se a primazia de uma noção estabelecida historicamente pela GT, 
sobre eventuais novos aparatos metalinguísticos posteriores a ela. O que a linguística 
contemporânea faz, indubitavelmente, é reenquadrar algumas dessas noções herdadas, 
recontextualizá‑las, ou elevá‑las epistemologicamente ao grau de conceitos. Mesmo 
nos polos da relação consagradamente tão complementar quanto dicotômica entre a 
Linguística e a GT, encontramos esta última emprestando seu recorte e seu instrumental 
de análise à primeira. Como modelo textual ou epistemológico, a gramática convence 
sobre sua permanência na base do pensamento metalinguístico, num movimento que 
podemos designar “retórico”. Em uma analogia bastante generalizante, pode‑se enxergar 
em sua figuração estilística a fixação de modelos baseados na estrutura ‘segmentação do 
elemento da língua + definição + exemplos que se verteram em legítimos lugares‑comuns’, 
na acepção retórica clássica do termo, em toda sorte de manuais de ensino de língua. 
O mesmo pode‑se dizer das já mencionadas “partes” da língua (ou, tradicionalmente, 

“da frase”) e inclusive de explicações que simplesmente se repetem nos mais distintos 
contextos e se validam pela simples pertença à autoridade desse arcabouço gramatical.

A GT é um modelo de notável permanência, sem dúvida, mas, em termos 
absolutos de valoração, é ao menos tão válido como outro qualquer. A persistência 
desse modelo, no entanto, pode ser explicada por uma habilidade persuasiva inerente 

3	 Observe‑se que, menos por necessidade epistemológica ou ontológica, que por manutenção de 
um modelo de pensamento, o que se entende por “categoria gramatical” como grupo de entidades 
e fenômenos inerentes ao funcionamento linguístico alocáveis sob o mesmo rol de características 
costuma coincidir com as “classes de palavras e/ou partes da frase (méroi lógou)” estabelecidos pelo 
estudo linguístico da antiguidade e consolidado pela tradição gramatical a partir de Dionísio Trácio: 
substantivo, verbo, advérbio, pronome, conjunção/conectivo, preposição. 



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

173

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

ao discurso gramatical – menos por sua natureza rica em verdades incontestáveis 
do que por sua dinâmica de colocação na história das ideias, certamente. E é 
justamente esse posicionamento que guarda as estratégias que podemos entender 
como essencialmente retóricas.

Em uma afiliação mais direta à concepção do fenômeno retórico como 
fundamentalmente argumentativo, podemos pensar nos elementos que, alocados 
ao discurso, tornam‑no mais capaz de persuadir e convencer. Um primeiro deles é 
a mera seleção dos dados a serem textualmente incorporados quando se pensa em 
tornar determinado discurso apto a mobilizar favoravelmente as opiniões de um 
público específico. 

Para cada auditório, existe um conjunto de coisas admitidas que 

têm, todas, a possibilidade de influenciar‑lhes as reações. Tal 

conjunto é relativamente fácil de discernir quando se trata de 

um auditório especializado: será o corpus do saber reconhecido 

pelos praticantes de uma disciplina científica; será o sistema 

jurídico inteiro no qual uma decisão jurídica se insere. Salvo 

quando se trata de um domínio formalizado, completamente 

isolável, esse conjunto é fluido, sempre aberto. Seus contornos 

são particularmente vagos quando se trata de um auditório 

não‑especializado, ainda que a elaboração filosófica possa 

contribuir, em certas épocas, a precisá‑lo um pouco. De 

todo modo, ele constitui, para cada auditório, um sistema de 

referência que serve para testar as argumentações. (PERELMAN; 

OLBRECHTS‑TYTECA: 2002, p.131)

O procedimento de alocar ao discurso dados reconhecíveis pela audiência, 
correlatos ao seu domínio prévio dos temas e assuntos sobre os quais se argumenta, 
promove sensação de familiaridade e adequação, necessária à eficácia do argumento. 
Nesse sentido, vale, inclusive, notar que a GT se constituiu como esse rol de “dados” 
capaz de fornecer tal segurança. Por contingências históricas, a gramática se fez presença 
desde os seus primeiros momentos, dentre os estudos destinados à compreensão 
linguística. Retomado ao longo da tradição Ocidental, seja de modo mais ou menos 
adequado ao fim primeiro de seu estudo, o manual de gramática, consagrado sob o 
nome de Dionísio Trácio e difundido por figuras como a de Donato pela latinidade, 
consolidou uma metanomenclatura, de fato oriunda de áreas diversas do conhecimento 
(filosofia, matemática, música, astronomia) – ou ao menos compartilhada com elas – e, 
consequentemente, um modelo de compreensão dos fatos linguísticos4. Já em seu primeiro 

4	 Cabe notar aqui, a título de exemplo, os stoikheia. Sob esse nome se designam na antiguidade 
helenófona os astros, na astronomia; as notas musicais, os algarismos em estudos de álgebra e geometria 
e, na gramática de DT, as letras e seus respectivos sons, numa abordagem ainda conceitualmente pouco 
discretizada da relação grafema/fone. Ao deparar‑se com o termo stoikheia, um leitor da Antiguidade 
e mesmo de períodos imediatamente posteriores, portanto, se deparava com um termo, e mesmo com 
uma ideia – a de “elemento constituinte de uma sequência” – familiar. O mesmo se dá com boa parte dos 



174

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

momento, ao recorrer a uma terminologia reconhecida como pertencente ao universo 
do conhecimento vigente, o advento da gramática consegue valer‑se de um arsenal de 

“dados” capazes de convencer o público de estudiosos a que primeiro se volta, no contexto 
alexandrino. Mesmo em seus desdobramentos posteriores, o expediente retórico se 
mantém: inicialmente para uma audiência de polímatas, e depois para o grupo geral de 
usuários do manual escolar de gramática; a terminologia dessa área ressoa inicialmente 
a um ambiente de análise intelectualmente chancelado e, mais tarde, a um contexto 
reconhecido como o de análise linguística per se. Com isso, instaura‑se a presença desses 
elementos como um dado em si, caro ao discurso metalinguístico. E, nesse movimento, a 
gramática se converte, historicamente, no arcabouço de dados reconhecíveis, necessários 
à argumentação nos ambientes linguísticos, tanto a estudiosos, quanto a leigos.

Note‑se que, assim, a GT passa a enquadrar‑se na ideia de presença como 
expediente de clássico potencial argumentativo. É emblemática, nos estudos de 
Retórica, a passagem que relembra o poder de comoção alcançado por Marco 
Antônio, diante de sua audiência romana, ao ostentar a túnica ensanguentada de 
César, durante a leitura dos testamentos desse em prol da cidade. Essa imagem 
condensa o valor intrínseco da mera presença como expediente argumentativo.

Contingencialmente ao seu percurso histórico e epistemológico na tradição 
ocidental, a terminologia assim como o pensamento gramaticais em si tornaram‑se 
essa túnica de César nos ambientes de discussão dos fatos da linguagem. Ainda hoje 
é possível flagrar em ambientes escolares uma certa contundência argumentativa 
no mero recurso à terminologia gramatical para garantir a “correção” ou validade 
de uma metodologia, abordagem, ou análise linguística. É possível, por exemplo, 
nesse contexto, declarar a primazia absoluta da forma “Eu a vi” sobre “Eu vi ela” em 
Português do Brasil, alegando‑se que o pronome “ela”, na posição de objeto direto, 
fica em sua forma oblíqua. Trata‑se de uma “argumentação” bastante passível de 
aceitação universal, que usualmente derroca ulteriores discussões. No entanto, o 
expediente argumentativo aí empenhado, pode‑se dizer, é tão somente o da presença, 
uma vez que tal sorte de afirmação surge amplamente descolada de questões mais 
prementes e legítimas da análise do contexto, como a mudança linguística, a 
variação, as características inerentes à fala e à escrita, dentre outras tantas.

De fato, como ainda apontam Perelman e Olbrechts‑Tyteca (2002, p. 132), a 
presença de fatos no debate é um elemento a ser amplamente considerado como distintivo 
da importância desses fatos em si. O que é visto de um modo melhor ou com mais 
frequência costuma ser, às vezes apenas por isso, supervalorizado. Em contrapartida, o 
que se escolhe repetir, em discursos diversos, é, normalmente, algo em que se aposta 
como importante, em um ciclo de validação retórica pela mera presença.

A GT, por sua vez, se fez presença, por meio de sua trajetória histórica, não só para 
o grande auditório leigo, mas para o especializado, na linguística. Analogamente a um 

termos consolidados como “gramaticais” a partir das escolas de gramática alexandrinas. Tal procedimento 
se estende também a termos mais consagrados como os de ónoma kai rhêma (nome e verbo), explorados 
pelas emblemáticas filosofias platônica e aristotélica, por exemplo.



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

175

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

discurso que visa a persuadir, a gramática – não apenas os discursos que se valham dela 
ou a “defendam” como instância válida da análise linguística – seleciona dados válidos 
ao convencimento das massas. Nesse sentido, mais do que tão somente demonstrar, ela 
persuade. Considerada sua presença massiva, sua permanência como modelo retomado 
insistente e ciclicamente, a GT deixa de ser tomada como mais um meio válido de 
organizar o conhecimento meta e epilinguístico e passa a poder ser reconhecida como 
uma espécie de grande expediente argumentativo em si, cuja menção valida os diversos 
aspectos do discurso sobre o fenômeno linguístico.

2.1	 Noções e conceitos na construção do argumento

Cada vez que se apresenta como elemento de um sistema bem 

estruturado uma noção tradicionalmente confusa, o leitor pode ter 

a impressão de que acabam de expressar o que ele sempre pensou, 

se ele mesmo não possuísse um contexto suficientemente preciso 

capaz de fornecer a essa noção algumas de suas determinações. 

Mas se tal contexto existir o leitor crerá de preferência na traição 

como é o caso dos escolásticos indignados pelas ousadias de um 

Descartes. (PERELMAN; OLBRECHTS‑TYTECA: 2002, p. 153)

É com essa reflexão que Perelman e Olbrechts‑Tyteca abrem a abordagem da 
ineficiência argumentativa do discurso de Descartes a respeito de Deus ante a Igreja de seu 
tempo. Ora, o filósofo acabara de fornecer novas provas e premissas sólidas da existência 
de Deus sob um sistema logicamente bastante imbricado, coerente e, portanto, validável. 
No entanto, uma vez movimentando‑se sobre um arcabouço nocional distinto da teologia 
do momento, ou mesmo alocando pressupostos deste num novo e mais metodicamente 
definido espectro, acabou por não convencer. Suas provas metodologicamente bem 
encadeadas da existência de Deus acabavam por implicar um novo conceito de Deus.

Assim como a escolha dos dados em um discurso que vise a persuadir, ou 
soar válido, aceitável, a mobilização do conjunto nocional a ser tangenciado importa 
para efeitos argumentativos. É um dos expedientes retóricos, pois, a ser amplamente 
considerado.

Em uma analogia simples ao processo cartesiano, pode‑se ver a ciência 
linguística buscando constantemente posicionar “noções tradicionalmente confusas” 
da gramática em um sistema metodologicamente mais “bem estruturado”, o da 
Linguística. Assim como com Descartes, acontece aí uma falha argumentativa, 
oriunda, dentre outros fatores, da necessidade permanente de refinamento de 
noções previamente admitidas que, talvez inclusive por sua lassidão e flexibilidade, 
calhassem muito bem a uma gama muito vasta de intuitos e raciocínios. Retoricamente 
é possível observar aí uma das razões para a recorrente negligência, nos ambientes 
de ensino, por exemplo, do arsenal de conceitos elaborado pela Linguística em favor 
de noções gramaticais mais difusas e inespecíficas muitas vezes.



176

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Note‑se que a aplicação do sintagma “tradicionalmente confusa” é especialmente 
adequada à GT como arcabouço nocional. É sabido que muitas das definições mantidas 
historicamente por ela padecem da ausência de critérios basilares efetivos. Para mantermos 
a reflexão ao nível das “partes da frase”, ou classes de palavras, podemos observar, por 
exemplo, que para discretizar ou definir uma dessas partes, ora a GT se vale de critérios 
posicionais, ora flexionais, morfológicos, ora semânticos, sem que para tal alternância se 
sigam quaisquer paradigmas metodológicos pré‑definidos. E é notório que não há como 
categorizar de modo nocionalmente rigoroso e efetivo se não se estabelecem critérios 
necessários e suficientes para cada categoria.5

Também ao analisar a mobilização dos arcabouços nocionais sob o espectro 
da formação dos argumentos em um discurso, observam‑se razões que confinam a 
GT à posição de um grande expediente retórico. E é sob essa posição que é possível 
compreender o ampliado potencial de convencimento do discurso gramatical frente 
ao (em grande medida igualmente retórico, sem dúvida) discurso da Linguística em 
diversos ambientes. Ao passo que o primeiro atende aos pressupostos da “seleção de 
dados” para a argumentação, do modo como apresentados, por exemplo, na teoria 
de Perelman e Olbrechts‑Tyteca, o outro mantém‑se, por natureza e contingência, 
alheio a tais procedimentos.

É fato que, ao interpretarmos tal permanência do universo conceitual gramatical 
no âmbito dos estudos linguísticos como uma manifestação discursivo‑retórica, 
fornecemos apenas mais uma perspectiva de observação para um fenômeno já detectado 
e abordado por outros vieses complementares.

Com o intuito de verificamos isso, passaremos agora a expor alguns dos 
discursos existentes na gramática e de que forma eles se aproximam ou se distanciam 
do científico.

3.	 Estudo de casos

Ao observarmos o ensino do PB, é possível perceber uma preferência por recursos 
mnemônicos a discussão de aspectos linguísticos, como outrora já sinalizaram, em maior 
ou menor grau, Antunes (2007; 2009), Possenti (2011), Borges Neto (2012) entre outros. 
Essa pouca discussão faz com que a compreensão da língua fique escassa e superficial. 
O que se verifica é que os alunos reconhecem termos metalinguísticos, mas não sabem 

5	 A exemplo, tomemos definições presentes em Dionísio Trácio, no século II a. C., e, não raro, preservadas 
em suas linhas gerais, em Manuais gramaticais até os dias de hoje:

1. “Conjunção é uma palavra que liga o pensamento ordenadamente e torna evidentes dados 
implícitos da expressão” (critério semântico/sintático de definição).
2. Artigo é uma parte da frase sujeita à variação de caso, preposta ou posposta à declinação dos 
nomes. (critério morfológico/sintático)
3. O advérbio é uma parte da frase que não tem flexão e qualifica os verbos ou é complementar 
a eles. (Os critérios aqui seriam morfológicos, uma vez que acatemos a definição por negação e 
semântico‑sintáticos, se admitida também aí uma certa flexibilização nocional.)

Observe‑se que nenhuma dessas definições de fato define, apresentando elementos necessários e suficientes 
para a o fechamento da categoria. (TRÁCIO, 2003).



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

177

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

onde tais fenômenos podem ser verificados nem mesmo como eles se dão na língua. Um 
exemplo, que abordaremos com mais propriedade adiante, é o ‘sujeito’. Os discentes 
podem reconhecer tal termo como pertencente ao discurso que engloba a ‘matéria língua 
portuguesa’ e que engloba o estudo da frase, mas não há uma reflexão acerca da diferença 
existente no funcionamento desse elemento em sentenças como:

(1)  Sumiram com o dinheiro.

(2)  Há dinheiro sumido.

(3)  O dinheiro sumiu.

(4)  Sumimos com o dinheiro.

(5)  O rapaz e a garota sumiram com o dinheiro.

O que se diz sobre esses exemplos é apenas que em (1) há um sujeito 
indeterminado, em (2) há uma oração sem sujeito ou com sujeito inexistente, em (3) 
há um sujeito simples, em (4) um sujeito oculto e em (5) um sujeito composto. 

Dessa forma, acaba‑se por reduzir toda uma possível reflexão acerca da 
construção da língua a uma mera nomenclatura que nada nos diz sobre a língua 
em questão6. Além disso, percebe‑se uma reprodução de discursos prévios: alguém 
afirmou que “sujeito é aquele sobre o qual se diz algo” e isso permanece sendo 
reproduzido sem que haja uma reflexão mais aprofundada. Nos exemplos de (1) a 
(5), uma afirmação como essa pode nos levar a apontar o sujeito de forma errônea. 
Alguém poderia afirmar, por exemplo, que em (2) é sobre o dinheiro que se fale e 
por isso ele seria o sujeito. Além disso, uma afirmação como essa não dá conta de 
forma apropriada de responder ‘quem é o sujeito’ em uma sentença como (6).

(6)  O João, ele ama o mar.

Quem seria o ‘sujeito’, [o João] ou [ele] ou ambos? Nesse caso, estamos falando 
sobre ‘o João’, mas esse elemento aqui é o tópico, enquanto [ele] seria o sujeito.

Tendo isso posto, faremos uma discussão mais ampla, buscando analisar 
alguns casos em que tais afirmações se firmam. Para isso, na seção 3.1, abordaremos 
a questão do sujeito, já delineada inicialmente aqui, enquanto na seção 3.2, 
discutiremos a questão da subordinação.

6	 Remetemos o leitor a Borges Neto (2012, p. 5) para a discussão que o autor traz acerca do que se 
estuda na escola, a gramática tradicional naturalizada. Para o autor, 

naturalização é o processo de tomar como objeto o que é uma teoria. Ou seja, no caso, o 
processo pelo qual as noções teóricas dos gramáticos clássicos deixam de ser consideradas 
partes de uma teoria sobre a língua e passam a ser parte da própria língua. Por exemplo, 
noções como substantivos, pronome, artigo, flexão, sujeito, concordância, deixam de ser 
entidades teóricas, identificadas nas línguas por uma teoria particular, e passam a ser 
entidades no mundo, isto é, passam a ser “coisas” que existem nas línguas.

Vamos, neste artigo, seguir essa ideia do autor e assumir que a escola ensina essa gramática 
naturalizada. Por conta disso, tomaremos tal ‘gramática’ como base para nossas discussões. 



178

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

3.1	 A questão do sujeito sintático

Como já delineamos anteriormente, nosso intuito aqui é refletir de que 
maneira o ensino de língua portuguesa tem sido abordado contemporaneamente 
e questionar a pouca discussão existente em torno da língua em si em prol da 
reprodução de discursos prévios e de recursos mnemônicos de aprendizagem. Um 
dos fenômenos linguísticos que poderia ser amplamente discutido em sala de aula é 
a noção de sujeito. No entanto, isso não ocorre. 

Vejamos a seguir um esquema retirado de um livro didático de língua 
portuguesa do 6º ano.

Sujeito

Oração sem
sujeito

Determinado

Indeterminado

Construída em torno de verbos impessoais.

Aquele que pode ser
identificado na oração.

Aquele que não pode ser
identificado na oração.

Simples: um núcleo.

Composto: mais
de um núcleo.

Oculto, desinencial ou
implícito: identificado
pelo contexto ou pela

desinência verbal.

Figura 1: Classificação de sujeito

Fonte: ARARIBÁ, 2014, n.p.

A figura 1 apresenta os tipos possíveis de sujeito que temos: determinado e 
indeterminado. Em oposição a esses, temos a oração sem sujeito. Se temos como identificar 
o sujeito, temos um sujeito determinado que apresenta subtipos. Se houver apenas um 
núcleo, ele é chamado de simples. Se houver dois núcleos, é chamado de composto. No 
caso da identificação ser determinada apenas pelo contexto, é chamado de oculto. Já se 
o sujeito não pode ser determinado de nenhuma forma, nem mesmo pelo contexto, ele é 
chamado de indeterminado. Quando existir verbo impessoal, passamos a ter uma oração 
sem sujeito (que também recebe o nome de sujeito inexistente).

Tomando como base apenas a figura 1, seguem‑se inúmeros questionamentos. 
Temos aqui uma definição confusa acerca do que é “ausência de sujeito”. Se não estamos, 
digamos, vendo o sujeito na sentença, podemos classificá‑lo de formas diferentes: se 
for definível pelo contexto, ele é um sujeito oculto, se não for, é indeterminado ou uma 
oração sem sujeito. Não temos aqui uma definição clara do que venham a ser todas essas 
ausências de sujeito na frase. Coloca‑se aqui, inclusive, a possibilidade de uma oração sem 
sujeito. No entanto, sujeito e predicado são tratados como termos essenciais da oração e, 
portanto, não há oração se não houver sujeito ou se não houver predicado. Então como 
podemos pensar em uma oração sem sujeito?

Tal confusão se dá porque não há uma definição precisa quanto ao sujeito 
ser uma função ou uma posição e ainda se é uma noção sintática, morfossintática, 
semântica etc.



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

179

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Apesar de ser abordado dentro da sintaxe, as definições de sujeito, como 
exemplificamos por meio da figura 1, são mais de ordem semântica (“aquele que 
pode ser identificado na oração”) e morfossintática (“identificado [...] pela desinência 
verbal” e “construído em torno de verbos impessoais”) do que sintáticas. Não há 
aqui nenhuma referência a algum aspecto sintático que defina sujeito. 

Essas reflexões, em geral, não são abordadas na escola. Temos apenas o discurso 
de que sujeito é aquele de quem se fala algo e que pode ou não ser identificado na oração, 
sendo que esse discurso é repetido na escola sem que seja analisado apropriadamente. 
Espera‑se que o aluno saiba como classificar e definir os diferentes tipos de sujeito, mas 
não necessariamente pensar como ele se apresenta em nossa língua. Não se leva o aluno, 
então, a pensar que o sujeito sintático seria na verdade uma posição na sentença sobre a 
qual incidem aspectos semânticos e morfológicos. 

Esse é apenas um exemplo de caso em que a cientificidade não é abordada no 
estudo de língua portuguesa. Veremos a seguir mais um exemplo. 

3.2	 A questão da subordinação

Na seção anterior, vimos que o sujeito é um exemplo da ausência do científico 
no ensino de PB, visto que não há um questionamento acerca do fenômeno que está 
sendo observado. 

Um outro exemplo é a questão da subordinação. 
Em um primeiro momento, encontramos um discurso que afirma que 

orações subordinadas são aquelas que são dependentes de outra oração, no caso, a 
oração principal. Vejamos o exemplo em (7). 

(7)  Maria comprou o que Pedro está vendendo. 

De acordo com a gramática escolar, temos em [o que Pedro está vendendo] 
uma oração subordinada à oração principal, [Maria comprou]. Representamos essa 
classificação em (8).

(8)  [Maria comprou] [o que Pedro está vendendo] 

[Maria comprou] – oração principal 

[o que Pedro está vendendo] – oração subordinada substantiva 

objetiva direta

No entanto, como bem aponta Perini (2000), [Maria comprou] não é uma 
oração, visto que os argumentos do verbo comprar não estão todos saturados, e, por 
isso, ela não poderia ser chamada como tal. 

Dessa forma, a oração principal deveria ser [Maria comprou o que Pedro está 
vendendo] e a subordinada [o que Pedro está vendendo], como podemos ver em (9). 
Dessa forma, os argumentos do verbo estão saturados e temos uma oração completa.

(9)  [Maria comprou [o que Pedro está vendendo]]



180

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

É interessante observar que esse raciocínio é mais consistente do que o anterior. 
Sentenças subordinadas devem estar ancoradas em outra, o que podemos verificar 
nessa configuração, em (9), e não na anterior descrita em (8). Dessa forma, inclusive, a 
nomenclatura utilizada para classificar a subordinada (como vemos em (8)) passa a ter 
referência, visto que a subordinada exerce a função de um objeto direto, ou ainda, passa a 
ser o argumento que faltava para o verbo ‘comprar’ que pede dois argumentos (nesse caso, 
seus argumentos são [Maria] e [o que Pedro está vendendo]). 

Esse é, então, mais um exemplo de fenômeno linguístico que não tem sido 
tratado adequadamente pela escola, que busca abordar apenas nomenclatura sem 
trazer uma reflexão científica.

Em suma, ao longo dessa seção, buscamos argumentar que há uma ausência 
de reflexão científica no ensino de língua portuguesa, bem como uma presença de um 
ensino repleto de nomes que, na tentativa de serem didatizantes, acabam sendo “vazios”.

Borges Neto (2012) ratifica que o discurso científico não é visto no ensino 
de PB, da mesma forma que existe em outras disciplinas escolares consideradas 
mais científicas, como a física, por exemplo. O autor apresenta várias dificuldades 
para o tratamento científico do ensino de língua nos mesmos moldes do ensino de 
física, como a escolha de uma teoria a ser seguida. No entanto, o autor não exclui a 
possibilidade de se fazer ciência a partir do ensino existente hoje. 

Nossa pretensão aqui também foi, de alguma maneira, mostrar como o 
discurso científico pode ser apresentado dentro do ensino de língua materna. 
Reflexões acerca da língua são possíveis e não há a necessidade de que o ensino 
esteja vinculado apenas a recursos mnemônicos.

4.	 Considerações Finais

Tendo em vista as discussões apresentadas aqui, podemos afirmar que ao 
observarmos o ensino e a aprendizagem de PB como língua materna, deparamo‑nos 
com uma prática gramatical que exibe mais uma retórica do que uma discussão 
científica propriamente dita. 

Além disso, encontramos uma certa inconsistência em relação ao tratamento 
dado à vírgula, às categorias gramaticais, ao sujeito e à subordinação. 

Nosso intuito aqui foi apresentar a relação entre gramática, linguística e 
retórica, buscando exemplificar de que forma ela pode ocorrer. Há ainda muito 
para ser observado e relatado acerca desse assunto que ficará para trabalhos futuros.



Gavioli‑Prestes, 
C. M.; 

Chapanski, G.
A didática 

contemporânea de 
língua portuguesa 

entre expediente 
retórico e produto 

científico: 
pressupostos 

histórico e teórico 
e estudo de casos

181

Revista Letras, 
Curitiba, ufpr, 

n. 97, pp. 167‑181, 
jan./jun. 2018.

issn 2236-0999
(versão eletrônica)

Referências

ARARIBÁ Plus Português. 6º ano. São Paulo: Moderna, 2014.

ANTUNES, Irandé. Muito além da gramática: por um ensino de línguas sem 
pedras no caminho. São Paulo: Parábola Editorial, 2007. 

__________. Língua, texto e ensino: outra escola possível. São Paulo: Parábola 
Editorial, 2009.

BORGES NETO, J. Algumas observações sobre o ensino de gramática. Maceió: 
UFAL, 2012. (Conferência proferida no VI ELFE)

DIONÍSIO TRÁCIO. Tékhne grammatiké. In: CHAPANSKI, G. Uma tradução da 
Tékhne gramamtiké, de Dionísio Trácio, para o português. Dissertação (Mestrado 
em Linguística) – Universidade Federal do Paraná, 2003.

MIOTO, C.; SILVA, M. C. F.; LOPES, R. E. V. Novo manual de sintaxe. 
Florianópolis: Insular, 2007.

OTHERO, G. A. A gramática da frase em português: algumas reflexões para 
a formalização da estrutura frasal em português [recurso eletrônico]. 160f. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 2009. Disponível em: www.pucrs.br/edipucrs/
gramaticadafrase.pdf. Acesso em: 10/03/2013.

PERELMAN e OLBRECHTS‑TYTECA. Tratado de argumentação: a nova retórica. 
São Paulo. Martins Fontes: 2002.

PERINI, Mário A. Gramática descritiva do português. 4ª edição. São Paulo: Ática, 2000.

POSSENTI, Sírio. Por que (não) ensinar gramática na escola? Campinas, SP: 
Mercado das Letras, 1997.

REBOUL, O. Introdução à retórica. São Paulo: Martins Fontes, 1998.

Submetido em: 29/04/2018

Aceito em: 14/05/2018


