
Na borda do centro, ou na borda da borda:
algumas reflexões sobre a tradução dos 

clássicos a partir do corpus de Arquíloco 
de Paros

Guilherme Gontijo Flores (UFPR/CNPq)

RESUMO

 O presente ensaio pretende apresentar brevemente algumas contradições sobre as 
noções de centro e periferia, quando abordamos obras da Antiguidade e o lugar atual 
dos Estudos Clássicos, e mais especificamente a partir do corpus literário atribuído a 
Arquíloco de Paros, poeta da Grécia Arcaica que viveu em meados do século VII a.C., 
famoso por sua linguagem violenta e por temas hoje desconfortáveis, como misoginia 
e abuso. Arquíloco já ocupou o centro do cânone antigo e agora é desconhecido 
da imensa maioria dos leitores de poesia, então qual é afinal o seu lugar? E o que 
significa, portanto, traduzi-lo hoje? Para exemplificar o problema, são apresentadas 
duas traduções de poemas menos conhecidos e tradicionalmente atribuídos a 
Arquíloco, mas que hoje são considerados espúrios e lidos como falsificações do 
período bizantino. 

Palavras-Chaves: Tradução Poética; Estudos Clássicos; Centro e Periferia.

ABSTRACT

This essay aims to briefly present some contradictions about the notions of center 
and periphery, when we approach works from Antiquity, as well as the current place 
of Classical Studies, starting more specifically from the literary corpus attributed to 
Archilochus of Paros, a poet from Archaic Greece who lived in the mid-7th century 
BC, famous for his violent language and themes considered disturbing today, such 
as misogyny and abuse. Archilochus once occupied the center of the ancient canon 
and now is unknown to the vast majority of poetry readers, so what is his place? And 
what does it mean to translate him today? To illustrate the problem, two translations 
are presented  of less known poems traditionally attributed to Archilochus, but which 
today are considered spurious and read as forgeries from the Byzantine period. 

Keywords: Poetic Translation; Classical Studies; Center and Periphery.



10          Em cada época, é preciso arrancar a tradição ao 
conformismo, que quer apoderar-se dela.

(Walter Benjamin, “Sobre o conceito de história”)

As dinâmicas complexas dos movimentos culturais entre centro(s) e 
periferia(s) estão no cerne de qualquer conversa pensável sobre liter-
atura hoje. Ao mesmo tempo, devem fazer parte de qualquer debate 

sério sobre a prática contemporânea de tradução, uma vez que não é mais 
possível olhar a construção do cânone ocidental com uma pretensa ingenui-
dade que ali encontre apenas a listagem de “grandes obras da humanidade”, 
ou coisa do tipo. Nessa situação, eu diria que é preciso repensar profunda-
mente o sentido e a função dos Estudos Clássicos na construção de leitores 
e leitoras em geral, e mais especificamente na formação de estudantes dos 
cursos de Letras dentro e fora do Brasil. Isso seria uma discussão enorme, 
que vem sendo feita em várias instâncias, com passos maiores e menores, que 
nem pretendo aqui comentar. Pelo contrário, minha intervenção aqui será 
curtíssima, ensaística, apenas para borrar um pouco os limites quando eles 
possam parecer claros; talvez um passinho de formiga num universo muito 
amplo. Gesto e pensamento de mãos dadas.



11

G. G. Flores, 
Na borda do 

centro, ou na borda 
da borda: algumas 

reflexões sobre a 
tradução dos 

clássicos a partir 
do corpus de 

Arquíloco de Paros

Revista Letras,
Curitiba, ufpr,
n.109, pp. 9-18,

jan./jun. 2024
issn 0100-0888

(versão impressa)
issn 2236-0999 

(versão eletrônica)

Sou professor de Latim na Universidade Federal do Paraná desde 
2008; e percebo, com alegria, como boa parte do que se espera dos Estudos 
Clássicos mudou nesse intervalo, que ainda considero curto. Como espaço 
“fundador” das poéticas ocidentais, o estudo do universo grego e romano 
sempre esteve no centro do centro do centro. É o material partilhado por todo 
pensamento Europeu: eu arriscaria dizer que é mesmo o mito unificador – 
muito mais que a geografia continental, ou as proximidades linguísticas de 
vários países – que se espalhou sistematicamente pelas universidades ainda 
em período medieval e se consolidou do Renascimento para cá como fonte 
quase única das Humanidades. É dessa leitura que emana o preconceito 
ainda muito difundido da Idade Média como Idade das Trevas, ou mesmo 
como meramente Média, entre as luzes da Antiguidade e as novas luzes da 
Modernidade. Ela forma disciplinas que, de um modo ou de outro, estão em 
todos os cursos de Ciências Humanas desse espectro ocidental que engloba 
também todas as ex-colônias, nos continentes americano, africano e asiático. 

Centro do centro do centro.

O que também gerou sempre a leitura dessa tradição como excelência 
e altitude. Ou melhor, como exemplo a ser seguido. Já vimos os piores lug-
ares aonde isso vai dar. Desde a propaganda imperial de cortes europeias, 
passando pelo nosso próprio anseio imperial classicizante sob o reinado de 
D. Pedro II (um homem que de fato nutriu amor pelas línguas e letras clás-
sicas), chegando mesmo à estética arquitetônica de monumentos fascistas, 
na Itália, e nazistas, na Alemanha. Por que insisto nisso, que está no campo 
da obviedade? Porque não podemos cessar de denunciar os usos de um 
suposto centro como máquina de controle dominação e, muitas vezes, de 
extermínio. Nesse sentido, a manipulação do cânone é também, com muita 
frequência, a constituição de um passado inventado a fim de dar vazão a um 
status quo que pouco ou nada tem a ver com o mundo antigo. Seu material é 
sempre presente. O cânone só existe agora, e tudo que ele busca do passado 
se ressignifica nas potencialidades, éticas, estéticas e políticas do presente. 

Daí vem o dilema e talvez a crise geral dos Estudos Clássicos em 
inúmeros países e instituições. Se historicamente a área parece ter servido 
a forças conservadoras, reacionárias, estatais e, em última instância, 
devastadoras, por que manter o seu lugar? Feita assim, a pergunta parece 
incontornável; e a resposta, certa. Não temos mais porque manter o centro, 
se ele é a máquina colonial, o fundamento racial, o controle policial sobre 
corpos vivos no presente. Não precisamos de Estudos Clássicos num pedestal 
de obras intocáveis; porque isso se funda basicamente no projeto de varrer 
para debaixo do tapete tudo que não interessa às políticas contemporâneas.

O buraco, no entanto, como sempre, fica mais embaixo. A pergunta mais 
certeira não seria por quê, e sim para quê. Então a reformulo: Se historicamente a 



12

área de Estudos Clássicos parece ter servido a forças conservadoras, reacionárias, 
estatais e, em última instância, devastadoras, para que manter o seu lugar? E 
respondo sem pestanejar: para que ela se ressignifique fora do centro. Para 
isso acontecer, sua formulação, sua tensão e seu endereçamento têm de vir 
da imensa periferia, submeter-se às demandas deliberadamente anacrônicas 
dessas periferias, inclusive em sentido temporal: ora, todos nós viemos depois 
dos clássicos. Mas depois não precisa ser abaixo em sentido hierárquico.

O risco, como vocês bem sabem, é jogar fora o bebê junto com a 
água do banho. Quando olhamos para os clássicos fora do pedestal, quando 
os questionamos sem distinção hierárquica, vemos um mundo enorme e 
doloroso. Epistemicídio poderia ser uma palavra-chave para pensarmos 
as consequências do Império Romano; e propaganda política pode ser o 
nome de quase tudo que podemos ler na chamada “era de ouro” da poesia 
romana, onde estão situados os clássicos Virgílio, Horácio e Ovídio, para 
ficarmos em apenas três nomes mais gritantes. Patriarcalismo misógino é 
o que encontraremos na estrutura social, política e familiar de Atenas, que 
mal diferencia uma mulher de uma posse; e o escravagismo estará por toda 
parte. Cenas de estupro abundam nas narrativas míticas, nas cerâmicas, nos 
mosaicos, nas pinturas parietais etc. A violência física é um cotidiano quase 
banal por séculos. 

Queremos mesmo esses exemplos?
Serão esses os nossos centros?
Eu diria que não. Nem há mais como fechar os olhos para tudo isso 

que parece formar o horror da história passada como continuidade nas 
histórias presentes. Não é à toa, afinal, que os clássicos que eu citei ainda 
sejam lidos, mas de um modo muito menos central. Tão menos central que 
nomes absolutamente canônicos no período antigo greco-romano, chegam a 
poder ser hoje quase desconhecidos.

Eu venho trabalhando com um desses nomes. Arquíloco de Paros, 
poeta grego que viveu em meados do século VII a.C.. Para se ter uma ideia do 
seu impacto, veja só o que nos diz dele Veleio Patérculo, em sua História de 
Roma, 1.5, escrita nos primeiros anos da nossa era: “não encontraremos um 
autor que tenha sido o primeiro nesse tipo de obra e nela também seja o mais 
perfeito, a não ser Homero e Arquíloco.” Arquíloco e Homero, emparelhados?

Ainda no século V d.C., o bispo grego Sinésio de Cirene, em seu 
Elogio da calvície, 75b, diria: “Arquíloco, o mais belo dos poetas.” Mais do que 
Homero, então? Não interessa mesmo esse tipo de resposta. Porém, voltando 
ao século I, cito Dião Crisóstomo, num dos seus Discursos (33.11-12), em que 
essa comparação reaparece com um detalhe importante, que pede a citação 
integral: 

E como é mesmo melhor atacar e revelar a tolice e miséria das 



13

G. G. Flores, 
Na borda do 

centro, ou na borda 
da borda: algumas 

reflexões sobre a 
tradução dos 

clássicos a partir 
do corpus de 

Arquíloco de Paros

Revista Letras,
Curitiba, ufpr,
n.109, pp. 9-18,

jan./jun. 2024
issn 0100-0888

(versão impressa)
issn 2236-0999 

(versão eletrônica)

pessoas, em vez de buscar favores com palavras e corromper os 

ouvintes com elogios, vocês verão sobretudo com o que vem a se-

guir. Porque dos dois poetas que, em todas as eras, não podem ser 

comparados a mais ninguém, isto é, Homero e Arquíloco; Home-

ro louva quase tudo, animais, plantas, água, terra, armas, cavalos, 

e nada que ele lembra passa por seus ditos sem louvor e honra. 

O único que ele rebaixa é Tersites, e mesmo assim diz que ele era 

um orador de voz clara. Já Arquíloco foi ao oposto, censurar, por 

que via (creio) que os homens precisam muito disso, e em pri-

meiro lugar censura a si mesmo. Por conseguinte, ele foi o único 

a receber o mais alto testemunho divino depois de morrer e antes 

de nascer. Quando Apolo expulsou do templo o seu assassino, 

anunciou que se tratava de um servo das Musas. E depois, quan-

do o assassino tentou se defender dizendo que o tinha matado na 

guerra, repetiu que Arquíloco era servo das Musas. E quando o 

pai consultou o oráculo antes do seu nascimento, este proclamou 

que ele teria um filho imortal.

Então, sim, podemos comparar Arquíloco a Homero, mas há uma 
diferença primordial na poesia deles. A épica homérica louva os feitos do 
passado; o iambo arquiloquiano ataca a vida presente, a começar pelo próprio 
poeta que a escreve. De algum modo, aí está um ponto para entendermos 
como Arquíloco, que esteve no centro do centro do centro, é hoje um poeta 
periférico. Sua poesia de riso e violência foi, pouco a pouco, sendo considerada 
excessivamente baixa, excessivamente rude e perigosa para os padrões de 
construção de um cânone ocidental que ansiava por proteger a moral e os 
bons costumes. O corpus Arquíloco nunca foi exemplo pra ninguém. A não 
ser de poesia. Em mais de um momento, eu já comentei como sua poesia 
encarna mesmo uma cena de origem da linguagem que mata (cf. Flores, 
2018), e não pretendo repetir aqui. 

Então, se falo de um poeta desconhecido até de professores 
universitários, que sobreviveu em estado fragmentário e pouco claro, que 
não recebeu até hoje uma só tradução integral desses fragmentos em língua 
portuguesa, eu estaria traduzindo do centro? Sim e não, sem sombra de 
dúvida. E aí está o desdobramento da questão, que vou refazer.

Se falo de um poeta desconhecido até de professores universitários, que 
sobreviveu em estado fragmentário e pouco claro, que não recebeu até hoje 
uma só tradução integral desses fragmentos em língua portuguesa, eu estaria 
produzindo um novo lugar estável no cânone? Sim e não, sem sombra de dúvida. 

Então o que se faz, afinal?
Quero acreditar que, nesse gesto, não se busca restaurar o poeta ao 

seu lugar no cânone. Antes procuro recolocar a tensão da poesia passada no 



14

presente. Em outras palavras, quero traduzir em Arquíloco não só aquilo que 
me serve como modelo e exemplo positivos agora; anseio antes traduzir o seu 
horror que em nós impera. 

O que nos leva aos poemas traduzidos, que apresento agora sem mais 
detalhes.

Fragmento 327 West

ϲίδηρόϲ ἐϲτι μοῦνοϲ ὃν ϲτέργει Κάπυϲ, 
τὰ δ᾽ ἄλλα λῆροϲ ἦν ἄρ αὐτῶι πλὴν πέουϲ 
ὀρθοϲτάδην δύνοντοϲ ἐϲ γλουτῶν μυχούϲ· 
καὶ μέχρι τοῦδ᾽ ἐραϲτὴν ἀϲμένωϲ ὁρᾶι, 
ἕωϲ ὑπ αὐτοῦ τέρπεται κεντούμενοϲ. 			   5
ἐπὰν δὲ λήξηι τοῦτο, τὸν πάροϲ φίλον 
ἀφεὶϲ ὀχευτὰϲ εὗρε νευρωδεϲτέρουϲ. 
ὄλοιτο τοίνυν κἀξόλοιτο, Ζεῦ, γένοϲ 
ἄπιϲτον ἄϲτοργόν τε τῶν κινουμένων. 

Fragmento 327 West

À espada apenas Cápis vota o seu amor
pra ele o resto é pó exceto um belo pau
ereto mergulhando fundo as nádegas
e só contempla o seu benzinho com fervor
enquanto curte as estocadas de prazer			   5
mas quando acaba sem demora o garanhão
dispensa o lindo e busca uns veiudíssimos
pereça e assim desapareça a raça ó Zeus
da bicharada desamada e desleal.

Fragmento 328 West

ἴϲοϲ κιναίδου καὶ κακῆϲ πόρνηϲ ὁ νοῦϲ· 
χαίρουϲιν ἄμφω λαμβάνοντεϲ κέρματα 
κινούμενοί τε καὶ διατρυπώμενοι   
βινούμενοί τε καὶ διεϲπεκλωμένοι 
γομφούμενοί τε καὶ διαϲφηνώμενοι 			   5
χορδούμενοί τε καὶ καταϲποδούμενοι. 
ἀμφοῖν δ᾽ ὀχευτὴϲ οὐκ ἀπέχρηϲέν ποθ᾽ εἷϲ, 



15

G. G. Flores, 
Na borda do 

centro, ou na borda 
da borda: algumas 

reflexões sobre a 
tradução dos 

clássicos a partir 
do corpus de 

Arquíloco de Paros

Revista Letras,
Curitiba, ufpr,
n.109, pp. 9-18,

jan./jun. 2024
issn 0100-0888

(versão impressa)
issn 2236-0999 

(versão eletrônica)

ἀλλ αἰὲν ἄλλο κἄλλο λαϲταύρων ὅλον 
†εἰδήνον ἐκροφοῦντεϲ ἥδονται πέοϲ, 
πειρώμενοί τε μειζόνων καὶ παϲϲόνων 			   10
νεύρων, κυβιϲτώντων τε διφώντων θ᾽ ὁμοῦ 
ἅπαντα τἄνδον ϲύν τε δηιούντων βαθὺ 
δεινοῦ βερέθρου χάϲμα, καὶ διαμπερὲϲ 
μέϲου προκοπτόντων παράχριϲ ὀμφαλοῦ. 
τοιγὰρ καπρῶϲα μαχλὰϲ ἄρδην ἐρρέτω 		  15
παϲχητιώντων εὐρυπρώκτων ϲὺν γένει· 
ἡμῖν δὲ Μουϲῶν καὶ βίου ϲαόφρονοϲ 
μέλοι φρέαρ τε, τοῦτο γινώϲκουϲ᾽, ὅτι 
ἥδ᾽ ἐϲτὶ τέρψιϲ, ἥδ᾽ ἀκίβδηλοϲ χαρά, 
ἥδ᾽ ἡδονὴ πέφυκε, μὴ ϲυνειδέναι 				    20
αἰϲχρᾶι ποθ᾽ ἡδυνθεῖϲιν αὑτοῖϲ ἡδονῆι. 

Fragmento 328 West

Viado e puta tosca têm a mente igual
ganhar dinheiro é a grande graça para os dois
apassivados ou perfuradíssimos
arregaçados ou penetradíssimos
amartelados ou dilatadíssimos					     5
amacetados e derrubadíssimos
nenhum dos dois aceita só um garanhão
mas sempre assume seu deleite mais e mais
provando em cada cabra safo um novo pau
testando varas mais taludas mais viris			   10
que vão entrando e desbravando de uma vez
e revirando tudo fundo ali no breu
rasgando o abismo horrendo do seu poço até
tocar o umbigo exato do seu ônfalo
pois que se foda uma rampeira meretriz		  15
e toda aquela bicharada de cuzões
mas que nos interessem mais a vida sã
e as Musas por reconhecermos logo que o
prazer é isso é isso o gozo autêntico
deleite é isso e não compartilhar				    20
com quem na vida goza um mero gozo vil. 

Os dois fragmentos, que poderíamos chamar anacronicamente de 
homofóbicos, e também de misóginos, são poemas completos citados sob o 



16

nome de Arquíloco num códice do século XVII, o Códice do Vaticano Barb. gr. 
69, f. 104r. O consenso atual é considerá-los como peças forjadas no período 
bizantino com alguns toques de dialeto jônico, porém sem realmente conseguir 
emular o estilo arcaico que estaria na poesia do homem Arquíloco de Paros 
(novamente, não terei tempo de discutir o sentido desse corpus construído 
em séculos, mas sugiro a introdução aos Fragmentos completos de Safo, 2017). 
Ao mesmo tempo, pode-se argumentar que o moralismo e a virulência do 
tom também não cabem com o que conhecemos da poesia grega arcaica, 
mesmo nos fragmentos mais invectivos de Semônides de Hamorgos (séc. VII 
a.C.) ou Hipônax de Héfeso (séc. VI-V a.C.). Além disso, um ponto serve de 
consenso entre estudiosos contemporâneos de Arquíloco: o ataque ao prazer 
sexual parece quase incabível no corpus arquiloquiano que conhecemos até 
o momento; e também é rara a invectiva contra a homossexualidade (exceto 
os fragmentos 169 e 170, e ainda assim em discussão). A isso se soma que o 
termo κίναιδοϲ (“cinedo”, uma espécie de dançarino erótico e afeminado) não 
é atestado antes do século V a.C. Conclusão: o editor Martin L. West colocou 
os poemas, acertadamente, na categoria de espúrios, isto é, atribuições falsas 
do nome de Arquíloco; e o consenso de comentadores e editores é de manter 
os poemas nesse lugar. São peças forjadas no período bizantino, imitações 
muito tardias de Arquíloco; portanto, periferia de um ex-centro: borda do 
centro antigo, hoje borda da borda, que eu traduzo. E mais: encarnam, numa 
poética vertiginosa e tecnicamente bem realizada, ideias que eu desprezo e 
repudio, como intelectual brasileiro do século XXI. 

O português Carlos Martins de Jesus, para ficarmos no único exemplo 
mais alentado, em sua tradução de Fragmentos poéticos de Arquíloco (2008), 
verteu as duas peças, mas não teceu maiores comentários críticos sobre seus 
problemas filológicos, poéticos, éticos e interpretativos. Também não tenho 
nenhuma recordação de que tenham sido analisados por Paula da Cunha Corrêa 
(2009, 2010), professora de grego da USP, especialista em Arquíloco. Não estou 
criticando negativamente o trabalho de Martins de Jesus ou de Corrêa a partir 
de um aspecto que nem estava em seus projetos de pesquisa. Apenas atento, 
na experiência tradutória e poética, àquilo que silencia as bordas; e dali parto 
para o que posso agora fazer com o pouco que tenho e o tanto que me fascina. 
Justamente por serem julgados espúrios, é comum e até esperado que esses 
fragmentos não sejam incluídos em trabalhos reunindo ou comentando a obra 
de Arquíloco, o que é razoável do ponto de vista da crítica filológica interessada 
em circunscrever aquilo que poderia ter sido, com mais segurança, a parte 
que nos resta da obra do poeta historicamente datado. Já a abordagem que 
proponho nos últimos anos busca incorporar no corpus a recepção do poeta ao 
longo dos séculos, inclusive no que foi escrito à sua moda, em seu nome, como 
perpetuação de um sistema específico de pensamento.



17

G. G. Flores, 
Na borda do 

centro, ou na borda 
da borda: algumas 

reflexões sobre a 
tradução dos 

clássicos a partir 
do corpus de 

Arquíloco de Paros

Revista Letras,
Curitiba, ufpr,
n.109, pp. 9-18,

jan./jun. 2024
issn 0100-0888

(versão impressa)
issn 2236-0999 

(versão eletrônica)

Por que, então, traduzo? E para quê?
Porque é preciso ressignificar os Estudos Clássicos desde dentro. Neste 

caso específico, para formular um corpus corroído desde as estruturas. Porque 
esse é o mundo clássico que quero dar ler. E para que o mundo clássico esteja 
já poroso pelas leituras que fizeram dele.

Traduzo porque, de algum modo, a poesia violenta de Arquíloco, 
junto com seu corpus construído na Antiguidade, parece ter passado por 
transmutações que incorporavam as moralidades sexuais de outros tempos, 
talvez a partir das imagens de sexo e humilhação já presentes no corpus 
arcaico, para desaguarem numa poesia que diz tudo sobre moralidade cristã 
no mundo bizantino. 

Mário Faustino tem aquele adágio provocador: “O poeta contemporâneo 
tem de ser perigoso como Dante foi perigoso. [...] que o poema viva em função 
do tempo, do espaço e do homem – contra ou a favor, nunca indiferente” 
(1977, p. 37-38). Nós poderíamos parafraseá-lo para o gesto da tradução; mas 
não para dizer que o tradutor deve ser perigoso como o autor. Não é nada 
disso. O tradutor precisa dar à tradução, ao gesto duro de traduzir, sua parcela 
de perigo. Se traduzo a borda de uma borda de Arquíloco, quer dizer que a 
endosso? Em tempos de cancelamento, essa poderia ser uma resposta rápida 
demais; um risco inescapável. Eu não endosso. Então, por que traduzo? Para 
expô-lo, expor seus perigos de então em novos perigos de agora. Uma língua 
que mata deve ser intocável? Suas bordas, periferias, seus descentros nos 
conclamam a partir das suas contradições inerentes. E apresentam perigos.

Não traduzo o centro para centralizá-lo. Nem para dar respostas 
fáceis. Algo aqui incomoda e precisa mesmo incomodar profundamente. 
Precisa atestar camadas de horror, lembrar que, nas palavras muito repetidas 
de Walter Benjamin (1994, p. 225): “Nunca houve um monumento da cultura 
que não fosse também um monumento da barbárie. E, assim como a cultura 
não é isenta de barbárie, não o é, tampouco, o processo de transmissão da 
cultura.” 

Traduzo para pensá-lo, contrapensá-lo, pesá-lo, contrapesá-lo. 
Traduzo um pouco a contrapelo, porque calá-lo mais seria o gesto 

em que nos calo.



18

Referências

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas 1: Magia e técnica, arte e política. 
Tradução de Sérgio Paulo Rouanet. 7.ed. São Paulo: Brasiliense, 1994.

CORRÊA, Paula da Cunha. As armas e os varões: a guerra na lírica de Arquíloco. 
2.ed. São Paulo: Edunesp, 2009.

________. Um bestiário arcaico: fábulas e imagens de animais na poesia de 
Arquíloco. Campinas: Unicamp, 2010.

FAUSTINO, Mário. Poesia-experiência. Organização de Benedito Nunes. São 
Paulo: Perspectiva, 1977. 

FLORES, Guilherme Gontijo. Safo: fragmentos completos. São Paulo: 34, 2017.

________. A mulher ventriloquada: o limite da linguagem em Arquíloco. Rio 
de Janeiro: Zazie, 2018.

MARTINS DE JESUS, Carlos A. Arquíloco: fragmentos poéticos. Introdução, 
tradução e notas de Carlos A. Martins de Jesus. Lisboa: Imprensa nacional/
Casa da Moeda, 2008.

WEST, Martin Lichtfield. Delectus ex iambis et elegis Graecis. Oxford: Oxford 
University Press, 1980.

________. Iambi et elegi ante Alexandrum cantati. 2.ed. Oxford: Oxford 
University Press, 1998.


