
Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 43

A PRESENÇA DO PASSADO NA PAISAGEM
ORIENTAL: DAS RUÍNAS MONUMENTAIS A

UM ORIENTE DAS RUAS*

Vera Chacham

Dans les villes d’Europe, même anciennes, celui qui veut, de leur
présent, revenir à leur passé, ressemble à ces voyageurs qui, remontant

um fleuve, sont arrêtés par une cascate. Ici, au contraire, aucun accident
ne sépare ce qui est de ce qui fut.

Abel Bonnard, Au Maroc.

Para o ocidental do século XVIII o Oriente muçulmano era freqüentemente
associado a imagens de decadência e estagnação. Montesquieu, nas
Cartas Persas, descrevia, através do deslumbramento do viajante persa

pela grandeza física de Paris, sua população e rapidez crescentes, o contraste
deste Oriente decadente e tradicional com uma Europa que era puro movimento.
Contudo, não eram imagens que dessem à comparação entre Ocidente e Oriente
uma dimensão temporal, ou seja, que identificassem o Oriente com o passado e
o ocidente com o futuro.

Essa identificação desenvolve-se de fato quando a noção do tempo
histórico linear e cumulativa torna-se dominante para o ocidental. Tal percepção
da história ocidental como progressiva desenvolve-se ao longo do século XVIII,
mas é com a experiência de ruptura trazida com a Revolução Francesa que é
traçado um abismo entre o presente e o passado ocidentais. A partir daí, que o
velho Oriente fará parte dos séculos indolentes, começando a encarnar uma

* Este artigo é uma adaptação de parte do capítulo 2 da tese de doutorado A
presença da imaginação histórica na narrativa de viagens: Oriente, Brasil, século XIX, para
cuja pesquisa houve o apoio financeiro da Capes.

** Doutora em Literatura Comparada – Universidade Federal de Minas Gerais.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR44

imagem imutável, isto é: “do presente que continua o passado, sem modificá-
lo”.1 A paisagem oriental remeterá sempre ao passado, de modo que o Oriente
muçulmano passa a conjugar dois tipos de evasão romântica: no tempo e no espaço.

Pode-se dizer, com o Nouty, que o Oriente foi para os românticos “um
imenso bazar” no qual se buscava a cor local e contrastes chocantes para
romances e poesias. Esses romances, a começar por Chateaubriand, utilizam-se
desse exotismo espacial para construir um exotismo histórico – a evasão em um
tempo que não existe mais. Na narrativa de viagens não há necessidade da
mediação do tema histórico e literário: a evasão exótica casa-se com a evasão
temporal na descrição da paisagem oriental. A busca por essa evasão parece tornar-
se, entretanto, cada vez mais necessária, interior. E, com efeito, a presença do
passado na paisagem se dá de formas diversas nas narrativas de viagem, sinalizando
para uma transformação, ao longo do século, nas visões ocidentais a respeito do
Oriente e do próprio Ocidente, assim como das relações entre ambos.

Assim, se é verdade que “desde sempre” o Oriente é associado ao
passado, este último encontra-se em diferentes lugares e insere-se em valores
opostos. Em Chateaubriand, cuja viagem tem como meta Jerusalém, o passado
está em grande parte nas ruínas do cristianismo. Por isso, ele nos parece
predominantemente ocidental ou ligado à civilização ocidental, sendo que o
presente oriental muçulmano pouco tem a ver com este passado ou relaciona-se
com este como uma afronta, devido ao horror à figura do usurpador oriental –
horror pelo outro que se torna mais explícito no contraste com sua visão, bem
mais amena, da América e dos americanos. Em Lamartine o passado encontra-se
em paisagens e costumes antigos, quase míticos, que se mesclam à natureza da
Síria e do Líbano. Aí o passado é a tradição: além do vestígio ou da ruína, é a
própria cultura presente, resquício, sobrevivência de um passado que, em parte,
é belo e admirável, mas que demanda a complementariedade do Ocidente para
que possa de fato viver, e não sobreviver, no futuro. O passado encontra-se
ainda nas vielas decrépitas e misteriosas pelas quais se aventura Gérard de
Nerval que, como outros autores de sua geração, interessa-se pelo Oriente no
que ele possui de mais original. Embora Nerval, em sua viagem, consiga ver
muito bem a estagnação e miséria orientais, elas são sobrepostas por um olhar
plenamente exótico e poético. Assim, o Cairo não é tão criticado quanto vivido,
no seu cotidiano, como um todo, feio e belo, onde o presente e o passado,
idealizado, confundem-se.

Sem pretender analisar aqui estes autores ou suas obras, pode-se mostrar,
através de algumas referências a esses três momentos distintos da literatura de

1 BERCHET, J-C. (Org.). Le voyage en Orient. Paris: R. Lafont, 1985. p. 18.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 45

viagem romântica, alguns dos caminhos pelos quais a imaginação histórica
ocidental se constrói e se expressa  nas descrições da paisagem oriental.

***

Como Volney, Chateaubriand viajou ao Oriente e à América do Norte.
Contudo, a abordagem de Chateaubriand romperá com a de Volney em mais de
um aspecto. Ao introduzir o eu na narrativa de viagem, Chateaubriand abre
caminho para uma transformação profunda neste tipo de narrativa, dada a
importância das impressões pessoais em contraste com a pretensa objetividade
do olhar comprometido com a ciência. A partir de Chateaubriand serão literárias,
em boa medida, as motivações das viagens, e ambas as viagens e narrativas de
Chateaubriand estão comprometidas com a busca de elementos para romances.

Sua narrativa da viagem à América oferece um contraste com a do Oriente
em pelo menos dois sentidos. De um lado, a América representa uma viagem na
natureza (uma parte da narrativa é dedicada aos aspectos naturais, inclusive),
enquanto o Oriente representa a cultura;2 de outro lado, apesar desta oposição
mais óbvia, o selvagem americano será visto de forma muito mais nobre e civilizada
do que o selvagem árabe, o que acaba por tornar mais complexa a forma como o
autor percebe a paisagem histórica do Oriente.

Chateaubriand parte para a América em plena Revolução Francesa (1791),
pelo menos quinze anos antes da sua viagem ao Oriente. Ali, nos Estados Unidos,
o contraste com a histórica e cultural Europa é flagrante, não apenas porque
nessa época a viagem à América era identificável a uma natureza, na sua maior
parte, selvagem, mas porque as próprias cidades eram pequenas e pouco
significativas, sendo que a ausência de monumentos denunciava para
Chateaubriand a pobreza de cultura e de história:

L’aspect de Philadelphie est froid et monotone. En général, ce qui
manque aux cités des Etats-Unis, ce sont les monuments et surtout
les vieux monuments. Le protestantisme, qui ne sacrifie point à
l’imagination, et qui est lui-même nouveau, n’a point élevé ces
tours et ces dômes dont l’antique religion catholique a couronné

2 Sobre o contraste do Oriente e América na obra de Chateaubriand, ver: TODOROV,
T. Nous et les autres. La réflexion française sur la diversité humaine. Paris: Seuil, 1989.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR46

l’Europe. Presque rien à Philadelphie, à New York, à Boston, ne
s’élève au-dessus de la masse des murs et des toits. L’oeil est
attristé de ce niveau.3

Entretanto, se para Chateaubriand “cette société, si belle dans le présent,
n’a point de passé”, se “on y trouve des usages plutôt que des moeurs”,4 é
possível, por outro lado, encontrar a dignidade de um longo passado na parte
não civilizada da América. Pois aquela ausência de tradição, de passado, de
monumentos é compensada pela grandeza da natureza virgem: “Il n’y a de vieux
en Amérique que les bois, enfants de la terre, et la liberté, mère de toute société
humaine: cela vaut bien des monuments et des aïeux”.5

Além do contraste entre a natureza monumental e a cidade sem cultura,
há em Chateaubriand o contraste entre a presença de elementos da civilização
na América selvagem e a sua ausência na colonização européia, que é, aqui,
fonte de vício, de destruição: “L’hospitalité est la dernière vertu sauvage qui
soit restée aux Indiens, au milieu des vices de la civilisation européenne”.6

A história da colonização na América é claramente, para Chateaubriand,
a da destruição da história e dos povos americanos. Com efeito, ele se coloca
como o historiador desses povos: “Le recensement des peuples indigènes de
cette partie du Nouveau Monde n’a pas été fait; je vais le faire. Beaucoup
d’hommes, beaucoup de tribus manqueront à l’appel: dernier historien de ces
peuples, c’est leur registre mortuaire que je vais ouvrir”.7 É importante notar
também que se trata da história de uma quase civilização:

3 CHATEAUBRIAND, F-R. de. Voyage en Amérique. In: ___. Oeuvres
Romanesques et voyages. Paris: Gallimard, 1969. v. 1, p. 676. Texte établi, présenté et
annoté par Maurice Regard.

4 Assim, “Les États Unis donnent plutôt l’idée d’une colonie que d’une nation
mère”. (CHATEAUBRIAND, 1969, p. 690).

5 CHATEAUBRIAND, 1969, op. cit., p. 676.
6 Ibid., p. 690. Naturalmente, a crítica de Chateaubriand à civilização européia é

relativa, sobretudo no que se refere às diferenças nacionais dos europeus: “De tous les
Européens, mes compatriotes sont les plus aimés des Indiens. Cela tient à la gaîté des
Français, à leur valeur brillante, à leur goût de la chasse et même de la vie sauvage; comme si
la plus grande civilisation se rapprochait de l’état de nature” (p. 721). No entender de
Todorov, “Chateaubriand ne voit pas d’incompatibilité entre sa critique des méfaits de la
colonisation, telle qu’elle s’est accomplie en Amérique, et la recherche de nouvelles colonies
au profit de la France”. (TODOROV, 1989, p. 395).

7 CHATEAUBRIAND, 1969, op. cit., p. 853.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 47

L’Indien n’était pas sauvage; la civilisation européenne n’a pas
agi sur le pur état de nature, elle a agit sur la civilisation américaine
commençante; si elle n’eût rien rencontré, elle eût crée quelque
chose; mais elle a trouvé des moeurs et les a détruites, parce
qu’elle était plus forte, et qu’elle n’a pas cru se devoir mêler à ces
moeurs.8

Não somente a civilização indígena não é considerada puro estado de
natureza, como a civilização européia (branca) e, sobretudo, o processo
civilizatório são contestados e responsabilizados pela destruição do selvagem,
por sua transformação em miserável:

Ainsi la civilisation, en entrant, par le commerce, chez les tribus
américaines, au lieu de développer leur intelligence, les a abruties.
(...) Quand il était nu, ou couvert de peux de bêtes, il avait quelque
chose de fier et de grand; aujourd’hui, des haillons européens,
sans couvrir sa nudité, attestent seulement sa misère: c’est un
mendiant à la porte d’un comptoir; ce n’est plus un Sauvage dans
ses forêts.9

Contudo, apesar da clareza que possui sobre o processo civilizatório, da
destruição de uma civilização “que começava”, e, dessa forma, de uma visão
histórica do indígena americano, a presença da imensa natureza domina, em
Chateaubriand, a imagem da América e dos índios: “Les Indiens d’Amérique sont
sans histoire, parce qu’ils n’ont pas d’écriture, ne cultivent pas la terre et que leurs
monuments disparaissent rapidement dans la forêt: ils sont, de ce fait, éternellement
jeunes, mais aussi menacés de disparaître sans laisser de traces”. 10

Essa ausência de traços parece angustiar Chateaubriand, ao ponto de ele
se propor a ser o historiador desses povos, da sua ruína, e de considerar, de
certa forma, que os índios compõem, junto com a natureza, um imenso
monumento, ao qual não faltam beleza, dignidade e história.

8 CHATEAUBRIAND, v. 1. op.cit.,
9 Ibid., p. 862.
10 TODOROV, op. cit., p. 379.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR48

Mas a transformação da natureza em monumento, isto é, sua aproximação
não somente da arte, mas das lições da história (como símbolo da liberdade, por
exemplo) não parece muito profunda quando nos deparamos com a verdadeira
obsessão de Chateaubriand pelos monumentos históricos, pagãos e religiosos,
e sua função pedagógica. Isso se dá sobretudo quando estes monumentos
trazem as marcas do tempo, isto é, tornaram-se ruínas. Essas ruínas, de origem
humana, mas trabalhadas pelo tempo e a natureza – ou, ao contrário, sinais da
destruição humana –, Chateaubriand só encontra quando realiza sua viagem ao
Oriente, descrita no Itinerário de Paris a Jerusalém.

Com efeito, a presença da ruína, para Chateaubriand, “dá vida” à paisagem
ao imprimir nela a marca do homem e a presença da história.11 E nesse sentido,
ele opõe seu gosto, mais recente, pela paisagem modelada pela história às suas
preferências de vinte anos antes pela natureza primitiva, americana.12 Mas à
medida que o seu Itinerário evolui de Roma e Grécia para o Oriente, as ruínas
vão se tornando cada vez menos pitorescas e mais históricas e moralizantes.
Assim, quando a viagem chega a Turquia, a Jerusalém e ao Egito, o peso das
considerações históricas na narrativa é tamanho que acaba por negar espaço à
cor local.13

Sua viagem ao Oriente é não somente menos imaginária que sua viagem
à América, porque mais restrita às observações,14 como é também menos poética
e pitoresca, o que, do ponto de vista da tradição que se imporá no Oriente,
parece digna de nota. Por outro lado, se a presença da história na narrativa é
quase sufocante no Oriente, onde os lugares são testemunhos de um passado
que não existe mais, a sensibilidade do autor para com o outro fica na América.

Para Chateaubriand, que parte para Jerusalém em 1806, não há, em relação
ao Oriente, embaraço ou ambigüidade na definição de civilização e barbárie: o
muçulmano não tem a nobreza do índio norte-americano, os colonizadores
americanos não somente eram protestantes como não eram franceses e,
sobretudo, a referência de Chateaubriand não é mais o iluminismo, mas o retorno

11 Cf. MORTIER, R. La poétique des ruines en France. Genève: Droz, 1974. p.
180.

12 Quand on est très jeune, la nature muette parle beaucoup; il y a surabondance
dans l’homme; tout son avenir est devant lui... (...) Mais dans un âge plus avancé, lorsque la
perspective que nous avions devant nous passe derrière, que nous sommes détrompés sur une
foule d’illusions, alors la nature seule devient plus froide et moins parlante, les jardins parlent
peu. Cf. CHATEAUBRIAND, apud MORTIER, op. cit., p. 180.

13 Cf. NOUTY, H. el. Le Proche-Orient dans la littérature française, de Nerval à
Barrès. Paris: Nizet, 1958. p. 10.

14 Cf. REGARD, M. Préface. In: CHATEAUBRIAND, v. 1. op. cit., p. XVIII.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 49

ao cristianismo.15 Talvez não seja por acaso que, no fim de sua viagem, o próprio
autor se pergunte sobre a ausência de encantamento pela paisagem oriental:
“Pourquoi les solitudes de l’Érié et de l’Ontario se présentent-elles aujourd’hui
avec plus de charme à ma pensée, que le brillant spectacle du Bosphore?”16

É verdade que Chateaubriand, no Itinéraire, refere-se à baía de
Constantinopla como um dos lugares mais belos do mundo, um certo lugar
comum na literatura de viagens. Contudo, a cidade nunca é descrita nestes
termos por Chateaubriand, que a vê como pobre e monótona; uma cidade roubada
ao Ocidente:

Vous arrivez sans cesse d’un bazar à un cimetière, comme si les
Turcs n’étaient là que pour acheter, vendre et mourir (...) On
découvre çà et là quelques monuments antiques qui n’ont de
rapport, ni avec les hommes modernes, ni avec les monuments
nouveaux dont il sont environnés: on dirait qu’il ont été
transportés dans cette ville orientale par l’effet d’un talisman.
Aucun signe de joie, aucune apparence de bonheur ne se montre
à vos yeux: ce qu’on voit n’est pas un peuple, mais un troupeau
qu’un iman conduit et qu’un janissaire égorge. Il n’y a d’autre
plaisir que la débauche, d’autre peine que la mort ...17

A cidade é palco de todos os topoi do despotismo oriental – a população
é vista como um rebanho (que um imam conduz e que um janízaro18 degola),
onde não há outro prazer que não os da perversão e nem outra pena que não a
de morte. E, sobretudo, os monumentos contidos na cidade provocam (refletem,
para o autor) um estranhamento entre o lugar (a história, a paisagem e os
monumentos) e os homens que a ocupam, o povo presente, os homens modernos,
os turcos otomanos, os muçulmanos.

15 Cf. CHATEAUBRIAND, F-R. Itinéraire de Paris à Jérusalem et de Jérusalem à
Paris. In: ___. 1969, op. cit., v. 2, p. 695.

16 Ibid., p. 887.
17 CHATEAUBRIAND, v. 2. op. cit., p. 942.
18 Imam/imã: chefe religioso muçulmano. Janízaros: força de infantaria e cavalaria

exército otomano altamente disciplinada, formada por meio da convocação periódica de
rapazes das aldeias cristãs dos Balcãs convertidas ao Islã.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR50

Mesmo o reconhecimento da hospitalidade e outras qualidades desses
mesmos turcos  não muda em nada o sentimento de (des) possessão:

J’avoue que si j’étais fâché de quitter des hôtes d’une bienveillance
et d’une politesse aussi rares, j’étais cependant bien aisé de sortir
de Constantinople. Les sentiments qu’on éprouve malgré soi
dans cette ville gâtent sa beauté: quand on songe que ces
campagnes n’on été habitées autrefois que par des Grecs du
Bas-Empire, et qu’elles sont occupées aujourd’hui par des Turcs,
on est choqué du contraste entre les peuples et les lieux; il semble
que des esclaves aussi vils et des tyrans aussi cruels n’auraient
jamais dû déshonorer un séjour aussi magnifique.19

A presença do passado é, portanto, desconectada do presente, ou motivo
de reflexão amarga sobre ele, e liga-se aos grandes temas, à religião, aos grandes
monumentos e às ruínas. O presente oriental, por sua vez, é quase irreal, pois
representa uma ruptura com o passado ocidental.

***

A imagem  do Oriente fornecida por Chateaubriand daquele autor não é,
contudo, a única do começo do século XIX. Embora sem a concretude da viagem,
tão influentes quanto as daquele autor são as imagens puramente literárias da
geração romântica dos anos 1820. Poetas como Victor Hugo preocupavam-se
pouco com a realidade do Oriente muçulmano; refugiavam-se, ao contrário, em um
Oriente imaginário, idealizado e, como tal, pouco ameaçador.20 Era um Oriente que
cumpria determinadas funções, como a de favorecer, através do estranhamento, o
trabalho de imaginação dos românticos e, mais profundamente, fornecendo as

19 CHATEAUBRIAND, 1969, op. cit., p. 944.
20 Cf. GROSSIR, C. L’Islam des Romantiques. Paris: Maisonneuve e Larose, 1984.
21 “...tout ce qui est interdit sous nos cieux, réprouvé par notre morale, s’exprime

à travers cette unique notion: l’Islam, considéré alors comme l’antithèse et le rebut du monde
occidental, à la fois paradis et enfer. Là encore, ce n’est pas la réalité qui guide les Romantiques,
mais la nécessité de trouver um lieu où puissent s’extérioriser ces passions incontrôlables et
incompatibles avec la société dans laquelle ils évoluent...” (GROSSIR, 1984, p. 16).



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 51

imagens de uma complementariedade necessária e oposta ao Ocidente.21 Nas obras
desses poetas românticos, o Oriente podia encarnar, em grande parte, o que
deve ser contido ou reprimido no Ocidente, mas que precisa ser expressado.
Assim, a atitude hostil que encontramos em Chateaubriand se aplaca.

O encontro da descrição concreta da viagem com um olhar positivo sobre
o mundo muçulmano – como complemento (real) ao mundo ocidental –  parece
dar-se com Alphonse de Lamartine. Sua primeira viagem ao Levante, que dura
de julho de 1832 a outubro de 1833, dá início de fato à criação de uma paisagem
oriental, menos religiosa e monumental que em Chateaubriand, e não apenas
natural, mas humana e cultural.

Segundo Lamartine, suas notas de viagem não podem ser comparadas,
quer às de Chateaubriand, quer, por exemplo, às do historiador Joseph Michaud,
que poderiam satisfazer completamente tudo o que a curiosidade histórica,
“morale et pittoresque peut désirer sur l’Orient”.22 Em sua narrativa,
diferentemente, não haveria nem ciência, nem história, nem geografia, nem
costumes: “Il ne peut y avoir un peu d’interêt que pour des peintres; ces notes
sont presque exclusivement pittoresques; c’est le regard écrit”.23 Como destaca
Barbara Sttafford, a narrativa de Lamartine marca uma transformação da paisagem
exótica, que deixa de ser, assim, ausente de cultura,24 tanto no sentido de quem
vê como no sentido do que se vê; pois a viagem proporciona a oportunidade de
comparar as culturas:

cette grande et intime éducation de la pensée par la pensée, par
les lieux, par les faits, par les comparaisons de temps avec les
temps, des moeurs avec les moeurs, des croyances avec les
croyances, rien de tout cela n’est perdu pour le voyageur, le
poète ou le philosophe; ce sont les éléments de as poésie et de sa
philosophie à venir.25

22 LAMARTINE, A. de. Souvenirs, impressions, pensées et paysages pendant un
Voyage en Orient (1832-1833). Paris: Pagnerre, L. Hachette et Cie., Furne et Cie., 1856. v.
1, p. 5.

23 Ibid., v. 1, p. 7.
24 Cf. STAFFORD, B. M. Voyage into Substance. Art, Science, Nature and the

Illustrated Travel Account, 1760-1840. Cambridge, MA: The Massachusetts Institut of
Technology, 1984.

25 LAMARTINE, 1856, op. cit., v. 1, p. 4.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR52

Assim, além da paisagem, Lamartine focaliza os homens e sua cultura.
Ao longo do texto são muitas as descrições que mesclam arte e natureza, mas a
presença humana direta também faz parte dos quadros: “Les habitants, couverts
de leur beau manteau écarlate (...), montaient sur leurs terrasses pour nous voir
passer, et ajoutaient eux-mêmes, par l’éclat de leurs costumes et par la majesté de
leurs attitudes, à effet gradiose, étrange, pittoresque du paysage”.26

Não se trata, portanto, de uma busca, como parece ser o caso de
Chateaubriand, do vestígio ocidental, monumento e ruína, no Oriente, porque é
a própria paisagem oriental – natural e cultural – que seduz o viajante e conduz
o texto.

É verdade que, de forma semelhante a Chateaubriand, Lamartine diz
pretender procurar, em sua viagem, os “vestígios da história”, os “monumentos
da regeneração cristã”.27 Contudo, como observa Sarga Moussa, ao pregar a
aplicação de um “racionalismo cristão”, oposto a um catolicismo dogmático, a
abordagem de Lamartine buscaria, contrariamente a Chateaubriand, os pontos
em comum às religiões cristã e muçulmana:

Le mahométisme peut entrer, sans effort et sans peine, dans un
système de liberté religieuse et civile, et former un des éléments
d’une grande agglomération sociale en Asie; il est moral, patient,
résigné, charitable et tolérant de sa nature. Toutes ces qualités le
rendent propre à une fusion nécessaire dans le pays qu’il occupe,
et où il faut l’éclairer et non l’exterminer...28

Além dessa aproximação das religiões visando uma futura colonização,
ocorreria em Lamartine, segundo Moussa, uma admiração sincera pela
religiosidade pura presente no Islam, que o escritor sente desaparecer na França
ao longo de um processo de laicização que se acelera desde a Revolução. Essa
identidade que o europeu vê entre o mundo oriental e a  religiosidade não é
nova: já Herder localizava a religião, não apenas espacialmente, mas
historicamente, no Oriente, estabelecendo o mesmo tipo de contraponto entre
Oriente e Ocidente e apontando uma certa perda para este último. Contudo,

26 Lamartine, 1856, op. cit., v. 1, p. 227.
27 Apud MOUSSA, S. La Rélation orientale. Enquête sur la communication dans les

récits de voyage en Orient (1811-1861). Paris: Klincksieck, 1995. p. 86.
28 LAMARTINE, 1856, op. cit., v. 2, p. 16.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 53

Lamartine parecia ir além, ao considerar o Islam como um modelo de devoção ao
qual seria possível se identificar: “Ce culte [musulman] est plein de vertus et
j’aime ce peuple, car c’est le peuple de la prière”.29

Este autor se contrapõe, com efeito, à grande parte dos topoi que outros
viajantes, inclusive Chateaubriand, associavam ao Oriente, como o do
despotismo. Na linha de Voltaire, ele busca a afirmação de uma contra-imagem, a
da tolerância, em suas várias formas, sobretudo a da hospitalidade, que também
seria, como a religiosidade, uma qualidade do passado.

Além disso, o escritor inova discursivamente ao fazer da sua própria
descrição, da busca do pitoresco oriental, uma forma de romper com o imaginário
do despotismo, pois a beleza ou outros aspectos visuais que compõem o homem
e a paisagem sempre exprimem em Lamartine valores morais. No caminho de
Balbek a Damas, em pleno deserto de Zebdani, por exemplo:

Je me présent avec mon drogman, et je demande une maison pour
passer la nuit. Les esclaves vont avertir le cheik; il accourt lui-
même: c’était un viellard vénérable, à barbe blanche, à fisionomie
ouverte et gracieuse. Il m’offre sa maison tout entière, avec un
empressement et une grâce d’hospitalité que je n’avais pas encore
rencontrés ailleurs. sem grifos no original)30

A idealização ou mitificação operada por Lamartine não implica, contudo,
uma valorização do cotidiano oriental; a vida normal e banal é, ao contrário,
pouco sedutora. Assim como o autor “orientaliza” certos aspectos da paisagem
oriental – “Les scènes qu’il y a rencontrés sont toujours fastueuses et éclatantes,
les personnages qu’il y a rencontrés sont tous nobles et beaux”31 –, outros
aspectos da realidade oriental são “orientalizados” de forma negativa, isto é, já
estão previamente explicados quer pela “preguiça” oriental, quer pelo “atraso”
ou “decadência” orientais:

29 Apud MOUSSA, op. cit., p. 96.
30 LAMARTINE, 1856, op. cit., v. 2, p. 47.
31 NOUTY, op. cit., p. 12. Assim, conclui Nouty, “dans les pages qu’il en a rapportées,

nonobstant une expérience personnelle directe, Lamartine a orientalisé autant que Victor
Hugo qui n’avait pas bougé de chez lui!”



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR54

Notre appartement consistait en une jolie cour décorée de pilastres
arabesques avec une fontaine jaillissante au milieu, coulant dans
un large bassin de marbre; autour de cette cour, trois pièces et un
divan, c’est à dire un appartement plus large que les autres,
formé par une arcade qui s’ouvre sur la cour intérieure, et qui n’a
ni porte, ni rideau qui la renferment: c’est une transition entre la
maison et la rue qui sert de jardin aux paresseux Musulmans, et
dont l’ombre immobile remplace pour eux celle des arbres, qu’ils
n’ont ni l’industrie de planter, ni la force d’aller chercher où la
nature les a fait croître pour eux. Nos chambres, quoique dans ce
magnifique palais, auraient paru trop délabrées au plus pauvre
paysan de nos chaumières; les fenêtres n’avaient point de vitres,
luxe inconnu dans l’Orient, malgré les rigueurs de l’hiver dans ces
montagnes; ni lits, ni meubles, ni chaises; rien que les murailles
nus, décrépites, percées de trous de rats et de lézards; et pour
plancher, de la terre battue inégale, mêlée de paille hachée.  (sem
grifos no original)32

Muitos dos aspectos da pobreza oriental são percebidos, portanto, como
faltas culturais, carências que somente o Ocidente pode sanar. Se é verdade que
não se trata, como em Chateaubriand, de negar a história e a cultura ao Oriente,
trata-se certamente de  incorporá-lo a um novo ideal de colonização:

Il est temps, selon moi, de lancer une colonie européenne dans ce
coeur de l’Asie, de reporter la civilisation moderne aux lieux d’où
la civilisation antique est sortie, et de former un empire immense
de ces grans lambeaux de l’empire turc, qui s’écroule sous sa
propre masse, et  qui n’a d’héritier que le désert et la poudre des
ruines sur lesquelles il s’est abimé. Rien n’est plus facile que
d’élever un monument nouveau sur ces terrains déblayés, et de
rouvrir à de fécondes races humaines ces sources intarissables de
population que le mahométisme a taries par son exécrable
administration: quand je dis exécrable, je n’entends pas inculper
le caractère du mahométisme d’une férocité brutale qui n’est pas
dans sa nature, mais d’une insouciance coupable, d’un fatalisme
irrémédiable qui, sans rien détruire, laisse tout périr autour de lui 33

32 LAMARTINE. Voyage en Orient. Édition critique avec Documents inédits. Paris:
Nizet, 1960. p. 318. Trata-se da única citação relativa a esta edição.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 55

Mais do que lamentar-se sobre monumentos da antiga civilização cristã,
Lamartine propõe a intervenção da civilização moderna no que já é, na sua
concepção, ruína  (os restos do império otomano) e – importante – não tem
dono. Trata-se de um monumento novo – a colonização –, construído sobre um
terreno que deve ser limpo do maometismo e sua administração, e ao qual pode
ser incorporada a população muçulmana, mas sob uma nova égide:

La population turque est saine, bonne et morale; sa religion n’est
ni aussi superstitieuse ni aussi exclusive qu’on nous la peint;
mais sa résignation passive, mais l’abus de sa foi dans le règne
sensible de la Providence, tue les facultés de l’homme en remettant
tout à Dieu: (...) le mahométisme a pris le rôle divin; il s’est
constitué spectateur inactif de l’action divine! il croise les bras à
l’homme, et l’homme périt volontairement dans cette inaction.
(sem grifos no original)34

Não há no Oriente, devido à religião muçulmana ou sua
interferência excessiva, uma verdadeira história, que implica ação, vontade,
liberdade. Assim, ainda que o texto de Lamartine tenha provocado indignação
na França por seu “cristianismo racional”, sua proposta de fusão cultural
estabelece papéis bem distintos para o Oriente e o Ocidente: “On peut dans la
civilisation européenne, tout humaine, toute politique, tout ambitieuse, lui laisser
aisément sa place à la mosquée et sa place à l’ombre au soleil!”35

Em que pese o tom irônico também em relação aos valores ocidentais,
Lamartine não era ambíguo na sua proposta para a questão do oriente.36 Ele
professa claramente uma política intervencionista da França no Oriente, visando
o desmantelamento do Império Otomano e sua divisão pelas grandes potências.
Esse explícito apelo à colonização aparece no Résumé politique du Voyage en
Orient, publicado juntamente com a Voyage en Orient:

33 LAMARTINE, 1856, op. cit., v. 2, p. 15.
34 Id.
35 Id.
36 A expressão, usada pela diplomacia do século XIX, dizia respeito sobretudo à

possibilidade – e suas implicações para os interesses de cada uma das potências européias – da
dissolução do Império Otomano, cuja estagnação e declínio ao longo do século XVII
desembocam em uma série de perdas territoriais e crescentes fraqueza e endividamento.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR56

C’est la seule page de ces notes d’un voyageur que voudrais jeter
à l’Europe, car elle contient une vérité à l’usage du jour, une
vérité qu’il faut saisir pendant qu’elle est évidente et mûre et
qu’elle peut féconder l’avenir. Si elle est comprise et pratiquée,
elle sauvera l’Europe et l’Asie (...) Si elle est méconnue, repoussée
parmi les rêves impraticables, pour quelques légères difficultés
d’exécution, les passions bonnes et mauvaises de l’Europe feront
explosion sur elle-même, et l’Asie restera ce qu’elle est, une
branche morte et stérile de l’humanité. (sem grifos no original) 37

Se a Ásia, sem essa intervenção – divisão em protetorados –, continuará
morta historicamente, também a Europa possui interesse nessa expansão, devido
às transformações políticas e econômicas em curso desde o fim do século XVIII.
Finalmente, a colonização não-somente é uma necessidade da Europa e do Oriente,
mas teria o apoio da população sujeita ao império, em todo caso dos povos não
muçulmanos e das minorias. Muito embora Lamartine tenha clara para si a
necessidade de respeitar a religião e os costumes do povo muçulmano, assim
como a diferença entre império e províncias, a solução da questão do Oriente
não pode vir senão do seu controle pela Europa, onde haveria o governo dos
homens pela razão.

Sob controle direto ou não das potências européias, transformações
econômicas, políticas e culturais, assim como a fragmentação do império
otomano,38 já se encontram em curso no início do século XIX. O que Lamartine
não vê é que a ocidentalização já existe, e faz parte da nova decadência oriental.

***

Em um contexto no qual a França já havia dado início a uma política
colonialista claramente intervencionista (com a tomada de Argel, em 1830,
marcando o começo da ocupação militar da Argélia), e no qual a própria Turquia
procurava empreender uma série de reformas tendo em vista a ocidentalização

37 LAMARTINE, 1856, op. cit., v. 2, p. 495.
38 No início do século XIX, o Império foi sacudido por uma série de revoltas

nacionais: na Sérvia, na Grécia, que se tornou independente em 1830, no Egito, que se tornou
autônomo em 1840. Em 1878, os otomanos perderam a Sérvia e a Romênia e, em 1908, a
Bulgária.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 57

do Estado e da sociedade no Império Otomano,39 tornam-se mais visíveis os
sinais da ocidentalização do oriente muçulmano (sobretudo Egito, Argélia,
Turquia e Levante), que parece perder, do ponto de vista literário e artístico, sua
autenticidade, sua cor local, para ganhar cores e formas estranhas, cômicas,
inautênticas, européias.

Com efeito, os escritores que sucedem Lamartine trarão a marca de uma
desilusão com o Oriente, não somente devido à sua decadência, em eterno choque
com as suas referências literárias, mas devido à sua descaracterização pela
influência européia, que acompanha uma perda de entusiasmo com a própria
modernidade ocidental. A partir de 1840  há na literatura como que uma reviravolta
no ideal de missão civilizatória.40

As viagens de Nerval (1843), de Gautier (1852), de Flaubert (1850)
acrescentam ao locus romântico da desilusão uma crítica indireta ao processo
de ocidentalização, que é visto ora como ridículo, ora como inadequado. É com
estes autores que se desenvolve a idéia e a busca  de um Oriente autêntico,
histórico, verdadeiro, apropriado a uma verdadeira evasão.

O “verdadeiro” Oriente que se busca é, em grande parte, o das Mil e uma
Noites, uma referência literária que se transforma tranqüilamente em referência
histórica, o testemunho de um Oriente ainda intocado pela “civilização” e anterior
aos fenômenos de aculturação ocidental.41 Daí autores como Nerval procurarem
refúgio e inspiração em regiões afastadas do centro do Império e possivelmente
menos tocadas por reformas modernizadoras: “La Turquie pour lui, comme pour
Flaubert plus tard, c’est l’Europe; il n’y retrouve pas l’Orient de ses rêves ...”42

O Cairo seria uma dessas regiões intocadas, mesmo em termos narrativos, ainda

39 Conhecido sob o nome de Tanzimat, este vasto plano de reformas, elaborado
pelo Império Otomano a partir de 1839, tinha o objetivo de lutar contra a supremacia
ocidental utilizando “les acquis de celle-ci”, assim como o aumento da intervenção estatal.
Dentre as propostas, destacavam-se o estabelecimento de leis conforme a idade, da segurança
de vida, propriedade e honra, isto é, garantia de que ninguém seria punido sem julgamento;
igualdade dos súditos otomanos de quaisquer raça ou credo. É verdade que, se estas reformas
foram mais proclamadas que de fato exercidas, pode-se dizer que, no que se refere às reformas
urbanas, a sua “eficácia” resultou no desaparecimento de quase toda a antiga estrutura urbana
de ruelas tortuosas e de impasses. Cf. YERASIMOS, S. A propos des réformes urbaines des
Tanzimat. In: DUMONT, P.; GEORGEON, F. (Ed.). Villes ottomanes à la fin de l’Empire.
Paris: L’Harmattan, 1992. p. 17-32.

40 Cf. GROSSIR, op. cit., p. 161.
41 Cf. MOUSSA, op. cit., p. 200. “Le critère, pour les voyageurs du XIXe siècle, est

de nature temporelle: que l’on soit pour ou contre les tanzimat, il y a une Turquie d’avant et
une Turquie d’après les réformes. Dans une lettre du 14 novembre 1850, Flaubert écrivait à
as mère, de Constantinople: ‘Il est temps de voir l’Orient, car il s’en va, il se civilise’.”

42 NOUTY, op. cit., p. 18.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR58

que, do ponto de vista político, tenha sido uma das regiões mais movimentadas
do começo do século XIX.

Por isso, é à viagem de Nerval ao Cairo que se fará referência neste texto:
ali, os processos de modernização, assim como de intervenção ocidental, são
aparentemente menos abruptos, diferentemente da Argélia e da Turquia, por
exemplo. Mesmo assim, a viagem de Nerval ao Oriente tem início com uma
decepção:

Le soir de mon arrivée au Caire j’étais mortellement triste et
découragé. En quelques heures de promenade sur un âne et avec
la companie d’un drogman, j’étais parvenu à me démontrer que
j’allais passer là les six mois les plus ennuyeux de ma vie, et tout
cependant était arrangé d’avance pour que je n’y puisse rester un
jour de moins. Quoi! c’est là, me disais-je, la ville des Mille et Une
Nuits, la capitale des califes fatimites et des soultans ?43

A desilusão de Nerval com o presente tem como causa inicial o choque
entre o ideal de um Oriente literário, luminoso e rico perante a realidade de uma
cidade de ruas emaranhadas, estreitas e empoeiradas, abarrotadas e obstruídas
por multidões de homens e animais, “aux approches du soir dont l’ombre descend
vite, grâce à la poussière qui ternit le ciel et à la hauteur des maisons”.44

Em parte, a decepção explica-se também pela decadência e pobreza
visíveis na cidade, como se pode perceber nas cartas que Nerval escreve no
período:  “La ville des Mille et Une Nuits est un peu dégradée, un peu poudreuse,
pourtant il y a encore quelque chose à en faire”, escreve ele a Gautier;  “ce qui
est triste, c’est la pauvreté de la population”.45 Assim, não há como comparar o
Oriente imaginário com o real ou, como diz a Gautier: “Tu as bien fait de mettre Le
Caire en ballet avant de le voir”.46 Trata-se, acima de tudo, da época errada,
inadequada à arte devido ao tempo, à decadência e à presença européia:

43 NERVAL, G. de. Voyage en Orient. Paris: Gallimard, 1998. p. 147-148.
44 Ibid., p. 147.
45 NERVAL, G. de. Correspondance 1830-1850. In: NERVAL, G. de. Oeuvres

Complètes. Paris: Gallimard, 1989. v. 1, p. 1395.
46 NERVAL, Correspondance..., op. cit., p. 1395.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 59

Il faut prendre l’époque des mamelouks plutôt que l’époque
actuelle, à moins de jeter parmi les comparses de l’Opéra des
Anglais en caoutchoucs, avec des chapeaux de coton piqué et des
voiles verts, des Français étonnants portant fièrement et en
guenilles les modes de 1816, des Turcs ridicules sous l’uniforme
de Stamboul, etc. (grifos meus)47

Para além dessa farsa do presente, a primeira impressão de Nerval é a de
que o Cairo, esse labirinto confuso, onde os palácios e mesquitas se contam aos
milhares, é uma cidade morta, sem significação presente: “Tout cela a été
splendide et merveilleux sans doute, mais trente générations y ont passé; partout
la pierre croule, et le bois pourrit. Il semble que l’on voyage en rêve dans une cité
du passé, habitée seulement par des fantômes, qui la peuplent sans l’animer”.48

Essa cidade, que conserva a mesma fisionomia do século XII – onde
cada bairro é rodeado de muros e fechado por pesadas portas como na Idade
Média, onde há longas passagens cobertas conduzindo a becos sem saída, e
sobretudo, uma ausência de vida noturna –  é, na descrição de Nerval, uma
cidade do passado, decadente, sem vida, mas é, também, já poética na sua
negatividade, no seu tédio, no seu silêncio, no seu perigo, no seu espelhamento
da alma do escritor: “Peu à peu tout se ferme; les cafés seuls sont éclairés
encore, et les fumeurs assis sur des cages de palmier, aux vagues lueurs de
veilleuses nageant dans l’huile, écoutent quelque longue histoire débitée d’un
ton nasillard”.49

Contudo, esta melancolia de Nerval não se estende por muito tempo,
porque, nessa mesma noite, ele testemunha, da sua janela, um casamento copta,
e volta à vida ao perceber a beleza do espetáculo – do qual ele já havia visto uma
representação pictórica –, ao entrar, disfarçado de muçulmano, no cortejo que
segue pelas ruas da cidade.

A decepção de Nerval vai esmaecendo também nas cartas que escreve,
pela comparação que faz entre Cairo e Constantinopla, e também à medida que
os dias passam e ele se ocupa em desvendar a cidade: “La ville elle-même,
comme ses habitantes, ne dévoile que peu à peu ses retraites les plus ombragées,
ses interieurs les plus charmants”.50 Os habitantes aos quais Nerval se refere

47 NERVAL, Correspondance..., op. cit., p. 1395.
48 NERVAL, Voyage en Orient, op. cit., p. 148.
49 Id.
50 NERVAL, Correspondance..., op. cit., p. 262.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR60

são sobretudo as mulheres, mais veladas no Cairo do que em outros lugares, e
conhecer a cidade, descobri-la, é como desvendar uma mulher, mostrar o que
está escondido.

Por isso, em boa medida, Nerval foge do que é monumental em busca do
cotidiano, do que é menos obviamente belo. Vários estudiosos da literatura de
viagens romântica percebem nele, nesse sentido, uma ruptura, um olhar novo.
Segundo Jean-Marie Carré, o que Nerval procurava, antes de tudo, eram os
espetáculos de rua, as cenas de café ou dos banhos turcos, os mercados de
escravos, os encantadores de serpente, as festas da circuncisão e casamento,
os funerais.51 Em suma, aspectos da cultura popular e urbana. Também Nouty
destaca essa preferência como uma inovação: “Nous attendions une relation
qui décrivît, comme tant d’autres, les mosquées du Caire, les tombeaux des
kalifes et tous les lieux réputés parmi les touristes. Or nous sommes transportés
au coeur du Caire populaire et nous en partageons la vie”.52

No entanto, mais do que os temas populares, públicos, Nerval possui
uma nova abordagem, que focaliza de forma dinâmica, quase cinematográfica, a
cidade, seu movimento, sua variedade, seu cotidiano:

Sa manière est très différente de celle de Chateaubriand: elle vise
moins à l’impression générale qu’à notation pittoresque, éclatante
et symbolique. En arrêtant au vol, pourrait-on dire, tous les détails
caractéristiques de la vie qui passe, qui se déroule sous ses yeux,
il l’enregistre dans sa succession, dans sa mobilité, et il réussit à
nos donner, soit des danses, soit de la caravane de la Mecque, une
transcription presque cinématographique. Rien de la noblesse
aristocratique du style de Chateaubriand. Mais du mouvement,
de la couleur, quelque chose de brillant, de miroitant, d’ondoyant,
de concret qui correspond au défilé même des objets.53

Uma das inovações da narrativa de Nerval está, portanto, na valorização
de aspectos da vida que, até então, não tinham interesse nem turístico, nem

51 CARRÉ, J-M. Voyageurs et écrivains français en Egypte. Le Caire: Imprimerie
de l’Institut d’Archéologie Orientale, 1956. v. 2, p. 28.

52 NOUTY, op. cit., p. 18.
53 CARRÉ, op. cit., v. 2, p. 39-40.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 61

literário, nem político.54 Trata-se também de buscar mais o movimento, a vida, o
dinamismo, e menos o monumento e a contemplação. Esta perda de nobreza nos
temas, que são agora populares, e dos lugares, que também o são, permite ao
autor perceber de uma outra forma o passado e o presente orientais. Trata-se de
uma cidade do passado, mas viva; ou de uma cidade do presente na qual se
pode reviver o passado como aventura, como literatura, e escapar das referências
ocidentais.

Nesse sentido, ocorre, já em Nerval, um contraste invertido entre o Cairo
popular, plenamente oriental, e o Cairo ocidental, ou cosmopolita, onde se
concentra o comércio europeu: pois de certa forma será a parte ocidental da
cidade que estará morta, para Nerval, e não a velha cidade oriental parada no
tempo – apesar de não haver um questionamento da superioridade dos costumes
europeus. Quando Nerval caminha pela região mais cosmopolita e européia da
cidade, o quartier franc (o bairro francês), situada em torno da praça de Esbekieh,
ele se atém quase a uma descrição informativa do lugar, como que um interregno
na aventura. Sua fuga na direção do bairro árabe, sem guia e intérprete, é uma
busca do imprevisto, do que não é planejado, quer do ponto de vista ocidental,
isto é, dos lugares da civilização, quer dos monumentos muçulmanos, tradicionais
(les beautés de la ville):

Puis, après mille détours, la voie devient plus silencieuse, plus
poudreuse, plus déserte; les mosquées tombent en ruine, les
maisons s’écroulent çà et là, le bruit et le tumulte ne se reproduisent
plus que sous la forme d’une bande de chiens criards, acharnés
après nos ânes, et poursuivant surtout nos affreux vêtements
noirs d’Europe. (sem grifos no original)55

A saída do mundo “franco” e a entrada de Nerval no mundo muçulmano
corresponde à busca do sonho e da arte. São fundamentais em sua narrativa as
referências à pintura e à literatura. Mas, trata-se, também, da procura por algumas
qualidades consideradas perdidas pelo mundo ocidental, como o mistério, ao

54 “Quel soulagement de n’avoir plus à ingurgiter les habituelles descriptions qui ne
font grâce d’aucun détail, les digressions érudites ou politico-sociales qui s’achèvent en
assertions péremptoires.” (NOUTY, 1958, p. 18)

55 NERVAL, Voyage en Orient, op. cit., p. 173.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR62

qual já se referia Herder, e o imprevisível. Pois se é verdade que no Cairo as ruas
não possuem inscrições, as casas não possuem números, e cada bairro é ele
mesmo um labirinto, onde há dez impasses por uma rua que leva a algum lugar,
perder-se na cidade já é uma experiência prazeirosa, positiva.

Discute-se muito acerca do que seria imaginário e o que seria real na
narrativa de Nerval. Contudo, não é isso o que nos interessa aqui, mas sim a
paisagem resultante ou a forma de ver a paisagem como índice de uma
transformação na visão do Oriente. Se é  uma percepção pictórica e literária, se
junto à coleta do real somam-se fantasias, tanto melhor – trata-se de um Oriente
em parte real e imaginário, presente e passado, interior e exterior. A idéia  é que
tudo –decepção, fantasia, nostalgia etc., seja ingrediente de um novo olhar
sobre o Oriente, um olhar literário e estético, mas também profundamente histórico
porque refém do que “falta” ao Ocidente, como uma reserva do que não existe
mais ali. Daí a decepção ou ausência de encanto quando Nerval vai a
Constantinopla, que na década de 40 já é considerada quase uma cidade ocidental,
como se pode ver em uma das cartas que ele escreve ao pai: “Depuis mon arrivée
à Constantinople, je me suis senti toujours dans une ville européenne où le Turc
est devenu lui-même un étranger”.56

Constantinopla surge como um contraponto ao Oriente mais puro do
Cairo, no contexto de uma busca de autenticidade, da verdadeira alteridade com
relação ao Ocidente. Assim, à medida que ocorre, em termos concretos, o triunfo
do Ocidente e da sua visão da história, linear e progressiva, uma outra visão da
história vai surgindo, através do apego, ainda que estético, à autenticidade das
paisagens orientais.

RESUMO

Na transição do século XVIII ao XIX, o olhar do viajante ocidental sobre o
Oriente muçulmano se transforma. A experiência de ruptura trazida pela Revolução
Francesa acelera um processo de identificação do Oriente com o passado e com a
imobilidade histórica. Assim, a narrativa de viagem ao Oriente no século XIX, ao se
tornar literária, tem por este, sob influência do romantismo, um interesse exótico que
privilegia o passado. Contudo, as referências e imagens deste passado na paisagem oriental
são as mais diversas, possuindo mesmo, algumas vezes, sentidos opostos. Se esse passado
é prioritariamente religioso em Chateaubriand, ele vai se tornando cada vez mais constitutivo

56 NERVAL, Correspondance..., op. cit., p. 1401.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR 63

da própria paisagem humana e presente em Lamartine e, em meio século, essa presença
cotidiana do passado ganha um teor mais positivo. É o que se pode notar já a partir de
Nerval, que assume um exotismo integral, no qual convivem e misturam-se o sujo, o belo,
o velho, o sonho. A paisagem surge, assim, como uma forma de identificação intensa com
o passado e, se sua composição reflete a busca da cor local, esboça também uma espécie
de crítica ao que começa a se considerar como as faltas da civilização ocidental.

Palavras-chave: narrativas de viagem, oriente muçulmano, exotismo.

RÉSUMÉ

À la fin du 18ème siècle le régard du voyageur européen sur l’Orient musulman se
transforme. L’expérience de rupture amenée par la Révolution Française accélère le
processus d’identification de l’Orient au passé et à l’immobilisme historique. De cette
façon, le récit de voyage en Orient pendant le XIXe siècle, sous l’influence du romantisme,
possède pour l’Orient un intérêt exotique qui privilegie le passé. Toutefois, les reférences,
les images du passé dans le paysage oriental sont les plus divers, ayant même des
significations quelques fois opposées. Si le passé est plutôt religieux chez Chateaubriant,
il devient partie du paysage humain et présent chez Lamartine et, depuis un demie siècle,
la présence du passé au cotidien gagne um aspect encore plus positif. On le remarque déjà
chez Nerval, qui assume un exotisme intégral, dans lequel on voit mélangés le beau, le
vieux, le laide, le rêve. Ainsi, il ne s’agit seulement d’une recherche de la couleur locale,
mais aussi d’évasion et même d’une certaine critique de ce qu’on commence à apercevoir
comme des pertes de la civilisation occidental.

Mots-clé: récits de voyage, orient musulman, exotisme.

REFERÊNCIAS

BERCHET, J-C. (Org.). Le voyage en Orient. Paris: R. Lafont, 1985.

BONNARD, A. Au Maroc. Paris: Emile-Paul Frères, 1927.

CARRÉ, J-M. Voyageurs et écrivains français en Egypte. Le Caire: Imprimerie de l’Institut
Français d’Archéologie Orientale, 1956. 2 v. 1. ed.: 1933.

CHATEAUBRIAND, F-R. de. Itinéraire de Paris à Jérusalem et de Jérusalem à Paris. In:
_____. Oeuvres romanesques et voyages. Paris: Gallimard, 1969. v. 2. Texte établi,
présenté et annoté par Maurice Regard.



CHACHAM, V. A presença do passado na paisagem oriental:...

Revista Letras, Curitiba, n. 60, p. 43-64, jul./dez. 2003. Editora UFPR64

_____. Voyage en Amérique. In: _____. Oeuvres romanesques et voyages. Paris: Gallimard,
1969. v. 1. Texte établi, présenté et annoté par Maurice Regard.

GROSSIR, C. L’Islam des Romantiques. Paris: Maisonneuve e Larose, 1984.

LAMARTINE, A. de. Souvenirs, impressions, pensées et paysages pendant un Voyage
en Orient (1832-1833). Paris: Pagnerre, L. Hachette et Cie., Furne et Cie., 1856.

_____. Voyage en Orient. Édition critique avec Documents inédits. Paris: Librairie Nizet,
1960.

MORTIER, R. La poétique des ruines en France. Genève: Droz, 1974.

MOUSSA, S. La Rélation orientale. Enquête sur la communication dans les récits de
voyage en Orient (1811-1861). Paris: Klincksieck, 1995.

NERVAL, G. de. Oeuvres Complètes. Paris: Gallimard, 1989. v. 1.

_____. Voyage en Orient. Paris: Gallimard, 1998. Préface d’André Miguel. Texte établi e
annoté par Jean Guillaume et Claude Pichois et présenté par Claude Pichois.

NOUTY, H. el. Le Proche-Orient dans la littérature française, de Nerval à Barrès. Paris:
Nizet, 1958.

STAFFORD, B. M. Voyage into Substance. Art, Science, Nature and the Illustrated
Travel Account, 1760-1840. Cambridge, MA: The Massachusetts Institut of Technology,
1984.

TODOROV, T. Nous et les autres. La réflexion française sur la diversité humaine. Paris:
Seuil, 1989.

YERASIMOS, S. A propos des réformes urbaines des Tanzimat. In: DUMONT, P.;
GEORGEON, F. (Ed.). Villes ottomanes à la fin de l’Empire. Paris: L’Harmattan, 1992.
p. 17-32.


