UNIVERSIDADE FACULDADE
N lEIRﬂ
PARANA FILOSOFIA

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE LETRAS

Diretores: OSVALDO ARNS
GUILLERMO DE LA CRUZ CORONADO

Curitiba ~ Brasil — 1965 —_ Ne 14

“LE PROPOSTE DELLA POESIA”
(CONSIDERAZIONI SULLA POESIA CONTEMPORANEA ITALIANA)

EDpOARDO QUERIN

Con tale titolo “Le proposte della poesia”, € stato pubbli-
cato un volume di Marco Forti (editore Mursia) che tratta
esattamente delle correnti poetiche fiorite — o pullulate —
nel secondo dopo-guerra. Ma. prima di affrontare I’esposizione
— analisi del Forti, ci sembra utile, ed oportuno, premettere
qualcosa di pitt generale, se non proprio di introduttivo, ser-
vendo come base di tale introduzione storici e critici che si
interessarono e cercarono di determinare, definire i termini o
gli elementi differenziatori del secondo dopo-guerra da quello
del precedente, nel campo della vita spirituale e quindi piu
specificamente nel campo della poesia.

Cominciamo da Bargellini, spiritualista, il termine avra
il suo valore come si vedra. Nel volume dedicato al Novecento
— propriamente 1’Undicesimo della lunga serie di volumi di
quella storia della letteratura intitolata “Pian dei Giullari” —
al capitolo su “Il sentimento cattolico e il “Frontespizio” —
€ noto come Il Bargellini dia un valore singolare alle riviste,
movimento determinante dell’evoluzione o del vario manife-
starsi del fenomeno “letteratura’” —, aggiunge come sottotitolo
le seguenti dichiarazioni programmatiche e presumibilmente
definitive: “Il “Frontespizio” non proclamé una nuova effime-

1



ra idea. Affermo la necessitd di una vita totale in cui la rivista
esprimeva il sentimento. Dalla sua tendenza spirituale nacque
il cosiddetto ‘“Ermetismo”.

L’Apollonio contesterd questa paternita — e non sarebbe
difficile farlo in base cronologica — ma non si puo non rico-
noscere 'importanza della rivista, non diciamo sul piano della
“poesia”, ma certamente su quello della “poetica”. Fu rimpro-
verato fin da principio — e Bargellini onestamente e critica-
mente ne prende nota — che la rivista nasceva senza una
“idea”, e fu il Prezzolini ad affermarlo; ma il Bargellini au-
dacemente risponde che “il Frontespizio, essendo una rivista
cattolica, non aveva dunque nessuna idea particolare perché
aveva l'idea universale della Chiesa... L’ortodossia armoniz-
za tutte le idee e si perpetua nella vita”. Ed ecco il canone
poetico, per nulla nuovo a quei tempi, ma significativo per
la sua piena accettazione in campo cattolico, in campo, cioé,
non idealistico: “Chi vive non ha tanta abbondanza d’idee,
quanto ricchezza di sentimenti. Un artista che vive, non ripete
concetti, ma esprime sentimenti”. E continua precisando me-
glio il suo pensiero, che poteva dar luogo a varie interpreta-
zioni, (p.es. quei sentimenti non nascono da quei concetti?) :
“Percio il Frontespizio rifiutd subito la denominazione di
“scrittore cattolico” per quella “di cattolico scrittore”. Il cam-
po era ben piu aperto e allargato: tutta la vita si apriva al
“sentimento” dello scrittore, in una visione particolare ma
esclusivistica, non particolaristica, limitativa, ma pienamente
universale, qual’é la visione della vita da parte cattolica.
Aggiunge e completa: “Erano cattolici che scrivevano, ciog
che facevano professione di letterati... Come cattolici parte-
ciparono della vita comune, ma come scrittori rispondevano
personalmente dei propri meriti e demeriti”. Legame intrinseco
nell’lhumus “comune cattolica, ma individualmente sentito e
espresso in arte, e percio individualmente soggetti a giudizio
in sede estetico-critica. Vediamo perd meglio in questa unione
generica, in questa unita indeterminata. “Il loro vincolo,
scrive ancora il critico-storico, non era stabilito né da una
teoria estetica né da un’idea filosofica né da un ideale politico,
ma dalla cristiana carita”. Troppo poco per determinare e
giustificare una corrente letteraria. Se, come s’¢ gia detto, si
accetta la tesi che 'arte é espressione di sentimento, s’¢ gia

2



optato per una data posizione estetica, ben nota. Quanto
all’ideale politico ci riserviamo di ritornarvi sopra per vedere se
veramente questa poesia si ridusse, nel periodo del ventennio,
a vera e propria “assenza’”, se fu cioé la vera e autentica
“torre d’avorio”, per Pimpossibilita morale dell’accettazione
di una forma, di un modo di vivere. Ci sarebbe facile, pero gia
fin d’ora, osservare che, se il poeta ermetico doveva vivere la
vita non astrattamente, ma realisticamente e concretamente,
il problema della concezione di vita del fascismo doveva essere
affrontato, o per rigettarlo e combatterlo, o per accettarlo e
viverlo. Non siamo molto propensi a credere alle conversioni
e alle negazioni “post factum”: & troppo facile e comodo e pe-
ricoloso, perché porterebbe a dubitare della sinceritd delle
nuove posizioni, del nuovo senso di vita assunto a nuovo va-
lore. Ma detto questo, ci viene pronta una nuova domanda:
dunque niente “teoria estetica”, niente “idea filosofica”, niente
“ideale politico”; per quanto riguarda la “cristiana carita”
essa non & tale da costituire elemento determinante di una
corrente poetica, o meglio ancora di una “poetica” (nel senso
attuale del termine), base e presupposto se non assolutamente,
o esplicitamente, dell‘atto creativo, certamente e necessaria-
mente dell’atto critico e interpretativo. E il Bargellini lo com-
prende, ricordando la piu giovane generazione quando cita
come ultimo Carlo Bo, “il quale pubblicoé sulla rivista la sua
“Letteratura come vita”, che viene considerato il manifesto
dell’ermetismo”. Naturalmente operare in forma nuova nel
campo della critica: “il criticismo neo-idealistico era uno
strumento che aveva fatto il suo tempo. Bisognava trovare
una nuova terminologia, un nuovo linguaggio piu duttile e
piu aderente ai moti spirituali: sostituire un linguaggio con-
venzionale (penso nel senso di accettato) e naturalmente com-
parabile con un altro altrettanto convenzionale ma adatto allo
scopo che Carlo Bo si proponeva. E uso allora una certa nuova
terminologia: “condizione di reperibilitd”, “presenza”, ‘“con-
segnarsi sulla pagina”, “scansione” e altre cose che dovevano
diventare luoghi comuni. Ma, per comprendere tale termino-
logia, € bene tener presente che, negativamente, il Bo “trovava
ormai insufficienti gli schemi estetici dell’idealismo, tutti
esteriori, sia che rievocassero mondi storici, sia che si assotti-
gliassero nella critica stilistica. Egli voleva intendere un au-

3



tore per accostamento d’anima; voleva sollecitare da lui un
“colloquio”, accogliere una coniessione”. E allora, non soltanto
comprendiamo la necessita di rinnovazione della terminologia
critica, ma anche il nuovo concetto di letteratura che si vuole
istituire e instaurare. Il programa € nel titolo del saggio gia
citato:: “letteratura come vita”. £ chiaro che il titolo in sé
dice molto, e dice nulla, e che un concetto simile di letteratura
si puo estendere ad abbracciare tutta quella che é la vera
letteratura. Ma poi il titolo poteva anche essere ambiguo e
confuso, percio il Bo si da premura di dire che “letteratura
come vita non significava sostituzione della letteratura alla
vita”, come fu creduto da frettolosi lettori del solo titolo —
come osserva Bargellini —, “ma impegno totale nell’esperienza
letteraria”, non piu considerata “come dignitoso ozio, o come
divertimento, o come propaganda”. Nuova e piu intima con-
cezione della letteratura, nuova poetica, — possiamo dire —,
a cui deve corrispondere un nuovo Mmezzo espressivo come arte
e comprensivo come fonte di comprensione, come linguaggio
critico. I1 Bargellini continua nella sua argomentazione per
concludere che non ci si deve meravigliare ‘“che I'’ermetismo
sia nato tra le pagine d’'una rivista come il Frontespizio”. Lo
portavano esigenze d’ordine spirituale e in certo senso lo giu-
stificava la preocupazione di salvare nell'uomo il “foro inte-
riore”, l'ultima istanza della coscienza cristiana”. Facciamo un
salto: passiamo all’ultimo capitolo, che ha per titolo una sem-
plice data, ma quanto mai significava: “Millenovecentocin-
quanta”. & un consuntivo della prima meta del secolo e nello
stesso tempo un guardare al di 14, un cercar di prevedere quello
che sta per attendere non tanto nel campo ristretto della
poesia o dell’arte, ma, soprattutto, in quello piu ampio della
cultura, dell’attivita dello spirito, in una parola della vita in
quelle sue traduzioni che sono non solo l’arte e la filosofia, ma
anche I’economia e la sociologia: vita nella sua totalita. Co-
mincia cosi il capitolo del Bargellini: “Mezzo secolo é passato
con due guerre mondiali, che hanno tragicamente sfoltito il
bosco delle ideologie. I miti sono caduti, le illusioni sono dile-
guate, i compromessi sono stati vani. Due sole concezioni di-
vidono il mondo: quella del Trascendente, quella dell'Imma-
nente; quella che fa capo a Dio, autore d'una legge eterna, e
quella che fa capo all'uomo fautore d’una norma di vita con-

4



tingente”. Riconosce — e non poteva non farlo — che tale
eresia non € nata nel secondo dopo-guerra, che gia esisteva,
ma che i suoi frutti maturarono — o maturano — in questa
seconda meta del secolo. Quali le conseguenze? “Sul piano so-
ciale, I'annullamento della persona. Sul piano politico, lo
schiacciamento della liberta. Sul piano morale, la perdita
della volonta. Sul piano artistico la perdita dell’ispirazione.
L’Immanenza significa prigionia”. Tutto ci trova consenzienti,
trovandoci, naturalmente, dal lato spirituale e religioso del-
l'autore. Ma quando passa a determinare le conseguenze della
caduta nell’ITmmanentismo, restiamo un po’ perplessi e sospesi.
Egli scrive: “Le conseguenze della caduta nell’Immanentismo

.. in letteratura si manifestano nella cosiddetta” solitudine
dello scrittore”. Se l’analisi o I'osservazione ha valore per la
prima meta del secolo, e a questo proposito egli scrive che “la
piu diretta filiazione dell’Immanentismo, nel campo dell’arte,
¢ stato PEstetismo”, e che “la letteratura del primo nove-
cento s’¢ iniziata con l’esaltazione dell’'uomo ed ha finito col
pianto sull'uomo”, come possiamo accettare quanto egli
scrive che “a mezzo del secolo s’é toccato il punto morto del-
I'Immanentismo?” Se questo é solitudine, isolamento, le cor-
renti letterarie di questa seconda meta del secolo cercano, o
no, di riunirsi, di superare I'isolamento, fino a parlare — come
lo stesso Bo lo riconosce — di “presenza” (‘“qualcuno, ch’era
stato escluso, torna ad essere chiamato tra gli uomini *: ma
é proprio questo che si vuole da chi sta nell’altra sponda?);
poi s’e¢ parlato di “consenso” (‘“si cerca l'incontro di due vo-
lontd ‘“:ma, ancora, ¢ proprio questo che s'intende, o una
adesione ad una volonta — umana — che si considera supe-
riore ed a cui ci si sottomette?); poi di “partecipazione” (‘“si
vuol uscire dal proprio egoismo”; ma, anche qui, per amore
del fratello, individualmente considerato e quindi amato, o
per disciplina ad una forma e forza estranea alla nostra in-
dividualita, a cui dobbiamo forse sottomissione, accettandola,
ma non totale adesione?); poi di “rapporto” (“si tenta rista-
bilire un contatto”: ma tra persone, o meglio, tra anime, o tra
collettivita?); infine di “impegno” (“si vuol dare un senso e
uno scopo anche all’arte”: é la parola fatidica, che pero non
verrebbe a riconoscere la funzione dell’arte se non in parte
limitata e diminuita: non “la letteratura come arte”, ma la



letteratura in funzione degli ideali sociali in genere, e politici
in particolare). Ma, per concludere questa parte, non possiamo
non accettare la conclusione del Bargellini: “Nonostante le
migliori intenzioni si resta sempre nel cerchio dell’Immanen-
tismo. Lo Stato é sempre un tiranno in potenza; la sua “re-
ligio” & crudele. La Societa é sempre dispotica: la sua “pietas”
¢ spietata. Soltanto Dio € liberta, perché soltanto Dio é amore”;

e noi aggiungeremo perché solo Dio € verita.

Il secondo autore, che prenderemo in considerazione, &
Mario Apollonio, per il suo ultimo volume di storia della lette-
ratura, “I Contemporanei”. I1 primo capitolo, principale og-
getto del nostro studio ed esame, si presenta vario, complesso
e lungo; ridurremo quindi il nostro esame ad alcune parti.
Un esame introduttivo € una considerazione particolare é
data all’ermetismo. Le conclusioni dell’Apollonio rientrano in
quelle del Bargellini. Anche per lui “la parola letteraria di
quelli anni si apre verso la provvidenza, per quel che & del-
Pordine storico, e verso I’anima, per quel che & dell’ordine psi-
cologico”. Un contenuto spirituale, cristiano e apertamente
cattolico & quindi alla base, alle radici di questa poesia, o di
questa interpretazione della vita. Scrive: “Come Bacchelli ¢
lo scrittore piu rappresentativo dell’evazione della storia,
attraverso la prosa epica, verso la natura, cosi Ungaretti, il
poeta della “Vita d’un uomo” fra “L’Allegria” e “Il dolore”
che l'apre e la chiude, é il lirico, o direi il liturgista, della pre-
senza dell’anima nell’avventura terrestre”. E chiaro che con
questa affermazione non collima quella di Bargellini, che
Permetismo sia nato col “Frontespizio’”; perd non puo fare a
meno di riconoscere ‘“che non € possible nemmeno rifiutare
I'occasione di guardar attraverso il cristallo del “Fontespizio”,
al ben piu vasto movimento di pensiero e di gusto che va
sotto il nome di “Ermetismo”, e non solo, o esclusivamente
per indicare, in senso stretto, la corrente poetica, o i poeti
che in quella corrente e conforme quello spirito militavano;
ma in senso molto piu ampio, come “nome scelto da noi a
indicare questi densissimi anni di vigilia”. Vigilia che ¢ attesa,
ma € anche vigilanza, per non dire difesa. E difesa da chi,
se non dal Fascismo? Osserva I’Apollonio: “Anche il fascismo,
che pretendeva di essere una filosofia (ma se non lo era, si
appoggiava ad una, osserviamo noi), non poteva guardare di

6



buon occhio una proclamazione come quella ermetica tanto
disinteressata e, nella sua remissivita, superba; ma il fascismo,
dottrinalmente come nella pratica politica, era pieno di con-
traddizioni: parlava percio di “mistica”, nel tentativo di fare
di sé una religione, accettava le novita poetiche del momento,
voglioso di accaparrarsi anche la poesia fra le altre cose”. Cio
che vorrebbe dire che una assoluta incompatibilita tra erme-
tismo e fascismo non ci fu, e basterebbe il ricordo delle vicende
e delle sorti di Ungaretti per dimostrarcelo in pieno. Ma al di
l& di questo problema di relazione o attitudine politiche, al
di 1a del problema dell’attitudine, naturalmente non solo di
negazione, ma anche di reazione al decadentismo tronfio ed
esagerato di un D’Annunzio — per ricordare ’esempio tipico
e quindi estremo —; al di 1a di tutto questo c’era il problema
della comprensione di tale manifestazione d’arte: “La polemica
letteraria, continua I’Apollonio, non si dibatté intorno a queste
ragioni profonde o meno di consenso o dissenso: bensi intorno
all’oscurita: né “ermetico” voleva dire altro per i piu, se non
vanitosamente nubiloso ed oscuro”. Il problema dell’ermetismo
per Apollonio si allarga sino ad abbracciare altre forme di
ativita artistica. Ed ecco che “I’episodio piu clamoroso, la pro-
clamagzione pit audace dell’ermetismo era stata fatta nella
serie dove la battaglia vinta una volta, era vinta per tutte, a
teatro; e Pirandello ne era stato il campione... proponendo
al pubblico di tutto il mondo non tanto la teoria della relati-
vitd. .. quanto quella dell’incomunicabilitd”. Ecco allora che
puo arrivare I’Apollonio ad una conclusione altamente posi-
tiva, e da tener chiaramente presente: “Occorre dunque sot-
tolineare. . . questo aspetto dell’assorto e assolto impegno della
letteratura dell’ermetismo”. E quale? Nella solitudine e nella
desolazione della guerra, caduti i miti della nazione grande
per chi vi aveva creduto, si puo ben dire che “la solitudine co-
smica della lirica nuova gia maturava i suoi frutti”, che erano
quelli di “render constapevole ognuno di sé stesso”. Avveniva
cosi “Vincontro fra I'individuo lettore e il mondo umano, tutto
il mondo umano”. E conclude con un’affermazione che, se &
piena di effetto, lo & anche di profondo significato: “nessun
dominio, tranne la redenzione cristiana dei figli di Dio, poteva
esser paragonabile a questa fondazione di una nuova intelli-
genza”. Spiritualista I’Apollonio, come il Bargellini, non pote-

7



vano non vedere se non ‘“la scoperta della vita religiosa della
poesia”. Vediamo ora la coscienza di questa poesia e citiamo
nuovamente Carlo Bo. Delinea persona e attivita 1’Apollonio
in questi termini: “Il nuovo critico — forse un termine di con-
trapposizione puod essere nel pensiero dell’Apollonio il critico
Luigi Russo — si configura, sin da principio, in antitesi con
una indicazione sommaria... non € né un patito della let-
teratura né un arcanista sdegnoso del vulgo profano. & forza
e baldanza quel suo pronto porre all’incontro di un testo le
esperienze contemporanee della vita, sottratte al catalogo dei
valori, colte nella immediatezza di un linguaggio spregiudicato,
é la volonta ardita e pietosa di scendere nei segreti delle
anime”. BEd ancora approfondendo: (in lui) “é lotano lo sto-
ricismo. .. é trascurato il classicismo... e il moralismo, con
i suoi accorgimenti sentenziosi e provvisori, & utilizzato solo
quel tanto che ha ridato di serieta ai problemi della vita psico-
logica e della psicologia di rapporto; e si intende che quanto
piu si lavora intorno alla parola, piu la si trova capace di ri-
velare I’assoluto”. Dopo queste affermazioni ricordare il titolo
dell’opera “Letteratura come vita”, serve ad intenderne il va-
lore e I'importanza storica, oltre che i criteri che presiedono
alla classificazione e definizione critica dell’opera d’arte, di
poesia. Ma qui, in questo ritorno del nome di Bo, non inten-
diamo tanto far nuovo richiamo a quel libro, quanto ad un
altro non meno importante e non meno significativo non solo
per un profilo meno incompleto possible del critico citato,
quanto per una penetrazione piut viva nel concetto di poesia.
E esattamente il volume del 1945: “L’assenza, la poesia”. Per
una critica interpretativa con base una data posizione o un
determinato atteggiamento, che potrebbe apparire quasi pro-
prio di quello storicismo, da cui si pretende distinguere, sono
significativi e significanti queste parole del capitolo “Fede
non é futuro”: “La fede catalogata... mantiene per noi poca
forza ed é soggetta al tumulto dei fatti, all’invenzione causale
degli argomenti esterni della nostra vita (non é storicismo
forse?);... ci & dato magari di credere che della fede di oggi,
domani restera poco, molto si dovra costruire per restare al
corrente, per far fronte”. £ vero che egli si da premura di
aggiungere: “Ma si badi, € una riduzione meccanica della
fede, una convenienza di societa... se il futuro ripeterd con



colori diversi il significato umano di oggi (di sempre) — (ecco
perché la fede non ¢é futuro, ma per un’affermazione autentica
di fede, il potenziale ‘“se” ne attenua il vigore categorico e
assoluto), il nome di Dio sara sempre alla fine il nostro unico
termine valido, la immagine rivelata”. Del resto, quei limiti
di abbandono che abbiamo lievemente rivelati a proposito
dell’atto di fede, si ritrovano nel capitolo: “Intelligenza: prima
virtu”. Egli afferma: “Troppe fortune se le porta il ricordo
che muore e la vita mutevole delle sensazioni. Ma lintelli-
genza si soccorre ai momenti di maggior apparente deso-
lazione... L’intelligenza, questa prima virtu, finisce per
essere l'aria di un altro pianeta”. Si oscilla come € chiaro,
“fra il polo della fede e il polo dell’intelligenza”. Si tratta, sol-
tanto, in sede di chiarificazione, di domandarsi in che senso
“intelligenza” & virtli. Accettiamo la dialettica fede-intelletto
in sede pisicologica, ma come la possiamo accettare in sede
teologale? Ma scendiamo al piano letterario, che cosa dob-
biamo intendere con il titolo del saggio di Carlo Bo? Il Ro-
mano, nella sua “Poetica dell’ermetismo”, parla niente meno
che “di teologia negativa”: ‘‘dove, sono parole del Romano,
la presenza della poesia non sarebbe avvertita che dal suo
limite di assenza, in cui starebbe appunto il suo valore di
assolutezza”. Parole, per me, non molto chiare, perché per
avvertire la assenza della poesia sara sempre necessario avere
un’idea della poesia stessa: ma, qui, quale idea, se tutto & ne-
gativo, a meno che non si consideri positivo puramente e
semplicemente quello che era il passato prossimo, immediata-
mente precedente. Pero con quale criterio, se non si vuole este-
tico, almeno metodologico, giudicare? Ma attingiamo diret-
tamente a Carlo Bo, riportando dal Romano: “Perduta la
violata regione del vocabolario, ogni parola si estendera su
una altra rete d’immagini, creando volta per voita la terra
intatta e superiore d’un’altra vita pil sicura, la terra della
teologia... La poesia conta dal momento in cui ridiventa per
sé stessa canto assoluto, qualcosa che non dipende piu dalla
liberta delle preferenze, né dalla figura della pagina orche-
strata: la non memoria nuda nell’ordine stretto dell’assenza
€ la sola possibilita della poesia... La poesia chiede la morte
stessa del nostro spirito, se rimettiamo allo spirito la funzione
dell’intelligenza e del cuore diminuito: la poesia comincia

9



appunto nell’essenza delle qualita, dal momento in cui si é
vittima della voce, della propria voce temporanea e della voce
che stacca da noi perché passata nel dominio per noi opaco
dell’eterno. .. 1l silenzio e l’assenza di ogni immagine come
le prime necessita della voce, d'una poesia cioé che offra
appena il contatto dell’attesa e il senso irrepetibile della sua
presenza”. Quale € la conclusione a cui arriva I’Apollonio e
che facciamo nostra?“Collocare Bo su la linea di Serra ¢ giusto,
fincheé si limita la indagine al moralismo, e a quell’impegno
della persona che rivela al critico I'intimo segreto del poeta. ..
Ma come dal Serra, attraverso De Robertis si prolungo il
messaggio dellEsame di coscienza”, raccolto dal manifesto
“La letteratura come vita”, cosi ancora una discendenza da
Serra a De Robertis si prolunga nel rondismo; a un punto del
quale & possibile riallacciare il surrealismo di Carlo Bo”. E fac-
ciamo punto su Carlo Bo per riprendere il discorso pii ampio
sugli “esiti dell’ermetismo (che) gia si delineavano”. “Primo
di questi — per I’Apollonio —, ... il decadentismo orroroso,
P’esistenzialismo condannato... (I’Apollonio scriveva nel cin-
quantaquattro, noi, nel sessantacinque, possiamo ancor piu e
meglio riconoscerlo: il premio Nobel — rifiutato — a Sartre
ne € la prova palmare ed evidente). “L’altro esito — positivo
questo — assai piu lento a definirsi, e difficile quanto pit
consapevole di una dialettica dalla grazia alle opere e dalle
opere alla grazia, e attinente ad ogni esperienza, nel tempo,
dell’'umano. .. si confortava delle soluzioni tomistiche e uma-
nistiche, proposte al problema dell’esssere; e accrescentava la
filosofia classica di un capitolo sull’arte che quella non aveva,
0 poco, svolto, accantonandola nello studio del tecnicismo. La
conclusione di questa tendenza era il programma di un uma-
nismo cristiano rispettoso della storia come providenza, e del
mondo come opera di un Dio benigno, e della societd umana
come di un organismo perfetto, nei suoi limiti, e soccorso
dall’altra societa perfetta, trascendente, quella, 1a comunione
dei Santi”. Ma senza eccessivo ottimismo ammette non la
prevalenza di una tesi sulla altra, ma lo svolgersi di esse negli
anni della guerra e del dopo-guerra. Due parti del capitolo
introduttivo sono dedicate alla seconda guerra e a quelli che
I’Apollonio chiama “Neismi”. Si puo ben comprendere che sia
nella prima parte che nella seconda citata, ’analisi non sia

10



solo di filosofia della storia, ma anche di teologia della storia.
Basti citare questa frase: “Per la prima volta dopo il rinnova-
mento cristiano del Duecento gl'Italiani si avvezzarono, non
dird a pensare, ma a sentire teologalmente: passato e futuro
apparivano a loro finalmente presenti nel teatro dello spirito,
nella drammaturgia e demiurgia dei tempi nuovi”. Ma, nel
gia lontano 1954, quali apparivano le prospettive o I’avvenire
dell’arte della parola? Breve ma fiduciosa la “Conclusione del
preambolo”: “La parola, ombra che é metafora (parabola) del
Verbo, & destinata a soffrire il mondo, non ad esserne vinta. ..
S’¢ detto lungo questi anni: “la poesia, ’assenza”. Questo
metodo che le risponde, la ritrova fra noi presente, e la riper-
corre a ritroso, fino ai limiti del divino, che, comunicabilmente,
s’'incarna”. E speranza ultima, e insieme ambizione altamente
morale: “Se da queste cronache risulta la presenza umilmente
superba della parola a paragone degli imperi armati contro la
terra deserta, anche ne nasca la speranza di una vita pubblica
piu degna”. Il divino in funzione dell'umano, 'umano quale
nobilitazione di sé stesso e lode autentica del divino. Il circolo
si chiude per completarsi ed essere perfetto ed ideale.

11 terzo degli storici della letteratura del 900 — é forse per
virtu e forza di antitesi — & Mario Sansone, per 'ultimo capi-
tolo della sua “Storia della Letteratura: 1959”. Non dimen-
tichiamo quanto scrive nella “Prefazione”, sia in generale,
che a proposito della letteratura contemporanea. Scrive: “Ho
scritto un capitolo del tutto nuovo relativo al Decadentismo
ed alla sua poetica, la cui materia credo sia oramai indispen-
sabile per intendere tutta la nostra letteratura del 900”. E
non si pud riconoscere il merito e I’efficacia di tale contributo.
Ma altra affermazione dell’autore ci interessa ancor di piu, 1a
dove egli scrive: “Dal punto di vista del metodo, ho poi atte-
nuata (ma anche qui con molta cautela) I'impostazione rigo-
rosamente estetica della precedente “Storia”, volta fondamen-
talmente a prospettare e illustrare i valori poetici, ed ho invece
tenuto conto dell’indirizzo piul vivamente storico dei nostri
giorni. Ho percid rivolto la mia cura a quei valori di storia
della cultura, della lingua, delle poetiche, della retorica, verso
I quali sembra (pare l'autore non averne certezza) decisa-
mente orientato il gusto contemporaneo”. Non rinnega pero il
Suo passato, lo storico, e percio aggiunge: “Ma anche questo

11



é stato lavoro di contemperamento di sviluppo — non di tra-
sformazione “ab imis” — il che & stato tanto pit agevole in
quanto il nuovo indirizzo culturalistico sorge e si sviluppa come
svolgimento dello storicismo e non in opposizione ad esso”.
Parole chiare, e premesse non meno chiare, da tener ora ben
presenti. Dell’'ultimo capitolo della “Storia della letteratura
italiana” del Sansone prendiamo innanzitutto in considera-
zione la premessa, atta e valida a far intendere, nell'intenzione
dello storico, la prima meta del secolo, che ha per titolo “La
crisi del positivismo e la nuova cultura”. “Era un indetermi-
nato bisogno di rinnovamento, egli scrive, una decisa stan-
chezza dei metodi e del pensiero tradizionali, una vivace
esigenza di interiorita e di serietd, che dall’ambito della vita
culturale si estendeva a quella civile e politica. Tra questi
nuovi tentativi di superamento, lasciando da parte il “Futu-
rismo” con il suo carattere demolitore piu che costruttivo, ci
fu anche ’ermetismo. Vediamo, ora, come l'interpreta questo
terzo storico-critico. Per lui essa € ‘“una poesia che vuole es-
sere confessione a sé stessi, piuttosto che comunicazione”. (E
allora: assenza?). Ancora: “La poetica dell’ermetismo € in po-
lemica con tutta la nostra tradizione di poesia fino a quella
piu recente... Accoglie e rivive presso di noi i motivi fonda-
mentali del simbolismo, e, cioé il senso dell’inconscio e del-
I'arrazionale, avverte fortissimo il peso dell'umana solitudine,
nega non solo la validita, ma il conforto di ogni accettato or-
dine di idee intellettuale e morale, e percid manca del dono
dell’aperta ed effusa malinconia”. Non é difficile ora confron-
tare questo giudizio con quello dei due storici precedentemente
considerati. Quando si afferma — continuando — che “la
nuova poesia reca in sé da un lato una pena umana tanto
piu profonda quanto meno personale e specifica e tanto piu
acuta ed amara quanto meno sorretta da fedi ed idealita lu-
minose ed accettate”, e che quindi “sarebbe superficiale consi-
derare tutto questo come una moda o un capriccio, ci si accorge
chiaramente della diversita o dell’abisso che separa i due punti
di vista. Riconoscere che ci fu “un reale travaglio espressivo:
sicché la negazione della tradizione € segno di una coraggiosa
sincerita e non di uno specioso gusto di originalita”, & troppo
poco per salvare, anzi per riconoscere il valore autentico di
un momento della poesia italiana, anche se voce consonante in

12



un concerto almeno europeo. Il presupposto non spiritualista
pregiudica percid ogni giudizio. La seconda parte del capitolo
é dedicata alla “letteratura del dopo-guerra”. “La guerra, egli
scrive, specie in Italia, apparve al suo termine, come una grave
sciagura nazionale, ma anche come una liberazione, mentre
il precedente dopo-guerra — in strano contrasto con l'esito
vittorioso del conflito — produsse depressione e disorienta-
mento politico-spirituale (dopo quanto s’¢ detto, ¢ facile com-
prendere in che senso tutto questo deve essere preso), gli
anni successivi alla seconda guerra modiale — propriamente
per lui 1945-55 — furono in Italia caratterizzati da un grande
fremito ed una grande speranza di rinnovamento”. Piu speci-
ficamente scrive: “Il confronto con l'orientamento generale
della letteratura del ventennio precedente pud essere chiari-
ficatore. In anni politicamente depressi, la letteratura aveva
avuto carattere subiettivo e di evasione dalla realta... La let-
teratura del secondo dopo-guerra invece si annunciava come
tutta rinnovata e cioe tutta realistica”. Fermiamoci ai nuovi
caratteri della poesia in questo clima “realistico”: “nella poe-
sia (si) propugnava il distacco dal duplice e concorde aspetto
dell’ermetismo. E cioé dalla sua ossessione stilistica e dal
disperato senso di solitudine, e (si) ambiva ad una poesia in
forme nuove, ma aperte e comunicante, popolare non in senso
sociale (cioé come poesia dei ceti popolari) ma in senso piu
generale ed effettivo, che esprimesse ciog lo spirito concorde o
univoco di tutta la nazione, di tutta la societd italiana e ad
esso si rivolgesse, patendone le pene, rappresentandone le
aspirazioni, illuminandone i nuovi miti”. Ci sarebbe da fare
ampia riserva su quello “spirito concorde o univoco di tutta
la nazione”, in momento storico-politico di cosl ampie e molte-
plice divisione; come pure su quei “nuovi miti” che non ci
sembrano ancora autentici e veri valori, non dico trascendenti,
ma almeno immanenti, cioé terrestri e umani. E necessario
perd che questi miti siano giustificati o difesi, e non solo af-
fermati genericamente e semplicemente, ed ecco che il
Sansone, fedele al suo metodo e coerente con i suoi principi,
ci da uno sbozzo della nuova critica letteraria. Brevemente
egli enuncia il suo proposito, o quella che considera esigenza
della cultura critica italiana. “Da un lato, egli scrive, si chiede
una critica piu cordiale e ricca di umanita,... che colga il

13



fatto poetico piu che nella sua particolarita ed autonomia
espressiva, nella sua totale espressivita spirituale, come fatto
umano, storico, sociale; e dall’altro una critica che innanzi a
valore assoluto le forme espressive e lo stile (conforme le nuove
esigenze storico-sociale, & bene non dimenticare, aggiungiamo
noi), e che li soltanto ritrovi e colga la realtd della poesia”.
Di modo che a tre si riducono, per il Sansone, le possibili for-
me di critica: stilistica, marxistica e culturalismo. Della prima
& ben poco da dire che non sia stato detto in bene o in male;
resta, comunque, validissimo l’apporto alla comprensione e pe-
netrazione dell’opere d’arte, che da essa ci venne. “Ronda —
Solaria — Letteratura”, le tre riviste non passarono solo come
meteore nel cielo della letteratura e critica contemporanea
italiana, e non soltanto contemporanea. Passiamo alla seconda.
L’autore riconosce che “piu vivace & la polemica marxistica
contro la critica crociana”. Ricordiamo, e trascriviamo, da un
articolo di Emilio Cecchi (Corriere della Sera — 29-IX-54)
questa osservazione: “Il principale interesse per noi di queste
pagine di Marx e Engels (“Sull’arte e la letteratura”) sta nel
ritrovarvi, al suo punto d’innesto nella cultura contemporanea
e nei precisi termini in cui essi la avevano posta, una questione
che probabilmente nel seguito non ha guadagnato di chiarez-
za, anche a cagione del progressivo inasprimento della lotta
sociale. I due che nuovamente posero alla nostra epoca cotesta
questione dei rapporti della letteratura e dell’arte con l’eco-
nomia e la politica, benché fossero rivoluzionari, e di che forza,
erano anche uomini d’alta preparazione filosofica e storica. E
non c’é pericolo che le loro ragioni scadessero al livello d’'un
volgare pragmatismo; e che per motivi polemici e propagan-
distici fossero artificiosamente adoperate in dispregio della
verita”. Anche il Sansone riconosce che “la critica marxistica,
nelle sue migliore espressione, si sottrae ad un grossolano
sociologismo, o, peggio, classismo, e mostra di risentire viva-
mente della rielaborazione italiana del marxismo compiuta
ad opera di Antonio Gramsci. E questi aveva scritto che “due
scrittori possono rappresentare lo stesso momento storico-so-
ciale; ma uno puo essere artista e I’altro un semplice untorello.
B che esaurire la questione, limitandosi a descrivere cid che i
due rappresentano ed esprimono socialmente: riassumendo,
ciog, piu o meno bene, le caratteristiche di un determinato

14



momento storico-sociale, significa non sfiorare neppure il
problema artistico”. Parole che dovrebbero essere meditate,
sia in sede di creazione, che di interpretazione. Ma & davvero
cosi? E vero che “i nuovi critici” la pensano e 'intendano cosi?
Lo stesso Sansone passa a reticenze quando dice che “i nuovi
critici — piu 0 meno chiaramente (la sottolineatura é nostra)
non esigono un’arte classista e un’arte propaganda, ma af-
fermano che essa non pud nascere che da una segreta ma
profonda aderenza (quanto confuso, per noi, questo termine!)
alle motivazioni storiche di un’epoca, e non pud non avvertire
ed esprimere i travagli, le sofferenze, le aspirazioni di
un’epoca”. E conclude: “La critica, conseguentemente, (ma
non solo la critica, sebbene anche la creazione, e sempre conse-
guentemente, almeno ci sembra) deve apprezzare soprattutto
Pespressivita storica del fatto artistico e diventare essa stessa
storicamente e socialmente illuminante, evitando di transfor-
marsi in sterile e raffinato esercizio di letteratura”. (Le due
voci sono state sottolineate da noi perché si noti il risalto
che viene dato non solo al fattore, all’elemento, al momento
“storico” ma ancor di piu a quello “sociale”). Sia come sia, e
sono i risultati che contano molto pili delle premesse, e quale
possa essere — 0 sia — la posizione del Sansone in relazione
all’estetica e critica marxistica, d’interesse non minore & la
terza forma di critica che egli presenta e che sembra essere
quella a cui da la sua preferenza, per essere, probabilmente
o certamente, il tipo di critica da lui preferito o scelto. Egli
lo chiama “culturalismo”, e lo definisce ‘“un indirizzo piut-
tosto di storia che di critica letteraria”. Ad un primo momento
sembra di essere ritornati al positivismo — ammesso, ma non
dato, che esso sia finito — con la sua critica storica. Aggiunge
infatti il nostro autore: “& un grande e coerente bisogno di
motivazione e illustrazione storiche, dopo troppa critica as-
tratta e filosofica”. Ma non & cosi, almeno nell’intenzione del
Sansone, che determina: “si tratta di un’esigenza di fondare
un tipo autonomo di storia dei fatti letterari, costituendoli in
un organismo particolare di cultura”. Metodo critico quindi
che suscita perplessita e incertezza, e non solo nel lettore, nel
studioso, ma anche in chi lo enuncia e pretende difenderlo.
“In realta, osserva ancora il Sansone, il culturalismo & un
fatto di storia e non di critica letteraria: 1i & il suo pregio

156



by

incontestabile, (la verita storica, diciamo noi, € sempre un
grande, incontestabile valore), il suo merito e la sua efficacia.
Ma anche il suo limite e il suo pericolo: quando cioé da storia
pretende di diventare critica letteraria (ma allora, dove sta
la sua funzione?), che importa un’altra operazione della
mente, anch’essa storiografica, ma di diversa storiografia”. La
conclusione di questa parte non puo essere se non quella che
il nostro secolo, o almeno la seconda metd — ma non é troppo
presto pretenderlo? — non ha trovato la sua sistemazione né
sociale, né politica, ci verrebbe da aggiungere neppure reli-
giosa; perché allora pretenderla in arte, in letteratura, in
poesia?

Cerchiamo ora di esporre le varie correnti, di enumerare
i vari gruppi — l’elemento collettivo sembra vprevalere, se non
predominare — e rifacciamoci quindi al Forti da cui abbiamo
preso ’avvio. E un giovane — nato nel 1925 — che collabora a
varie riviste, ha gid pubblicato alcuni libri di critica e vive
nell’ambiente culturale che ha per esponente principale il
Getto. Il volume che, in parte, esamineremo, appartiene, in-
fatti, alla collezione “Civilta letteraria del novecento”, diretta
dal Getto e pubblicata in Milano dall’editore Mursia. Il libro
puo praticamente, almeno per noi, essere diviso in tre parti:
la prima contiene l'esposizione delle correnti poetiche del
dopo-guerra ed € stata composta nel 1962; la seconda parte —
la parte pit ampia & costituita da una serie di articoli sui
principali poeti attuali; la terza parte é costituita da una breve
serie di risposte a un questionario di poesia. Accompagnare
il Forti nella seconda parte, anche se 1i da saggio delle sue
capacita di lettore-critico, sarebbe troppo lungo e anche dif-
ficile, per la mancanza di testi, e per di pit1 fuori del proposito
di questo articolo. Ci limiteremo quindi alla prima e all’ultima
parte, che, per noi, idealmente si completano. 11 libro del
Forti, “Le proposte della poesia”, si apre con il capitolo inti-
tolato “Le magnifiche sorti...”, parte di un verso tratto
dalla “Ginestra” di Leopardi, e serve gia ad indicare lo spirito
di fiducia, di speranza piena che il giovane critico ripone
nella poesia italiana dei suoi giovani anni. Accompagniamolo
in questa sua nobile fatica, per vedere se quella fiducia e quella
speranza, felicemente, riuscira ad impadronirsi anche di noi.
Cosl comincia, enunciando il suo criterio metodologico: “Vi

16



sono stagioni, fasi culturali, in cui si producono numerosi e
importanti libri di poesia, e ve ne sono altre in cui sono piu
numerose le proposte, le discussioni, le polemiche, non le
opere... Possono esservi, d’altra parte, anche periodi poveri
sia di opere, che di discussioni; come possono esservene altri
in cui le proposte e le poetiche trovano una continua e fre-
quente verifica in testi che le accompagnano e le documen-
tano”. Come si pud comprendere, nessuna visione preconcetta,
ma aperto stimolo alla consulta e alla conferma. Lo dimostrano
apertamente le affermazioni seguenti: “Nulla € mai assoluto
in letteratura, e movimenti e tendenze, anche i pitt assoluti e
apparentemente esclusivi, tendono infine a risolversi e a spie-
garsi nella dimensione pit ampiamente comprensiva della
storicita”. Onesta di critico, che vuol confermare le sue af-
fermazioni precise, citando, nel campo di “rinnovata tradi-
zione” narrativa, due opere che gia si possono considerare
classiche, sopratutto per le diverse posizione che assumono:
il “Gattopardo” e “Il giardino di Finzi Contini”. Ma anche
precisa coscienza della propria “funzione” o “missione” di cri-
tico, che & quella di tentar di creare — ma & lavoro difficile —
una “funzione dei lettori”, che non potra consistere se non
nel “riconoscere, con energia e con la migliore strumenta-
zione critica, i valori con cui un modo o una tendenza sono
giunti a dare il massimo di risultati”. Ma crediamo un pio
desiderio del Forti, quanto egli pretende dal lettore non cri-
tico — abbiamo in mente un saggio introduttivo di Carlo Bo
intitolato esattamente “Della lettura” — di “saper leggere fra
le righe le situazioni non altretanto maggioritarie sul pianc
dei risultati, le proposte, le ipotesi di lavoro, le pure e semplici
aspirazioni, che si incarneranno compiutamente domani o
anche dopodomani in forme diversamente obbietivate”. Lascia-
mo quindi da parte il semplice lettore, anche quello pill sem-
plice del saggio del Momigliano introduttivo alla sua antologia
— quanto mai interessante e significante tanto l'uno che
l'altra — e affidiamoci, anche se con coscienza critica — non
dico scettica — al lavoro proprio e personalissimo del critico.
Il quale, in questo caso, rivela subito il suo criterio, non
nasconde i suoi propositi e ci dice che in questa introduzione
intende dare “la... maggior attenzione alle proposte e ai
suggerimenti, piuttosto che non ai risultati poetici conse-

17



guiti”. Ripeto: questo proposito si riferisce alla prima parte
del lavoro del Forti, perché nella parte centrale molti poeti
sono oggetto di studio per i risultati conseguiti e non per i
propositi, anche se alle volte questi propositi o proposte non
sono dimenticate. E I'autore si da premura di indicare ed
esporre le ragioni che lo hanno indotto a questo. “La prima
ragione & che spesso, in altra sede piu puntualmente critica
possiamo aver parlato di nomi e di opere discutendo 1i specifi-
camente di valori, di modi e tecniche” (ed € esattamente la
seconda parte del libro); “la seconda (ragione) e la piu im-
portante... & che restando pill 0 meno nei limiti cronologici
ora enunciati, ci troviamo ad illustrare una stagione poetica
(o di poetica? chediamo noi) che, a differenza di quella in
complesso silenziosa ed operante per singoli microcosmi degli
anni fra le due guerre (ma ¢ proprio certo ed esatto, dopo
quello che abbiamo visto e accertato?), si raporesenta piu in
gruppi di lavori e di discussioni, ed in opere che ne siano un
riflesso, che non in singole opere rigidamente autonome”.
Riconosciamo la sincerita del critico, da sua onesta, e accet-
tiamo il suo punto di vista, il suo presupposto per semplice
ragione di lavoro, ma non giad come criterio critico-estetico
“a priori” accettato e usato. Proseguendo — o cominciando —
sono citati, di prammatica e in ordine, Cardarelli, Ungaretti,
Montale, Quasimodo, e il minori dell’ermetismo. E di pramma-
tica é citato il critico o la coscienza del movimento ermetico:
Carlo Bo. Di questi abbiamo gia ricordato i due saggi: “Let-
teratura come vita” e “L’assenza, la poesia”. Ora il Forti si
domanda “Che cos’era I’assenza” del 1957 piu recente e quindi
piu indicativo dei nuovi movimenti. Citiamo: “Il punto del-
T’esperienza ermetica fu, secondo Bo, quello dell’assenza intesa
“come attesa perfezionata nell’accezione di verita”; fu una
ricerca perseguita fino al limite estremo della poesia come
“miracolo”... certamente un fatto religioso... seppure nes-
suno abbia mai riportato i propri dolori sotto la luce di un
nome o nell’invocazione aperta di una fede”. Dove I’ermetismo
critico si complica con ’ermetismo teologico, senza vantaggio
di uno o dell’altro. Ha ragione quindi il Forti nel dire che
“se l'attesa era veritd noi avevamo affermato una nozione
assoluta”. Ma poi, dopo quel momento, dopo quel periodo
ci “si domandava se non era giunto il momento di una di-

18



versa partecipazione alla vita”. Diverso momento storico
diversa condizione spirituale, diverso modo di sentire e
affrontare i problemi, sono fattori ben chiaramente indi-
viduati dal Forti, quando, sempre a proposito di Carlo
Bo, arriva a ‘escrivere, e quindi a giudicare, che ‘non
ci pare strano che proprio il teorico pili appassionato
della poesia come luogo chiuso ed ineffabile, divenga nel dopo-
guerra il primo dei lettori interessati, sia pure con precise
cautele, dei contenutisti in cerca di un discorso dove quadri-
no ragioni di salvezza privata con le insorgenti ragioni pub-
bliche e colletive di cui a un fratto ci si rende conto”. E questo
il quadro definitivo di Carlo Bo, od & quello che abbiamo visto
in Bargellini e Apollonio? O forse ciascuno dei critici o storici
citati tende a vederlo sotto un punto di vista, che é quello loro
particolare ed individuale? Per noi ¢ I'una e l'altra cosa, nella
completezza storica, felicemente, ancora non raggiunta, non
conseguita. Del resto, onestamente lo si deve riconoscere, lo
stesso Forti ammette che “la nuova posizione di Bo non fu
comunque rigida e priva di sfumature, e non intese, d’altra
parte, in alcun modo di cambiare nei suoi elementi di fondo la
linea di un lavoro carico di una forza ben strutturata che era
comunque liberatorio per la cultura poetica nazionale, intenso
€ appassionato. “Giudizio di valore un po’ incerto, ma in ogni
caso positivo per un critico che tanto ha contribuito e contri-
buisce per la diffusione, 1a conoscenza e la critica della lettera-
tura contemporanea italiana, e non solo italiana. E non si
pensi che ci siamo ripetuti, o che abbiamo insistitto troppo su
questo critico. Lo abbiamo fatto di proposito perché, in un
articolo come il nostro, la posizione del critico non & inferiore
a quella del poeta, che su sé stesso riflette, per il fatto che
il critico, ancor di pili per la sua professione o funzione, prende
coscienza della poesia, o riflette su di essa per penetrarne le
origini o la formazione, per accompagnarne, nelle varianti,
Pelaborazione, e per determinarne infine il valore poetico o
artistico. E questa funzione, quasi diremmo missione, non si
pud, in alcun modo non riconoscere o negare a Carlo Bo. Il
secondo nome ¢é quello di Mario Luzi. Prima di riportare 1’opi-
nione e il giudizio del Forti, vediamo quelli del Bargellini e
dell’Apollonio. Questi scrive, nel capitolo dedicato alle poe-
tiche: “Il pit ricco di memoria dei poeti giovani, Mario Luzi,

19



quello che con piu delicatezza ripercorre nel proprio I'altrui
canto, il vero rappresentante di una “ars nova” delicatamente
consapevole di sé nei suoi stessi ricordi, & diverso dai modelli
che in lui diventano cosi docili; estremo segno, questa rarefa-
zione assuefatta, che tutto & stato dichiarato”. I1 Bargellini
a sua volta scrive: “Tra i piu giovani, Mario Luzi, la cui ric-
chezza immaginativa é sostenuta, non solo da una acuta intel-
ligenza critica, ma anache da una tensione spirituale. Egli &
forse ’esempio piu riuscito della collaborazione tra intelletto
e sentimento, tra natura lirica e lavoro critico”. Ed € esatta-
mente ‘“questo lavoro critico”, questa “intelligenza critica”
che interessa al Forti ed a noi in questo momento. In un ca-
pitolo di “L’inferno e il limbo” intitolato “Piccolo catechismo”
(1949) distingue nettamente “la porta stretta attraverso cui
la letteratura diviene poesia, voce poetica”. Ritorno a Croce
o continuazione? Si da premura di eliminare tale sospetto:
“Luzi € ben preciso, anzi categorico nel precisare che “lo
strumento fondamentale e naturale della poesia & la parola
nella sua accezione. In questo modo gli sara possiblle di ac-
cogliere nel suo lavoro proposte diverse che potevano volta
a volta ricondurlo al “qui ed ora”. Del resto € ben chiara la
sua posizione soprattutto in relazione alla prima meta del
secolo, che egli non rinnega, ma che anzi riconosce come il
periodo “di una nuova presa di coscienza del poeta nell’in-
vestire il linguaggio di una vera funzione spirituale, cosi
come era accaduto al tempo della grande lirica ottocentesca
con Foscolo e Leopardi”. Riabilitazione, quindi, e riconosci-
mento positivo dell’opera dell’Ermetismo. Un tentativo signifi-
cativo & quello di Vittorio Sereni che torna dalla prigionia
con un bagaglio di esperienza, si pu¢ ben immaginare quanto
ricco di umanita dolorante, e che pure non si sente di abbon-
danare il lavoro precedente e cerca un ‘“difficile e necessario
innesto tra vecchio e nuovo, fra discorso irrelato e puramente
ontologico e compiuta comunicazione umana”. Non meno
significativo il saggio “Il senso della lirica italiana”, in cui si
annunciano temi comuni alle poetiche del dopoguerra: “Il
posto & nella societd umana, e non a distruggerla, ma a for-
tificarla, non a dirigirla fuori di sé, ma dentro di se...” Altri
che dovrebbero essere presi in considerazione per le loro pun-
tuali osservazioni, sarebbero il Bigongiari, lo Spagnoletti,

20



I’Anceschi (che piu di tutti meriterebbe un attento esame che
ci riserviamo di fare). Finora ci siamo incontrati con critici
che avevano legami — e validi, sia detto — con il periodo pre-
cedente, e la cui consistenza critica stava appunto nel legare
le due fasi, i due momenti storici, quasi diremmo le due epoche,
se il termine non sapesse troppo di cronologia e non gia di
ideologia, intesa qui come criterio di interpretazione critica.
Vi furono perd “anche gruppi che intesero proporre un di-
stacco assoluto, motivato solo secondo ragioni esterne, pro-
grammatiche, unilateralmente politiche, fra la poesia del do-
poguerra e quella precedente”. Vale la pena prenderli in con-
siderazione? Per un esame dettagliato, forse si, ma per un
esame riassuntivo, forse no. Citiamo ad- onore dell’informa-
zione, le riviste gioavnili “Momenti”, “La strada” e “L’espe-
rienza poetica” che cercavano di individuare il punto della
nuova poesia. Ma fra queste riviste un cenno particlare merita
la “Chimera”, in cui, secondo il Forti, “si svolse il primo dia-
logo costruttivo, vale a dire verificato dal lavoro di autentici
poeti, fra scrittori e poeti della terza generazione... scrittori
e poeti della quarta; fra rappresentanti legittimi di quella che
era stata la cultura dell’ermetismo ed era divenuta portatrice
di valori poetici ancora alti e autonomi vagliati su un diverso
modo di vita aperta e di comunicazioni, e rappresentanti al-
trettanto autentici della egnerazione nuova”. Vorremmo
esattamente porre l'accento su questa autenticitd, percheé,
senza di essa, poesia & puro gioco di parole. Sulla rivista
“Chimera” Romano e Luzi si urtano praticamente, in quanto
il primo pretende programmi, e il secondo ne denunzia “la
troppa facilitd programmatica con cui si danno per meditate
deuzioni semplici induzioni”, e ancor di pill e meglio, “si
contesta l'identitd che troppo spesso traspare nei discorsi
delle riviste giovanili di poesia fra cultura poetica e poesia
Vera propria, vale a dire “natura” tradotta in poesia”. E il Luzi
continuera o allarghera la sua campagna, a proposito dell’as-
sunzione del dialetto a linguaggio poetico, arrivando a con-
cludere per un regresso provinciale e manieristico. E sempre
nella “Chimera” (n. 7) entra in campo Pasolini insistendo
sul riconoscimento della realtd in crisi nella storia: una storia
ben determinata, ma anche esclusivisat e unilaterale nella vi-
sione di Pasolini. Che la realtd marxista sia tale, nessuno lo

21



discute; soltanto non sembra, nemmeno in Russia, che sia
I'unica e tanto meno ’essenziale. E quanto alla conclusione del
forti possiamo anche essere discordi. Di fatto, egli scrive, che
“solo piu tardi altre componenti culturali, tecniche, sociolo-
giche avrebbero infranto questo organismo, ma ormai esso
avrebbe costituito il piu valido apporto poetico culturale degli
anni ‘60 e non se ne sarebbe potuto fare ammeno”.

Un primo consultivo, ad ogni modo, era dato da due critici
militanti: Carlo Bo con “Cinque anni di poesia” e Enrico
Falqui con “La giovane poesia”, entrambi del 1956. Al Bo pero
il Forti obietta di limitare la portata di quelle esperienze, e
al Falqui di “non... fare emergere il valore di prime fi-
gure...” La discussione passo alla rivista “Officina” con
Leonetti che arriva a scrivere: “noi definiame le poesie, piut-
tosto “poetizzazioni”: dove la confusione tra poesia e poetica
arriva all’estremo. Il curioso € che nella stessa rivista Franco
Fortini prendeva posizione, o coscienza, scrivendo che ‘“ar-
tisti velleitari o si dica cattivi poeti, ce ne sono sempre stati:
ma che i migliori... sentano cosi forte quanto ci corra fra
intenzioni e risultati, fra le poetiche e le poesie, & riprova
tutta italiana (con certezza? ci chiediamo) e odierna d’un
esagerato squilibrio...”. E Frontini parla e tratta di poesia
sperimentale, “costituente cioé¢ una ipotesi di lavoro secondo
cui parlare, operando contemporaneamente una trasforma-
zione della societa”. Il Forti riconosce a questi, che noi chia-
meremmo, tentativi, un valore (e sara a suo luogo, di vedere
quale!). E siamo ai tre articoli di Pasolini, sempre per la
stessa rivista, articoli in cui “riassumeva ed esprimeva il si-
gnificato metodologico di tutto il suo lavoro”. Vediamo ora
questa metodologia. Il primo articolo porta il titolo di “Il neo-
sperimentalismo”, ed in esso distingue tre tipi di neo-speri-
mentalismo, o un triplice aspetto: 1) “Neo-sperimentalismo,
tout court, di origine psicologica o patologica... neo-speri-
mentalismo decadentistico, 0, meglio ancora, espressionistico.
2) Neo-sperimentalismo influenzato dalla sopravvivenza er-
metica e genericamente novecentesca. (Se intendiamo il signi-
ficato della prima determinazione, non arriviamo a intendere
la seconda, che ci fa pensare gia in una fine del secolo!). 3)
Neo-sperimentalismo coincidente con la sindrome stilistica
della nuova, appunto spuria, ricerca “inpegnata”, ma, nella

22



fattispecie, non di partito”. (Ma, allora, impegnata in che?
E con quale mistura di elementi per essere veramente “sin-
drome”?). Continuiamo, che é meglio. I1 secondo articolo,
intitolato “La posizione”, e determinato, almeno in parte, dalla
pubblicazione, in una rivista romana di fonte comunista, di
poesie di Mario Luzi, appartenente ad altro gruppo, offre la
possibilita al Pasolini di una determinazione maggiore: quella
dell’orizzonte della poesia; e cosl puo scrivere: “Qui ci limi-
tiamo a negare qualunque posizione semplificante e cristaliz-
zante... di adattare 'orizzonte al periscopio, ma il periscopio
all’'orizzonte: all’immenso orizzonte dei fenomeni”. Per cui
si potrebbe concludere che qualunque ‘“posizione” non solo &
possible e permessa, ma puo anche essere positiva. Ma per giu-
dicarla tale, quale criterio seguire, quale metro usare? quello
della “posizione”, o altro e diverso? Perché le parole del Paso-
lini lasciano incerti e perplessi a questo proposito quando
afferma che non pud essere “prerogativa di un individuo
post-romantico, che si considera anzitutto artista’”. E che cosa
allora? Nel terzo articolo, intitolato ““La liberta stilistica”,
dopo aver distinto fra sperimentalismo novecentesco, e il
proprio sperimentare in chiave stilistica e ideologica, conclu-
dera che solo questi ultimo & valido, quello “che non pud non
caratterizzarci. . . e che esso presuppone una lotta innovatrice,
non nello stile ma nella cultura, nello spirito”. E si ritorna
cosl, volenti o nolenti, al capitolo precedente. Accettato quello
in linea ideologica, si potra, forse, anche accettare la con-
clusione del Forti, che si tratta “. .. di un intero capitolo della
nostra poesia che indubbiamente ci condiziona e, lungamente
condizionera la poesia e la cultura sucessiva”. Sard proprio
vero? La polemica infatti continud nella stessa rivista con
risposte, pilt o meno dirette ma sempre funzionali al nostro
discorso. Fra queste ¢ da citare quella di Edoardo Sangui-
netti, con il suo articolo “Una polemica in prosa” (novembre-
1957) in cui Vimportanza non era data tanto dalla polemica
“sul concetto di storia di Pasolini che, secondo lui (Sangui-
netti) non riusciva a definirsi sul piano del linguaggio e ri-
maneva (percio) soprattutto motivo illustrativo”, ma “par-
lava qui per la prima volta della sua poesia (0 meglio della
Sua versificazione)... e proclamava la possibilita di prospet-
tive diverse da quelle proposte da Pasolini, secondo i propri

23



fini, sempre in un quadro di poetica (si noti “poetica”, e non
‘“poesia’) sperimentale. ..

“E la strada d’amore & per intanto,
per noi, quel nostro comune gradino
neosperimentale, dove ancora

oggi, volenti o nolenti, noi stiamo
appollaiati tutti, Lei compreso,

che solo € bello e re et sutor bonus.
Ma magis vivam te rege beatus,

e il mondo é vario, Pasolini, e proprio
fatto a scale, e non serve veramente
logicizzare la storia con secchi
triangoli, onde decidere subito

quale gradino salga e quale scenda:
questo non é cio che Gramsei intendeva...”

Tre ripari: primo al “sutor” e non poeta; secondo al “logiciz-
zare” che non € ancora il “fare poetico”; terzo al nome di
Gramsci per intedere piu chiaramente il concetto del secondo
articolo di Pasolini, quello su “La posizione”. Quanto al giu-
dizio estetico di questi versi, lo lasciamo agli eventuali lettori.
Polemiche, sempre polemiche. Entrava Bigongiari che “alla
poesia come trasformazione anche pratica e politica, contrap-
poneva un senso profondo di natura, una animazione quasi
sacrale della parola”; entrava, con molto buon senso e oppor-
tunita, Pignotti che “riaffermava la necessita per lo scrittore
di credere energicamente nel proprio lavoro, magari anche
sbagliando, ma cercando comunque di partecinare sul piano
dell’intersoggettivita... (e ancor piu chiaramente) parlava
della necessita per la letteratura, di difendersi dalle forze
extra-letterarie, che tendono a collettivizzare 1'uomo, resti-
tuendogli tutte le sue possibilita di azione nella societa”. Pa-
role chiare che, se da un lato, pongono in termini chiari la
socialita, no la affermano sino a negare il carattere indivi-
duale e personale dell’arte, e la necessita che questa rimanga
tale, fedele, cioé, a sé stessa: arte. E nella rivista “Quartiere”
entro Sergio Salvi, su un piano piu strettamente metodologico,
con un saggio intitolato “Poesia e metafisica”. Se prendessimo
alla lettera tutte queste posizioni verrebbe da pensare che
il bersaglio unico e premeditato fosse solo ed esclusivamente

24



lermetismo. Il Forti non lo ammette, e diamogli riconosci-
mento, ma la difesa ci lascia perplessi. Pur volendo compren-
dere P'attitudine contro dittatura dell’idealismo e conseguente
ermetismo, cioé contro Pinterpretazione della poesia come
“pura liricitd”, non si arriva a comprendere “nel primo quin-
dicennio sucessivo alla seconda guerra mondiale, e veramente
a riconoscere — come fa il Forti — come predominante, al-
meno in poesia con valore significativo, un linguaggio ricon-
dotto in complesso piu vicino alla prosa e di stampo antico”.
E la conclusione soddisfa ancora meno, o lascia ancor piu
perplessi: “Questo, con per effetto, non di abolire la presenza
di lirici”: ma e il tipo di linguaggio di cui s’@ parlato sopra?
Con tono ironico entra nella polemica Luciano Erba, ma per
giustificare soprattutto la sua poesia. Egli scrive: “ritengo
che lironia non sia altro che una “aria” in cui oggi come
oggi, specie in Italia, si possa respirare meglio che non entro
atmostere, che so, epiche, tragiche o elegiache”. Ci doman-
diamo: e la poesia della resistenza, anche quella “ironica”?
Sarebbe interessante saperlo nel mezzo di tanta confusione.
Altro poeta che, come tale, pare riscuotere un valido consenso,
¢ Andrea Zanzotto. Osserva il Forti, — e lo conferma il Bar-
beri Squarotti, che ne analizza e riconosce i valori poetici —
che “in questo decennio in cui i poeti hanno parlato con se-
rieta di tutto quanto fosse estraneo all’universo stretto della
poesia (ma percheé pud scrivere “che anche questo era un
modo di fare poesia”?) (Zanzotto) ci parli della Musa con
piena e precisa cognizione... Cosi la morale “provvisoria pe-
rentoria” della poesia come “ovocellula”, come grumo di ve-
rita. .. corre il rischio (o la fortuna?) di essere la proposta e
I'ipotesi di lavoro piu attendibile per l'inizio degli anni ‘60”.
Ma perché non lasciarla a sé stessa e dopo un riconoscimento
cosi chiaro, porre limiti e insistere assolutamente su un piano
programmatico, come conclude il Forti? “purché avvenga a
un livello sufficiente di intersoggettivita, nel quadro di pro-
spettive storiche e sociali concrete in senso democratico’”; che
€ gid una pregiudiziale per l'autonomia della poesia. Si sa-
rgbbe gia fatto un punto, storicamente parlando, nel ‘60; e
che quindi “con I'inizio degli anni ‘60 un ciclo tenda a chiu-
dersi, e un altro, ancora con difficolta e non senza incertezze,
cominci a volersi delineare, se non altro individuando chiavi

25



e strumentazioni in parte diverse da quelli che hanno, in
passato(!), permesso mimesi e interpretazioni funzionali. Si
tratta di individuare i punti che caratterizzano una situazione
diversificata dalla precedente... Si pud pensare cosi ad un
breve scorcio di anni, da un lato dedicato ad operare consun-
tivi (ma non sempre, anzi con pretese di inventivi abbastanza
nuovi e audaci!); ... e dall’altro volto, volto a rinnovare fino
all’assurdo, al quasi inconcepitibile, talvolta al puramente
meccanico, lo schermo di prospettive tendenti al loro utilitario
annullamento (dove non sepiamo se porre l’accento sull’ag-
gettivo o sul sostantivo, comunque negativi e 'uno a l’altro)...
Nell'un caso e nell’altro, riducendosi forse troppo allo schema
ed al programma “non ancora verificato, e non di necessita
verificabile (e proprio qui troviamo il difetto di questo
esaustivo lavoro del Forti), lo sforzo ritenuto finora necessario
di armonizzazione, o comunque di rapporto dialettico, fra
poetiche e poesie”. Esu questo piano di consuntivi, di determi-
nazioni di dealtad poetiche il Forti ricorda alcune opere diver-
samente pregevoli e variamente interessanti. Prima, quella
dello Spagnoletti con “Poesia italiana contemporanea 1909-
19597, e il relativo commento fatto da Gianni Scaglia; seconda,
l’'amplissimo saggio su “Le poesie italiane di questi anni” di
Franco Fortini. (Nella prefazione l’'autore dira che non si
tratta di vera e propria antologia, ma vicini ci siamo per il
“classificare alcune categorie o tipi di espressione poetica in
rapporto ad altre forme espressive comunicative). E molto si-
mile al Fortini si puo collocare “La strada di Atene” di Barberi
Squarotti (di cui probabilmente ci occuperemo a proposito
della narrativa contemporanea). Quattro nomi di giovani, se
si toglie in parte lo Spagnoletti gia conosciuto, che si presen-
tano nel campo della critica con tutte le carte in regola. In
ogni caso i critici citati si mantengono su una linea di tra-
dizione, se con tale nome vogliamo intendere studio e analisi
di autori pit o meno riconosciuti e consacrati. A questo pro-
posito é invece interessante un’altra antologia, il cui titolo
¢ gia fin troppo significativo: “I Novissimi, poesie per gli anni
‘60 a cura di Alfredo Giuliani, con la semplice e univoca (e
intelligente quanto si vuole, ma inarticolata, come il Forti
stesso afferma) proposta di gruppo per una rottura con tutto
quanto la preceduto”. Proposito polemico, che si muta in

26



proposta di poesia e non soltanto di poetica come praticamente
s’é visto sinora. Certo che la loro importanza ‘& nel loro valere
come sintomo, come indice di qualcosa che si muove e indica
altre direzioni di cui va pur tenuto conto”, ma che non é tutto,
0 almeno, tolto il tentativo, non & qualcosa di autenticamente
positivo. E per concludere sulle proposte della poesia, il Forti
non trova di meglio che rifarsi ad un filosofo, il Paci, forse di-
menticando che filosofia € sempre proposta, cioé problematica.

Ma il Forti, come s’é detto, non si riduce ad essere il cro-
nistorico delle varie “proposte” della poesia, ma come vero
critico avanza e propone anche le sue “proposte”, nell’'ultima
parte del suo libro, intitolata “Sette domande sulla poesia”.
Alla prima domanda su una eventuale, o attuale, crisi della
poesia, risponde con prudenza e saggezza che bisogna “andare
guardinghi nel parlare di crisi”, perché “ha momenti di piu
facile leggibilitd e momenti di ricostituzione di linguaggi e di
poetiche”. E che I'autore collochi tra questo secondo momento
Pattuale situazione italiana, & ben facile comprenderlo. “Bi-
sogna, infatti, ricordare che esistono crisi di proposte e di
poetiche, e crisi di opere”. Ma potremmo osservare che 1a dove
ci sono opere, si sono anche, necessariamente, poetiche. Alla
seconda domanda sulla reazione all’ermetismo, e che cosa
resta di questo, riconosce ‘“che la poesia del dopoguerra é
stata caratterizzata, fra l’altro, dalla reazione ideologica al-
Permetismo. Ma & vero anche che non in tutti i casi questa
reazione ha dato contributi maggiori delle autocritiche”.
Quando dice che “come fatto di autocritica... in senso ge-
nerale non aveva saputo resistere sul piano delle idee e del-
l'azione alla pressione della dittatura”, verrebbe da chiedergli
perché la poesia conformistica contemporanea & valida ed
eificiente proprio perché conformistica a tutte le correnti
ideologiche — o una sola? — che pullulano in Italia, e non-
lo poté essere ’ermetismo quando fu adesione onesta e accetta-
zione sincera del modo di sentire la vita che il fascismo, a
Suo modo, affermava e predicava. Se ci ha dato un Gentile
come teorico, un Ungaretti come cantore, & ora di rivedere
tutti i luoghi comuni e i preconcetti, non solo in politica, ma
anche in poesia, e, naturalmente, in sede autenticamente cri-
tica, non di superata nostalgia, né di preconcetta antipatia.
Ed anche a proposito del saggio del Bo, “L’assenza, la poesia”,



sarebbe utile un’auto-critica per confermare o negare. Alle
domande tre e quattro risponde unitamente. La prima intende
riferirsi alla funzione della poesia, a cui si attribuisce un fine
perfino pratico di chiarimento e di animazione; e la quinta
si riferisce specificamente al linguaggio, sino a chiedere: “Cosa
pensate del dialetto nella poesia recente?” Alla prima parte
basta dire che la letteratura, e in particolare la poesia sono
riflesso del proprio tempo, nascono in quel terreno storico e
ne sono la espressione piu genuina e piu schietta, e che anche
durante il Fascismo, positivamente o negativamente, cosi fu,
per sentire, avvertire che la domanda € anacronistica o so-
spetta, vuol trarre in inganno piu che aspettare una risposta
chiara e sincera. Quanto all’altra domanda, che meriterebbe
una vera trattazione propria, e che non ha trovato sinora, se
non scarse trattazioni — quella, dico, del linguaggio popolare
nel campo della poesia — in senso storico si puo essere con-
senzienti con le determinazioni, che ne da, felicemente il
Forti: “... la nostra poesia ha sempre mostrato una duplice
faccia: quella dell’alta solitudine melica dalla profonda e
classica intimitd e unitad linguistica nata sul grande filone
petrarchesco e arrivata a Foscolo e Leopardi; e quella di una
poesia e di una matrice popolare, picaresca, mistilingue,
“grassa’ ecc. In complesso distante dai centri di potere e di
linguaggio aulico e centralizzato”. (Ma dopo il ‘5600 saremmo
tutti d’accordo nella scelta e nella preferenza dei nomi, tolti
quelli che scrissero esplicitamente in dialetto?). La quinta do-
manda si presenta o presenta prima dell’analisi della risposta,
una analisi della domanda stessa. Si chiede, innanzitutto, se &
detinibile il momento “irrazionale” della poesia. Ora, descri-
vere, rivivere questo momento é certo possibile, diversamente
non esisterebbe poesia con risonanza umana; ma definirlo,
poi no, preché sarebbe ridurlo ad una attivita spirituale che
non é esattamente la sua. Il resto della domanda rientra in
quello che s’é detto: I'irrazionale dell’impegnato o quello del
puro, se per “irrazionale” intendiamo quello che é ’essenza,
il divino della poesia, non si diversifica, ma va al di sopra
dell'impegnato e del puro, per essere solo e essenzialmente
“poesia”, il divino della povera e umiliata umanitd. Non
prendiamo in considerazione la risposta di Forti, non perche
non lo meriti, ma perche passa a citazioni storiche che ci

28



porterebbero lontano e non sempre avremmo la possibilita di
confrontare e quindi di documentare. Quanto al sesto punfto,
o alla sesta domanda, quella cioé di inter-relazione tra poesia
€ prosa, la lasciamo al Forti, o ai neo-sperimentalisti, non per
uno stupido gioco di parole che poesia & poesia in tutti i sensi,
e altretanto lo é 1a prosa, ma per il fatto che gia nell’animo
del poeta, € non tanto e non solo nell’espressione, nascono
come tali con le individualita che possono avere due figlie,
anche se nascono gemelle: originalita di concezione, di ge-
stazione e di, conseguentemente, generazione. Piu profondo e
alto é il significato e il valore dell’ultima domanda che, nel-
i’esposizione si divide in due parti: funzione, “valore” sociale
della, poesia nella gerarchia dei valori del nostro tempo; e
“come s’inquadra la poesia con le altre espressioni dell’arte di
oggi”. La seconda parte, per me non piu giovane, non avrebbe
molto significato. Arte unica, e valore e funzione unica. Mi ha
sorpreso, in' ogni caso una tenue reminiscenza di quel tempo,
leggendo ,0 forse interpretando “quelle espressioni dell’arte”,
come una implicita unitd dell’arte o delle arti. Che la poesia
sia esistita — sempre e assolutamente — con risonanze e ri-
flessi e determinazioni umane, non vale la pena di discuterne.
Si tratta solo di vedere se essa pud avere una funzione sociale.
Scomodade Orazio per i bimbetti di oggi? No, di certo. Tra-
scriviamo quindi un brano del Forti, che si dimostra certamen-
te onesto nel suo lavoro, per conoscere il pensiero di questa gio-
ventu, che, frequentemente, ci accusa, durante il nostro lavoro,
di non comprenderla o di travisarne gli impulsi e le intenzioni
(quasi che anche noi non le avessima sperimentate). Scrive
il Forti: “Peraltro, 1'utilizzazione di una poesia in un quadro
sociale, e il suo assurgere a “valore” illustrativo di una parti-
colare situazione, possono essere indici dell’impatto, della tem-
pestivitad o addirittura della preveggenza di una certa opera,
della sua comunanza sul piano ideologico con una certa parte
€ con certi gruppi”. Leggiamo tra le righe, e concludiamo:

la boesia pud nascere — e nasce — de una particolare situa-
zione e in un particolare momento storico; ma essa rimane
per aitre situazioni e momenti per 1nterpretar11 e illuminarli,

0, meglio, per aiutare noi a vivere interpretando e illuminando
quelle situazioni e quei momenti. Se questo vuol essere anche
la poesia contemporanea, ben venga, con tutti i suoi problemi,
e sara sinceramente amata e non solo letta e studiata.

29



