
ELEMENTOS ARQUETÍPICOS Y MÍSTICOS EN TRES POEMAS DE 
"SOBRE LOS ÁNGELES". 

Miguelina Solfer 

Los numerosos estudios crítico-análiticos en torno a Sobre los án-
geles1 representan tentativas profundas de ¡luminar los meandros 
formales, estético-existenciales y de inspiración personal del extraño 
libro de Alberti; esta crítica, aun la que resalta sus cualidades de fuer-
za original y creativa, no deja de apuntar a su carácter indefinible, 
contradictorio y paradójico, imposibilitada de llegar a una visión inte-
gradora de todos los aspectos — incluida, la excelente obra de Solita 
Salinas de Manchal2, que constituye un acercamiento certero y mi-
croscópico a los caracteres esenciales del mundo poético albertiano 
— ya que el carácter eminentemente alógico de esta poesía difícil-
mente se aviene a los criterios discursivos del análisis crítico tradi-
cional. 

La interpretación que aqui se soslaya es una tentativa de adecua-
ción entre el instrumento de observación y el objeto observado. Se 
parte del hecho reconocido ampliamente, de tratarse, la de Alberti 
en Sobre los ángeíes, de poesía de las profundidades, emergente de 
zonas interiores de la psiquis, sólo liminarmente conscientes. La con-
fesión de Alberti que explica la gestación espiritual del libro, así 
como su realización material, aludiendo a una escritura automática 
involuta.ria que aparece semejante a la admonestada por los surrea-
listas a la zaga de Bretón, no deja dudas cuanto a la natureza del 
mundo angélico forjado. 

Así proponiendo una interpretación de Sobre los ángeles a la 
luz del simbolismo arquetípico, llegaremos a nteresantísimas apro-
ximaciones, y quizá, a. la comprehensión nueva del libro gracias a 
una exégesis perfectamente adaptada al contexto poético, si nos ate-
nemos no sólo a las palabras del poeta, sino a la situación literaria 

LETRAS (28) 1979 213: 



de esta, poesía en aquello que con asiduidad y reticencias se ha 
venido encuadrando como superrealismo, y que podemos caracte-
rizar, srn temor a limitaciones o equívocos, como poesía de aprofun-
camiento en lo inconsciente, de inspiración onírica, territorios donde 
la potencialidad simbólica en cuanto facultad creadora de imágenes 
encuentra sólidas raíces: 

"llegué a escribir a tientas, sin encender la luz, a cualquier 
hora de la noche, con un automatismo no buscado, un 
empuje espontàneo, tembloroso, febril, que hacía que los 
versos se taparan los unos a los otros, siéndome a veces 
imposible descifrarlos en el día. (Arboleda Perdida, 269-"3 

En efecto, los ángeles de Alberti se parecen mucho a las perso-
nificaciones del yo que el inconsciente crea: la "sombra", el "sí-mis-
nio", el "anima" en la clasificación junguiana, representado "una es-
pecie de criticismo que la parte inconsciente de nuestra personalidad 
proyecta, por los sueños en la consciência"4. 

Si recordamos, con Jung, que la "sombra." puede personificar 
aquellas 

cualidades e impulsos que (el individuo) niega en sí mismo, 
pero puede ver claramente en otras personas — cosas 
tales como egotismo, pereza mental y sensiblería; fanta-
sías, planes e intrigas irreales, negligencia y cobardía; 
apetito desordenado de dinero y posesiones, en resumen 
todos los pecados ven°rales(.. .)* 

fácil resulta comprobar hasta qué punto las tendencias negativas de 
estas proyecciones del inconsciente se revelan en los títulos mismos 
de los poemas, o aun en el juicio sintetizador de Pedro Salinas: 

Ángeles que en ningún modo se conforman a la interpre-
tación tradicional del arte,- ángeles sombreados por res-
plandores siniestros, señoreados por las pasiones y los de-
fectos: el ángel bélico, el rabioso, el mentiroso, el envi-
dioso, el vengativo, el avaro, el tonto; ángeles de lugares, 
de las bodegas, de las minas, del colegio; ángeles toca-
dos de cualidades de la materia: el ceniciento, el mohoso, 
el de carbón, el de arena.6 

Y al interpretar Jung, "que la sombra lanzada por la mente 
consciente ( . . . ) contiene los aspectos escondidos, reprimidos y des-
favorables (o execrables) de la personalidad por un lado, y por el 
otro que así como el ego contiene actitudes desfavoráveis y destruc-
tivas, la "sombra" tiene buenas cualidades, notaremos la concordân-

214 LETRAS (28) 1979 



cia de estas proposiciones con las palabras de Alberti, que describe 
sus ángeles como 

irresistibles fuerzas del espíritu, moldeables a (os estados 
más turbios y secretos de mi naturaleza. Y los solté en 
bandadas por el mundo, ciegas reencarnaciones de todo lo 
cruento, lo desolado, lo agónico, lo terrible, y a veces 
bueno que había en mí y me cercaba. 

Sin negar la existencia de los elementos tradicionales, cuidado-
samente establecidos por Solita S. de Maricha.l, resulta evidente que 
el carácter teológico o figurativo tradicional de estos ángeles es la 
cualidad que menos intervino en su transmutación poética y la génesis 
del libro aparece más bien como una reelaboración arquetípica genial 
de Alberti, nacida del preciso centro donde se insiere su esencfalidad 
dramática, de agónicaJucha interior. 

"Can de llamas": los motivos arquetípicos 

Este extraño poema del que casi no se encuentran comentarios 
en la bilibografia albertiana, es un ejemplo de esa imaginación diná-
mica, vivida, inspirada por "la más grande de las realidades poéticas; 
la realidad onírica".7 El poeta alcanza un climax de abstracción dentro 
de la calidad arquetípica de su simbolismo, que parece responder a 
aquella inspiración urgente, agitada, de insomnio, que Alberti cali-
ficó como "escritura automática involuntaria". 

Sur. 
Campo metálico, seco. 
Plano, sin alma, mi cuerpo. 

Centro. 
Grande, tapándolo todo, 
la sombra fija del perro. 

Norte. 
Espiral sola mi alma, 
¡aula buscando a su sueño. 

¡Salta sobre los dosi Hiérelos!" 
ISombra del can, fija, salta! 
lúnelos, sombra del perro! 

Riegan los aires aullidos 
dentados de agudos fuegos. 

INortel 

LETRAS (28) 1979 215: 



Se agiganta el viento nor te . . . 
Y huye el cuerpo. 

ICentrol 
Y huye, centro, 
candente, intensa, infinita, 
la sombra inmóvil del perro. 
Su sombra fija. 

Campo metálico, seco. 
Sin nadie. 
Seco. 

El símbolo del "can en llamas" puede recibir una interpretación 
a partir del nombre de las constelaciones — Can Mayor Y Menor, 
constelaciones austral y boreal, respectivamente — lo que explicaría 
la relación de los puntos cardinales,- (Norte, Sur) talvez asociados al 
concepto de "canícula", como hace Góngora ("Salamandria del Sol, 
vestido estrellas,/latiendo el can del cielo estaba, cuando(. . .)")8 

Está arquitectado el poema sobre tres conceptos: Sur — Norte — 
Centro, en la figura central del perro; es notable la coincidencia entre 
la alusión a dos puntos cardinales opuestos y la tentativa de unirlos, 
ron un sueño comentado por Jung: 

Como primeramente vienen del Este, luego del Oeste, 
dirigiéndose hacia la "capital" de Suiza (es decir el cen-
tro-, parecen describir un itinerario que trata de unir los 
opuestos en un Centro, y este punto se subraya con el 
movimiento en el tiempo: el descenso en la noche del 
inconsciente, siguiendo el curso del Sol, que es seguido 
por un as ascenso al cénit brillante de la. consciência.9 

Toda la estructura del poema refleja, esa conciliación de opuestos: 

1.a estrofa — Sur 

2.a estrofa — Centro 

3.a estrofa - Norte 

4.a y 5.a — lúnelos, sombra del perrol 
6.a estrofa — Norte 
7.a estrofa — Norte 
8.a estrofa — Centro 

2 1 6 LETRAS (28) 1979 



Perro, centro y puntos cardinales, reciben también una interpre-
tación desde el influjo religioso oriental y del budismo tántrico en la 
cbra. de Juan Ramón Jimnez, por Ceferino Santos-Escudero. Revisando 
los símbolos teriomórficos estudiados por Jung, confirma que son más 
propios de las religiones paganas y orientales que del pensamiento 
cristiano: "salvo algunos residuos como la paloma, el cordero, al cris-
tianismo le falta lo teriomòrfi«), y la divinidad bajo forma canina 
no se encuentra con facilidad en el pensamiento religioso de Occiden-
te"10 Puntos cardinales y centro, estaciones y colores se convierten 
en símbolos de lo sagrado también en el budismo tántrico; "y a los 
puntos cardinales se les debe reverencia por su conexión con lo di-
vino"11 En Juan Ramón Jiménez, Santos-Escudero estudia la identifi-
cación del poeta con el perro sin amo que busca ansiosamente a un 
ser misterioso. "La imagen de la busca anhelante de lo divino-simbo-
lizada en el instinto venatorio y rastreador de un can"i2 podría tener 
antecedentes en Unamuno o en Antonio Machado. 

Para nuestro poeta, podría verse un antecedente o lejana rela-
ción con Juan Ramón Jiménez, Estío, libro de 1915, poema Conva-
lescencia; sin embargo, la elaboración estilística en uno y otro autor 
queda tan apartada, que la genial creación de Alberti se ve intensa-
mente destacada: un germen de similitud en las mudas amenazas, 
"fantasmas vanos" que acechan al yo del poeta. 

Cabe aun mencionar otra sugerencia del motivo canino, de origen 
arquefíp'rco derivado hacia antiguas mitologías o religiones: el can 
como mensajero o portador de la muerte. Asi Jung interpreta 

una de las últimas pinturas de Goya: la extraña criatura, 
al parecer un perro que surge de la oscuridad, puede in-
terpretarse como el pronóstico del artista sobre su muerte. 
En muchas mitologías, los perros aparecem com guías hacia 
la tierra de los muertos.13 

Otra imagem arquetípica en la figuración del alma: 

Norte. 
Espiral sola m'r alma. 

La espiral com "una forma de mandala" en la teoria junguiana 
guarda el simbolismo de la totalidad psíquica, y su plano referencial 
en el poema es sin duda el ímpetu ascensional que aqueja al alma; 
sin embargo, en plano de asociaciones arquetípicas, no seja de ser 
interesante citar la interpretación que le asigna el Diccionario de Sím-
bolos: 

LETRAS (28) 1979 217: 



en e! ornamentalismo cella, las espirales son figuras des-
tinados a, provocar el éxtasis y a facilitar una evasión del 
mundo terrestre para penetrar en el más allá. Juzgada 
desde este ángulo, la espiral (...) al menos constituye una 
invitación a esta penetración hacia el interior del univer, 
so, hacia su intimidad.14 

Totalidad psíquica, ímpetu ascencional, evasión del mundo te-
restre y penetración en la intimidad del universo, son sin duda su-
gerencias latentes bajo el plano de los significados de este poema 
v de la colección a la que pertenece. 

"Los dos ángeles" y "Los ángeles de la prisa": db San Juan <fe la 
Cruz a Rafael Alberti 

Los elementos místicos se hacen más claros en los poemas que 
analizaremos, el primeiro en especial. Los dos ángeles expresa, níti-
damente, el "ansia de purificación interior", ese "ardor místico" que 
la crítica reconoce unánime como fuente de la creación en Sobre los 
ángeles. Es a un tiempo el poema más estrañablemente emocional del 
volumen, envo'viendo el sufrimiento moral y físico que la trascen-
dencia puede revestir, en un grito confesional directo y personal. 

Por otro lado, el poema recuerda, la ardiente invocación de Llama 
de amor viva. El poema de San Juan de la Cruz es un canto de júbilo 
y el movimiento que define su ímpetu de trascendencia es la alaban-
za; el fuego de su llama es beatífico, hiere "tiernamente", produce 
"regalada llaga" y "cauterio suave"; el fuego interior de Alberti lo 
quema vivo, se clava en su cuerpo, hiere como una espada, y produce 
un dolor moral intenso que el poeta figura como dolor físico, deter-
minando la expresión dominante de la queja. 

Llama de amor viva 

1 ° estrofa 

I Qh llama, de amor viva, 

que tiernamente hieres 

de mi alma en el más profundo 

JOJJUdD] 

Pues ya no eres esquiva, 
acaba ya si quieres, 
rompe la tela de este dulce 

[encuentro! 

Los dos ángeles 

l . ° estrofa 

Angel de luz, ardiendo, 

I Oh, ven!, y con tu espada 

incendia los abismos donde 
yace 

mi subterráneo ángel de las 
[nieblas 

213 
LETRAS (28) 1979 



2 a estrofa 
! Oh cauterio suavel 
I Oh regalada Magai 
I Oh mano blandal 1 Oh toque 

[delicado 
que a vida eterna sabe, 
y toda deuda pagai 
Matando, muerte en vida la 

[has trocado. 

A la primera estrofa, en San Juan corresponden las dos primeras 
de Alberti, con su llamado al ángel de luz, y con la sensación viva del 
fuego en el ser (cuerpo). San Juan sintetiza ambos movimientos en su 
primera estrofa. 

2 . a estrofa 
I Oh Espadazo en las sombras; 
chispas múltiples 
clavándose en mi cuerpo, 
en mis alas sin plumas, 
en lo que nadie ve, 
vida 

3.a estrofa 

I Oh lámparas de fuego, 
en cuyos resplandores 
las profundas cavernas del 

[sentido 
que estaba oscuro y ciego 
con extraños primores 
calor y luz dan ¡unto a su 

[querido 

3.a estrofa 

Me estás quemando vivo 
Vuela ya de mí, oscuro 
Luzbel de las canteras sin 

[auroras 
de los pozos sin agua 
de las ansias sin sueño 
ya carbón del espíritu 
sol, luna. 

Las terceras estrofas se equivalen en las alusiones al elemento 
negativo que se opone al fuego; encontramos la coincidencia del ad-
jetivo oscuro referido al sentido (vida, corporal) que debe anularse 
para la unió (en San Juan), y al ser de las nieb'as, figurado en el 
ángel (Luzbel oscuro), en Alberti, y que se continúa en la serie de 
imágenes de negro y negación: "canteras sin aurora", "pozos sin 
agua", "simas sin sueño", "carbón del espíritu" — correspondiendo 
ai "sentido que estaba oscuro y ciego". 

La cuarta estrofa de Alberti rompe la correspondencia, introdu-
ciendo su efusión de dolor "contemporáneo": sereno, sombrío, conte-
nido e ingenuo, a un tiempo, en expresión profundamente original con 
la reunión de realidades heterogéneas: 

Me duelen los cabellos 
y las ansias ( . . . ) . 

Esta confesión serena coloca un anticlimax en el movimiento an-
gustiantemente exclamtivo del poema, que inmediatamente es reto-
mado hasta el final exclamativo. 

Me duelen los cabellos 

LETRAS (28) 1979 219: 



y las ansias. !0h quémame! 
! Más, más, sí, sí, más! [Quémame 
¡Quémalo, angel de luz, custodio mío, 
tu que andabas, llorando por las nubes, 
tú, sin mí, tú, por mí, 
ángel frío de polvo, ya sin gloria, 
volcado en las tinieblas! 
IQuémalo, ángel .de luz, 
quémame y huye! 

en esencial divergencia con el remanso extático final del poema, 
de San Juan: 

ICuán manso y amoroso 
Recuerdas en mi seno 
Donde secretamente solo moras 
Y en tu aspirar sabroso, 
De bien y gloría lleno 
Cuán delicadamente me enamoras. 

Aparte el movimiento fundamental de la queja, angustiada en 
Alberti, beatífica a punto de transmutarse en alabanza gracias a las 
expresiones antitéticas en San Juan, son los siguientes los elemen-
tos de semejanza concretos en ambos poemas: 

1) El esquema métrico dominante es el mismo, con pocas varian-
tes: Llama de amor viva: estrofas de 6 versos, de 7 y 11 sílabas; Lo» 
dos ángeles: versos de 7 y 11 sílabas; cuatro versos escapen a este 
esquema, dos de 5 sílabas y dos de 3 sílabas. 

2) La relación yo-tú vocativa, plasmada en verbos imperativos: 

"acaba", "rompe" 

(San Juan) 

"ven", "incendia" 

(Alberti) 

3) Vocabulario coincidente: "vida", gloria", "oscuro", conforme se 
subrayó. 

4) La localización de la interioridad: 

"los abismos donde yace 

mi subterráneo ángel de las 

[nieblas" 

"De mi alma en el más profundo 

[centro" 

5) Las reiteraciones exclamativas en ambos poemas, con la in-
terjección "oh" repetidamente empleada: 

220 LETRAS (28) 1979 



San Juan 
! Oh llama (...) 
I Oh cauterio (...) 
! Oh regalada llaga! 
I Oh mano blandal lOh toque 

[delicado 
i Oh lámparas (.. .) 

Los ángeles de Fa prisa 

Aberti 
Oh, ven.!, Oh espadazo en las 

[sombras! 
Oh, quémame! Más, más, sí, 

[sí, más! (Quémame! 
IQuémaio, (...) IQuémalo (...) 

[quémame (...) 

Discordando de la interpretación de Marichal, que encuentra 
en el movimiento de Los ángeles de la prisa "un proceso de caída" 
en "celeridad progresiva"15, lo analizaremos como formulación fre-
cuentemente onírica, del sueño de vuelo, estudiado por Bachelard en 
un capítulo (que lleva precisamente ese título) de su obra El aire y 
los sueños16, o simplemente una forma del ímpetu de trascendencia 
en su movimiento de búsqueda expresado en el viaje, representando 
la lucha del hombre por alcanzar su más elevada finalidad, la plena 
realización del potencial de su "sí-mismo" individual. 

Espíritus de seis alas, 
seis espíritus pajizos, 
me empujaban. 

Seis ascuas. 

Acelerado aire era mi sueño 
por las aparecidas esperanzas 
de los rápidos giros de los cielos, 
de los veloces, espirales pueblos, 
rodadoras montañas, 
raudos mares, riberas, ríos, yermos. 

Me empujaban. 

Enemiga era la tierra, 
porque huía. 
Enemigo el cielo, 
porque no paraba. 
Y tú, mar, 
y tú, fuego, 
y tú, 

acelerado aire de mi sueño. 

Seis ascuas, 
oculto el nombre y las caras, 

LETRAS (28) 1979 221: 



empujándome de prisa. 

¡Paradme! 
Nada. 
¡Paradme todo, un momento! 
Nada. 

No querían 
que yo me parara en nada. 

Dice Bachelard:17 

La impresión onírica dominante está hecha de una verda-
ra ligereza substancial, de todo el ser, de una ligereza en 
sí desconocida por el soñador, que con frecuencia le ma-
ravilla como si procediese de un don súbito (...) Es el ras-
tro de un instinto d» ingravidez, uno de los más profun-
dos de la vida. 

En efecto, no hay en el poema ningún elemento que confirme 
e! movimiento de caída; aunque aéreo, es más bien un movimiento 
en horizontalidad, denunciado en la repetición del verbo: (.. .) "Me 
empujaban"; "empujándome de prisa", "no querían que yo me parara 
en nada"; y en la caracterización: "enemiga era la tierra /porque huía". 
Para Jung "no sólo el vuelo de las aves o el viaie hacia el yermo repre-
sentan este simbolismo, sino todo movimiento fuerte que ejemplifique 
la liberación".'8 Destacamos esta dominancia del movimiento (en Jung) 
y de la ligereza (en Bachelard) para comprobar que son estas sensa-
ciones las que campean en el poema (ver, por ejemplo, los cuatros 
adjetivos de celeridad en la tercera estrofa: "acelerado" — "rápidos" 
— "ve'oces" — "raudos"), y que ellas implican en una integración de 
Iss alas por el viajante; son los seres alados el motor del movimiento, 
pelo no el propio ser que se mueve: "El vuelo onírico nunca es un vue-
lo alado", afirma Bachelard.19 Cuando aparees el ala en un relato de 
un sueño de vuelo, debe sospecharse de una racionalización de éste, 
o de interferencias librescas. 

Tomando como punto referencial la definición del anhelo de 
trascendencia en su aspecto de búsqueda, es evidente que el poema 
adquiere la más elevada plasmación poética, destacada por Dámaso 
Alonso cuando comenta algumas estrofas del Cántico Espiritual de 
San Juan de la Cruz que reproducen la apresurada velocidad de la 
búsqueda. "El poeta (...) iba veloz, como el alma enamorada. En nada, 
en ningún encanto (y en ningún espanto) se detenía"20": recordar el 
"no querían que yo me parara en nada" albert'rano. Es evidente que 

2 2 2 LETRAS (28) 1979 



la experiencia psíquica a la cual Dámaso Alonso alude, esa "apresura-
da velocidad de la búsqueda", deberá imprimirse en los procedimien-
tos formales de la expresión; estudió el crítico español la "intensidad 
condensadora del estilo" conseguida admirablemente por San Juan 
con la reducción del sis.ema verbal. 

Ese mismo proceso condensador comprime la palabra poética en 
una de las estrofas de Los ángeles de la prisa, que representa sin du-
da ecos directos del Cántico; trátale del climax estrófico del poema, 
una vez que congrega 5 versos endecasílabos y un verso de 7 sílabas, 
en medio a las pequeñas estrofas de versos cortos que lo constituyen: 

Buscando mis amores 
Irépor esos montes y riberas 
Nicogeró lasflores, 
Ni temeré las fieras 
Y passaré los fuertes-y fronteras. 
Apártalos, Amado 
que voy de vuelo 
Mi Amadolas montañnas, 
Losvalles solitarios nemorosos, 
Las ínsulas extrañas 
Los ríos sonorosos, 
El silbo delosaires amorosos. 
A las aves ligeras, 
Leones, ciervos, gamos saltadores 
Montes, valles, riberas 
Aguas, aires, ardores 
Y miedosde las noches veladores. 

Semejanza en el procedimiento enumerativo, sonoridades domi-
nantes análogas (r seguida de vocal en las combinaciones re, ra, ri, ro, 
conforme se subraya), el mismo efecto acelerativo ya mencionado. 
Cuanto al vocabulario, las coincidencias en tres sustantivos ("monta-
ñas", "riberas", ríos"). Cuatro adjetivos apoyan en Alberti la expresi-
vidad de aceleración del movimiento ("acelerado", "rápidos", 
"veloces", "raudos"), que San Juan consigue directamente por los 
procedimientos de condensación ya aludidos, dándose un solo adje-
tivo ("ligeras"). La intuición poética de Alberti se apoya, en fuentes 
inconscientes y oníricas; así analiza Bachelard las sensaciones del 
soñador: 

La movilidad es la riqueza propia de la sustancia ingrávi-
da^ . .) . Todos los seres aéreos saben muy bien que es 
su propia sustancia la que vuela, naturalmente, sin es-
fuerzo, sin movimiento de ala. Beben el viento de su 
propia velocidad. 

Acelerado aire era mi sueño por 

las aparecidas esperanzà's 

de los rápidos giros de los 
[cielos, 

de los veloces, espirales 
[pueblos, 

rodadoras montañas, 

raudos mares, riberas, ríos 

[yermos. 

LETRAS (28) 1979 223: 



El aire anima y dinamiza^ infunde movimiento al mínimo elemen-
to, bien como a las esferas cósmicas: "El soplo del aire hace girar la 
Tierra. El enorme globo terráqueo tiene, como toda esfera, para la 
imaginación dinámica, la exquisita movilidad de la rotación".21 

Y Alberti, en otras fases de su obra, demuestra repetidamente 
su naturaleza de "ser aéreo". Destacábamos esta característica de la 
imaginación a'.bertiana en un estudio sobre Baladas Y Canciones del 
Paraná.'2 Mostrábamos que' este "es el libro del viento y de todas las 
resonancias poéticas que su percepción registrar puede en la sensi-
bilidad humana" y que 

mientras la predominancia del tema del viento estudiado 
en Baladas y Canciones puede asociarse en parte a las ca,-
racterísticas físicas del espacio donde el libro se ha gesta-
do, ese mismo tema transbordará ampliamente, cuando es-
tudiado en ot'as obras de Alberti, los cuadros de interpre-
tación aquí esbozados. La unidad temática viento — aire, 
con su sostenida continuidad en los diversos libros, cons-
tituye una de las configuraciones relevantes para el co-
nocimiento de la personalidad profunda del poeta y del 
hombre, y para el de su mundo poético totaf. 
Antes de sus múltiples sugerencias poéticas, el viento es 
elemento del mundo natural. Y el poeta inmerso en el 
paisaje, impregnado de este aireamiento, plasmará su 
cración en poemitas de forma breve, ritmo ágil y cantante. 
La teora del ritmo encuentra una rica base de investigación 
en esta correlación viento (aire) — métrica, correlación 
que, por outrô parte, el mismo poeta intuye: por eso es 
de precioso interés la segunda Canción del volumen: 

En horizontes tan 'argos 
me soplan los aires cortos, 
los aires de pies ligeros, 
los arres finos, 
de pies quebrados. 

donde la motivación citada en los primeros versos no es 
de contraste (aires cortos — horizontes largos) sino de 
continuidad tácita: horizontes largos — vientos desatados, 
aireamiento, agilidad y ligereza del aire — de todo el 
paisaje y de los ritmos nacidos en el poeta: 

Para contar lo que el aire 
lleva casi sin llevarlo, 
volved a mí. finos aires. 

224 LETRAS (28) 1979 



los aires cortos, ligeros 
de pres quebrados. 

El sentido profundo de Los ángeles de la prisa en la aventura 
espiritual de Alberti puede ser el que "concierne al desligamiento 
del hombre — o transcendencia — de todo modelo definidor de exis-
tencia, cuando se avanza hacia otra etapa superior o más madura en 
su desarrollo". "Función trascendente de la psique" llama Jung--'1 a la 
lendencia "por la cual el hombre puede conseguir su más elevada 
finalidad: la plena realización del potencial de su "sí-mismo individual" 
y las plasmaciones simbólicas que se encuentran "en la historia, o en 
los sueños de los hombres y mujeres contemporáneos que atraviesan 
una etapa crítica de su vida, representando su lucha por alcanzar 
esa finalidad", llámanse símbolos de transcendencia. El autor recuerda, 
entre los mitos afines, al del dios Mercurio, "hombre volador", con 
sombrero y sandalia« con alas, "que alcanza (...) finalmente trascen-
dencia para la res'idad sobrehumana o transpersonal del vuelo alado". 
Reconocido el poder de abandonar su suerpo y volar por el universo, 
también el alma del chamán, para el mismo autor, se simboliza, por 
ejemplo, en un ave, símbolo de trascendencia. 

Los poemas analizados llevan a la afirmación de esta poesía por 
su autenticidad vivencia-I, como expresión místico-poética de fuentes 
contemporáneas oníricas o arquetípicas, reencontrando la inspiración 
clásica y milagrosa de San Juan de la Cruz, en el aprofundamiento 
semejantes ambas, constituyendo formas de participación en el todo 
universal. Los resultados de este estudio coinciden así, con los enun-
ciados por la crítica que se interesa por la obra e intenta descubrien-
do en los textos hechos y relaciones que han permanecido ignorados 
o insuficientemente captados, y cuya fuente sería la personalidad 
inconsciente del escritor, aumentar nuestro conocimiento de ella, y 
por consiguiente, hacérnosla amar mejor. Trátase de un enfoque de 
contribución parcial, que deberá situarse en perspectiva integradora 
con otras proposiciones, para poder obtener una incursión privile-
giada, desde la cual se explique la obra entera. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

1 ALBERTI, Rafael. Sobre los ángeles. In: — Poesias completas. Buenos Aires, Losada, 
1961. p. 247-92. 

2 MARICHAL, Solita Salinas de. El Mundo Poético de Rafael Alberti. Madrid, Gredos, 
1968. 272 p. 

3 ALBERTI, Rafael. Arboleda Perdida, p. 269, citado por MARICHAL, S.S., p. 205. 

4 JUNG. C.G. El Hombre y sus Símbolos. Madrid, Aguilar, 1966. 

5 Ibid., p. 168 

6 SALINAS, P. Literatura Española Siglo XX. Madrid, Alianza, 1970. p. 189. 

LETRAS (28) 1979 225: 



7 BACHELARD, G. El Air» y lot Cueños. México, D.F., Fondo de Cultura Económica 
1958. p. 43. 

8 GÓNGORA, L. Poesia« completas. Buenos Aires, Sopeña, 1949, v . 2 , p. 135. 

9 JUNG, p. 299. 

10 SANTOS-ESCUDERO, C. Símbolos y Dios en el Último Juan Ramón Jiménez: el in-
flujo oriental en "Dios Deseado y Deseante'. Madrid, Gredes, 1975. p. 173. 

11 Ibid., p. 160 

12 Ibid., p. 248. 

13 JUNG, p. 74. 

14 CIRLOT, J . E. Diccionario de Símbolos. Barcelona, Labor, 1969. p. 206. 

15 MARICHAL, p. 215. 

l o BACHELARD, p. 30-85. 

17 Ibid., p. 42. 

13 JUNG, p. 152. 

19 BACHELARD, p. 39. 

20 ALONSO, D. La Poesía de San Juan de la Cruz, citado por SOIFER, San J u a n . . . 
p. 141. 

21 BACHELARD, p. 63 y 64. 

22 Viente y ritmo poético. Letras (20): 203-13, 1972. 

23 JUNG, p. 151 y 156. 

RESUMO 

O artigo trata de Sobre los ángeles de Rafael Alberti , uma das raras obras que pro-
duziu o superrealismo espanhol. Livro profundamente original, poesia difícil, pouco 
esclarecida pela críitca, aqui propõe-se uma análise subordinada ao caráter alógico de 
sua expressão, análise baseada num enfoque junguiano na interpretação de motivos, 
símbolos e imagens arquetípicos e místicos. 

226 LETRAS (28) 1979 


