
WERNER DÜRRSON: 
KLEIST PARA VETERANOS OU... 

O PARAÍSO DEFINITIVAMENTE PERDIDO 

Elvira Horstmeyer* 

A produção em contos (em alemão: Kurzgeschichten) na Alemanha dos 
anos oitenta, em termos quantitativos, não é grande. Ainda assim -
segundo o crítico de literatura M. Durzak - a Kurzgeschichte, embora 

ofuscada pela cultura literária oficial, representa um fenômeno literário de base 
que, mesmo levando uma existência parcialmente subterrânea, é uma expressão 
de vitalidade da prosa curta. 

O conto que apresentamos aqui é um exemplo de boa qualidade literária; 
ele comprova o talento de Werner Dürrson (1932), autor até o momento 
ignorado pelas grandes editoras alemãs de literatura. Em 1983 Kleist para 
itéranos recebeu o primeiro prêmio do Kurzgeschichten-Kolloquium, um 
concurso internacional de contos, promovido desde 1969, em intervalos de dois 
anos, pela cidade de Arnsberg, situada na Renânia do Norte. O conto apareceu 
em publicação independente do Kurzgeschichten-Kolloquium, a série BE-

* Universidade Federal do t i r a n a 

Letras, Curitiba, n.43, p.151-160, 1994. Editora da UFPR 
151 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

FUNDE.1 A tradução que utilizamos para as citações na seqüência deste 
trabalho é nossa. 

O conto de Werner Dürrson apresenta forma análoga ao famoso ensaio 
de Heinrich von Kleist Über das Marionettentheater2, escrito em 1810. Em 
Kleist, um bailarino de ópera dialoga com um curioso sobre a relação existente 
entre razão e graça ou racionalidade e naturalidade ou consciência e inocência. 
Os personagens de Kleist valem-se de imagens que, à maneira das parábolas, 
ilustram uma complexa reflexão filosófica acerca dos destinos do ser humano. 
No conto de Dürrson, dois espectadores de um show de strip-tease, enquanto 
comentam a apresentação, fazem citações diretas do texto kleisteano e claras 
referências a ele. Dürrson conta uma história, cujo conteúdo trivial transporta 
- igualmente como parábola - uma continuação e atualização da reflexão 
filosófica iniciada por Kleist. Na história contada por Dürrson encontramos 
paralelos com a ficção científica popular da atualidade, onde androides e 
criaturas andróginas desafiam nossa imaginação. 

0 enredo: de passagem por Paris, o narrador lê no "Figaro" um anúncio 
sobre um "lightshow à l'américaine", ali apostrofado de "simbiose entre a 
tecnologia e o princípio do prazer". Ele vai ao show e senta-se ao acaso à mesa 
de outro homem. No início, o show é um espetáculo comum de strip-tease. 
Depois, a atração principal, a dançarina Marie Jean Crack, desacopla sucessi-
vamente os membros de seu corpo e os lança ao público, onde somem 
misteriosamente. No final, a bailarina é apenas uma cabeça falante que sobrevoa 
os espectadores. Estes tentam derrubá-la, atirando nela toda sorte de objetos, 
mas ela desvia rapidamente dos projéteis. Tudo termina numa pancadaria geral, 
a polícia interfere e expulsa todos da boate. 

A ação tem no estilo narrativo de Dürrson uma correspondência formal. 
Os parágrafos estão compostos como mosaicos lingüísticos: períodos incom-
pletos, vazios semânticos, o uso parcimonioso de pontos finais, a presença 
abundante de vírgulas produzem, ao nível da linguagem, um efeito de fragmen-
tação, que espelha a operação de desmonte do corpo da dançarina: 

enquanto Marie Jean Crack se levanta com o pénis ereto, um 
hermafrodita à la mode, sem dúvida, visivelmente bastando-se 
a si mesmo, exibe agora toda sorte de meias coisas e coisas 
duplas, de forma alusiva e mesmo assim precisa (não é cer-

1 HERRING, H. (ed.): Befinde VII-VIII. Arnsberg, 1984'. p.62-66 
2 KLEIST, Heinrich von. Ober das Marionellenihealer. Zur Poetik. Reinbek bei 

Hamburg: Rowohlt. 1964. p.5-12. Para as citações utilizamos a tradução de Claudia Cavalcanti. 
A marquesa d'O e ouïras estórias. Rio de Janeiro : Imago, 1992 

88 Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

tamente o ideal do relacionamento humano), antes que ela ou 
ele - será que estou enxergando bem - com gestos seguros 
desatarraxar os seios, os dois ao mesmo tempo, um em cada 
mão, e em seguida atirá-los como discos na escuridão (não se 
ouve a queda), agora está masculino, só que muito liso, sem 
pêlos, pelo que consigo ver, na forma é sem dúvida um travesti, 
Jean Marie Crack, então era esse o ponto, estrela de strip-lease 
duplamente excitante,.. ? 

A relação com o texto de Heinrich von Kleist se estabelece no momento 
em que o narrador e o seu parceiro de mesa iniciam o diálogo. Pensando em 
voz alta, o narrador comenta que a dançarina "parece estar pendurada por fios", 
ao que o outro responde, citando literalmente Kleist: 

Todo movimento tem um centro de gravidade, e é suficiente 
dominar esse movimento no interior do corpo; os membros, 
nada mais que pêndulos, seguem por si; toda vez que o centro 
de gravidade é acionado em linha reta, os membros descrevem 
curvas, o movimento torna-se rítmico. 

Faremos a seguir um breve excurso ao ensaio de Kleist sobre o Teatro 
de Marionetes"* para resumir o pensamento desse famoso poeta sobre a 
dicotomía razão/graça ou racionalidade/naturalidade ou consciência/inocência. 
Rara este resumo recorremos ao ensaio Das verbrene und wieder zu findende 
Paradies, de Benno von Wiese. Esse renomado crítico de literatura faz um 
estudo sobre o conceito da graça em Schiller, Goethe e Kleist. Na parte dedicada 
a Kleist, Wiese se detém longamente no texto Über das Marionettentheater, 
determinando o conceito kleisteano da graça, bem como os paralelos que esse 
conceito encontra nas obras dos outros dois autores. Wiese detecta analogias 
entre o pensamento de Schiller e Kleist, comprovando que o clima intelectual 
do século XIX propiciou reflexões do gênero. Para explicitar a relação entre 
Kleist e Dürrson, faremos aqui somente um resumo do trecho que Wiese dedica 

3 DÜRRSON, op. cit., p.62. 
4 DÜRRSON, op. cit., p.62. 
5 Op. cit. 
6 WIESE, Benno v. Das verlorene und wieder zu findende Paradies. Eine Studie über 

den Begriff der Anmut bei Goethe, Kleist und Schiller. In SEMBNER, H. (ed.) Berlin, 1967. 
p. 196-220. 

88 Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

à interpretação do texto Über das Marionettentheater. Restringimo-nos ao 
essencial para esta análise comparativa. 

A utopia kleisteana da recuperação do paraíso 

Ao ser expulso do paraíso, o homem foi privado da graça.7 Após comer 
da árvore do conhecimento, ingressou no estado da consciência, a qual 
estabeleceu uma desordem na graça, um desequilíbrio entre graça e razão, 
íàzendo dele um ser cindido entre a verdade e a realidade, entre o Eu e o mundo. 
Em outras palavras, a consciência, o pensamento, a capacidade de reflexão, são 
responsáveis pela cisão do homem, estado em que ele se encontra desde a perda 
do paraíso. O homem pós-paraíso está excluído do campo da graça, da qual 
conserva apenas uma recordação utópica, enquanto se debate com as tragédias 
da sua condição temporal. 

Entretanto Kleist delineia no seu ensaio uma possibilidade até então 
inédita para a recuperação do paraíso: 

Mas o paraíso está trancado e o Querubim, atrás de nós; 
precisamos dar a volta ao mundo e ver se talvez, por trás, não 
há outra porta. 

Na concepção de Kleist, a configuração do mundo é circular. Em algum 
lugar no futuro, após "dar a volta ao mundo", o homem chegará de novo ao 
paraíso, mas dessa vez "por trás", isto é, pelo outro lado do círculo. Esse "algum 
lugar no futuro" será atingido após a passagem do homem por todas as tragédias 
decorrentes do seu estado de cisão. A condição humana, tendo sido vivida e 
revivida, chegará a um ponto de esgotamento e então o homem estará de novo 
no lugar de partida. Encontrar a porta dos fundos do paraíso, porém, não é 
resultado da vontade ou do esforço ou de um processo de amadurecimento 
intelectual do homem. A passagem para o que Kleist concebe como segundo 
paraíso ocorrerá de forma inesperada, repentina, misteriosa. 

Na parte final do texto kleisteano lemos: 

7 Segundo Benno von Wiese (op. ci/.), paia Kleist os conceitos de graça, paraíso e 
inocência são mutuamente correspondentes^ 

8 KLEIST, op. cit.. p.225. 

88 
Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, H. Werner Dürrson 

Dessa maneira, disse eu . . . , deveríamos comer novamente da 
árvore do conhecimento, para voltarmos ao estado de inocência? 
Certamente, respondeu. Este é o último capítulo da história do 
mundo.9 

É preciso entender que "comer novamente da árvore do conhecimento" 
não significa negar o conhecimento e retornar ao estado de inocência anterior. 
Tendo passado pelo mundo, isto é, pelo estado da consciência, no seu reingresso 
no paraíso, o homem não perderá o conhecimento. Ele recuperará a graça, 
integrando-a à consciência. 

O homem retornará à "inocência" através do conhecimento e da 
consciência, isto é, tendo vivido a cisão até os seus extremos 
máximos, ele a superará repentina e inesperadamente.10 

O segundo paraíso de Kleist corresponde a um estado de expansão 
máxima da consciência, à superação das dicotomías existenciais, e ele se situa 
•além do trágico e de todas as categorias morais. No segundo paraíso, o homem 
terá atingido o que o autor chama de "consciência infinita". 

Vejamos o que Kleist entende por "consciência infinita": O homem tem, 
na sua condição temporal, duas possibilidades de preconceber o que é a graça; 
elas estão na marionete e no deus. 

A marionete possui graça nos momentos em que o operador transporta 
a consciência dele para o centro de gravidade da boneca, fãzendo-a dançar. 
Essa imagem evoca o pensamento (que na época de Kleist já não era novo) de 
um deus dirigindo os movimentos do homem. Nesse caso, o deus é que seria 
o dançarino, cuja alma, colocada em harmonia com o centro de gravidade do 
homem, estaria conduzindo os movimentos deste. Entretanto, essa harmonia 
entre o homem e o deus só é possível através do inconsciente humano, já que 
a expulsão do paraíso lançou o homem no estado da consciência, onde ele está 
sozinho, vivendo as conseqüências de suas próprias decisões. A tragédia, o 
pecado, a reflexão não fazem parte de um teatro de marionetes dirigido pelo 
deus. O homem manipulado pelo deus existiria em sua própria e mais autêntica 

9 KLEIST, op. cit., p.228. 
10 WIESE, op. cit., 210. A tradução é nossa. 
11 KLEIST refere-se à divindade sempre como "um deus'ou "o deus", o que leva Wiese 

a supor que o autor fez desse deus uma projeção utópica do homem. 

Letras, Curitiba, n.43, p.87-97, 1994. Editora da UFPR 91 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

verdade somente quando estivesse em consonância plena com o seu mundo 
interno, executando apenas os movimentos ditados pelo manipulador divino, 
cuja "alma" se encontraria no seu centro de gravidade. Os dois aspectos não 
estão em contradição, significam a mesma constelação vista por dois prismas. 
O operador, ao mesmo tempo em que conduz a dança da marionete, lhe confere 
total liberdade de ser, e essa liberdade é vivida como tal pela boneca.12 

Mas Kleist projeta também uma marionete utópica, totalmente livre do 
seu manipulador, e a sua dança se dá inteiramente no campo das forças 
mecânicas. Ela não seria destituída de alma; seria antigrave, qualidade que feria 
dela a marionete mecânica ideal, um ser em harmonia total e permanente 
consigo mesmo, com o seu próprio centro de gravidade. A lei que conduz sua 
dança está nela mesma. Sua liberdade não seria a da escolha e sim a liberdade 
de ser. A perfeição mecânica da marionete, sua dança auto-impulsionada, é 
uma parábola para o estado de "consciência infinita", que o homem alcançará 
quando reencontrar o paraíso. 

Kleist concebe o segundo paraíso com o pressuposto de que também o 
deus tem graça. A graça do deus é igual à consciência infinita: ela não encontra 
obstáculos diante de si, encontra sempre e somente a si mesma, ou seja, 
consciência e realidade são permanentemente idênticas. Na utopia futurista de 
Kleist, ao encontrar a porta dos fundos do paraíso, o homem ingressará no 
estado da consciência infinita. Ele existirá e terá ao mesmo tempo o con-
hecimento infinito de sua existência; nessa identidade total do homem consigo 
mesmo não haverá mais cisão, o que equivale a dizer que "no último capítulo 
da história do mundo" o homem será um deus. 

Encerramos aqui este excurso, com o que retornamos ao conto Kleist 
para \kteranos ou Falsa Rebelião dos Sentimentos. Vejamos como Werner 
Dürrson desenvolve a filosofia kleisteana. Esse conto foi analisado de forma 

13 
elucidativa por Manfred Durzak, em seu livro Die Kunst der Kurzgeschichte , 
cujas conclusões incluímos parcialmente neste estudo. 

12 O campo de significados em que Wiese situa o conceito da graça, conforme ele ocorre 
no texto de Kleist, abrangem: leveza, alma. dança, calma no movimento, antigravidade, equilíbrio, 
segurança. Como a maioria desses conceitos se aplicam à Estética, inferimos que a graça pode 
ser vislumbrada nas obras de arte. Entre o artista e sua obra existiria relação análoga à descrita 
acima entre deus/ - manipulador e homem/marionete. Mas o conceito da graça não se esgota no 
campo da Estética. 

13 DURZAK, Manfred. Die Kunst der Kurzgeschichte. Zur Theorie und Geschichte 
der deutschen Kurzgeschichte. München: Wilhelm Fink. 1989. p.325-31 

88 
Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, E. Wfemer Dû m o n 

Kleist para Veteranos 
ou Falsa Rebelião dos Sentimentos 

Pelos comentários dos personagens ao show da dançarina Marie Jean 
Crack percebemos que eles conhecem a utopia concebida por Kleist. O narrador 
está profundamente imbuído desse ideal, enquanto o outro personagem declara 
a obsolescência dele e apresenta outra reflexão, ao mesmo tempo intrigante e 
assustadora. 

O narrador sente feita da naturalidade na dança de Marie Jean Crack, e 
o outro tenta explicar: 

Essa forma de expressão, o controle sobre os membros, parece 
artificial porque é na essência calculado, ou seja, é potência 
intelectual transmitida ao corpo.1 4 

Entretanto, na continuação do show, essa "potência intelectual" desin-
tegra, destrói o corpo, começando pela eliminação da diferença entre os sexos: 

...enquanto Marie Jean Crack se levanta com o pénis ereto, um 
hermafrodita à la mode,...visivelmente bastando-se a si mesmo... antes que ela 
ou ele com gestos seguros desatarraxar os seios...e atirá-los como discos na 
escuridão, agora está masculino ... 

A dançarina - Marie Jean ou Jean Marie, homem e mulher ao mesmo 
tempo - continua desacoplando as partes do seu corpo, jogando-os para longe, 
como se fossem supérfluos, até quando resta apenas a sua cabeça, suspensa no 
espaço, e ele/ela repete sem parar "Me chamem Robbie". O narrador está 
incrédulo e estupefato, enquanto o seu parceiro de mesa, com espantosa 
natualidade e aparentando femiliaridade com o assunto, dá uma explicação 
pragmática ao fenômeno: 

A tecnologia, fato inquestionável para ele, era a continuação 
lógica da natureza. ... Esses reversíveis processos de desarticu-
lação crakianos .. .eram apenas e nada mais que naturais. Só que 
em nível muito superior: ver/ouvir/sentir, tudo isso havia se 
transformado no pensamento dessas novas criaturas , . . 1 6 

14 DÜRRSON, op. cit., p.63. 
15 Ibid 
16 Ibid., p.65. 

Letras, Curitiba, n.43, p.87-97, 1994. Editora da UFPR 93 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

O narrador tem uma explosão de revolta: 

. . . eu grito na cara do sabichão que o meu corpo, mesmo sendo 
de ontem, com toda a sua suscetibilidade e debilidade, com toda 
a dor de cabeça, dor de barriga, taquicardia, ouviu bem?, apesar 
das varizes . . . do reumatismo e até da impotência, esse corpo 
me é caro, caro demais, entendeu meu caro senhor?, . . . I 7 

O personagem exprime assim a sua "falsa rebelião", falsa porque inútil, 
atrasada em relação a uma evolução que o interlocutor aceita com serenidade 
como um fato dado, irreversível. O narrador faz o papel do herói romântico, 
lutando nesse caso pela preservação de um corpo humano decrépito, já que o 
descreve com suas qualidades menos apresentáveis. E a revolta do idealista, 
que no contexto se mostra grotesca. 

Mas é ele de novo quem toca na questão central, insistindo em saber 
dos atributos que, pelo menos até Kleist, ainda eram essência inalienável do 
ser humano: 

. . . me pergunto, enquanto há tempo, onde estará nela o aparelho 
sensitivo, o Eu, sua sensação corpórea, para não falar em 
dor/alegria/prazer; e mais uma vez, se tudo isso era magia, 
brincandeira ... 

Não é brincadeira. A visão de futuro que Dürrson delineia e com a qual 
atualiza a de Kleist é assombrosa. Se Kleist via para o homem a possibilidade 
de restabelecimento da harmonia entre razão e graça, Dürrson, menos de 
duzentos anos depois, declara que o homem está em vias de perder os últimos 
vislumbres de graça que lhe restam, está prestes a ser substituído pela máquina: 

E a estética, a graça? 
Questão de perfeição. - Você se surpreende com a nossa 
tecnologia que já substituiu tudo, desde a máquina de cortar 
grama, passando pelo automóvel e pelas máquinas voadoras, 
que já substituiu até os animais, com exceção do gado de corte, 

17 DÜRRSON. op. cit.. p.65. 
18 Ibid 

88 
Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, E. Wfemer D ü m o n 

... se surpreende com essa tecnologia estar tentando agora 
elevar à perfeição o conceito de homem? O mais primário dos 
robôs seria mau aluno se com o tempo não superasse o mestre. 
A obra-prima da criação, digo. Não, obra-prima não, nave 
espacial talvez. O espírito não desceu do céu, vamos ter de 
lançá-lo para o alto. 

A tecnologia já nos apresentou fatos e perspectivas, como o transplante 
de órgãos e a manipulação dos gens, que poderiam indicar a direção para onde 
caminha a evolução da espécie "homem", a decantada obra-prima da criação, 
parâmetro que durante séculos de filosofia orientou todas as visões futuristas. 
O conceito kleisteano de perfeição - o homem quando integrasse a graça ao 
conhecimento - é substituído pela visão grotesca das criaturas robotizadas, dos 
homens-máquinas, que a evolução tecnológica nos permite imaginar. 

E na afirmação "o espírito não desceu do céu, vamos ter de lançá-lo 
para o alto" evocamos imediatamente o Espírito Santo, que após a ascensão do 
filho de Deus assumiu junto ao homem a função de Consolador. Estaria aqui 
uma assustadora negação da bela imagem da marionete que dança com graça, 
porque o manipulador lhe empresta sua alma? Então o manipulador é uma 
ilusão e a marionete não é a antevisão do estado de graça a ser recuperado pelo 
homem. E a afirmação do freqüentador de shows eróticos teria de ser entendida 
como uma declaração da inexistência do deus. E é no mínimo cínica a sugestão 
de que uma nave espacial deveria finalmente lançar para o alto o que esteve lá 
unicamente como produto de nossa imaginação. 

No final do conto, o narrador dirige ao seu parceiro de mesa a mesma 
pergunta que, no texto kleisteano, o curioso fizera ao bailarino de ópera. Porém 
o narrador de Dürrson introduz na citação a palavra "novo": 

Nesse caso ... teríamos de comer novamente da árvore do conhe 
cimento para cair num novo estado de inocência? 
Tarde demais, grita ele, além, na noite luminosa, mas Crack 
pode fazer isso por você.2 0 

O trecho sugere que não há nada de novo a ser imaginado em relação 
ao paraíso. Pelo contrário. A idéia de paraíso se tornou tão obsoleta quanto a 

19 DÜRRSON, op. cit., p.66. 
20 Ibid. 

Letras, Curitiba, n.43, p.87-97, 1994. Editora da UFPR 95 



HORSTMEYER. E. Vtfcmer DOmon 

idéia do deus. Se a utopia do paraíso se dissolveu no tempo, podemos inferir 
que também a história bíblica da criação está ultrapassada. E se o homem não 
pode mais sonhar com a volta ao paraíso, o que lhe resta? A solução estaria na 
lacônica resposta do personagem "Crack pode fazer isso por você"? Voltaremos 
a essa afirmação no final deste trabalho. 

Mas Dürrson fez referência a outro evento bíblico de significação central 
na história da criação, o dia do Juízo Final: 

Talvez os outros também esperassem, como eu, que Crack pelo 
menos chamasse os seus membros de volta juntasse os seus 
pedaços ... como no dia do Juízo Final; ele poderia ter se 
transmutado, e o jogo combinatorio de dois ou mais Cracks teria 
sido ... mais interessante do que esse resto de cabeça walkie-
talkie."1 

A chamada dos membros para reintegração com a cabeça, como no dia 
do Juízo Final, não acontece. Os membros se dissolvem no ar, e a sua 
desintegração parece ser apenas um feto corriqueiro. A visão que Dürrson nos 
apresenta para o futuro do homem é a imagem assustadora do intelecto 
autônomo, absolutizado, sem alma, sem transcendental idade. 

Segundo essa visão, o homem contemporâneo, quando olha para a sua 
história pregressa, constata a inconsistência de todas as crenças fundadas no 
pressuposto de sua origem divina, constata a obsolescência da história da 
criação e portanto da união entre corpo e espírito. E como o estágio atual da 
evolução tecnológica indica que nos encontramos num caminho sem retorno, 
ao olhar para o futuro, o homem antevê a sua progressiva desumanização, que 
abrange a perda da moralidade. No universo da concepção de Dürrson o único 
consolo estaria embutido na insinuação do personagem acima citada "Tarde 
demais. Mas Crack pode fezer isso por você". E tarde demais para sonhar com 
a volta ao paraíso, mas Crack se apresenta como um now consolador. Dentre 
os muitos sentidos da palavra "Crack" transcrevemos alguns, que poderiam 
indicar o que o personagem está sugerindo: 

Crack - recordista nos esportes; o melhor cavalo de um plantei; droga 
sintética, contendo cocaína." 

21 DÜRRSON. op. cit.. p.65. 
22 DUDEN. Deutsches Universalwörterbuch. 1989. p.310. A tradução é nossa. 

96 Letras. Curitiba, n.43. p.87-97. 1994. Editora da UFPR 



HORSTMEYER, E. Vrérncr Dürrson 

RESUMO 

O presente trabalho procura estabelecer e analisar a relação entre o conto de 
Wfemer Dürrson Kleist para Veteranos ou Falsa Rebelião dos Sentimentos (1983) e o 
texto de Heinrich von Kleist Über das Marionettentheater (1810), principalmente no 
que diz respeito à reflexão filosófica sobre o futuro do homem, iniciada por Kleist e 
continuada por Dürrson. 

ZUSAMMENFASSUNG 

Diese Arbeit versucht, die Verbindung zwischen der Kurzgeschichte von Werner 
Dürrson Kleist für Fortgeschrittene oder Falscher Aufstand der Gefihle (1983) und dem 
Aufsatz von Heinrich von Kleist Über das Marionettentheater (1810), herzustellen und 
zu analysieren, besonders in Bezug auf die von Kleist begonnene und von Dürrson 
weitergeführte philosophische Reflexion über die Zukunft des Menschen. 

Palavras-chave: Kleist e o Teatro de Marionetes, O Futuro da Humanidade, 
Conto dos Anos 80, Ficção Alemã, Werner Dürrson. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

DUDEN. Deutsches Universalwörterbuch. Mannheim : Dudenverlag, 1989, p. 310. 
DÜRRSON, W. Kleist für Fortgeschrittene oder Falscher Aufstand der Geflihle. In: 

HERRING, H. (ed) Befunde VII-VIII. Arnsberg: 1984, p. 62-6. 
DURZAK, M. Die Kunst der Kurzgeschichte. Zur Theorie und Geschichte der 

deutschen Kurzgeschichte. München : Wilhelm Fink, 1989, p. 325-31. 
KLEIST, H. von A Marquesa d'O e outras Estórias. Tradução: Claudia Cavalcanti. 

Rio de Janeiro : Imago, 1992. 
KLEIST, H. von Über das Marionettentheater. Reinbek bei Hamburg : Rowohlt, 1964, 

p. 5-12. 
WIESE, B. von Das verlorene und wieder zu findende Paradies. Eine Studie über den 

Begriff der Anmut bei Goethe, Kleist und Schiller. In: SEMBNER, H. (ed.) Berlin: 
1967, p. 196-220. 

88 Letras. Curitiba, n.43. p.87-97, 1994. Editora da UFPR 


