
ESTUDOS CLÁSSICOS 



EL TÓPICO LITERARIO HOMO EXTRA 

TERRAM EN LA LITERATURA 
CLÁSICA GRECOLATINA 

Alfonso Alcalde-Diosdado Gómez* 

Nuestro objetivo es analizar el tópico literario Homo extra terram, el cual 
preferimos denominar en latín. Queremos demostrar que es un tópico 
que existe como tal en la literatura clásica grecolatina. No existen estudios 

literarios del conjunto de obras a comentar. El corpus que hemos utilizado es el 
siguiente: fragmentos mitográficos (desde Homero hasta Higino), leyendas sobre 
personajes místicos de la Grecia arcaica, la Aves de Aristófanes, el mito de Er en la 
República de Platón, el "Sueño de Escipión" en la República de Cicerón, el mito 
escatológico en Sobre la cara que aparece en el orbe lunar de Plutarco, la obra 
fragmentaria Las maravillas más allá de Tule de Antonio Diógenes, Historias 
verdaderas e Icaromenipo de Luciano de Samósata1. 

* Doctorando de la Universidad de Jaén (España) 

1 Es un tema literario que curiosamente no se ha tratado como tal dentro de la literatura 
grecolatina. Posiblemente la obra más cercana a nuestro estudio, aunque no se centre en la literatura, sea 
la de P. Capelle, 1917, que hace un estudio histórico escrito en latín de la astronomía y la religión de la 
antigua Grecia. Otro estudio interesante es el capítulo de C. García Gual sobre la literatura fantástica 
griega en Aspectos modernos de la Antigüedad. E. Frenzel toca nuestro tópico de pasada dentro de la 
entrada "Arcadia" en su Diccionario de motivos de la literatura universal. 

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 107-115. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 
154 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Especificamos que en nuestro tópico no distinguimos ni el sexo ni las partes 
del hombre tal como se conciben en el mundo clásico. La exterioridad de la tierra 
supone la imaginación de un hecho antinatural: que el hombre se eleve. Esto conlleva 
que los hombres de nuestras obras llegan, en su mayoría, a lugares extraterrestres: 
la luna, el sol, las estrellas, la morada de los dioses celestiales o, incluso, una ciudad 
imaginaria de aves. 

La consideración de este Märchen que defendemos ha sido por una fácil 
deducción lógica. Si en la literatura moderna los viajes espaciales y la vida de seres 
humanos y extraterrestres en el universo llenan las páginas de numerosas novelas 
de ciencia ficción y los fotogramas de numerosas películas, por qué no podemos 
investigar y adaptar esta temática a la literatura antigua. Descubrimos entonces que 
el viaje a la Luna de Julio Verne o The Stars War de George Lucas no son un 
producto exclusivamente moderno, sino resultado de toda una larga tradición literaria 
que se remonta a la Antigüedad.3 

Con nuestro trabajo pretendemos, por un lado propiciar una escritura y una 
lectura literarias enriquecidas; por otro, defender las importantes aportaciones de la 
literatura y de la cultura clásica a una sociedad moderna que, en general, vive de 
espaldas al pasado e ignora sus orígenes culturales. 

Nuestro estudio tiene como consideración teórica importante nociones mo-
dernas de la literatura comparada: la intertextualidad y la interhistoricidad,3 además 
de otras teorías de crítica literaria significativas en la actualidad, como es el caso de 
la teoría de la recepción. En este sentido intentamos hacer una puesta al día de 
algunos estudios anteriores que son parciales y manejan otras consideraciones teó-
ricas.4 Finalmente, tenemos que tener en cuenta que nos centramos en un periodo 
literario muy concreto, el clásico grecolatino, que tiene unas características especí-
ficas y que nuestra mirada debe ser la de los hombres y mujeres clásicos. 

2 Esta tradición ha sido hasta ahora parcialmente estudiada. El trabajo que estoy realizando 
en mi tesis doctoral El tópico literario "El hombre en la luna" en las literaturas cultas y folclóricas, 
que está en su última fase de redacción, intenta completar y globalizar comparativamente este tópico 
literario, que es un tipo dentro del tópico que proponemos en este artículo. 

3 Nuestra principal fuente teórica en la literatura comparada ha sido el magnífico libro de 
Claudio Guillen (1985). 

4 Estos estudios antiguos se comprueban obviamente consultando las referencias bibliográ-
ficas de este artículo. Sin embargo, queremos reseñar que nos han parecido especialmente enriquecedores 
el libro de Ruiz de Elvira sobre la Mitología clásica, la edición de las Moralia, vol. XII, de Plutarco 
hecha por la Loeb Classical Library y el artículo en la revista Poetiqué del profesor de la Universidad de 
Calabria Massimo Fusillo. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Corriente mitológica 

Natália Correia nos dice que la literatura "é uma incessante redistribuidora 
de mitos".5 Y aunque no queremos tomar esta idea de una manera absoluta, sí es 
cierto que nos ofrece una clave de nuestro estudio. El tema se origina, como era de 
esperar, en antiguos mitos griegos. Los protagonistas son Dédalo e ícaro, Perseo, 
Belerofonte. Son héroes que vuelan por distintos medios y motivos. 

Como se sabe, los mitos son un medio esencial para la manifestación de las 
introspecciones intuitivas que surgen de la naturaleza primordial de la existencia 
humana. El vuelo humano tiene un origen psicológico claro: la evasión y el dominio 
del universo. Este es su simbolismo: engrandecer al ser humano, haciéndolo más 
libre y dueño de lo que contempla desde arriba. El hombre rompe así con su impe-
dimento físico y emula a los pájaros. Esto pertenece al ámbito general humano. Así 
lo certifican las literaturas folclóricas de los cinco continentes y las cultas de Euro-
pa, América y Asia. 

Si nos fijamos en los mitos griegos, encontramos datos significativos que 
nos ayudarán a entender la evolución de nuestro Märchen. Perseo y Belerofonte 
surcan los aires por favor de los dioses. Su acción no rompe, en principio, el orden 
mitológico y religioso establecido: los dioses vuelan y son superiores y los hombres 
no, y son inferiores. 

Perseo consigue unas pequeñas alas en los pies a la manera de su hermanastro 
Hermes. Es una de las ayudas que proporcionan las ninfas. La difícil e iniciática 
aventura de conseguir la cabeza de la Gorgona Medusa exige la ayuda de su padre 
Zeus, que una vez más tiene que auxiliar a uno de sus hijos mortales. Lo ayudan 
distintos dioses con objetos extraordinarios, propios de un dios. Así Perseo experi-
menta una transformación parcial en dios por consentimiento divino. No existe, pues, 
transgresión en su vuelo. Tras conseguir heróicamente la cabeza de Medusa, nuestro 
semidiós sigue volando, guiado por Atenea. Parece ser que, según Píndaro (Pyth. X 
50-75), viaja al país de los Hiperbóreos (en el extremo norte de la geografía mítica). 
Allí en una disputa los petrifica. Según la versión que recoge por primera vez Ovidio,6 

vuela también al país en el extremo Occidente donde reinaba Atlas, el cual custodiaba 
las manzanas de oro del Jardín de las Hespérides. Atlas, avisado por un antiguo orá-
culo de Temis sobre el robo de las manzanas por parte de un hijo de Zeus, no se fió de 
Perseo e intentó expulsarlo de allí. El muchacho se defendió con la cabeza de Medusa 
y petrificó al dios, convertido así en la cordillera africana del Atlas. Hay que tener 

5 Son palabras de una entrevista de N. Correia con A. Mega Ferreira en Jornal de Letras, 
Artes e Ideais, 20 de Julio-2 de Agosto de 1982, p. 7. 

6 Escriben sobre el tema Ovid. Met.. IV 627-662, Lucan. IX 654, Lact. Plac. Theb. I 98, Myth. 
Vat. II 114. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 156-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

también en cuenta la versión que nos cuenta que Atlas sostenía la esfera celeste. 
Indirectamente, pues, pensamos que la recurrencia al mito de Atlas tiene en cierta 
manera una dimensión cosmológica. Antes de devolver Perseo sus alas, tiene lugar el 
famoso pasaje del rescate de Andrómeda,7 en el extremo oriental, en Etiopía. Perseo 
en el camino de vuelta a Grecia pasa volando y descubre a la bella princesa, víctima 
humana para calmar las iras de un monstruo marino, Ceteo. La distancia cubierta por 
Perseo exige el vuelo. El hijo de Zeus ha superado su iniciación. Es ya un héroe hecho 
hombre. Ya no necesita las alas, aunque seguirá usando a Medusa. El desenlace, pues, 
es feliz y conforme a la voluntad de los dioses. 

Belerofonte posee una historia mítica que se parece en parte a la de Perseo. 
Por eso se ha llegado a confundir una con otra. Belerofonte es el único héroe antiguo 
que utiliza al caballo alado, Pegaso.8 Belerofonte, hijo de Posidón y de una mortal, 
tuvo que enfrentarse contra otro monstruo mitológico, Quimera. Posidón ante la 
difícil prueba que tenía que superar su hijo, le proporcionó a Pegaso, que también 
era hijo suyo. Según otras versiones,9 es Atenea la que ayuda al muchacho bien 
domando previamente al caballo, bien ayudando a domarlo. Píndaro cuenta en 
Olymp. XIII, 63-86 cómo Belerofonte captura a Pegaso con el prodigioso freno de 
oro que le proporcionó Atenea. El héroe triunfa matando a Quimera con la ayuda de 
Pegaso. Homero cuenta en II. VI, dentro del amplio relato que narra Glauco, nieto 
de Belerofonte, cómo, después de otras aventuras y de casarse felizmente, el héroe 
cae en desgracia y es odiado por todos los dioses. En esta situación, desolado o 
envanecido por sus éxitos, decide montar su caballo, subir al cielo y visitar a los 
dioses, bien para quedarse con ellos, bien para comprobar, según la versión de la 
tragedia Belerofonte de Eurípides, si existen los dioses. Ambos actos son graves en 
la religión griega: hybris o impiedad. El castigo es inmediato y tiene varias versiones. 
Según Asclepiades, Zeus aguijonea al caballo, que arroja violentamente al héroe 
sobre la llanura Aleya, quedando cojo o ciego.10 En Higino (Astron. II 18) Belerofonte 
cae por vértigo o terror, cuando ya estaba cerca del cielo, y muere. 

En esta historia sí existe transgresión religiosa, un uso ilegítimo del vuelo. 
Un fragmento de Píndaro (Isth. VII 43-47) es muy significativo y nos muestra la 
cuestión de la perspectiva, aspecto literario importante para nosotros:11 

7 Escriben sobre el rescate de Andrómeda: Apol. Bibl. II 4, 3; Ovid. Met. IV 669-789; Manil. 
Astron. V 538-618; Lucian. Dial. mar. 14,3; Eratost. Calast. 15,16,17 y 36; Hyg. Fab. 64; Myth Vat. 1,73. 

8 La confusión en el uso de Pegaso por Perseo está explicada en Ruiz de Elvira, 1975, p. 159). 
9 Las aventuras voladoras de Belerofonte aparecen a partir de Homero (II. VI) y de Hesíodo 

(Theog. 325); está ampliamente tratado en Pausanias II. 
10 Belerofonte queda ciego en schol. Lyc. y Tzetzes, Chil. VII 856. 
11 Traducción: La divinidad es sin igual. Si alguien escudriña lo pequeño, corto se queda para 

alcanzar la broncínea morada de los dioses; ciertamente el alado Pegaso arrojó a su dueño Belerofonte 
que quería llegar a las salas del cielo en medio de la asamblea de Zeus. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 157-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Saípcov 8" à iooç- t à pa icpà S" E'Í TIÇ 
jtaicTaívet., p p a x ù ç èÇiKÉaOai XCÍA.KÓ7CE5OV GEÔV 

ë S p a v ö TOI JtxepÓEt.ç Eppvv|/E n á y a a o ç 
SEanÓTav è0ÉX,ovi* èç oùpavoû axaf lpoúç 
ÈX0EÎV pE0" ÓpáyOpiV B£Â.X.EpO(pÓVTOCV 
Zrçvóç. 

La morada de los dioses a la que vuela Belerofonte puede estar en el Olimpo, 
pero también, confirmando nuestro tópico, extra terram, según la conocida 
cosmología religiosa. 

Dédalo, de estirpe ateniense, es otro héroe que vuela. En este caso lo hace 
junto con su hijo ícaro y por medios que él mismo fabrica: unas alas hechas con 
plumas, cuerda y cera.12 Una vez más la literatura grecolatina nos ofrece distintas 
versiones del mito.13 En los Cretenses de Eurípides tenemos un dato, conocido por 
el escolio a Ranas 849; se hace la primera mención literaria de ícaro, fecha algo 
tardía para un mito antiguo de origen cretense. En la versión más conocida. Minos 
retiene a la pareja tras haberse construido el laberinto. Dédalo decide escapar por 
donde ningún hombre lo había hecho nunca, por los aires. Léase Ovidio, Metam. 
VIII, 184-190:14 

Daedalus interea Creten longumque perosus 
exilium tactusque loci natalis amore 
clausus erat pelago. 'terras licet' inquit 'et undas 
obstruât: et caelum certe patet; ibimus illac: 
omnia possideat, non possidet aera Minos.' 
dixit et ignotas animum dimittit in artes 
naturamque novat.. 

12 En Ovidio unas plumas están sujetas con cuerda y otras con cera. En Higino están únicamente 
hechas con cera. En Apolodoro y Zenobio las plumas se unen con cola o pegamento. 

13 El vuelo de Dédalo aparece en Sófocles Dédalo y Los cárnicos (frag.); Eurípides Los cretenses 
(frag.) Ovid. Ars II 21 y ss., Met. VIII 184 y ss; Apol. epit. I 12-13; Zenob. IV 92; Hyg. Fab. 40; Tzetzes, 
Chil. I 498-505; en Diodoro, escolio Hippolito 887 huyen antes de que Minos hiciera nada contra ellos. 

14 Traducción: "Entre tanto Dédalo, harto del largo exilio en Creta y tocado por el amor de su 
lugar natal, había sido apartado del mar. Dijo: " Aunque las tierras y las olas me cierre, desde luego el 
cielo está abierto; nos iremos por allí: todo lo posee, no posee los aires Minos". Dijo y empeña su ánimo 
en técnicas modernas y trastoca la naturaleza. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 158-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Advierte a su hijo que el vuelo no debe ser muy alto ni muy bajo. El adoles-
cente ícaro se entusiasma y asciende hacia el sol hasta que éste le derrite las alas. 
Muerto ícaro, su padre llega volando a Sicilia, a la ciudad de Cárnico, donde el rey 
Cócalo lo recibe hospitalariamente y lo mantiene oculto. 

El mito de Dédalo e ícaro presenta, pues, variantes respecto al tópico que 
estudiamos. Estos hombres vuelan voluntariamente con un medio fabricado por ellos 
mismos, sin ayuda de los dioses. Vuelan para escapar del castigo del poderoso rey 
Minos. Es un vuelo limitado por la técnica humana. Tienen que volar a una altura 
moderada. ícaro no tiene la sabiduría y ni la sofrosyne de su padre y acaba pagando su 
defecto con la muerte. En cierta forma existe un pecado de hybris por parte del 
muchacho. Ellos se arriesgan contra las leyes naturales y divinas y el muchacho muere 
por su insensatez. El dios Sol, padre de la reina Pasifae, a la que Dédalo había ayudado, 
podría, en una hipótesis mitológica, haber ayudado al joven cuando éste se acercó 
demasiado a sus rayos. Pero ícaro muere sin ayuda y ante la desesperación de su 
padre. Este, en cambio, tiene éxito por su inteligencia y moderación. El vuelo de ícaro 
no es un viaje por el cosmos, pero es un vuelo extremo en altura y relativamente 
cercano al Sol y a otros astros, que se refieren, por ejemplo, en el relato de Ovidio. 
Todos estos vuelos son voluntarios, aunque movidos por la necesidad. 

En este concepto caben personajes famosos como Pitágoras y Empédocles y 
otros secundarios, pero igual de llamativos, que son Abaris, Epiménides, Hermónimo 
y Aristeas de Proconeso. De todos ellos se decía en la Antigüedad que tenían capacidad 
de trasladar sus almas volando. La atribución de poderes mágicos a Pitágoras16 ha 
sido descartada por muchos estudiosos, pero algunos como W. Burkert tienden a 
incluirla en la tradición genuina.17 Yamblico escribió en su Vida de Pitágoras (VI30; 
p. 18. 4 [Deubner]) que el alma de Pitágoras procede de la Luna. Empédocles, que 
vivió en el siglo V a. C., se consideraba a sí mismo un taumaturgo. Se cuenta de él que 
llegó a subir su alma a la luna, leyenda que recoge Luciano en su Icaromenipo. 

Los textos mitológicos suponen una corriente larga y fructífera que empieza 
en la literatura popular del II milenio a. C. y que se continúa durante toda la literatura 
culta grecolatina, desde Homero. Los poetas épicos, como Homero o Hesíodo, los 
líricos arcaicos como Píndaro, los trágicos atenienses, los mitógrafos griegos, como 
Apolodoro, y latinos, como Higino, los poetas clásicos romanos, como Ovidio, y 
otros tratan estos mitos durante toda la Antigüedad. Esto es síntoma de su importancia 
y repercusión. 

15 Dodds, "The Greeks and the Irrational" en Guthrie, 1993, p. 140. 
16 Vid. Arist. frag. 191 Rose (3* edic.) (=págs. 130 y ss.). 
17 Vid. Luck, 1995, p. 45. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 159-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Corriente legendario-mística 

Surgen en el siglo VI a. C. en Grecia un grupo curioso de personajes, que 
son difíciles de definir. Son taumaturgos. Escriben poemas religiosos. Forman par-
te de una corriente filosófico-mística, encabezada por el pitagorismo, que manifiesta 
el ansia de unirse a los dioses en busca de la tranquilidad y de la felicidad. Salvando 
las distancias culturales estos hombres medio legendarios, medio históricos, son 
parecidos a los chamanes asiáticos. Según Dodds,18 chamán es "una persona 
psíquicamente inestable" que sigue una llamada religiosa o filosófica, sometido a 
la disciplina ascética y que tiene poderes sobrenaturales y, a veces, puede escribir 
poesía. 

Abaris es el legendario sirviente de Apolo. Se le consideraba un hiperbóreo. 
Viajaba por el mundo montado en una flecha de oro, el símbolo de Apolo, según 
nos cuenta Herodoto (IV 6). Píndaro (frag. 283 Bowra) lo situó en el tiempo de 
Creso. Aristeas de Proconeso es otro sirviente de Apolo que viaja con su alma. 
Tiene un espíritu misionario. Desaparece en Cícico y reaparece en Metaponto para 
desarrollar el culto al dios.19 De Epiménides y de Hermótimo nos cuenta el Suda 
que su alma abandonaba su cuerpo. Plutarco dice del primero que los hombres de 
su tiempo lo llamaban koures neos. 

Estos personajes son legendarios y no estrictamente mitológicos, como 
Belerofonte, Perseo y Dédalo. Las noticias sobre ellos pertenecen a las leyendas, a 
la literatura popular que imagina estas cualidades sobrenaturales a raíz de algunos 
hechos más o menos asombrosos, que la imaginación popular se encarga de agrandar. 
Estos relatos constituyen, pues, una segunda corriente de nuestro tópico literario 
que se sitúa en un periodo concreto de la historia de la Grecia antigua y que deja 
constancia de la evolución de parte de la religión griega. Ahora admite en el hombre 
una participación divina que permite a algunos privilegiados trasladar su alma y 
purificarla. No participan los dioses directamente en estos "vuelos", ni éstos son 
considerados malvados. Al contrario, son protagonizados por santones que defienden 
la religión y a los dioses. La consideración del ser humano ha mejorado. El hombre 
puede ser más libre y feliz, aunque a costa de difíciles prácticas ascéticas. Los 
viajes son más o menos voluntarios. Este misticismo tiene una clara y conocida 
influencia asiática. 

Después, en el siglo I d. C., según se cree,20 Antonio Diogenes escribió su 
novela fantástica Los prodigios más allá de Tule. Conservamos un extracto en Focio, 

18 Cf. Dodds, art. cit. 
19 Cf. Philips, 1955. 
20 Ref. A. Lesky, 1976, p. 894. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 160-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Biblioteca, códice 111 a y también en excerptas en la Vida de Pitágoras de Porfirio 
y en un papiro (número 50 P., entre los siglos II y III d. C.). En esta novela griega 
aparecen relatos de viajes fantásticos a lugares conocidos y a lugares míticos. Uno 
de los personajes, Dinias, cuenta en primera persona cómo viaja hacia el Norte y 
acaba en la Luna. No sabemos cómo llega hasta allí, pero seguramente sea por arte 
de magia, dado que ésta juega un gran papel en la novela. Allí se encuentra Dinias 
con un dios que le concede la realización de un deseo. De esta manera retorna a su 
casa en Tiro. El texto autobiográfico había llegado, según el prólogo, a manos de 
Antonio Diógenes por medio de una copia que estaba depositada en el sepulcro de 
Dinias. Con este recurso literario el autor quiere dar visos de veracidad al relato. De 
esta manera crea, al menos, la duda de la autenticidad. Un recurso parecido utilizará 
Luciano de Samósata. Contiene elementos pitagóricos muy del gusto de los inicios 
de la época imperial. Dinias juega, pues, un papel semejante al de los chamanes 
místicos de la Grecia arcaica, como es el caso de Pitágoras. 

El autor se lanza al relato fantástico sin más pretensión que zambullirse en 
la imaginación y favorecer la evasión a sus lectores. Con todo no sabemos hasta 
qué grado los recursos pitagóricos de la obra son por ideología o por puro juego 
literario. Lo que sí conocemos es que Antonio es el primer escritor de la literatura 
culta que hace llegar a la Luna a un hombre en cuerpo y alma. En nuestro satélite 
habita un dios. No sabemos quién. Mantiene, por tanto, un cierto carácter sagrado 
e, incluso, mistérico. El dios concede a Dinias un deseo, que no conocemos bien. 
Una vez más, el viaje a un lugar lejano (más allá de Tule) es el paso previo para el 
viaje extra terram. Pero este vuelo es una más de las aventuras de la novela. El 
tópico más concreto que el que estudiamos, el del hombre en la luna en cuerpo y 
alma, resultaría demasiado extraño y, quizá ambicioso, para unos lectores que 
disfrutan con la fantasía, pero que podrían hacer objeciones a una novedad literaria 
que raya lo sacrilego. El hombre no puede llegar por sí solo a la luna y si lo hace es 
por brujería, con la consideración represiva que tenía en el sistema social del mo-
mento. En otras literaturas existe también el vuelo mágico a la Luna, siempre con 
un fondo popular21 Uno de los orígenes o, simplemente, una relación puede estar en 
primitivos agones de expulsión y de persecución. 

Así pues, lo que sabemos de esta obra fragmentaria nos hace clasificarla 
dentro de esta corriente, aunque hay que tener en cuenta la distancia temporal de 
cinco o seis siglos con respecto a la fase inicial y el hecho de que este relato "ápista" 
se produce dentro de una moda por las novelas fantásticas basadas en viajes 
extraordinarios. La magia, de origen popular, y el pitagorismo son datos que nos 
hacen considerar la clasificación que defendemos, aunque obviamente la novela es 

21 Nos referimos a obras como Somnium de Kepler o Lunario sentimental de Leopoldo Lugones. 
Para más información consúltese mi tesis doctoral ya citada en nota 2. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 161-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

una renovación dentro de ella, adaptada a las nuevas circunstancias literarias. Poco 
después (vid. infra) un autor creativo como Luciano aprovechará la innovación de 
Diógenes para explotar esta variante del tópico. 

Corriente mítico-filosófica 

Con los antecedentes de la tradición mitológica y del misticismo filosófico 
surge en el siglo IV a. C. la figura importantísima de Platón. Él inventa mitos alegó-
ricos para explicar mejor su complicado pensamiento filosófico y los inserta en un 
nuevo género: el diálogo filosófico. 

En los finales de los diálogos Gorgias y Fedón, Platón nos cuenta sendos 
mitos escatológicos, de clara influencia órfico-pitagórica, pero no se ciñen a nuestro 
tópico puesto que se sitúan en los Infiernos. Es en el final de la República donde 
leemos el mito de Er, el armenio (X 614*-621d). Es un mito escatológico que nos 
cuenta el devenir del alma de Er que vuelve a su cuerpo doce días después de su 
muerte. Su alma ha sido elegida por los dioses para que conozca y cuente a los 
hombres la realidad de la vida tras la muerte. 

Hay que situar el relato de Er dentro de una obra capital de Platón, escrita en 
la tercera década del siglo IV. A veces se ha minusvalorado esta obra por considerarla 
una de tantas utopías. Su autor ideó la imagen de un Estado justo con la intención 
de hacerlo realidad, a pesar de las lógicas dificultades que ello conllevaba. El ideal 
de esa anhelada justicia se halla tras la muerte. 

Detrás de las palabras platónicas existe una doble significación. El mito de 
Er habla de premios y castigos, de vivos y muertos, de justos e injustos, de largas 
peregrinaciones, de esferas celestes, de héroes, de reencarnaciones, etc. También 
significa lo que no dice. El lector sabe que lo que Platón escribe no es "verdad". Es 
un sistema gratuito de imágenes que aluden a otro sistema conceptual, el del logos. 
El lenguaje mítico de Platón tiene, pues, una identificación mágica y una 
identificación científica.22 

Para la identificación mágica el autor aprovecha un viejo material de leyendas 
órficas con influencias orientales. Nos habla de héroes, de dioses, de las Parcas y el 
Destino en un mundo que nos presenta como tiná daimónion, algo divino, 
extraordinario, asombroso. Las alusiones al lector son, en principio, religiosas e 
imaginarias, pero también sugieren una ética propia de Platón. 

El "héroe" muerto en batalla, Er, contempla la Tierra y el Cielo desde un 
lugar indeterminado, pero elevado, extra terram. La única descripción que se hace 

22 En este razonamiento seguimos a Emilio Lledó, 1996, p 115 y ss. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 162-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

de él es que es una pradera en la que las almas descansan y están a gusto; es un 
locus amoenus. Es una encrucijada en los caminos de las almas. Desde allí las 
almas tardan cinco días en llegar a un gran camino de luz, que podemos identificar 
con la Vía Lactea.. Tierra y Cielo tienen dos aberturas, una para entrada y otra para 
salida. Abajo van las almas de los injustos y arriba la de los justos. Pero estas almas 
no se quedan permanentemente en el Infierno o en el Cielo, sino que siguiendo las 
creencias pitagóricas, después de un tiempo más o menos largo (mil años para los 
justos), vuelven a este lugar y ascienden por el camino recto de luz hasta el huso 
que gira entre las rodillas de Anánke (la Necesidad). En torno a la columna de luz 
están los ocho cielos, los de las estrellas fijas y los siete planetas, que el narrador 
describe con forma de torteras, encajadas unas dentro de otras. Las alusiones aquí 
son pitagóricas, refiriendo la armonía de los cuerpos celestes. Curiosamente las 
imágenes platónicas están extraídas del ámbito doméstico. 

Alrededor del huso mencionado, que es el motor de las revoluciones 
planetarias, están las tres Parcas ante cuyos tronos van pasando las almas para 
reencarnarse. El determinismo de las fuentes que utiliza Platón es salvado con esta 
innovación original. Laquesis Ies deja elegir el nuevo cuerpo mortal. Ella echa en 
suertes el orden de elección. Un profeta, ayudante al parecer de las Parcas, muestra 
como si fuera un comerciante géneros de vida de todas clases para que las almas 
escojan por estricto orden. Sócrates, el personaje narrador en este pasaje, razona 
aquí sobre esta dificultad de elección, ya que la mayoría escoge según sus hábitos 
anteriores y suelen equivocarse. Nos dice que la felicidad del hombre consiste en 
saber elegir, "evitando igualmente los extremos en cuanto sea posible" (X 619a)23 

Después de que las otras dos Parcas hagan irrevocable lo dispuesto, las almas se 
presentan ante el trono de Anánke, pasan por debajo y llegan a la llanura del Olvido. 
Este lugar tampoco tiene una localización concreta, aunque se deduce que está 
entre el Cielo y la Tierra. Según la mitología órfico-pitagórica, esta llanura es una 
zona fronteriza entre la vida y la muerte. El lugar es muy caluroso y desértico. Allí 
las almas pasan una tarde hasta que por la noche llegan al pie del río de la 
Despreocupación. Todos beben de sus aguas, pero una vez más se pide la moderación. 
Si alguien bebe demasiado, pierde totalmente la memoria. Las almas se duermen y 
tras un trueno y temblores del lugar, las almas vuelan hasta los lugares donde deben 
renacer. Er no ha tenido que elegir, ni ha bebido en el río de la Despreocupación. 
Por eso lo puede contar. 

En este mito de Er, se trata nuestro tópico con la variante de un viaje 
involuntario concedido por voluntad divina, como en los relatos analizados de Perseo 
y, en parte, de Belerofonte. Er realiza un viaje de doce días, como una peregrinación 

23 Recuérdese aquí que los consejos del ovidiano Dédalo a su hijo eran casi los mismos. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

sagrada por los caminos misteriosos del más allá. El regreso final es inconsciente, 
en sueños. El alma es la que realiza el viaje, sin el cuerpo, tal como contaban las 
leyendas místicas de los chamanes arcaicos. Esta es la interpretación mágica y reli-
giosa. La clave de la interpretación "lógica" nos la da el propio narrador en la 
conclusión del mito:24 

t f j ç ctvco ó5oó> à e i é ^ ó j i e f l a s a i 5 i i c o c i o a ú v T | v ^ lExà ç p o v r i a e t o ç rcavii 

tpÓ7i(ü è ju -CTiÔEÚaonev , i v a K a i í m í v a à u o î ç <píX.oi c o h e v K a i i o î ç ô e o î ç , 

Es una llamada ética a cultivar la justicia. En ella está la felicidad eterna. 
Este mensaje es clave en Platón y está reforzado ante sus lectores por el poder 
sugestivo de la metáfora mitológica. También es importante la alusión a la anámtiesis, 
concepto clave para el conocimiento platónico. La sabiduría consiste en despertar 
ese conocimiento olvidado de vidas anteriores y de la propia vida. 

Finalmente nos interesa comentar las referencias cosmológicas del relato 
platónico, tema que también trata en el Timeo, donde cuenta que la mente humana 
puede abarcar con el pensamiento las órbitas celestes y su alma se asemeja a las de 
las divinidades. Existe, pues, una relación con el mundo exterior extra terram. Las 
almas tienen una generación cósmica. Recuérdese que esta aventura de la exterioridad 
cósmica ya había sido comentada por nosotros en el mito de Belerofonte y las 
leyendas de Pitágoras y Empédocles. 

En esta corriente comenzada por Platón encontramos cuatro siglos más tar-
de en Roma a Cicerón. En su obra dialogada Sobre la República, de forma paralela 
a la obra comentada de Platón, escribe en su final, de manera paralela también, un 
relato conocido como el "Sueño de Escipión" (VI9 y ss.), que incluso se ha publi-
cado en la posteridad separadamente. 

Este sueño es también una proyección de una teoría teológica. Ahora no se 
presenta como un relato indirecto, de una experiencia ajena al narrador, sino que es 
el propio narrador, Escipión, el que cuenta un sueño cósmico que él ha tenido. La 
forma autobiográfica elimina la apariencia de mito, pero no hay que olvidar la ínti-
ma conexión entre éste y los sueños.25 Cicerón ha sustituido el mito tradicional por 
el relato literario fantástico con apariencia onírica y mística. Esta innovación respecto 
a Platón puede ser una de las influencias pitagóricas, lo cual nos conecta con la 
corriente místico-filosófica de la Grecia arcaica. No obstante, hay que hacer notar 
que el tópico de la aparición onírica es amplio en la literatura popular y también es 
conocido en la culta. 

24 Traducción: "Marcharemos siempre por el camino que conduce a lo alto, y nos consagrare-
mos con todas nuestras fuerzas a la práctica de la justicia y de la sabiduría. Por este medio viviremos en 
paz con nosotros mismos y con los dioses." 

25 Para ampliar información sobre este tema recomendamos el libro de Watts et alii, 1997. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 164-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

En un sueño profundo se le presenta su padre adoptivo, el primer Escipión 
el Africano. Éste le profetiza su futuro éxito político y militar, aunque deja en el 
aire la solución de su labor peligrosa cuando sea dictador. Hasta aquí el relato se 
desarrolla sin una localización concreta, como ocurre con muchos sueños, pero 
ahora el Africano anuncia el premio a las personas que luchan por su patria, que 
actúan en su vida como se espera que lo haga Escipión (VI 13): 

"...Omnibus, qui patriam conservaverint, adiuverint, auxerint, certum esse 
in cáelo definitum locum, ubi beati aevo sempiterno fruantur." En español quiere 
decir: "Para todos los que hayan conservado, ayudado, aumentado la patria, es se-
guro que existe un lugar en el cielo, donde los dichosos disfrutan de una vida sem-
piterna." 

Este aparecido no concreta al principio dónde se sitúa el lugar. Está, como 
en Platón, en el cielo. Después se nos dirá que este lugar cósmico privilegiado es 
la Vía Lactea. La primitiva y mitológica isla de los Bienaventurados se ha con-
vertido en un lugar celestial. Tras hablar de la naturaleza, el origen y vida tras la 
muerte del alma, siguiendo ideas platónicas, presenta por fin el espectáculo cós-
mico. Desde la Via Lactea contempla las estrellas, la Luna y la Tierra. La alusión 
al cambio de perspectiva nos parece muy interesante. Sirve para relativizar y para 
dar veracidad al relato fantástico. Er el armenio ya se había detenido en la Repú-
blica a contemplar la Tierra y el Cielo de una manera parecida, aunque desde un 
lugar cercano: cinco jornadas antes de llegar a la Via Lactea. El narrador describe 
las nueve órbitas celestes, mezclando teorías científicas distintas, en parte siguiendo 
a Platón, como es la de la armonía planetaria. El mito platónico habla de un lugar 
intermedio donde está la llanura del Olvido, frontera entre la vida y la muerte. 
Para Cicerón, siguiendo teorías posteriores a Platón,26 la frontera está en la Luna. 
Por encima de ella todo es eterno. El padre aparecido discute con Escipión y 
aquél critica la limitación de la fama, que algunos romanos, sin embargo consideran 
tan importante. Defiende con argumentos de peso que la virtud es la que conduce 
a la verdadera gloria: estar eternamente entre los Bienaventurados. Cicerón co-
menta la transmigración de las almas, pero siguiendo probablemente a Posidonio27, 
siendo el alma de naturaleza divina y eterna. No se entretiene en explicar la 
reencarnación y da la solución del premio eterno sin plantear directamente que 
pueda perderse este premio. En la explicación de la eternidad del alma traduce 
directamente a Platón (Fedro, 245e y ss.). Concluye insistiendo en su mensaje 
principal: la felicidad está en la virtud y en el servicio a la patria. Si comparamos 

26 Para esclarecer estos mitos y en general la concepción griega del alma consúltese la obra 
citada supra de Capelle, 1917. 

27 Ref. Cicerón, 1995, p. 169 (nota). 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 165-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

con Platón, la felicidad no está para Cicerón en la justicia y en una ética personal. 
Nótese cómo él obvia el tema de la tiranía y la injusticia, lo cual sí trata Platón. 

Cicerón, pues, sigue de cerca la corriente platónica, pero aporta ideas roma-
nas, especialmente de Enio, del cual sabemos su directa influencia pitagórica. La 
distancia temporal mencionada (cuatro siglos) se debe, como es conocido por to-
dos, al descubrimiento y reelaboración de la literatura griega por parte de los roma-
nos. Algo parecido ocurrió con el tema desde la corriente mitológica, donde desta-
ca Ovidio, quien conecta con la tradición griega después de algunos siglos. 

Existe una tercera obra que podemos incluir en esta corriente. Dentro del 
grupo de obras de Plutarco (s. I d. C.) conocido como Moralia, encontramos un 
diálogo al estilo platónico: Sobre la cara que aparece en el orbe lunar. El texto que 
pertenece a nuestro tópico es la segunda parte y principal: el mito escatológico 
(942c.- 945d). Podemos decir,, siguiendo a M. Jones y P. Boyancé28 que Plutarco 
combina varias nociones escatológicas conocidas en su tiempo, su mito se basa en 
una interpretación del Timeo platónico y del mito de Er. 

El relato comienza presentando a un hombre innominado que tras haber 
llegado a una isla mítica en el extremo noroccidental del mundo29 Allí habita el dios 
Cronos y este desconocido estuvo a su servicio treinta años, durante los cuales 
aprendió muchís imo de aquél. Después decidió venir al Mar Interior (al 
Mediterráneo). Contó sus experiencias y lo que aprendió. Propagó poemas religio-
sos e inició en ritos mistéricos. Entre todos los dioses visibles ensalzó a la Luna. 
Este extraño contó a Sila, uno de los contertulios, estas historias y el motivo del 
culto a la divinidad astral, lo cual introduce la historia escatológica. Así pues, Plutarco 
retoma la forma mítica del relato mediante un testimonio indirecto, el del extraño 
viajero. 

El extraño místico contradice algunas versiones míticas tradicionales. Así, 
por ejemplo, en la Luna habita la diosa Perséfone, lo cual es una clara referencia 
mistérica. Siguiendo una insinuación homérica (Odisea IV 563-564), a la Luna 
han llegado las almas de personas justas que llevan allí una vida agradable, pero 
no divina, estado que sí alcanzan las almas que mueren por segunda vez. La Luna 
es, pues, algo parecido al purgatorio cristiano: un lugar de purificación intermedio 
antes de ser totalmente feliz. Más adelante especifica el relato que esto es una 
región de la Luna: "la Casa de la receptora terrestre Perséfone". Existe otra región 

28 Cf. Jones, 1916, pp. 48-56 y 58-60; Boyancc, 1987, pp. 78-104. 
29 Kepler ( vid. réf. bibliogr.) hizo una traducción y unos comentarios en latín de la obra. 

Pensó que esta isla era Groenlandia. Existe también quien la relaciona con la mítica Tule. En este caso 
nótese la relación con el relato de Antonio Diógenes. 

30 Recuérdese que en Cicerón hemos visto que se sitúa en la Luna el correlato de la Isla de los 
Bienaventurados, lugar infernal en la mitología y religión tradicionales. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 166-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

lunar mirando al Universo, en la que se preparan las almas para la vida beatífica, 
"los Campos Elíseos".30 Estos nombres poseen una clara referencia pitagórica 

Para justificar la segunda muerte, el narrador, según la doctrina del extraño 
místico, explica que el hombre tiene tres partes: cuerpo, mente y alma. Las dos primeras 
son las que mueren, pero no necesitan hacerlo a la vez. Todas las almas suben al morir 
a una región entre la Tierra y la Luna, lo cual nos recuerda el relato de Er. Unas almas 
se quedan sufriendo y pagando por sus ofensas, las buenas permanecen un poco más 
arriba quitándose los restos corporales. Esta última zona tiene nombre: "las praderas 
de Hades". Las almas que llegan a la luna son obsequiadas con coronas de plumas. 
Estas almas contemplan la Luna tal y como es: mezcla de fuego y aire. Observan las 
estrellas y la armonía del Universo, armonía que se escucha, igual que ocurre en el 
mito de Er. En la llamada "Hondonada de Hécate" las almas sufren y purifican las 
faltas cometidas durante su estancia en la Luna. La segunda muerte se produce admi-
rando la imagen beatífica del sol. Las almas pierden la mente y las pasiones para 
siempre. Algunos con una vida más apasionada están un tiempo soñando con su vida, 
como ocurrió a Endimión (945b).31 Algunas almas, sin embargo, no lo resisten y se 
reencarnan. Finalmente aparecen en el relato las tres Parcas, como en Platón, pero 
situadas en lugares diferentes: Atropos en el Sol, Cloto en la Luna y Laquesis en la 
Tierra. La mimesis platónica es también en este final clara. 

Plutarco escribe un mito más detallado que los anteriores por lo que aporta 
datos nuevos respecto a la tradición platónica, aunque en general sigue a ésta. Esto es 
propio de un autor tan erudito como él. El mensaje que existe detrás del relato no es 
tan explícito como en Platón o en Cicerón. Plutarco, que era un conocido sacerdote 
del santuario délfico, reivindica la espiritualidad platónica con añadidos mistéricos. 
El inicio del relato tiene, a nuestro juicio, una clara influencia de la corriente legendario-
mística. El extraño viajero es parecido a la figura de Abaris, servidor de Apolo, y a la 
de los otros chamanes mencionados arriba. Ni Platón ni Cicerón habían aprovechado 
esta tradición. La mentalidad religiosa de Plutarco pueden haberlo hecho sensible a 
estas leyendas arcaicas. Nótese, además, cómo el viajero procede de un lugar lejano, 
lo cual coincide con relatos míticos como el de Perseo. Aquí, como en Luciano, la 
situación extrema de la geografía mítica es la catapulta a una visión extra terrant. 

31 Es una referencia mitológica que posteriormente Luciano aprovecha en sus Historias 
verdaderas. Vid infra. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 167-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Corriente satírico-utópica 

Esta corriente comienza con Aristófanes y está relacionada con la mítico-
filosófica; pero, aunque aprovecha el mito como material literario, se burla total-
mente de él. Los autores, Aristófanes y Luciano, aprovechan el tópico para parodi-
ar. Comienzan un camino que reduce mucho las corrientes mítico-religiosas y au-
menta la racionalización. Suponen, en cierta manera, la variante a la corriente mítico-
filosófica. Ambas comienzan en la Grecia del período clásico. Los relatos de Platón, 
Cicerón y Plutarco son serios y respetuosos; los de esta corriente, no. En ambas 
corrientes existe algo de utopía. 

Las Aves, comedia representada en el 414 a.C., algunos años antes de la 
República platónica, es una mezcla de fantasía sobre la vida feliz y una sátira de la 
sociedad ateniense, tema constante en la Comedia Antigua. La fantasía del autor 
nos sitúa la acción principal en una especie de isla aérea, extra terram, llamada 
Nubicucópolis. Dos atenienses, Pistetero y su amigo Evélpides, ingenian su creación 
con la ayuda de las aves, que son animadas a la empresa porTereo, metaforseado en 
abubilla (como en el mito). Esta parodia de una colonización griega se localiza 
entre la Tierra, donde viven los hombres, y el Cielo, donde viven los dioses. El plan 
del inteligente Pistetero es que las aves tengan poder y reciban tributos de los hombres 
sustituyendo así a los dioses. Estos tienen que aguantarse con esta ciudad ante la 
amenaza de dejarlos sin el humo de los sacrificios ni las plegarias de los seres 
humanos. El artificio para la presión a los dioses es una enorme muralla entre la 
Tierra y el Cielo que construyen las aves. El atractivo de la idea provoca que algunos 
atenienses asciendan para incordiar y beneficiarse, pero el protagonista se 
desembaraza de todos ellos. El nuevo Estado de las aves llega a existir, lo cual es un 
reflejo, aunque paródico, del pensamiento utópico ateniense de la época. La 
dimensión celeste y cósmica de la obra se ve refutada por una parodia de la 
cosmogonía órfica que es parodiada en la parábasis del coro de aves. Este lugar 
intermedio entre la Tierra y el Cielo coincide con los relatos mítico-filosóficos, 
aunque hay que advertir que la obra de Aristófanes es anterior a todos ellos. No 
obstante, la genialidad de la invención de este lugar interpuesto puede partir de la 
arcaica concepción cósmico-religiosa de la Luna. Ya hemos mencionado la 
interpretación órfica sobre ella. 

Aristófanes innova con el tono satírico y burlesco del tópico. Parodia la 
mitología tradicional, sin ánimo subversivo, y aprovecha para colocar en este nuevo 
lugar, Nubicucópolis, los mismos defectos del hombre ateniense, que aprovecha 
para criticar en el tono propio del género. Además, como comenta M. Fusillo32 la 

32 Fusillo, "Le miroir de la Lune", en Poetiqué p. 135 (nota). 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 168-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

crítica es bastante unánime al considerar esta comedia como el momento más utó-
pico del autor. Sátira y utopía acostumbran a estar emparentadas. Aristófanes busca 
la utopía de una sociedad mejor y más feliz que la suya. 

En el renacer griego de la llamada "Segunda sofística", en el siglo II d. C., 
surge la f igura singular de Luciano de Samósata, que escribió dos obras 
pertenecientes al tema literario que estudiamos: Historias verdaderas e Icaromenipo. 

Siguiendo una mentalidad epicúrea y cínica33, Luciano, en nuestra opinión, 
se adelanta literariamente a su tiempo. Como dice Ira Progoff, "Los mitos y los 
sueños que una vez se contemplaron como realidades religiosas, posteriormente 
perdieron importancia a causa del racionalismo".34 

Luciano hace una apuesta decidida por aplicar a un tema tradicionalmente 
mítico y religioso una ideología materialista y racionalista. Sus Historias verdaderas 
nos ofrecen unos relatos que hacen una crítica literaria racionalista a las obras de 
viajes extraordinarios. Posee una gran riqueza hipertextual. Juega con pasajes de la 
épica, la historiografía, la filosofía y la novela. El inicio de la obra nos avisa de la 
ficción y de su acción metaliteraria. Homero, Ctesias y Yambulo son los autores 
que confiesa. Los demás, según Luciano, pueden reconocerlos claramente lo lectores. 
Según indica el escoliasta y nosotros reconocemos también, en este inicio hace un 
ataque a Platón y su mito de Er. Luciano le refiere "entre los que se declaran filóso-
fos". En ello se revela la tensión entre la ideología materialista de Luciano y el 
misticismo platónico. Por consiguiente, el autor sirio marca claramente las distan-
cias con la corriente que calificamos mitico-filosófica. 

El relato en pr imera persona, de forma autobiográf ica , impide la 
consideración literaria de mito y nos presenta una parodia del relato historiográfico 
de visión ocular. Luciano critica la corriente histórica que había iniciado Heródoto 
y degeneró en etnógrafos que ofrecían datos fantásticos. Según nuestra opinión, el 
de Samósata parodia desde la praxis de Tucidides, el más racionalista de los histo-
riadores griegos. Ofrece una historia más o menos monográfica con dos aventuras 
principales y paralelas. Es una historia total, contemporánea al tiempo del escritor. 
Es racionalista, aunque dentro del absurdo satírico. Es, finalmente, una historia 
dramática con tensiones entre personajes y acciones, con diálogo novelesco. Luciano 
se esfuerza formalmente por aparentar veracidad. 

La tensión entre la aparente seriedad y los continuos detalles satíricos 
provocan la risa propia de la comedia. Es en esta consideración donde tenemos que 
descubrir lo aristofánico de Luciano. En el viaje cósmico del protagonista y sus 

33 Cf. Fusillo, art. cit., p. 126 y Caster, 1937, cap. 1 y 2. 
34 Vid. Ira Progoff, "Los sueños de vigilia y el mito viviente" en Watts et alii, 1997, p. 163. 
35 También defiende el alemán Reyhl, K. (1969, p. 49) que los pitagóricos interpretaron la 

Luna como un espejo. En ese caso Luciano redujo la imagen a un mirador. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 169-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

compañeros, llegan a una especie de estrella que se llama como la ciudad de las 
Aves: Nubicucipolis. De esta comedia procede también el muro gigantesco que en 
el relato lucianesco se interpone entre el Sol y la Luna y cuya finalidad consiste en 
que la Luna sea castigada y muera. El hecho nos recuerda fácilmente la estrategia 
de Pistetero contra los dioses. Otro detalle originado en Aristófanes es el mirador 
de la Luna. Las aves desde lo alto ven a los hombres como hormigas.35 La obscenidad 
cómica se manifiesta en la mención de uno de los ejércitos estelares: los 
Estrutobálanos, es decir, los "glandes de gorrión". El mundo humano se traspone 
en el mundo imaginario de la Luna. Sus habitantes presentan defectos humanos; 
están en guerra contra los habitantes del Sol y sus aliados por la disputa de una 
nueva colonia. Esta critica sociopolítica es propia también de la Comedia Antigua. 

La parte que concierne a nuestro tópico en las Historias pertenece al libro I 
(9-29). Tras un viaje a una isla fantástica del Oceano (el Atlántico), en otro viaje 
marítimo extremo, el barco de Luciano y sus compañeros de aventura es elevado por 
un huracán y vuela durante siete días (número pitagórico) hasta llegar a un territorio 
que pronto se les descubre como la Luna, pues se encuentran con selenitas. Su físico 
y sus costumbres aparecen descritos por primera vez en la literatura clásica. Luciano 
sigue la idea pitagórica que defendía la existencia de habitantes en la Luna.36 Su 
descripción es una parodia de la etnografía. Estos selenitas son los primeros seres 
propiamente extraterrestres de la literatura clásica y los primeros de la llamada ciencia 
ficción, tal como defiende Fredericks y comenta Fusillo.37 

El barco de Luciano llega a la Luna sin saberlo y, por lo tanto, sin quererlo 
expresamente, aunque el espíritu que mueve a la expedición es la curiositas. Esta 
motivación especial es propia de un nuevo hombre racional y científico que quiere 
saber la verdad, superando las explicaciones tradicionales e, incluso, las filosóficas 
que resultan insuficientes. Esta idea aparece más clara y específica en la otra obra: 
Icaromenipo. Los navegantes quieren conocer el mundo y vivir aventuras. Luciano 
innova, además, en el medio de transporte y en el hecho de que los hombres que 
viajan extra terram sin ninguna ayuda divina son un grupo de expedicionarios. Este 
detalle certifica que la imaginación literaria de origen racionalista ha perdido el 
miedo a la represión del pensamiento religioso. El ser humano no tiene límite para 
el conocimiento. Ya no necesita a los dioses. El recibimiento de los terrícolas por 
parte de los Hipogipos, que nos recuerdan a Belerofonte montado en Pegaso, las 
figuras del rey de la Luna, Endimión y del rey del Sol, Faetonte, son una muestra 
del uso de la corriente mítica tradicional, que es racionalizada al uso del evemerismo. 
La Luna, el Sol y las estrellas no son elegidas por ser lugares sagrados, sino por ser 

36 Ref. Stengel, 1911, p. 34. 
37 Cf. Fredericks, S. C. "Lucian's True History as Science Fiction" en Science Fiction Studies, 

vol. 3, 1976, pp. 46-60 y Fusillo, art. cit., p. 127. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 170-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

parte del cosmos. Literariamente es un mundo opuesto al real gracias a su altura 
hiperbólica. 

La sátira lucianesca relativiza el mundo real mediante un cambio de pers-
pectiva. El mirador de la Luna es el símbolo de este cambio. La óptica de Historias 
verdaderas es la colosal. Luciano agiganta seres que en la tierra son microscópicos 
o pequeños. El "telescopio" del palacio de Endimión se convierte así en el 
"microscopio" del autor. Pero la deformación no sólo afecta a lo físico sino también 
a lo moral. Los selenitas tienen costumbres y criterios trastocados: los calvos son 
los más guapos, gusta la barba en las rodillas, etcétera. Los viajes maravillosos, 
como el de más allá de Tule, implican el encuentro con seres extraordinarios, topos 
del género que Luciano también parodia. En casi todo esto existe una degradación 
satírica propia de la variante menipea, pues no hay que olvidar que Menipo y su 
sátira influyen en Luciano. El propio Menipo es protagonista de Icaromenipo y de 
otras obras lucianescas. 

El empleo del ridiculum satírico es ambiguo en las Historias. Por un lado, 
desde una interpretación de la retórica freudiana, realiza una represión sobre la 
tradición del tópico de los viajes fantásticos y, por otro lado, deja entrever un placer 
reprimido por la afabulación imaginaria.38 Luciano anuncia en la introducción que 
su intención es agradar al lector. Este pastiche metaliterario es una sátira para reírse 
de los materiales recopilados. La ambigüedad literaria es para nosotros una 
consecuencia del ideal lucianesco puesto en la paideia clásica, algo propio del 
cosmopolitismo del autor. Él defiende y quiere consolidar la corriente satírica, que 
en nuestro tópico empezó en Aristófanes; pero para ello no puede renunciar a toda 
la tradición literaria, que, aunque entra en contradicción con su postura ideológica, 
sin embargo llena su corazón y su cabeza después de horas y horas de lectura. 

La utopía lucianesca se muestra claramente en el episodio del país celestial 
de las Lámparas (1,9). Allí es lo único que existe. Unas son ricas y otras pobres. Por 
la noche el rey imparte justicia y las llama por su nombre. Cada una tiene su casa y 
son muy hospitalarias. Por otra parte la vida de los selenitas, si no tenemos en 
cuenta las guerras con el Sol, es feliz. Quizá Luciano reivindica una justicia genera-
lizada y humanista que echa de menos en el Imperio romano. 

La otra obra es, como hemos referido varias veces, Icaromenipo, también 
conocida como El hombre por encima de las nubes. Ambos títulos son muy signi-
ficativos para nuestro tema. Formalmente es un diálogo al estilo platónico, uno más 
de la serie que escribió Luciano. Los personajes son Menipo el cínico y un amigo. 
Pero, a pesar del cambio formal, existen muchos paralelismos con las Historias. La 
perspectiva narrativa es parecida, aunque aquí el narrador no es el autor, es su alter 

38 Ref., M. Fusillo, art. cit., p. 126. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 171-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

ego Menipo y no habla directamente a los lectores, sino a su amigo e interlocutor, el 
cual no tiene nombre conocido. Menipo se empeña en convencer a su amigo y, por 
tanto, al lector, de que su historia fantástica es verdadera. El amigo nos ofrece en 
esta discusión inicial una frase clave: lo que cuenta es "un gran sueño". Aparte del 
significado psicológico y antropológico de este comentario, vemos en él una posible 
relación consciente con el Somnium Scipionis de Cicerón. Dada la erudición de 
Luciano, creemos plausible esta hipótesis nuestra. La parodia sigue utilizando el 
pastiche literario. Utiliza materiales de todas las corrientes de nuestro tópico. La 
crítica satírica se cierne sobre toda la tradición mítica y religiosa. Primero se sirve 
de la parodia mítica. Menipo hace su vuelo espacial gracias emulando a ícaro. Su-
pera el defecto de sus alas. Ahora son cortadas de un águila para un brazo y de un 
buitre para el otro brazo. En esta guisa ridicula consigue alcanzar la Luna y desde 
allí, una vez más en la historia del tópico literario, se detiene a mirar la Tierra desde 
aquella altura. La Luna vuelve a ser un lugar no sagrado, en principio, pero sí 
"extraordinario y completamente paradójico". Aquí se encuentra a un personaje de 
las leyendas místicas, a Empédocles, que lo recibe bien y le enseña, mediante un 
razonamiento ridículo, a ver perfectamente la Tierra con detalle. Encontramos así 
la parodia de una segunda corriente. 

La distancia permite, como en las Aves de Aristófanes, hacer una crítica 
político-social. Se burla de historias truculentas de los reyes del mundo helenístico 
y de algunos actos absurdos del pueblo. También, pues, tenemos como referente 
literario principal al cómico ateniense. Como Aristófanes hace una burla de los 
relatos cosmogónicos; como él, utiliza el recurso del problema del humo de sacrificio 
para los dioses.39 Los protagonistas de las Aves se disfrazan de pájaros y vuelan de 
forma parecida a Menipo. 

El relato ofrece superficialmente un mundo mitológico. Sorprendentemente 
la Luna le habla de repente como diosa, y se queja del mal trato y consideración de 
los hombres. Ella se defiende con un razonamiento que es un poco infantil e ingenuo, 
algo también propio de la comedia. Menipo lleva el recado de la queja a Zeus. Para 
eso realiza un viaje cósmico hasta el Cielo que nos recuerda el del mito platónico 
de Er. Estamos, pues, ante la tercera corriente parodiada. Tras el cómico recibimiento, 
Zeus le invita a quedarse y observar sus ocupaciones sobre los hombres. Existen 
varios túneles que permiten oír las plegarias de los hombres desde la Tierra. Volve-
mos a tener en esto el elemento distorsionante de la perspectiva. El túnel permite 
que Zeus lleve ante su presencia a los suplicantes justos y rechaza a los injustos. La 
crítica a la religión de su tiempo es clara cuando Zeus pregunta a Menipo sobre la 
opinión de los hombres sobre ellos, los dioses. 

39 Vid. Luc. ¡car. 27 y Arist. Av. 1231 y ss. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 172-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Zeus es satíricamente justo. No tenemos claro si en esta escena existe un 
deseo utópico del autor, aunque, si comparamos con lo comentado arriba, creemos 
que sí. Después Menipo disfruta de una larga cena con los dioses, que se basa en 
Homero. Por la mañana tiene lugar una típica asamblea olímpica. En ella se critica 
duramente a los filósofos que cuentan "historias absurdas sobre los dioses", lo cual 
es una critica directa a la corriente mítico-filosófica, en especial a Platón. La vuelta 
es especialmente rápida. Hermes trae de una oreja a Menipo. 

La motivación del viajero protagonista, que vuelve a ser único, como en los 
relatos heroicos y místicos, es la curiositas y la investigación filosófica. El autor 
defiende en su código paródico lo contrario de lo que cuenta. No existen los dioses 
y los relatos mitológicos son falsos. Esta critica racionalista está llena, como hemos 
visto antes, de sátira cómica. El lector y el autor disfrutan con la imaginación literaria. 

El estudio de estas obras de Luciano de Samósata nos anima a pensar que 
estamos ante un genio de la literatura, que la conoce y la maneja magistralmente, 
aunque lingüística y estilísticamente se noten algunas carencias en el manejo de la 
lengua ática. Es el autor de la Antigüedad más decidido por el tópico del Homo 
extra terram . En sus dos obras recoge toda la tradición clásica y la combina de 
manera original en un pastiche satírico que demuestra su ánimo de emulación 
literaria. Para nosotros lo consigue. Salvando las distancias, nos recuerda a Miguel 
de Cervantes y su genial Don Quijote de la Mancha. Agotada la tradición literaria, 
un autor crítico y racionalista la recrea magníficamente con tratamientos innovadores 
del tema. El éxito futuro de Luciano es una prueba de lo que defendemos.40 

Conclusiones 

Analizamos ahora el tópico de una manera global. Para empezar hemos 
elegido una serie de criterios significativos que de manera dicotômica nos permitan 
efectuar una clasificación temática. Hemos preferido mostrar este análisis en tablas. 
La referencia literaria la hacemos desde el protagonista de cada relato expuesto en 
orden diacrónico. 

40 La influencia más directa y famosa es el Voyage dans la Lune de Cyrano de Bergerac, pero 
existen otras obras menos conocidas que siguen esta corriente del tópico tales como The Emperor of the 
Moon de Aphra Behn, The Consolidator de Daniel Defoe o A Voyage to Cacklogallinia de Samuel Brunt 
(pseudónimo). Estas obras y otras más están siendo estudiadas en mi tesis doctoral ya citada. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 173-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Criterio 1: Ascensión 

a) Voluntaria Perseo, Belerofonte, Dédalo-ícaro, Pitágoras, Empédocles, 
Abaris, Epiménides, Hermónimo, Aristeas de Proconeso, 
Pistetero, Dinias?, Icaromenipo 

b) Involuntaria Er, Escipión, las almas de Plutarco, Luciano 

Criterio 2: Medio 

a) Supranatural Perseo, Belerofonte, Pitágoras, Empédocles, Abaris, 
Epiménides, Hermónimo, Aristeas de Proconeso, Dinias, 
Er, Escipión, almas de Plutarco 

b) Natural-artificial Dédalo-ícaro, Pistetero, Luciano, Icaromenipo 

Criterio 3: Lugar de llegada 

a) In terram Perseo, Belerofonte, Dédalo-ícaro, Pitágoras, Empédocles, 
Abaris, Epiménides, Hermónimo, Aristeas de Proconeso 

b) Extra terram Belerofonte, Pistetero, Er, Escipión, almas de Plutarco, 
Dinias, Luciano, Icaromenipo 

Criterio 4: Encuentro con seres no terrestres 

a) No Perseo, Belerofonte, Dédalo-ícaro, Pitágoras, Empédocles, 
Abaris, Epiménides, Hermónimo, Aristeas de Proconeso, 
Pistetero 

b) Sí Belerofonte, Er, Escipión, almas de Plutarco Dinias, 
Luciano, Icaromenipo 

Criterio 5: Parte del ser humano 

a) Cuerpo-alma Perseo, Belerofonte, Dédalo-ícaro, Abaris, Pistetero, 
Dinias, Luciano, Icaromenipo 

b) Alma Pitágoras, Empédocles, Epiménides, Hermónimo, Aristeas 
de Proconeso, Er, Escipión, almas de Plutarco 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 174-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

Como se puede comprobar en los criterios a) estamos ante la variante origi-
nal del tópico y en los criterios b) ante las innovaciones a las que se suman, 
generalmente, menos autores. Las innovaciones temáticas, pues, están a cargo del 
mito platónico de Er, del mito de Dédalo e ícaro, del mito de Belerofonte y del las 
leyendas "pitagóricas". La ascensión involuntaria pertenece a la corriente mítico-
filosófica y a las Historias verdaderas de Luciano, que elige para su obra Icaromenipo 
la otra variante. Los seguidores del medio no supranatural son los de la corriente 
satírico-utópica a partir del mito de la rebelión humana de Dédalo. El viaje extra 
terram comienza en Belerofonte y se continúa en las corrientes mítico-filosófica y 
satírico-utópica, además de en Dinias, que pertenece al último periodo analizado: 
el imperial. Si en el criterio 4 incluimos los dioses, las almas y los que hoy 
llamaríamos extraterrestres, coinciden los autores del criterio 3, excepto Aristófanes, 
que hace un planteamiento intermedio: las aves son terrestres, pero se van a vivir 
por encima de las nubes. En el criterio 5 se observa una evolución distinta del tema. 
El misticismo arcaico influye en la corriente mítico-filosófica mientras que el 
humanismo mitológico original influye en la corriente satírico-utópica. En este 
criterio la innovación de que sólo viajara el alma tuvo mucho éxito. La excepción 
aparente es la historia de Dinias que, sin morirse ni soñar, hace un vuelo mágico, 
hecho que tergiversa la dualidad cuerpo-alma. Además hay que considerar que la 
influencia pitagórica es muy importante desde su origen, ya sea positivamente en la 
corriente que denominamos mística y en la filosófica, ya negativamente en la satí-
rica. 

La literatura clásica creó con nuestro tópico un polisistema complejo, con 
muchas relaciones intertextuales e interhistóricas. El mito original ha evolucionado 
por mimesis en la corriente mística y en la mítico-filosófica y por parodia en la 
satírico-utópica. La paideia clásica es la clave cultural que ha permitido la riqueza 
de este polisistema. Los autores son conscientes del tópico literario y de las varian-
tes posibles que ellos han ido eligiendo conforme a su ideología y propuesta literaria. 

La importancia del tópico está confirmada por la cantidad de obras, por la 
riqueza del mismo y por la permanencia productiva a lo largo de toda la literatura 
clásica, mientras tuvo fuerza creativa. Las distintas corrientes, además, se desarrollan 
paralelamente hasta el periodo final y se van enriqueciendo mutuamente. Estas 
corrientes continuarán y evolucionarán hasta nuestros días. Si comparamos la lite-
ratura griega con la latina, en esta última el tópico ha sido menos atractivo para los 
escritores. Sin tener en cuenta el topos mitológico casi obligado en algunos géneros, 
el único que ha tratado el tema ha sido Cicerón. Entendemos que la sociedad roma-
na fue siempre bastante pragmática y estos vuelos imaginarios serían para ellos 
algo más propio de "esos helenos". 

Homo extra terram es un tema aventurero, fantástico, escatológico, utópi-
co. Nos demuestra la poderosa imaginación de los clásicos grecolatinos. Es un tema 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 175-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

que el lector moderno no especialista puede entender como actual. Hoy existen 
grandes inversiones en la investigación aeroespacial. La conquista del espacio es 
uno de los grandes proyectos de la Humanidad del tercer milenio. Pero es un proyecto 
que se gestó hace unos cuatro mil años en la fantasía de los clásicos. El más inqui-
eto, Luciano, llegó a imaginar detalles que anticipan la tecnología actual: el telescopio 
y los trajes espaciales. 

RESUMO 

O artigo analisa o tópico literário Homo extra terram desde o ponto de vista da 
literatura comparada. Nos restringimos à literatura greco-latina classica, âmbito dentro 
do quai este tópico não foi até o momento estudado em profundidade e extensão. Faze-
mos um estudo diacrônico por três correntes literarias: mitológica, mística e satírica. 
Todas evoluem a partir da origem mitológica do tópico. A ideologia própria da mística 
arcaica grega tem um grande peso nessa evolução. Em sua etapa final aparecem traços, 
que por seu êxito posterior, anunciam o humanismo e o racionalismo modernos. 

Palavras-chave: literatura comparada, literatura fantástica, viagens extrater-
restres 

RESUMEN 

El artículo analiza el tópico literario Homo extra terram desde el punto de vista 
de la literatura comparada. Nos restringimos a la literatura greco-latina clásica, ámbito 
dentro del cual este tópico no ha sido hasta el momento estudiado en profundidad y 
extensión. Hacemos un estuido diacrónico por tres corrientes literarias: mitológica, mís-
tica y satírica. Todas evolucionan a partir del origen mitológico del tópico. La ideología 
propia de la mística arcaica griega tiene un gran peso en esa evolución. En su etapa final 
aparecen trazos, que por su éxito posterior, anuncian el humanismo y el racionalismo 
modernos. 

Palabras clave: literatura comparada, literatura fantástica, viajes extraterres-
tres 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 176-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 



GÓMEZ, A. A.-D. El tópico literario Homo extra... 

REFERENCIAS 

ANDERSON, G. Studies in Lucian's comic fiction. Leiden: J. Brill, 1976. 

B0YANCÉ, P. Études sur le Songe de Scipion. New York; London: Garland, 1987 

CAPELLE, P. De luna stellis lácteo orbe animaram sedibus. Hallis Saxonum: E. Carras, 1917 

CASTER L. Lucien et la Pensée religieuse de son temps. Paris: Les Belles Lettres, 1937 

CICERÓN, M. T. (Dors, A. trad.) Sobre la República. Madrid: Planeta, 1995 

FRENZEL, E. Diccionario de motivos de la literatura universal. Madrid: Gredos, 1980. 

FUSILLO, M. "Le miroir de la Lune", en Poetiqué n° 13 (fevr. 1978), pp. 109-135. 

GARCIA GUAL, C. "Viajes de aventuras fantásticas en la literatura griega" en Guzman et alii 
(edit.) Aspectos modernos de la Antigüedad y su aprovechamiento didáctico. Madrid: Ediciones 
Clásicas, 1992. 

GRIM AL, P. Diccionario de ta mitología griega y romana. Barcelona: Labor, 1965. 

GUILLEN, Cl. Entre lo uno y lo diverso: Introducción a la literatura comparada. Barcelona: 
Crítica, 1985. 

GUTHRIE, W.K.C. A History of Greek Philosophy (6 vols.). Madrid: Gredos, 1993 (2 edic. española) 

JONES, R. M. The Platonism of Plutarch. Menasha, Wis.: George Banta publishing company, 
1916. 

KEPLER, J. Somnium sive Astronomia lunaris. Physikalische Blätter, 1958 (facs.) 

LESKY, A. Historia de la literatura griega. Madrid: Gredos, 1976. 

LLEDÓ, E. La memoria del logos. Madrid: Taurus, 1996. 

LUCK, G. Arcana Mundi. Madrid: Gredos, 1995. 

MULEN, R. & Survin, D. (edit.) Science Fiction Studies. Boston: Gregg Press, 1976. 
PHILIPS, E. D. The legend of Aristeas: fact and fancy in early Greek notions of East Russia, 
Siberia and Inner Asia. Ascona: Artibus Asiae, 1955. 

PLUTARCH (Chernich, T. & Helmbold W. trans.) Moralia, vol XII. Edinburgh: Loeb Classical 
Library, 1995 (3rd. reimpr.). 

REYHL, K. Antonios Diogenes, Untersuchungen zu den Roman-Fragmenten der "Wunder jenseits 

von Thüle" und zu den "Wahren Geschichten" des Lukian. Tübingen: Diss, 1969. 

RUIZ DE ELVIRA, A. Mitología clásica. Marid: Gredos, 1975. 

STENGEL, A. De Luciani veris historiis. Berllin: E. Ebering, 1911. 

WATTS, A. et alii Mitos, sueños y religion. Barcelona, Kairos, 1997. 

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 177-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 


