ESTUDOS CLASSICOS



EL TOPICO LITERARIO HOMO EXTRA
TERRAM EN LA LITERATURA
CLASICA GRECOLATINA

Alfonso Alcalde-Diosdado Gémez*

uestro objetivo es analizar el topico literario Homo extra terram, el cual

preferimos denominar en latin. Queremos demostrar que es un tépico

que existe como tal en la literatura cldsica grecolatina. No existen estudios
literarios del conjunto de obras a comentar. El corpus que hemos utilizado es el
siguiente: fragmentos mitograficos (desde Homero hasta Higino), leyendas sobre
personajes misticos de la Grecia arcaica, la Aves de Aristéfanes, el mito de Eren la
Repiiblica de Platén, el “Sueifio de Escipién” en la Repiiblica de Cicerén, el mito
escatoldgico en Sobre la cara que aparece en el orbe lunar de Plutarco, la obra
fragmentaria Las maravillas mds alld de Tule de Antonio Diégenes, Historias
verdaderas e Icaromenipo de Luciano de Samésata’.

* Doctorando de la Universidad de Jaén (Espaiia)

I Es un tema literario que curiosamente no se ha tratado como tal dentro de la literatura
grecolatina. Posiblemente la obra mds cercana a nuestro estudio, aunque no se centre en la literatura, sea
la de P. Capelle, 1917, que hace un estudio histérico escrito en latin de la astronomia y la religién de la
antigua Grecia. Otro estudio interesante es el capitulo de C. Garcia Gual sobre la literatura fantéstica
griega en Aspectos modernos de la Antigiiedad. E. Frenzel toca nuestro tépico de pasada dentro de la
entrada “Arcadia” en su Diccionario de motivos de la literatura universal.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 163



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Especificamos que en nuestro tépico no distinguimos ni el sexo ni las partes
del hombre tal como se conciben en el mundo clésico. La exterioridad de la tierra
supone la imaginacién de un hecho antinatural: que el hombre se eleve. Esto conlleva
que los hombres de nuestras obras llegan, en su mayoria, a lugares extraterrestres:
la luna, el sol, las estrellas, la morada de los dioses celestiales o, incluso, una ciudad
imaginaria de aves.

La consideracién de este Mirchen que defendemos ha sido por una fécil
deduccidn 16gica. Si en la literatura moderna los viajes espaciales y la vida de seres
humanos y extraterrestres en el universo llenan las paginas de numerosas novelas
de ciencia ficcién y los fotogramas de numerosas peliculas, por qué no podemos
investigar y adaptar esta temdtica a la literatura antigua. Descubrimos entonces que
el viaje a la Luna de Julio Verne o The Stars War de George Lucas no son un
producto exclusivamente moderno, sino resultado de toda una larga tradicién literaria
que se remonta a la Antigiiedad.?

Con nuestro trabajo pretendemos, por un lado propiciar una escritura y una
lectura literarias enriquecidas; por otro, defender las importantes aportaciones de la
literatura y de la cultura cldsica a una sociedad moderna que, en general, vive de
espaldas al pasado e ignora sus origenes culturales.

Nuestro estudio tiene como consideracidn tedrica importante nociones mo-
dernas de la literatura comparada: la intertextualidad y la interhistoricidad,’ ademds
de otras teorias de critica literaria significativas en la actualidad, como es el caso de
la teorfa de la recepcidn. En este sentido intentamos hacer una puesta al dia de
algunos estudios anteriores que son parciales y manejan otras consideraciones teé-
ricas.* Finalmente, tenemos que tener en cuenta que nos centramos en un periodo
literario muy concreto, el cldsico grecolatino, que tiene unas caracteristicas especi-
ficas y que nuestra mirada debe ser la de ios hombres y mujeres cldsicos.

2 Esta tradicién ha sido hasta ahora parcialmente estudiada. El trabajo que estoy realizando
en mi tesis doctoral El tdpico literario “EIl hombre en la luna” en las literaturas cultas y folcloricas,
que estd en su iltima fase de redaccidn, intenta completar y globalizar comparativamente este topico
literario, que es un tipo dentro del tépico que proponemos en este articulo.

3 Nuestra principal fuente tedrica en la literatura comparada ha sido el magnifico libro de
Claudio Guillén (1985).

4 Estos estudios antiguos se comprueban obviamente consultando las referencias bibliogrd-
ficas de este articulo. Sin embargo, queremos resefiar que nos han parecido especialmente enriquecedores
el libro de Ruiz de Elvira sobre la Mitologia cldsica, la edicién de las Moralia, vol. XII, de Plutarco
hecha por la Loeb Classical Library y el articulo en la revista Poetiqué del profesor de la Universidad de
Calabria Massimo Fusillo.

164 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El t6pico literario Homo extra...

Corriente mitoldgica

Natilia Correia nos dice que la literatura “é uma incessante redistribuidora
de mitos”.’ Y aunque no queremos tomar esta idea de una manera absoluta, sf es
cierto que nos ofrece una clave de nuestro estudio. El tema se origina, como era de
esperar, en antiguos mitos griegos. Los protagonistas son Dédalo e Icaro, Perseo,
Belerofonte. Son héroes que vuelan por distintos medios y motivos.

Como se sabe, los mitos son un medio esencial para la manifestacién de las
introspecciones intuitivas que surgen de la naturaleza primordial de la existencia
humana. El vuelo humano tiene un origen psicolégico claro: la evasion y el dominio
del universo. Este es su simbolismo: engrandecer al ser humano, haciéndolo m4s
libre y duefio de lo que contempla desde arriba. El hombre rompe asi con su impe-
dimento fisico y emula a los pdjaros. Esto pertenece al dmbito general humano. Asi
lo certifican las literaturas folcléricas de los cinco continentes y las cultas de Euro-
pa, América y Asia.

Si nos fijamos en los mitos griegos, encontramos datos significativos que
nos ayudardn a entender la evolucién de nuestro Mirchen. Perseo y Belerofonte
surcan los aires por favor de los dioses. Su accién no rompe, en principio, el orden
mitolégico y religioso establecido: los dioses vuelan y son superiores y los hombres
no, y son inferiores.

Perseo consigue unas pequefias alas en los pies a la manera de su hermanastro
Hermes. Es una de las ayudas que proporcionan las ninfas. La dificil e inicitica
aventura de conseguir la cabeza de la Gorgona Medusa exige la ayuda de su padre
Zeus, que una vez mds tiene que auxiliar a uno de sus hijos mortales. Lo ayudan
distintos dioses con objetos extraordinarios, propios de un dios. Asi Perseo experi-
menta una transformacion parcial en dios por consentimiento divino. No existe, pues,
transgresién en su vuelo. Tras conseguir her6icamente la cabeza de Medusa, nuestro
semidios sigue volando, guiado por Atenea. Parece ser que, segtin Pindaro (Pyth. X
50-75), viaja al pais de los Hiperboreos (en el extremo norte de la geografia mitica).
Allf en una disputa los petrifica. Segiin la versién que recoge por primera vez Ovidio,®
vuela también al pafs en el extremo Occidente donde reinaba Atlas, el cual custodiaba
las manzanas de oro del Jardin de las Hespérides. Atlas, avisado por un antiguo ora-
culo de Temis sobre el robo de las manzanas por parte de un hijo de Zeus, no se fié de
Perseo e intent6 expulsarlo de alli. El muchacho se defendi6 con la cabeza de Medusa
y petrificé al dios, convertido asf en la cordillera africana del Atlas. Hay que tener

5 Son palabras de una entrevista de N. Correia con A. Mega Ferreira en Jornal de Letras,
Artes e Ideais, 20 de Julio-2 de Agosto de 1982, p. 7.

6 Escriben sobre el tema Ovid. Met.. IV 627-662, Lucan. IX 654, Lact. Plac. Theb. 1 98, Myth.
Vat. I1 114,

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 165



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

también en cuenta la versién que nos cuenta que Atlas sostenia la esfera celeste.
Indirectamente, pues, pensamos que la recurrencia al mito de Atlas tiene en cierta
manera una dimensién cosmolégica. Antes de devolver Perseo sus alas, tiene lugar el
famoso pasaje del rescate de Andrémeda,” en el extremo oriental, en Etiopifa. Perseo
en el camino de vuelta a Grecia pasa volando y descubre a la bella princesa, victima
humana para calmar las iras de un monstruo marino, Ceteo. La distancia cubierta por
Perseo exige el vuelo. El hijo de Zeus ha superado su iniciacién. Es ya un héroe hecho
hombre. Ya no necesita las alas, aunque seguird usando a Medusa. El desenlace, pues,
es feliz y conforme a la voluntad de los dioses.

Belerofonte posee una historia mitica que se parece en parte a la de Perseo.
Por eso se ha llegado a confundir una con otra. Belerofonte es el inico héroe antiguo
que utiliza al caballo alado, Pegaso.? Belerofonte, hijo de Posidén y de una mortal,
tuvo que enfrentarse contra otro monstruo mitolégico, Quimera. Posidén ante la
dificil prueba que tenia que superar su hijo, le proporcioné a Pegaso, que también
era hijo suyo. Seguin otras versiones,’ es Atenea la que ayuda al muchacho bien
domando previamente al caballo, bien ayudando a domarlo. Pindaro cuenta en
Olymp. XIII, 63-86 c6mo Belerofonte captura a Pegaso con el prodigioso freno de
oro que le proporcioné Atenea. El héroe triunfa matando a Quimera con la ayuda de
Pegaso. Homero cuenta en Il. VI, dentro del amplio relato que narra Glauco, nieto
de Belerofonte, como, después de otras aventuras y de casarse felizmente, el héroe
cae en desgracia y es odiado por todos los dioses. En esta situacién, desolado o
envanecido por sus éxitos, decide montar su caballo, subir al cielo y visitar a los
dioses, bien para quedarse con ellos, bien para comprobar. segin la version de la
tragedia Belerofonte de Euripides, si existen los dioses. Ambos actos son graves en
lareligién griega: hybris o impiedad. El castigo es inmediato y tiene varias versiones.
Segun Asclepiades, Zeus aguijonea al caballo, que arroja violentamente al héroe
sobre la llanura Aleya, quedando cojo o ciego.!” En Higino (Astron. 11 18) Belerofonte
cae por vértigo o terror, cuando ya estaba cerca del cielo, y muere.

En esta historia si existe transgresion religiosa, un uso ilegitimo del vuelo..
Un fragmento de Pindaro (Isth. VII 43-47) es muy significativo y nos muestra la
cuestién de la perspectiva, aspecto literario importante para nosotros:"

7 Escriben sobre el rescate de Andrémeda: Apol. Bibl. 11 4, 3; Ovid. Met. 1V 669-789; Manil.
Astron. V 538-618; Lucian. Dial. mar. 14, 3; Eratost. Catast. 15, 16, 17 y 36; Hyg. Fab. 64; Myth Vat. 1,73,

8 Laconfusi6n en el uso de Pegaso por Perseo esté explicada en Ruiz de Elvira, 1975, p. 159).

9 Las aventuras voladoras de Belerofonte aparecen a partir de Homero (/. V1) y de Hesiodo
(Theog. 325); estd ampliamente tratado en Pausanias 1.

10 Belerofonte queda ciego en schol. Lyc. y Tzetzes, Chil. VII 856.

11 Traduccidn: La divinidad es sin igual. Si alguien escudrifia lo pequeiio, corto se queda para
alcanzar la broncinea morada de los dioses; ciertamente el alado Pegaso arrojé a su duefio Belerofonte
que queria llegar a las salas del cielo en medio de la asamblea de Zeus.

166 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Saipwv 8" dioog o pakpd 87 el Tig
nantoivet, Bpoxbe €E1kécBat yalxdnedov Bedv
£€dpav: & 1ol mtepoelg Epprye Mayasog
deomdtav £0éhove” &g odpavod oTaduoie

£A0etv ed” OpGyvpLy Bedrepogdviav
Znvog.

La morada de los dioses a la que vuela Belerofonte puede estar en el Olimpo,
pero también, confirmando nuestro tépico, extra terram, segin la conocida
cosmologia religiosa.

Dédalo, de estirpe ateniense, es otro héroe que vuela. En este caso lo hace
junto con su hijo fcaro y por medios que €l mismo fabrica: unas alas hechas con
plumas, cuerda y cera.'? Una vez mds la literatura grecolatina nos ofrece distintas
versiones del mito.'* En los Cretenses de Euripides tenemos un dato, conocido por
el escolio a Ranas 849; se hace la primera mencién literaria de fcaro, fecha algo
tardia para un mito antiguo de origen cretense. En la versién mds conocida, Minos
retiene a la pareja tras haberse construido el laberinto. Dédalo decide escapar por
donde ningtin hombre lo habia hecho nunca, por los aires. Léase Ovidio, Metam.
VIII, 184-190:"

Daedalus interea Creten longumque perosus
exilium tactusque loci natalis amore

clausus erat pelago. ‘terras licet’ inquit ‘et undas
obstruat: et caelum certe patet; ibimus illac:
omnia possideat, non possidet aera Minos.’

dixit et ignotas animum dimittit in artes
naturamque novat..

12 EnOvidio unas plumas estin sujetas con cuerda y otras con cera. En Higino estdn inicamente
hechas con cera. En Apolodoro y Zenobio las plumas se unen con cola o pegamento.

13 El vuelo de Dédalo aparece en Séfocles Dédalo y Los cdmicos (frag.); Euripides Los cretenses
(frag.) Ovid. Ars 11 21 y ss., Met. VIII 184 y ss; Apol. epit. 1 12-13; Zenob. IV 92; Hyg. Fab. 40; Tzetzes,
Chil. 1498-505; en Diodoro, escolio Hippolito 887 huyen antes de que Minos hiciera nada contra ellos.

14 Traduccién: “Entre tanto Dédalo, harto del largo exilio en Creta y tocado por el amor de su
lugar natal, habia sido apartado del mar. Dijo: * Aunque las tierras y las olas me cierre, desde luego el
cielo estd abierto; nos iremos por alli: todo lo posee, no posee los aires Minos™. Dijo y empefia su dnimo
en técnicas modernas y trastoca la naturaleza.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 167



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literaric Homo extra...

Advierte a su hijo que el vuelo no debe ser muy alto ni muy bajo. El adoles-
cente fcaro se entusiasma y asciende hacia el sol hasta que éste le derrite las alas.
Muerto icaro, su padre llega volando a Sicilia, a la ciudad de Camico, donde el rey
Cocalo lo recibe hospitalariamente y lo mantiene oculto.

El mito de Dédalo e fcaro presenta, pues, variantes respecto al tépico que
estudiamos. Estos hombres vuelan voluntariamente con un medio fabricado por ellos
mismos, sin ayuda de los dioses. Vuelan para escapar del castigo del poderoso rey
Minos. Es un vuelo limitado por la técnica humana. Tienen que volar a una altura
moderada. fcaro no tiene la sabidurfa y ni 1a sofrosyne de su padre y acaba pagando su
defecto con la muerte. En cierta forma existe un pecado de hybris por parte del
muchacho. Ellos se arriesgan contra las leyes naturales y divinas y el muchacho muere
por su insensatez. El dios Sol, padre de la reina Pasifae, a la que Dédalo habia ayudado,
podria, en una hipétesis mitoldgica, haber ayudado al joven cuando éste se acerco
demasiado a sus rayos. Pero Icaro muere sin ayuda y ante la desesperacién de su
padre. Este, en cambio, tiene éxito por su inteligencia y moderacién. El vuelo de fcaro
no es un viaje por el cosmos, pero es un vuelo extremo en altura y relativamente
cercano al Sol y a otros astros, que se refieren, por ejemplo, en el relato de Ovidio.
Todos estos vuelos son voluntarios, aunque movidos por la necesidad.

En este concepto caben personajes famosos como Pitdgoras y Empédocles y
otros secundarios, pero igual de llamativos, que son Abaris, Epiménides, Herménimo
y Aristeas de Proconeso. De todos ellos se decia en la Antigiiedad que tenian capacidad
de trasladar sus almas volando. La atribucién de poderes mégicos a Pitdgoras'® ha
sido descartada por muchos estudiosos, pero algunos como W. Burkert tienden a
incluirla en la tradicién genuina.'” Yamblico escribié en su Vida de Pitdgoras (V130;
p. 18. 4 [Deubner]) que el alma de Pitdgoras procede de la Luna. Empédocles, que
vivié enel siglo V a. C., se consideraba a si mismo un taumaturgo. Se cuenta de €l que
llegd a subir su alma a la luna, leyenda que recoge Luciano en su Icaromenipo.

Los textos mitolégicos suponen una corriente larga y fructifera que empieza
en la literatura popular del II milenio a. C. y que se continiia durante toda la literatura
culta grecolatina, desde Homero. Los poetas épicos, como Homero o Hesiodo, los
liricos arcaicos como Pindaro, los tragicos atenienses, los mitgrafos griegos, como
Apolodoro, y latinos, como Higino, los poetas cldsicos romanos, como Ovidio, y
otros tratan estos mitos durante toda la Antigiiedad. Esto es sintoma de su importancia
y repercusién.

15 Dodds, “The Greeks and the Irrational” en Guthrie, 1993, p. 140.
16 Vid. Arist. frag. 191 Rose (3" edic.) (=pags. 130 y ss.).
17 Vid. Luck, 1995, p. 45.

168 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Corriente legendario-mistica

Surgen en el siglo VI a. C. en Grecia un grupo curioso de personajes, que
son dificiles de definir. Son taumaturgos. Escriben poemas religiosos. Forman par-
te de una corriente filos6fico-mistica, encabezada por el pitagorismo, que manifiesta
el ansia de unirse a los dioses en busca de la tranquilidad y de la felicidad. Salvando
las distancias culturales estos hombres medio legendarios, medio histéricos, son
parecidos a los chamanes asidticos. Segtin Dodds,'® chamin es “una persona
psiquicamente inestable” que sigue una llamada religiosa o filoséfica, sometido a
la disciplina ascética y que tiene poderes sobrenaturales y, a veces, puede escribir
poesia.

Abaris es el legendario sirviente de Apolo. Se le consideraba un hiperbéreo.
Viajaba por el mundo montado en una flecha de oro, el sfmbolo de Apolo, segtin
nos cuenta Herodoto (IV 6). Pindaro (frag. 283 Bowra) lo situd en el tiempo de
Creso. Aristeas de Proconeso es otro sirviente de Apolo que viaja con su alma.
Tiene un espiritu misionario. Desaparece en Cicico y reaparece en Metaponto para
desarrollar €l culto al dios.!” De Epiménides y de Hermétimo nos cuenta el Suda
que su alma abandonaba su cuerpo. Plutarco dice del primero que los hombres de
su tiempo lo llamaban koures neos.

Estos personajes son legendarios y no estrictamente mitolégicos, como
Belerofonte, Perseo y Dédalo. Las noticias sobre ellos pertenecen a las leyendas, a
la literatura popular que imagina estas cualidades sobrenaturales a raiz de algunos
hechos mds o menos asombrosos, que la imaginacién popular se encarga de agrandar.
Estos relatos constituyen, pues, una segunda corriente de nuestro tdpico literario
que se sitda en un periodo concreto de la historia de la Grecia antigua y que deja
constancia de la evolucion de parte de la religion griega. Ahora admite en el hombre
una participacién divina que permite a algunos privilegiados trasladar su alma y
purificarla. No participan los dioses directamente en estos “vuelos”, ni éstos son
considerados malvados. Al contrario, son protagonizados por santones que defienden
lareligi6n y a los dioses. La consideracién del ser humano ha mejorado. El hombre
puede ser mds libre y feliz, aunque a costa de dificiles practicas ascéticas. Los
viajes son mds o menos voluntarios. Este misticismo tiene una clara y conocida
influencia asidtica.

Después, en el siglo I d. C., seglin se cree,”® Antonio Di6genes escribi6 su
novela fantastica Los prodigios mds alld de Tule. Conservamos un extracto en Focio,

18 Cf. Dodds, art. cit.
19 Cf. Philips, 1955.
20 Ref. A. Lesky, 1976, p. 894.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 169



GOMEZ, A. A.-D. Eltépico literario Homo extra...

Biblioteca, cédice 111 a y también en excerptas en la Vida de Pitdgoras de Porfirio
y en un papiro (nimero 50 P, entre los siglos I y Il d. C.). En esta novela griega
aparecen relatos de viajes fantésticos a lugares conocidos y a lugares miticos. Uno
de los personajes, Dinias, cuenta en primera persona cémo viaja hacia el Norte y
acaba en la Luna. No sabemos c6mo llega hasta alli, pero seguramente sea por arte
de magia, dado que ésta juega un gran papel en la novela. Alif se encuentra Dinias
con un dios que le concede la realizacion de un deseo. De esta manera retorna a su
casa en Tiro. El texto autobiogréfico habia llegado, segiin el prélogo, a manos de
Antonio Diégenes por medio de una copia que estaba depositada en el sepulcro de
Dinias. Con este recurso literario el autor quiere dar visos de veracidad al relato. De
esta manera crea, al menos, la duda de la autenticidad. Un recurso parecido utilizara
Luciano de Samdsata. Contiene elementos pitagéricos muy del gusto de los inicios
de la época imperial. Dinias juega, pues, un papel semejante al de los chamanes
misticos de la Grecia arcaica, como es el caso de Pitdgoras.

El autor se lanza al relato fantastico sin mds pretensién que zambullirse en
la imaginacién y favorecer la evasidn a sus lectores. Con todo no sabemos hasta
qué grado los recursos pitagéricos de la obra son por ideologia o por puro jucgo
literario. Lo que si conocemos es que Antonio es el primer escritor de la literatura
culta que hace llegar a la Luna a un hombre en cuerpo y alma. En nuestro satélite
habita un dios. No sabemos quién. Mantiene, por tanto, un cierto caricter sagrado
e, incluso, mistérico. El dios concede a Dinias un deseo, que no conocemos bien.
Una vez mids, el viaje a un lugar lejano (mds alld de Tule) es el paso previo para el
viaje extra terram. Pero este vuelo es una mds de las aventuras de la novela. El
topico mds concreto que el que estudiamos, ¢l del hombre en la luna en cucrpo y
alma, resultaria demasiado extrafio y. quizd ambicioso. para unos lectores que
disfrutan con la fantasia, pero que podrian hacer objecioncs a una novedad literaria
que raya lo sacrilego. El hombre no puede llegar por si solo a la luna y si lo hace es
por brujerfa, con la consideracién represiva que tenia en el sistema social del mo-
mento. En otras literaturas existe también el vuelo mdagico a la Luna, siempre con
un fondo popular®* Uno de los origenes o, simplemente, una relacién puede estar en
primitivos agones de expulsién y de persecucion.

Asf pues, lo que sabemos de esta obra fragmentaria nos hace clasificarla
dentro de esta corriente, aunque hay que tener en cuenta la distancia temporal de
cinco o seis siglos con respecto a la fase inicial y el hecho de que este relato “dpista”
se produce dentro de una moda por las novelas fantasticas basadas en viajes
extraordinarios. L.a magia, de origen popular, y el pitagorismo son datos que nos
hacen considerar la clasificacién que defendemos, aunque obviamente la novela es

21 Nos referimos a obras como Somnium de Kepler o Lunario sentimental de Leopoldo Lugones.
Para mds informacion consiltese mi tesis doctoral ya citada en nota 2.

170 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

una renovacion dentro de ella, adaptada a las nuevas circunstancias literarias. Poco
después (vid. infra) un autor creativo como Luciano aprovechari la innovacit6n de
Didgenes para explotar esta variante del tépico.

Corriente mitico-filosofica

Con los antecedentes de la tradicién mitolégica y del misticismo filoséfico
surge en el siglo IV a. C. la figura importantisima de Plat6n. El inventa mitos aleg6-
ricos para explicar mejor su complicado pensamiento filoséfico y los inserta en un
nuevo género: el didlogo filoséfico.

En los finales de los didlogos Gorgias y Feddn, Platén nos cuenta sendos
mitos escatoldgicos, de clara influencia 6rfico-pitagérica, pero no se cifien a nuestro
topico puesto que se sitdan en los Infiernos. Es en el final de la Repiiblica donde
leemos el mito de Er, el armenio (X 614*-621d). Es un mito escatolégico que nos
cuenta el devenir del alma de Er que vuelve a su cuerpo doce dias después de su
muerte. Su alma ha sido elegida por los dioses para que conozca y cuente a los
hombres la realidad de la vida tras la muerte.

Hay que situar el relato de Er dentro de una obra capital de Plat6n, escrita en
la tercera década del siglo IV. A veces se ha minusvalorado esta obra por considerarla
una de tantas utopfas. Su autor ideé la imagen de un Estado justo con la intencién
de hacerlo realidad, a pesar de las l6gicas dificultades que ello conllevaba. El ideal
de esa anhelada justicia se halla tras la muerte.

Detrds de las palabras platonicas existe una doble significacién. El mito de
Er habla de premios y castigos, de vivos y muertos, de justos e injustos, de largas
peregrinaciones, de esferas celestes, de héroes, de reencarnaciones, etc. También
significa lo que no dice. El lector sabe que lo que Plat6n escribe no es “verdad”. Es
un sistema gratuito de imdgenes que aluden a otro sistema conceptual, el del logos.
El lenguaje mitico de Platén tiene, pues, una identificacién mégica y una
identificacién cientifica.?

Para la identificacion mdgica el autor aprovecha un viejo material de leyendas
érficas con influencias orientales. Nos habla de héroes, de dioses, de las Parcas y el
Destino en un mundo que nos presenta como tind daimdnion, algo divino,
extraordinario, asombroso. Las alusiones al lector son, en principio, religiosas ¢
imaginarias, pero también sugieren una €tica propia de Platén.

El “héroe” muerto en batalla, Er, contempla la Tierra y el Cielo desde un
lugar indeterminado, pero elevado, extra rerram. La tnica descripcidn que se hace

22 En este razonamiento seguimos a Emilio Lledd, 1996, p 115 y ss.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 17



GOMEZ, A. A.-D. El t6pico literario Homo extra...

de €l es que es una pradera en la que las almas descansan y estdn a gusto; es un
locus amoenus. Es una encrucijada en los caminos de las almas. Desde allf las
almas tardan cinco dias en llegar a un gran camino de luz, que podemos identificar
con la Via Lactea.. Tierra y Cielo tienen dos aberturas, una para entrada y otra para
salida. Abajo van las almas de los injustos y arriba la de los justos. Pero estas almas
no se quedan permanentemente en el Infierno o en el Cielo, sino que siguiendo las
creencias pitagéricas, después de un tiempo més o menos largo (mil afios para los
justos), vuelven a este lugar y ascienden por el camino recto de luz hasta el huso
que gira entre las rodillas de Andnke (1a Necesidad). En torno a la columna de luz
estin los ocho cielos, los de las estrellas fijas y los siete planetas, que el narrador
describe con forma de torteras, encajadas unas dentro de otras. Las alusiones aqui
son pitagdricas, refiriendo la armonia de los cuerpos celestes. Curiosamente las
imdgenes platdnicas estan extraidas del dmbito doméstico.

Alrededor del huso mencionado, que es €l motor de las revoluciones
planetarias, estdn las tres Parcas ante cuyos tronos van pasando las almas para
reencarnarse. El determinismo de las fuentes que utiliza Plat6n es salvado con esta
innovacién original. Laquesis les deja elegir el nuevo cuerpo mortal. Ella echa en
suertes el orden de eleccién. Un profeta, ayudante al parecer de las Parcas, muestra
como si fuera un comerciante géneros de vida de todas clases para que las almas
escojan por estricto orden. Sécrates, el personaje narrador en este pasaje, razona
aqui sobre esta dificultad de eleccién, ya que la mayoria escoge segtin sus hibitos
anteriores y suelen equivocarse. Nos dice que la felicidad del hombre consiste en
saber elegir, “evitando igualmente los extremos en cuanto sea posible” (X 619%)%
Después de que las otras dos Parcas hagan irrevocable lo dispuesto, las almas se
presentan ante el trono de Andnke, pasan por debajo y llegan a la llanura del Olvido.
Este lugar tampoco tiene una localizacién concreta, aunque se deduce que estd
entre el Cielo y la Tierra. Seguin la mitologfa 6rfico-pitagdrica, esta llanura es una
zona fronteriza entre la vida y la muerte. El lugar es muy caluroso y desértico. Allf
las almas pasan una tarde hasta que por la noche llegan al pie del rio de la
Despreocupacién. Todos beben de sus aguas, pero una vez mds se pide la moderacion.
Si alguien bebe demasiado, pierde totalmente la memoria. Las almas se duermen y
tras un trueno y temblores del lugar, las almas vuelan hasta los lugares donde deben
renacer. Er no ha tenido que elegir, ni ha bebido en el rio de la Despreocupacion.
Por eso lo puede contar.

En este mito de Er, se trata nuestro tépico con la variante de un viaje
involuntario concedido por voluntad divina, como en los relatos analizados de Perseo
y, en parte, de Belerofonte. Er realiza un viaje de doce dias, como una peregrinacién

23 Recuérdese aqui que los consejos del ovidiano Dédalo a su hijo eran casi los mismos.

172 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tdpico literario Homo extra...

sagrada por los caminos misteriosos del mds all4. El regreso final es inconsciente,
en suefios. El alma es la que realiza el viaje, sin el cuerpo, tal como contaban las
leyendas misticas de los chamanes arcaicos. Esta es la interpretacién mdgica y reli-
giosa. La clave de la interpretacién “légica” nos la da el propio narrador en la
conclusién del mito:*

1fig Gvo 680D el EE0pEda kol SikotooDVNV LETO PpovAGEWLG TOLVTi
Tpon Emndedoopey, iva kal fuiv adtolc gilor duev xai toig Beoig,

Es una llamada ética a cultivar la justicia. En ella estd la felicidad eterna.
Este mensaje es clave en Platén y estd reforzado ante sus lectores por el poder
sugestivo de la metdfora mitolégica. También es importante la alusion a la andmnesis,
concepto clave para el conocimiento platénico. La sabiduria consiste en despertar
ese conocimiento olvidado de vidas anteriores y de la propia vida.

Finalmente nos interesa comentar las referencias cosmolégicas del relato
plat6nico, tema que también trata en el Timeo, donde cuenta que la mente humana
puede abarcar con el pensamiento las Orbitas celestes y su alma se asemeja a las de
las divinidades. Existe, pues, una relacién con el mundo exterior extra terram. Las
almas tienen una generacién césmica. Recuérdese que esta aventura de la exterioridad
césmica ya habfa sido comentada por nosotros en el mito de Belerofonte y las
leyendas de Pitdgoras y Empédocles.

En esta corriente comenzada por Platén encontramos cuatro sigios mds tar-
de en Roma a Cicerdn. En su obra dialogada Sobre la Repiiblica, de forma paralela
a la obra comentada de Platdn, escribe en su final, de manera paralela también, un
relato conocido como el “Suefio de Escipién” (V19 y ss.), que incluso se ha publi-
cado en la posteridad separadamente.

Este suefio es también una proyeccién de una teoria teolégica. Ahora no se
presenta como un relato indirecto, de una experiencia ajena al narrador, sino que es
el propio narrador, Escipidn, el que cuenta un suefio césmico que €l ha tenido. La
forma autobiogréfica elimina la apariencia de mito, pero no hay que olvidar la inti-
ma conexién entre éste y los suefios.” Cicer6n ha sustituido el mito tradicional por
el relato literario fantdstico con apariencia onirica y mistica. Esta innovacién respecto
a Plat6én puede ser una de las influencias pitagéricas, lo cual nos conecta con la
corriente mistico-filoséfica de la Grecia arcaica. No obstante, hay que hacer notar
que el tépico de la aparicién onirica es amplio en la literatura popular y también es
conocido en la culta.

24 Traduccién: “Marcharemos siempre por el camino que conduce a lo alto, y nos consagrare-
mos con todas nuestras fuerzas a la prictica de la justicia y de la sabiduria. Por este medio viviremos en
paz con nosotros mismos y con los dioses.”

»  Para ampliar informacién sobre este tema recomendamos el libro de Watts et alii, 1997.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 173



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

En un suefio profundo se le presenta su padre adoptivo, €l primer Escipion
el Africano. Este le profetiza su futuro éxito politico y militar, aunque deja en el
aire la solucién de su labor peligrosa cuando sea dictador. Hasta aqui el relato se
desarrolla sin una localizacién concreta, como ocurre con muchos suefios, pero
ahora el Africano anuncia el premio a las personas que luchan por su patria, que
actdan en su vida como se espera que lo haga Escipién (VI 13):

“...Omnibus, qui patriam conservaverint, adiuverint, auxerint, certum esse
in caelo definitum locum, ubi beati aevo sempiterno fruantur.” En espafiol quiere
decir: “Para todos los que hayan conservado, ayudado, aumentado la patria, es se-
guro que existe un lugar en el cielo, donde los dichosos disfrutan de una vida sem-
piterna.”

Este aparecido no concreta al principio dénde se sitia el lugar. Est4, como
en Platén, en el cielo. Después se nos dird que este lugar césmico privilegiado es
la Via Lactea. La primitiva y mitolégica isla de los Bienaventurados se ha con-
vertido en un lugar celestial. Tras hablar de la naturaleza, el origen y vida tras la
muerte del alma, siguiendo ideas platénicas, presenta por fin el espectdculo cos-
mico. Desde la Via Lactea contempla las estrellas, la Luna y la Tierra. La alusién
al cambio de perspectiva nos parece muy interesante. Sirve para relativizar y para
dar veracidad al relato fantéstico. Er el armenio ya se habia detenido en la Repii-
blica a contemplar la Tierra y el Cielo de una manera parecida, aunque desde un
lugar cercano: cinco jornadas antes de llegar a la Via Lactea. El narrador describe
las nueve 6rbitas celestes, mezclando teorfas cientificas distintas, en parte siguiendo
a Platén, como es la de la armonia planetaria. El mito plat6nico habla de un lugar
intermedio donde estd la llanura del Olvido, frontera entre la vida y la muerte.
Para Cicerdn, siguiendo teorias posteriores a Platdn, la frontera estd en la Luna.
Por encima de ella todo es eterno. El padre aparecido discute con Escipién y
aquél critica la limitacién de la fama, que algunos romanos, sin embargo consideran
tan importante. Defiende con argumentos de peso que la virtud es la que conduce
a la verdadera gloria: estar eternamente entre los Bienaventurados. Cicerén co-
menta la transmigracién de las almas, pero siguiendo probablemente a Posidonio”,
siendo el alma de naturaleza divina y eterna. No se entretiene en explicar la
reencarnacion y da la solucién del premio eterno sin plantear directamente que
pueda perderse este premio. En la explicacion de la eternidad del alma traduce
directamente a Plat6n (Fedro, 245e y ss.). Concluye insistiendo en su mensaje
principal: la felicidad estd en la virtud y en el servicio a la patria. Si comparamos

26 Para esclarecer estos mitos y en general la concepcion griega del alma consiltese la obra
citada supra dec Capelle, 1917.
27 Ref. Cicerén, 1995, p. 169 (nota).

174 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. E! t6pico literario Homo extra...

con Platdn, la felicidad no estd para Cicerdn en la justicia y en una ética personal.
Nétese cé6mo €l obvia el tema de la tirania y la injusticia, lo cual s{ trata Platén.

Cicer6n, pues, sigue de cerca la corriente platdnica, pero aporta ideas roma-
nas, especialmente de Enio, del cual sabemos su directa influencia pitagérica. La
distancia temporal mencionada (cuatro siglos) se debe, como es conocido por to-
dos, al descubrimiento y reelaboracién de la literatura griega por parte de los roma-
nos. Algo parecido ocurrid con el tema desde la corriente mitolégica, donde desta-
ca Ovidio, quien conecta con la tradicion griega después de algunos siglos.

Existe una tercera obra que podemos incluir en esta corriente. Dentro del
grupo de obras de Plutarco (s. I d. C.) conocido como Moralia, encontramos un
didlogo al estilo platénico: Sobre la cara que aparece en el orbe lunar. El texto que
pertenece a nuestro tépico es la segunda parte y principal: el mito escatolégico
(942c.- 945d). Podemos decir,. siguiendo a M. Jones y P. Boyancé?® que Plutarco
combina varias nociones escatoldgicas conocidas en su tiempo, su mito se basa en
una interpretacién del Timeo plat6nico y del mito de Er.

El relato comienza presentando a un hombre innominado que tras haber
llegado a una isla mitica en el extremo noroccidental del mundo® Allf habita el dios
Cronos y este desconocido estuvo a su servicio treinta afios, durante los cuales
aprendié muchisimo de aquél. Después decidi6 venir al Mar Interior (al
Mediterraneo). Contd sus experiencias y lo que aprendié. Propagd poemas religio-
s0s e inicid en ritos mistéricos. Entre todos los dioses visibles ensalzé a la Luna.
Este extrafio conté a Sila, uno de los contertulios, estas historias y el motivo del
culto a la divinidad astral, lo cual introduce la historia escatolgica. Asi pues, Plutarco
retoma la forma mitica del relato mediante un testimonio indirecto, el del extrafio
viajero.

El extrafio mistico contradice algunas versiones miticas tradicionales. Asi,
por ejemplo, en la Luna habita la diosa Perséfone, lo cual es una clara referencia
mistérica. Siguiendo una insinuacién homérica (Odisea IV 563-564), a la Luna
han llegado las almas de personas justas que llevan allf una vida agradable, pero
no divina, estado que sf alcanzan las almas que mueren por segunda vez. La Luna
es, pues, algo parecido al purgatorio cristiano: un lugar de purificacién intermedio
antes de ser totalmente feliz. Mds adelante especifica el relato que esto es una
regién de 1a Luna: “la Casa de la receptora terrestre Perséfone”. Existe otra regién

28 Cf. Jones, 1916, pp. 48-56 y 58-60; Boyancé, 1987, pp. 78-104.

29 Kepler ( vid. ref. bibliogr.) hizo una traduccién y unos comentarios en latin de la obra.
Pensé que esta isla era Groenlandia. Existe también quien la relaciona con la mitica Tule. En este caso
nétese la relacién con el relato de Antonio Didgenes.

30 Recuérdese que en Ciceron hemos visto que se sitiia en la Luna el correlato de la Isla de los
Bienaventurados, lugar infernal en la mitologia y religién tradicionales.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 175



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

lunar mirando al Universo, en la que se preparan las almas para la vida beatifica.
“los Campos Eliseos”.* Estos nombres poseen una clara referencia pitagérica

Para justificar la segunda muerte, el narrador, segtin la doctrina del extrafio
mistico, explica que el hombre tiene tres partes: cuerpo, mente y alma. Las dos primeras
son las que mueren, pero no necesitan hacerlo a la vez. Todas las almas suben al morir
a una regi6n entre la Tierra y la Luna, lo cual nos recuerda el relato de Er. Unas almas
se quedan sufriendo y pagando por sus ofensas, las buenas permanecen un poco més
arriba quitdndose los restos corporales. Esta tltima zona tiene nombre: “las praderas
de Hades”. Las almas que llegan a la luna son obsequiadas con coronas de plumas.
Estas almas contemplan la Luna tal y como es: mezcla de fuego y aire. Observan las
estrellas y la armonia del Universo, armonifa que se escucha, igual que ocurre en el
mito de Er. En la llamada “Hondonada de Hécate™ las almas sufren y purifican las
faltas cometidas durante su estancia en la Luna. La segunda muerte se produce admi-
rando la imagen beatifica del sol. Las almas pierden la mente y las pasiones para
siempre. Algunos con una vida mds apasionada estdn un tiempo sofiando con su vida,
como ocurrié a Endimién (945b).>' Algunas almas, sin embargo, no lo resisten y se
reencarnan. Finalmente aparecen en el relato las tres Parcas, como en Platén, pero
situadas en lugares diferentes: Atropos en el Sol, Cloto en la Luna y Laquesis en la
Tierra. La mimesis platdnica es también en este final clara.

Plutarco escribe un mito mis detallado que los anteriores por lo que aporta
datos nuevos respecto a la tradicién platdnica, aunque en general sigue a ésta. Esto es
propio de un autor tan erudito como él. El mensaje que existe detrds del relato no es
tan explicito como en Platén o en Cicerén. Plutarco, que era un conocido sacerdote
del santuario délfico, reivindica la espiritualidad plat6nica con afiadidos mistéricos.
Elinicio del relato tiene, a nuestro juicio, una clara influencia de la corriente legendario-
mistica. El extrafio viajero es parecido a la figura de Abaris, servidor de Apolo, y ala
de los otros chamanes mencionados arriba. Ni Platén ni Cicerén habfan aprovechado
esta tradicién, La mentalidad religiosa de Plutarco pueden haberlo hecho sensible a
estas leyendas arcaicas. Nétese, ademds, c6mo el viajero procede de un lugar lejano,
lo cual coincide con relatos miticos como el de Perseo. Aqui, como en Luciano, la
situacion extrema de la geografia mitica es la catapulta a una vision extra terram.

31 Es una referencia mitoldgica que posteriormente Luciano aprovecha en sus Historias
verdaderas. Vid infra.

176 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Corriente satirico-utépica

Esta corriente comienza con Aristéfanes y estd relacionada con la mitico-
filoséfica; pero, aunque aprovecha el mito como material literario, se burla total-
mente de él. Los autores, Aristdfanes y Luciano, aprovechan el tépico para parodi-
ar. Comienzan un camino que reduce mucho las corrientes mitico-religiosas y au-
menta la racionalizacién. Suponen, en cierta manera, la variante a la corriente mitico-
filos6fica. Ambas comienzan en la Grecia del periodo cldsico. Los relatos de Platon,
Cicerén y Plutarco son serios y respetuosos; los de esta corriente, no. En ambas
corrientes existe algo de utopfa.

Las Aves, comedia representada en el 414 a.C., algunos afios antes de la
Repiiblica platénica, es una mezcla de fantasfa sobre la vida feliz y una sitira de la
sociedad ateniense, tema constante en la Comedia Antigua. La fantasfa del autor
nos sitda la accién principal en una especie de isla aérea, extra terram, llamada
Nubicucdpolis. Dos atenienses, Pistetero y su amigo Evélpides, ingenian su creacién
con la ayuda de las aves, que son animadas a la empresa por Tereo, metaforseado en
abubilla (como en el mito). Esta parodia de una colonizacién griega se localiza
entre la Tierra, donde viven los hombres, y el Cielo, donde viven los dioses. El plan
del inteligente Pistetero es que las aves tengan poder y reciban tributos de los hombres
sustituyendo asf a los dioses. Estos tienen que aguantarse con esta ciudad ante la
amenaza de dejarlos sin el humo de los sacrificios ni las plegarias de los seres
humanos. El artificio para la presién a los dioses es una enorme muralla entre la
Tierray el Cielo que construyen las aves. El atractivo de la idea provoca que algunos
atenienses asciendan para incordiar y beneficiarse, pero el protagonista se
desembaraza de todos ellos. El nuevo Estado de las aves llega a existir, lo cual es un
reflejo, aunque parddico, del pensamiento utdpico ateniense de la época. La
dimensidn celeste y cdésmica de la obra se ve refutada por una parodia de la
cosmogonia orfica que es parodiada en la pardbasis del coro de aves. Este lugar
intermedio entre la Tierra y el Cielo coincide con los relatos mitico-filoséficos,
aunque hay que advertir que la obra de Aristéfanes es anterior a todos ellos. No
obstante, la genialidad de la invencidn de este lugar interpuesto puede partir de la
arcaica concepcidn césmico-religiosa de la Luna. Ya hemos mencionado la
interpretacién 6rfica sobre ella.

Arist6fanes innova con el tono satirico y burlesco del tépico. Parodia la
mitologia tradicional, sin 4nimo subversivo, y aprovecha para colocar en este nuevo
lugar, Nubicucdpolis, los mismos defectos del hombre ateniense, que aprovecha
para criticar en el tono propio del género. Ademds, como comenta M. Fusillo® la

32 Fusillo, “Le miroir de la Lune”, en Poetigqué p. 135 (nota).

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 177



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

critica es bastante undnime al considerar esta comedia como el momento mds utd-
pico del autor. Sétira y utopia acostumbran a estar emparentadas. Aristofanes busca
la utopia de una sociedad mejor y mds feliz que la suya.

En el renacer griego de la llamada “Segunda sofistica”, en el siglo Il d. C.,
surge la figura singular de Luciano de Samésata, que escribié dos obras
pertenecientes al tema literario que estudiamos: Historias verdaderas e Icaromenipo.

Siguiendo una mentalidad epicirea y cinica’}, Luciano, en nuestra opinidn,
se adelanta literariamente a su tiempo. Como dice Ira Progoff, “Los mitos y los
suefios que una vez se contemplaron como realidades religiosas, posteriormente
perdieron importancia a causa del racionalismo”.*

Luciano hace una apuesta decidida por aplicar a un tema tradicionalmente
mitico y religioso una ideologia materialista y racionalista. Sus Historias verdaderas
nos ofrecen unos relatos que hacen una critica literaria racionalista a las obras de
viajes extraordinarios. Posee una gran riqueza hipertextual. Juega con pasajes de la
€pica, la historiografia, la filosofia y la novela. El inicio de la obra nos avisa de la
ficcién y de su accién metaliteraria. Homero, Ctesias y Yambulo son los autores
que confiesa. Los demds, segtin Luciano, pueden reconocerlos claramente lo lectores.
Segun indica el escoliasta y nosotros reconocemos también, en este inicio hace un
ataque a Platon y su mito de Er. Luciano le refiere “entre los que se declaran filéso-
fos”. En ello se revela la tensién entre la ideologia materialista de Luciano y el
misticismo platénico. Por consiguiente, el autor sirio marca claramente las distan-
cias con la corriente que calificamos mitico-filosdfica.

El relato en primera persona, de forma autobiogrifica, impide la
consideracion literaria de mito y nos presenta una parodia del relato historiografico
de visi6n ocular. Luciano critica la corriente histérica que habia iniciado Herédoto
y degener6 en etndgrafos que ofrecian datos fantdsticos. Segiin nuestra opinién, el
de Samosata parodia desde la praxis de Tucidides, el mds racionalista de los histo-
riadores griegos. Ofrece una historia mas o menos monogréfica con dos aventuras
principales y paralelas. Es una historia total, contemporanea al tiempo del escritor.
Es racionalista, aunque dentro del absurdo satirico. Es, finalmente, una historia
dramatica con tensiones entre personajes y acciones, con didlogo novelesco. Luciano
se esfuerza formalmente por aparentar veracidad.

La tension entre la aparente seriedad y los continuos detalles satiricos
provocan la risa propia de la comedia. Es en esta consideracion donde tenemos que
descubrir lo aristofanico de Luciano. En el viaje cGsmico del protagonista y sus

33 Cf. Fusillo, art. cit., p. 126 y Caster, 1937, cap. 1 y 2.

34 Vid. Ira Progoff, “Los suefios de vigilia y el mito viviente” en Watts et alii, 1997, p. 163.

35 También defiende el alemdn Reyhl, K. (1969, p. 49) que los pitagéricos interpretaron la
Luna como un espejo. En ese caso Luciano redujo la imagen a un mirador.

178 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. Elt6pico literario Homo extra...

compafieros, llegan a una especie de estrella que se llama como la ciudad de las
Aves: Nubicucipolis. De esta comedia procede también el muro gigantesco que en
el relato lucianesco se interpone entre el Sol y la Luna y cuya finalidad consiste en
que la Luna sea castigada y muera. El hecho nos recuerda ficilmente la estrategia
de Pistetero contra los dioses. Otro detalle originado en Arist6fanes es el mirador
de la Luna. Las aves desde lo alto ven a los hombres como hormigas.* La obscenidad
cémica se manifiesta en la mencién de uno de los ejércitos estelares: los
Estrutobdlanos, es decir, los “glandes de gorrién”. El mundo humano se traspone
en el mundo imaginario de la Luna. Sus habitantes presentan defectos humanos;
estdn en guerra contra los habitantes del Sol y sus aliados por la disputa de una
nueva colonia. Esta critica sociopolitica es propia también de la Comedia Antigua.

La parte que concierne a nuestro tpico en las Historias pertenece al libro I
(9-29). Tras un viaje a una isla fantdstica del Oceano (el Atldntico), en otro viaje
maritimo extremo, el barco de Luciano y sus compafieros de aventura es elevado por
un huracin y vuela durante siete dias (ndimero pitagérico) hasta llegar a un territorio
que pronto se les descubre como la Luna, pues se encuentran con selenitas. Su fisico
y sus costumbres aparecen descritos por primera vez en la literatura cldsica. Luciano
sigue la idea pitagérica que defendia la existencia de habitantes en la Luna.’® Su
descripci6n es una parodia de la etnografia. Estos selenitas son los primeros seres
propiamente extraterrestres de la literatura cldsica y los primeros de la llamada ciencia
ficcién, tal como defiende Fredericks y comenta Fusillo.”

El barco de Luciano llega a la Luna sin saberlo y, por lo tanto, sin quererlo
expresamente, aunque el espiritu que mueve a la expedicion es la curiositas. Esta
motivacién especial es propia de un nuevo hombre racional y cientifico que quiere
saber la verdad, superando las explicaciones tradicionales e, incluso, las filoséficas
que resultan insuficientes. Esta idea aparece mds clara y especifica en la otra obra:
Icaromenipo. Los navegantes quieren conocer el mundo y vivir aventuras. Luciano
innova, ademds, en el medio de transporte y en el hecho de que los hombres que
viajan extra terram sin ninguna ayuda divina son un grupo de expedicionarios. Este
detalle certifica que la imaginacion literaria de origen racionalista ha perdido el
miedo a la represion del pensamiento religioso. El ser humano no tiene limite para
el conocimiento. Ya no necesita a los dioses. El recibimiento de los terricolas por
parte de los Hipogipos, que nos recuerdan a Belerofonte montado en Pegaso, las
figuras del rey de la Luna, Endimién y del rey del Sol, Faetonte, son una muestra
del uso de la corriente mitica tradicional, que es racionalizada al uso del evemerismo.
La Luna, el Sol y las estrellas no son elegidas por ser lugares sagrados, sino por ser

36 Ref. Stengel, 1911, p. 34.
37 Cf. Fredericks, S. C. “Lucian’s True History as Science Fiction™ en Science Fiction Studies,
vol. 3, 1976, pp. 46-60 y Fusillo, art. cit., p. 127.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 179



GOMEZ, A. A.-D. Elépico literario Homo extra...

parte del cosmos. Literariamente es un mundo opuesto al real gracias a su altura
hiperbdlica.

La sitira lucianesca relativiza el mundo real mediante un cambio de pers-
pectiva. El mirador de la Luna es el simbolo de este cambio. La 6ptica de Historias
verdaderas es la colosal. Luciano agiganta seres que en la tierra son microscopicos
o pequeos. El “telescopio” del palacio de Endimién se convierte asi en el
“microscopio” del autor. Pero la deformacién no s6lo afecta a lo fisico sino también
a lo moral. Los selenitas tienen costumbres y criterios trastocados: 1os calvos son
los mds guapos, gusta la barba en las rodillas, etcétera. Los viajes maravillosos,
como el de més alld de Tule, implican el encuentro con seres extraordinarios, topos
del género que Luciano también parodia. En casi todo esto existe una degradacién
satirica propia de la variante menipea, pues no hay que olvidar que Menipo y su
sdtira influyen en Luciano. El propio Menipo es protagonista de Icaromenipo y de
otras obras lucianescas.

El empleo del ridiculum satirico es ambiguo en las Historias. Por un lado,
desde una interpretacién de la retérica freudiana, realiza una represion sobre la
tradicion del tépico de los viajes fantésticos y, por otro lado, deja entrever un placer
reprimido por la afabulacién imaginaria.*® Luciano anuncia en la introduccién que
su intencidn es agradar al lector. Este pastiche metaliterario es una sdtira para reirse
de los materiales recopilados. La ambigiiedad literaria es para nosotros una
consecuencia del ideal lucianesco puesto en la paideia clasica, algo propio del
cosmopolitismo del autor. El defiende y quiere consolidar la corriente satirica, que
en nuestro tépico empezé en Aristofanes; pero para elio no puede renunciar a toda
la tradicién literaria, que, aunque entra en contradiccion con su postura ideoldgica,
sin embargo llena su corazdn y su cabeza después de horas y horas de lectura.

La utopia lucianesca se muestra claramente en ¢l episodio del pais celestial
de las Ladmparas (I, 9). Alli es lo dnico que existe. Unas son ricas y otras pobres. Por
la noche el rey imparte justicia y las llama por su nombre. Cada una tiene su casa y
son muy hospitalarias. Por otra parte la vida de los selenitas, si no tenemos en
cuenta las guerras con el Sol, es feliz. Quizd Luciano reivindica una justicia genera-
lizada y humanista que echa de menos en el Imperio romano.

La otra obra es, como hemos referido varias veces, Icaromenipo, también
conocida como El hombre por encima de las nubes. Ambos titulos son muy signi-
ficativos para nuestro tema. Formalmente es un didlogo al estilo platénico, uno més
de la serie que escribié Luciano. Los personajes son Menipo el cinico y un amigo.
Pero, a pesar del cambio formal, existen muchos paralelismos con las Historias. La
perspectiva narrativa es parecida, aunque aqui el narrador no es el autor, es su alter

38 Ref., M. Fusillo, art. cit., p. 126.

180 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

ego Menipo y no habla directamente a los lectores, sino a su amigo e interlocutor, el
cual no tiene nombre conocido. Menipo se empefia en convencer a su amigo y, por
tanto, al lector, de que su historia fantéstica es verdadera. El amigo nos ofrece en
esta discusién inicial una frase clave: lo que cuenta es “un gran suefio”. Aparte del
significado psicolégico y antropolégico de este comentario, vemos en €l una posible
relacién consciente con el Somnium Scipionis de Cicerén. Dada la erudicién de
Luciano, creemos plausible esta hipdtesis nuestra. La parodia sigue utilizando el
pastiche literario. Utiliza materiales de todas las corrientes de nuestro tépico. La
critica satirica se cierne sobre toda la tradicién mitica y religiosa. Primero se sirve
de l1a parodia mitica. Menipo hace su vuelo espacial gracias emulando a fcaro. Su-
pera el defecto de sus alas. Ahora son cortadas de un 4guila para un brazo y de un
buitre para el otro brazo. En esta guisa ridicula consigue alcanzar la Luna y desde
alli, una vez mds en la historia del tépico literario, se detiene a mirar la Tierra desde
aquella altura. La Luna vuelve a ser un lugar no sagrado, en principio, pero si
“extraordinario y completamente parad6jico”. Aqui se encuentra a un personaje de
las leyendas misticas, a Empédocles, que lo recibe bien y le ensefia, mediante un
razonamiento ridiculo, a ver perfectamente la Tierra con detalle. Encontramos asi
la parodia de una segunda corriente.

La distancia permite, como en las Aves de Arist6fanes, hacer una critica
politico-social. Se burla de historias truculentas de los reyes del mundo helenistico
y de algunos actos absurdos del pueblo. También, pues, tenemos como referente
literario principal al cémico ateniense. Como Arist6fanes hace una burla de los
relatos cosmogdnicos; como él, utiliza el recurso del problema del humo de sacrificio
para los dioses.” Los protagonistas de las Aves se disfrazan de pdjaros y vuelan de
forma parecida a Menipo.

El relato ofrece superficialmente un mundo mitolégico. Sorprendentemente
la Luna le habla de repente como diosa, y se queja del mal trato y consideracién de
los hombres. Ella se defiende con un razonamiento que es un poco infantil e ingenuo,
algo también propio de la comedia. Menipo lieva el recado de la queja a Zeus. Para
eso realiza un viaje césmico hasta el Cielo que nos recuerda el del mito platénico
de Er. Estamos, pues, ante la tercera corriente parodiada. Tras el comico recibimiento,
Zeus le invita a quedarse y observar sus ocupaciones sobre los hombres. Existen
varios tineles que permiten oir las plegarias de los hombres desde la Tierra. Volve-
mos a tener en esto el elemento distorsionante de la perspectiva. El tiinel permite
que Zeus lleve ante su presencia a los suplicantes justos y rechaza a los injustos. La
critica a la religi6én de su tiempo es clara cuando Zeus pregunta a Menipo sobre la
opinién de los hombres sobre ellos, los dioses.

39 Vid. Luc. lcar. 27 y Arist. Av. 1231 y ss.

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 181



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Zeus es satiricamente justo. No tenemos claro si en esta escena existe un
deseo utdpico del autor, aunque, si comparamos con lo comentado arriba, creemos
que si. Después Menipo disfruta de una larga cena con los dioses, que se basa en
Homero. Por la mafiana tiene lugar una tipica asamblea olimpica. En ella se critica
duramente a los filGsofos que cuentan “historias absurdas sobre los dioses”, lo cual
es una critica directa a la corriente mitico-filos6fica, en especial a Platén. La vuelta
es especialmente rdpida. Hermes trae de una oreja a Menipo.

La motivacién del viajero protagonista, que vuelve a ser iinico, como en los
relatos heroicos y misticos, es la curiositas y la investigacion filos6fica. El autor
defiende en su cddigo parddico lo contrario de lo que cuenta. No existen los dioses
y los relatos mitol6gicos son falsos. Esta critica racionalista esta llena, como hemos
visto antes, de sdtira comica. El lector y el autor disfrutan con la imaginacion literaria,

El estudio de estas obras de Luciano de Samdsata nos anima a pensar que
estamos ante un genio de la literatura, que la conoce y la maneja magistralmente,
aunque lingiifstica y estilisticamente se noten algunas carencias en el manejo de la
lengua dtica. Es el autor de la Antigiiedad mds decidido por el tépico del Homo
extra terram . En sus dos obras recoge toda la tradicién cldsica y la combina de
manera original en un pastiche satirico que demuestra su 4nimo de emulacién
literaria. Para nosotros lo consigue. Salvando las distancias, nos recuerda a Miguel
de Cervantes y su genial Don Quijote de la Mancha. Agotada la tradicién literaria,
un autor critico y racionalista la recrea magnificamente con tratamientos innovadores
del tema. El éxito futuro de Luciano es una prueba de lo que defendemos.*

Conclusiones

Analizamos ahora el tépico de una manera global. Para empezar hemos
elegido una serie de criterios significativos que de manera dicotémica nos permitan
efectuar una clasificacién temdtica. Hemos preferido mostrar este andlisis en tablas.
La referencia literaria la hacemos desde el protagonista de cada relato expuesto en
orden diacrénico.

40 La influencia mis directa y famosa es el Voyage dans la Lune de Cyrano de Bergerac, pero
existen otras obras menos conocidas que siguen esta corriente del tépico tales como The Emperor of the
Moon de Aphra Behn, The Consolidator de Daniel Defoe o A Voyage to Cacklogallinia de Samuel Brunt
(pseudénimo). Estas obras y otras mds estdn siendo estudiadas en mi tesis doctoral ya citada.

182 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Criterio 1: Ascensidn

a) Voluntaria Perseo, Belerofonte, Dédalo-Icaro, Pitdgoras, Empédocles,
Abaris, Epiménides, Herménimo, Aristeas de Proconeso,
Pistetero, Dinias?, Icaromenipo

b) Involuntaria Er, Escipién, las almas de Plutarco, Luciano

Criterio 2: Medio
a) Supranatural Perseo, Belerofonte, Pitdgoras, Empédocles, Abaris,
Epiménides, Herménimo, Aristeas de Proconeso, Dinias,
Er, Escipién, almas de Plutarco

b) Natural-artificial | Dédalo-icaro, Pistetero, Luciano, Icaromenipo

Criterio 3: Lugar de llegada

a) In terram Perseo, Belerofonte, Dédalo-fcaro, Pitdgoras, Empédocles,
Abaris, Epiménides, Herménimo, Aristeas de Proconeso

b) Extra terram Belerofonte, Pistetero, Er, Escipidn, almas de Plutarco,
Dinias, Luciano, Icaromenipo

Criterio 4: Encuentro con seres no terrestres

a) No Perseo, Belerofonte, Dédalo-Icaro, Pitigoras, Empédocles,
Abaris, Epiménides, Herménimo, Aristeas de Proconeso,
Pistetero

b) St Belerofonte, Er, Escipi6n, almas de Plutarco Dinias,
Luciano, Icaromenipo

Criterio 5: Parte del ser humano

a) Cuerpo-alma Perseo, Belerofonte, Dédalo-icaro, Abaris, Pistetero,
Dinias, Luciano, Icaromenipo

b) Alma Pitdgoras, Empédocles, Epiménides, Herménimo, Aristeas
de Proconeso, Er, Escipién, almas de Plutarco

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 183



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

Como se puede comprobar en los criterios a) estamos ante la variante origi-
nal del tépico y en los criterios b) ante las innovaciones a las que se suman,
generalmente, menos autores. Las innovaciones temiticas, pues, estdn a cargo del
mito platénico de Er, del mito de Dédalo € Icaro, del mito de Belerofonte y del las
leyendas “pitagéricas”. La ascensi6n involuntaria pertenece a la corriente mitico-
filosofica y a las Historias verdaderas de Luciano, que elige para su obra Icaromenipo
la otra variante. Los seguidores del medio no supranatural son los de la corriente
satirico-utdpica a partir del mito de la rebelién humana de Dédalo. El viaje extra
terram comienza en Belerofonte y se continda en las corrientes mitico-filosofica y
satirico-utdpica, ademds de en Dinias, que pertenece al dltimo periodo analizado:
el imperial. Si en el criterio 4 incluimos los dioses, las almas y los que hoy
Hamarfamos extraterrestres, coinciden los autores del criterio 3, excepto Aristéfanes,
que hace un planteamiento intermedio: las aves son terrestres, pero se van a vivir
por encima de las nubes. En el criterio 5 se observa una evolucion distinta del tema.,
El misticismo arcaico influye en la corriente mitico-filoséfica mientras que el
humanismo mitolégico original influye en la corriente satirico-utépica. En este
criterio la innovacidn de que s6lo viajara el alma tuvo mucho éxito. La excepcién
aparente es la historia de Dinias que, sin morirse ni sofiar, hace un vuelo madgico,
hecho que tergiversa la dualidad cuerpo-alma. Ademds hay que considerar que la
influencia pitagérica es muy importante desde su origen, ya sea positivamente en la
corriente que denominamos mistica y en la filoséfica, ya negativamente en la sati-
rica.

La literatura clasica cre6 con nuestro tépico un polisistema complejo, con
muchas relaciones intertextuales e interhistdricas. El mito original ha evolucionado
por mimesis en la corriente mistica y en la mitico-filoséfica y por parodia cn la
satirico-utépica. La paideia cldsica es la clave cultural que ha permitido la riqueza
de este polisistema. Los autores son conscientes del t6pico literario y de las varian-
tes posibles que ellos han ido eligiendo conforme a su ideclogia y propuesta literaria.

La importancia del tdpico estd confirmada por la cantidad de obras, por la
riqueza del mismo y por la permanencia productiva a lo largo de toda la literatura
cldsica, mientras tuvo fuerza creativa. Las distintas corrientes, ademds, se desarrollan
paralelamente hasta el periodo final y se van enriqueciendo mutuamente. Estas
corrientes continuardn y evolucionardn hasta nuestros dias. Si comparamos la lite-
ratura griega con la latina, en esta tiltima el tépico ha sido menos atractivo para los
escritores. Sin tener en cuenta el topos mitoldgico casi obligado en algunos géneros,
el tinico que ha tratado el tema ha sido Cicerén. Entendemos que la sociedad roma-
na fue siempre bastante pragmdtica y estos vuelos imaginarios serfan para ellos
algo mds propio de “esos helenos”.

Homo extra terram es un tema aventurero, fantdstico, escatolégico, utépi-
co. Nos demuestra la poderosa imaginacién de los cldsicos grecolatinos. Es un tema

184 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



GOMEZ, A. A.-D. El tépico literario Homo extra...

que el lector moderno no especialista puede entender como actual. Hoy existen
grandes inversiones en la investigacion aeroespacial. La conquista del espacio es
uno de los grandes proyectos de la Humanidad del tercer milenio. Pero es un proyecto
que se gest6 hace unos cuatro mil afios en la fantasfa de los cldsicos. El més inqui-
eto, Luciano, llegd a imaginar detalles que anticipan la tecnologfa actual: el telescopio
y los trajes espaciales.

RESUMO

O artigo analisa o tpico literdrio Homo extra terram desde o ponto de vista da
literatura comparada. Nos restringimos a literatura greco-latina classica, imbito dentro
do qual este tpico nio foi até o momento estudado em profundidade e extensdo. Faze-
mos um estudo diacronico por trés correntes literarias: mitoldgica, mistica e satirica.
Todas evoluem a partir da origem mitoldgica do t6pico. A ideologia prépria da mistica
arcaica grega tem um grande peso nessa evolucio. Em sua etapa final aparecem tragos,
que por seu éxito posterior, anunciam o humanismo e o racionalismo modernos.

Palavras-chave: literatura comparada, literatura fantdstica, viagens extrater-
restres

RESUMEN

El articulo analiza el tépico literario Home extra terram desde el punto de vista
de la literatura comparada. Nos restringimos a la literatura greco-latina cldsica, &mbito
dentro del cual este tGpico no ha sido hasta el momento estudiado en profundidad y
extensién. Hacemos un estuido diacrénico por tres corrientes literarias: mitol6gica, mis-
tica y satirica. Todas evolucionan a partir del origen mitoldgico del t6pico. La ideologia
propia de la mistica arcaica griega tiene un gran peso en esa evolucién. En su etapa final
aparecen trazos, que por su éxito posterior, anuncian el humanismo y el racionalismo
modernos.

Palabras clave: literatura comparada, literatura fantdstica, viajes extraterres-
tres

Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR 185



GOMEZ, A. A.-D. El tdpico literario Homo extra...

REFERENCIAS

ANDERSON, G. Studies in Lucian’s comic fiction. Leiden: J. Brill, 1976.

BOYANCE, P. Etudes sur le Songe de Scipion. New York; London: Garland, 1987
CAPELLE, P. De luna stellis lacteo orbe animarum sedibus. Hallis Saxonum: E. Carras, 1917
CASTER L. Lucien et la Pensée religieuse de son temps. Paris: Les Belles Lettres, 1937
CICERON, M. T, (Dors, A. trad.) Sobre la Repiiblica. Madrid: Planeta, 1995

FRENZEL, E. Diccionario de motivos de la literatura universal. Madrid: Gredos, 1980.
FUSILLO, M. “Le miroir de la Lune”, en Poetiqué n° 13 (fevr. 1978), pp. 109-135.

GARCiA GUAL, C. “Vigjes de aventuras fantdsticas en la literatura griega” en Guzman et alii
(edit.) Aspectos modernos de la Antigiiedad y su aprovechamiento diddctico. Madrid: Ediciones
Clésicas, 1992.

GRIMAL, P. Diccionario de la mitologia griega y romana. Barcelona: Labor, 1965.

GUILLEN, Cl. Entre lo uno y lo diverso: Introduccion a la literatura comparada. Barcelona:
Critica, 1985.

GUTHRIE, W.K.C. A History of Greek Philosophy (6 vols.). Madrid: Gredos, 1993 (2 edic. espaiiola)

JONES, R. M. The Platonism of Plutarch. Menasha, Wis.: George Banta publishing company,
1916.

KEPLER, J. Somnium sive Astronomia lunaris. Physikalische Blitter, 1958 (facs.)
LESKY, A. Historia de la literatura griega. Madrid: Gredos, 1976.

LLEDO, E. La memoria del logos. Madrid: Taurus, 1996.

LUCK, G. Arcana Mundi. Madrid: Gredos, 1995.

MULEN, R. & Survin, D. (edit.) Science Fiction Studies. Boston: Gregg Press, 1976.

PHILIPS, E. D. The legend of Aristeas: fact and fancy in early Greek notions of East Russia,
Siberia and Inner Asia. Ascona; Artibus Asiae, 1955.

PLUTARCH (Chernich, T. & Helmbold W. trans.) Moralia, vol XII. Edinburgh: Loeb Classical
Library, 1995 (3rd. reimpr.).

REYHL, K. Antonios Diogenes, Untersuchungen zu den Roman-Fragmenten der “Wunder jenseits
von Thule” und zu den “Wahren Geschichten” des Lukian. Tiibingen: Diss, 1969.

RUIZ DE ELVIRA, A. Mitologia cldsica. Marid: Gredos, 1975.
STENGEL, A. De Luciani veris historiis. Berllin: E. Ebering, 1911.
WATTS, A. et alii Mitos, suefios y religion. Barcelona, Kairds, 1997.

186 Revista Letras, Curitiba, n. 54, p. 163-186. jul./dez. 2000. Editora da UFPR



