
Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

59

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

Entre Macho e Fêmea: Santas 
Travestidas na Antiguidade

Between male and female: cross-dressed 
female saints in Antiquity

Pedro Ipiranga*

Pétros Sophíai Khaírein
Pedro a Sophia, com sorte.

Se tanto a fé na terra se conservasse quanto no céu sua mercê 
nos espera, nem uma só de entre vós, dilectíssimas irmãs, logo 
que houvesse conhecimento do Deus vivo e tomasse consciência 
da sua condição de mulher, voltaria a apetecer as roupas de mais 
formosura, para não dizer de mais vaidade. Antes viveria de an-
drajos; antes ambicionaria trajar-se de luto, apresentando-se como 
chorosa e arrependida Eva, a fim de expiar no seu modo de vestir 
o que de Eva recebeu: a vergonha do primeiro pecado e a desgraça 
da perdição humana.
Ó mulher, nas dores e ansiedades dás à luz, vives girando 
em volta do teu marido, és dominada por ele e não sabes 
que, afinal, Eva és tu mesma? Ainda vive em nossos tempos 
a sentença de Deus a respeito do teu sexo: necessário é que 
vivas na condição de culpada. És a porta do diabo, aquela 
que tocou a árvore proibida. És quem primeiro fugiu à lei 
divina, quem persuadiu aquele que o diabo não conseguiu 
agredir. És quem tão facilmente despedaçou a imagem de 

*	 UFPR.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)60

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

Deus que o homem era. Por teu merecimento – a morte – o 
próprio filho de Deus teve de morrer1.

Nessas palavras de Tertuliano, aparece de maneira magistralmente 
reveladora uma das imagens da mulher referenciada em certos círculos cris-
tãos dos primeiros séculos de nossa era e, com efeito, uma forma de construir 
um modo de imaginário e, certamente, os elementos determinantes do que 
poderia ser a natureza feminina. Tal natureza feminina aqui é condicionada 
pela culpa própria ao gênero, concernente ao pecado original. Segundo Elaine 
Pagels2, a remissão às figuras emblemáticas de Eva, Adão, juntamente com 
a serpente, era a forma de os cristãos na Antiguidade falarem da relação 
entre homem e mulher, entre esposa e marido. Por tal perspectiva, o mito de 
Adão e Eva é funcional para este doutor da Igreja explicar e situar a posição 
de submissão e assujeitamento da cônjuge com relação ao cônjuge.

Em segundo lugar, a mulher é delineada como a contraimagem 
divina do homem. A oposição é estabelecida em termos binários: se o ho-
mem é representado como uma imagem de Deus, necessariamente, a mulher 
estabelece o vínculo com o diabo. Assim, a vaidade, a ambição e o cuidado 
de agradar segundo a carne, que são a prática dos anjos decaídos, tornados 
demônios, vão constituir os atributos da imagem da mulher aí referida.

O terceiro aspecto que Tertuliano quer denunciar, objeto maior de 
sua censura e de seu sôfrego desejo de exposição, é a imagem espetacular 
feminina, a mulher enquanto espetáculo, aí estando enquadrados tanto a 
cena de sua apresentação diante do público, como os longos e cuidadosos 
preparativos antes do show de sua imagem. A obra se intitula De cultu 
feminarum. O termo cultus que designa, a princípio, a ação de cultivar e 
cuidar, tendo como referência a cultura dos campos e o cultivo da terra e, por 
extensão, a cultura do espírito, diz respeito nesse contexto à ornamentação e 
embelezamento da mulher, segundo uma classificação em duas espécies: os 
adereços e os enfeites. Da primeira espécie, constam as joias, o ouro, a prata 
e todo o arsenal do vestuário. Na segunda, estariam incluídos o cuidado com 
o corpo, com a pele e o tratamento dos cabelos:

Vejo que algumas de vós pintam os cabelos com açafrão. Chegam a 
envergonhar-se da sua pátria, de não terem nascido na Germânia ou 
na Gália. Trocam, assim, a pátria pela cabeleira. [...] De que serve 
para vossa salvação todo esse afã no ornamento da vossa cabeça? 
Por que não deixais em paz os vossos cabelos, ora apanhados, ora 

1	 TERTULIANO, De cultu feminarum. I, 1, 1-2. TERTULIANO (1974, p. 37-38).
2	 PAGELS (1992).



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

61

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

soltos, ora levantados, ora caídos? Umas desejam apaixonada-
mente prendê-los em caracóis; outras querem-nos soltos, livres e 
esvoaçantes, numa falsa simplicidade [...].
Espantoso que não se esteja contra os mandamentos do Senhor! 
Inutilmente vos esforçais por parecerem embelezadas, inutilmente 
recorreis aos mais famosos cabeleireiros. Deus manda-vos cobrir 
com um véu, penso que para não serem vistas as cabeças de certas 
mulheres3.

Enquanto aos adereços se relacionam os vícios da ambição e da 
vanglória, pelos enfeites, pelo cuidado com o corpo e com os cabelos, as 
mulheres são incriminadas pelo poder de sedução e necessariamente asso-
ciadas à prostituição. A imagem da mulher como autora do espetáculo de 
sua aparição diante do público, dotada da tecnologia demoníaca da cosmé-
tica, é, por excelência, a da prostituta, exemplificada simbolicamente pela 
cidade da Babilônia.

Em vários escritos cristãos, a figura da prostituta ou da cortesã, 
não apenas enfocada por um prisma negativo, além de perfazer uma espécie 
tipológica do feminino, vai enfatizar um aspecto que confere à imagem da 
mulher, de bom ou mau grado, quer ela queira quer não, o seu traço cons-
titutivo: o seu poder de atrair, de movimentar as paixões, de encantar, de 
suscitar páthos amoroso e sofrimento.

Não é à toa a referência feita nesse texto aos espetáculos. Em ou-
tra obra, De Spectaculis, Tertuliano concebe o teatro como obra de Vênus, 
ou mesmo como originada da ação conjunta de Vênus e de Baco. De forma 
similar, a arte cênica, assim como as apresentações concernentes ao circo 
e à luta de gladiadores, está relacionada à prática dos demônios, dos anjos 
caídos. De forma similar à imagem espetacular feminina, os personagens, 
o enredo, os gestos efeminados dos atores suscitam a paixão ardorosa, stu-
dium, o desencadear de emoções irrefreáveis. De forma similar, o teatro é o 
lugar da lascívia e contamina os frequentadores pelos olhos e pelos ouvidos.

Afinal de contas, os que se dirigem ao teatro, segundo Tertuliano, 
não pensam senão em verem e serem vistos4. Ser vista, pôr-se aos olhos dos 
outros, ser a autora (aqui no sentido antigo de auctor como perpetrador de 
um crime) de sua imagem como espetáculo desencadeador de paixões é a 
ação que constitui uma espécie de matriz perigosamente feminina, censu-
rada e criticada por Tertuliano. Ao cristão, roga-se fugir das representações 
teatrais, à cristã, abdicar da representação de sua imagem.

3	 TERTULIANO. Op. cit. II, 6, 1; 7, 1. TERTULIANO (1974, p. 61-63).
4	 TERTULIANO, De Spectaculis. 25. TERTULIANO (1974, p. 116).



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)62

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

Embora os teóricos do chamado romance antigo tenham tardia-
mente e de maneira pouco sistemática se ocupado da produção narrativa 
cristã da época, parte da qual classificada de modo mais geral como Atos 
Apócrifos, eles sempre divisaram vários elementos comuns entre um e outra. 
No entanto, uma das principais diferenças advogadas por alguns estaria na 
ausência do elemento erótico no relato cristão.

Os Atos Apócrifos dos Apóstolos, por seu turno, embora tenham 
uma vinculação temática com os atos canônicos, foram produzidos numa 
época (segunda metade do século II d.C) justamente quando os Atos de Lucas 
estariam em vias de canonização (cf. MORESCHINI, 1996, 2000; TOSAUS 
ABADÍA, 2000). Assim, enquanto estes se afiguravam como os atos de 
todos os apóstolos, muito embora as figuras de Pedro e Paulo sejam aí os 
protagonistas, aqueles se concentravam nas ações de um único apóstolo. 
O certo é que um conjunto de cinco atos apócrifos (Atos de João, de Pedro, 
de Paulo, de André, de Tomé) foi reunido numa coleção provavelmente de 
origem maniqueia (cf. OTERO, 1999; PIÑERO, 2004), porém, cada um deles 
tem características próprias e diferenças tais que seria temerário abrigá-los 
sob uma mesma formulação teórica. 

É uma questão controversa a participação feminina na produção 
e na recepção dos escritos do romance antigo e da narrativa biográfico-
-romanesca cristã. Situando a origem da maior parte dos romances gregos 
na Ásia Menor, bem como de seus correlatos escritos cristãos, Jann Bremmer 
elenca uma série de evidências de mulheres leitoras (para pensar a recepção 
do romance), como o caso de Aurelia Ptolomais, mulher rica da cidade de 
Oxirrinco no século III, possuidora de manuscritos. Alerta ele para o papel 
relevante da mulher em certos meios gnósticos, aduzindo o fato de o famoso 
gnóstico Valentino ter tido seguidoras com pretensões poéticas. Segundo sua 
argumentação, as mulheres seriam o foco da predicação ortodoxa cristã e 
gnóstica na Ásia Menor, constituindo a maior parte dos leitores pretendidos 
ou efetivos dos Atos Apócrifos dos Apóstolos:

[...] com a emergência no primeiro e segundo séculos de mulheres 
ricas das altas classes na Ásia Menor, uma nova audiência se 
desenvolveu, que compreendia homens e mulheres, dos quais 
alguns romancistas introduziram protagonistas mulheres em vez 
de homens. As protagonistas dos contemporâneos Atos Apócrifos 
dos Apóstolos e seu leitorado feminino respaldam fortemente 
esta visão5.

5	 BREMMER (1998, p. 178). In: Groningen Colloquia on the novel. Vol. IX. Egbert 
Forsten: Groningen, 1998, p. 157-180.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

63

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

Se, de fato, as mulheres constituíam a maioria dos antigos cristãos 
antes do período de Constantino, na ótica de Harnack e Lane Fox6, então se 
entende melhor a galeria de tipos femininos que se divisa nos Atos Apócrifos 
e a relevância da ação feminina, quer pela patronagem, quer como grupo de 
oração, representado pelo grupo de viúvas na comunidade, quer no papel de 
heroína típica de romance, do romance cristão marginal.

Judith Perkins discute a questão da patronagem nos Atos Apócrifos 
de Pedro, enfatizando o fato de a obra promover uma subversão na lógica 
da patronagem romana. Aí, os patronos, como o cidadão romano Marcelo, 
da classe senatorial, é descrito como fragilizado, de ânimo supersticioso, 
submetido e submisso à autoridade da figura religiosa do apóstolo Pedro ou 
do mago Simão. Em tal visão, o patrono ser privado de sua honra faria parte 
da agenda política e social intrínseca a tais escritos cristãos:

[...] através de sua noção revisada de patronagem, os Atos refletem 
um afastamento da cultura política e cultural circundante que des-
valorizavam classes outras que a da riqueza e dos bem nascidos7.

Perkins quer sublinhar o acesso de novos tipos (o pobre, o doente, 
o sofredor), por meio dessa produção narrativa cristã, eleitos como novas 
categorias valorizadas em tal imaginário; no entanto, ela presta pouca 
atenção às figuras femininas aí esboçadas, como, por exemplo, a da cortesã 
Khrysé, que funciona como uma espécie de patrono, fornecendo a Pedro 
dez mil moedas de ouro, estando ela entre os ouvintes de Pedro em Roma, 
tanto homens da ordem senatorial e da ordem equestre, quanto mulheres 
ricas e matronas.

Em alguns trabalhos recentes, como em meu artigo “Romance 
marginal ou apócrifo”8, tenho argumentado como o páthos erotikón está 
presente nessas narrativas cristãs, por um lado, romanescas, por outro, 
biográficas. Embora o poder de atrair e de movimentar o páthos de outrem 
seja no romance antigo partilhado pelo jovem e pela jovem, bem como pelos 
pares homoeróticos que aparecem na trama em maior ou menor medida, na 
narrativa cristã isso está distintamente equacionado.

Nos Atos de Paulo e Tecla, o personagem de Tecla abandona o seu 
noivo em função de seu páthos em relação ao apóstolo Paulo. Nos Atos de 
Pedro, não apenas as esposas deixam o leito dos maridos, mas também as 

6	 Ibidem, p. 176. Cf. IPIRANGA JÚNIOR (2009).
7	 PERKINS (1994, p. 304). In: MORGAN; STONEMAN (1994).
8	 IPIRANGA JÚNIOR (2009, p. 59-78). [3º Simpósio de Estudos Clássicos da USP. São 

Paulo: Humanitas, 2009].



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)64

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

concubinas deixam o prefeito Agripa atraídas e seduzidas pelos discursos 
de Pedro. Tempos justapostos a atração do discurso do apóstolo e o poder 
de sedução da imagem da mulher, ambos teatralizados e veiculados como 
espetáculo. De uma forma ou de outra, o martírio é o resultado, no nível da 
trama da narrativa, de um e de outro poder de sedução espetacularizada. 
Nesse contexto narrativo, romanesco e biográfico, o travestimento de mulhe-
res dentro do enredo se vincula com sua ação de ser autora do espetáculo de 
sua imagem e com a assimilação de traços da figura do apóstolo ou daquele 
que possa representar seu mestre.

É num outro tipo de narrativa, classificada como Paixão ou Mar-
tírio, que aparece de forma paradigmática a passagem do feminino para o 
masculino, embora não se trate estritamente de travestimento. Na Paixão 
de Santa Perpétua e Santa Felicidade, Perpétua, no norte da África, numa 
cidade perto de Cartago, é descrita, a princípio, como uma típica matrona 
romana, de família nobre, tendo contraído um prestigioso casamento e sendo 
mãe de um recém-nascido. Nessa obra, a imagem do seio que amamenta o 
filho (dentro da prisão), por um lado, e que é mostrado desnudo diante da 
multidão ansiosa do anfiteatro, é o elemento icônico de sua feminilidade 
narrativamente construída. Por outro lado, antes do combate efetivo com 
as feras, Perpétua narra o seu sonho da véspera: conduzida ao anfiteatro 
pelo diácono Pompônio, ela tem de lutar com um temível e medonho egíp-
cio, simbolizando explicitamente a potência demoníaca que deve enfrentar. 
Entretanto, antes de começar a luta, ela sofre uma transformação, passa 
de fêmea a macho dotado de um falo. Ela-ele luta o pancrácio e acaba por 
derrotar e massacrar o adversário:

3. E agarrou minhas mãos, e passamos por lugares difíceis e 
tortuosos. 4. E, com dificuldade, aparecemos no anfiteatro e ele 
me conduziu ao meio e disse:“Não tenhas medo; eu estou aqui 
contigo, prestando-te cuidado.” E saiu. 5. E eis que vejo numerosa 
multidão que contemplava a cena com olhar fixo e duro; e eu pró-
pria, que me sabia condenada às feras, espantava-me de que não 
as lançassem contra mim. 6. E veio na minha direção um egípcio 
medonho no semblante, junto com seus assistentes, que havia 
de me aprestar combate. E vem até mim um jovem formosíssimo, 
de beleza fulgurante, e outros jovens garbosos junto a ele, meus 
ajudantes e partidários. 7. E me despiram e tornei-me um macho! 
E começaram meus auxiliadores a me ungir com óleo, como é cos-
tume em concurso de luta, e, na minha frente, vejo aquele egípcio 
revolvendo-se na poeira9.

9	 Paixão de Santa Perpétua e de Santa Felicidade, X, 3-7.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

65

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

É claro que se pode alegar que a metamorfose em homem pode 
significar uma transformação necessária à condição feminina, enquadrada 
como um estágio inferior ao do homem, em seu percurso ascendente em 
direção à dimensão divina, alegorizada pela imagem da escada em outro 
sonho da heroína. Segundo Jean-Claude Guy, nos primeiros séculos de nossa 
Era, era oferecida às mulheres pelas seitas pitagóricas e várias seitas gnós-
ticas a esperança de elas renascerem como homens, pois, para se tornar um 
espírito semelhante ao do macho, elas teriam antes de se tornar machos10.

Não obstante, no contexto narrativo dessa Paixão, tal passagem 
de fêmea a macho receberia outros tipos de correlações e associações: seu 
enfrentamento com a figura do pai, como representante do chefe de família 
e da religião romana; seu enfrentamento com o juiz, representando a au-
toridade imperial; por fim, seu papel muito destacado de liderança entre o 
grupo de cristãos aprisionados, como também sua autoridade em relação 
aos guardas da prisão e mesmo em relação ao governador responsável pelas 
comemorações em honra ao imperador Getas.

É esta figura de liderança e de auctoritas que Tertuliano vai cri-
ticar na construção da figura de Tecla nos Atos Apócrifos11. Ainda que, de 
certo modo, submissa a Paulo, pela relação estabelecida entre mestre e dis-
cípula, Tecla subverte, na ótica de Tertuliano, o papel passivo, secundário e 
inaparente da mulher. Nestes Atos de Paulo e Tecla, obra lida e relida pelos 
cristãos na Antiguidade, Tecla batiza a si mesma e, depois de uma série de 
julgamentos, provações e milagres de salvamento, obtém de Paulo o aval de 
atuar ela mesma como apóstola. Em uma de suas viagens, ela se traveste 
com roupas masculinas, tendo referido anteriormente a Paulo seu desejo de 
cortar o cabelo.

E, tendo levado jovens servos e servas, cingiu e atou a túnica à 
guisa de manto segundo a forma de um homem, partiu para Mirra, 
aí encontrou Paulo discursando sobre a palavra de Deus e a ele 
sobreveio12.

O travestimento de Tecla, além de apontar para questões contex-
tuais práticas relativas a esconder e dissimular o gênero em função dos 
perigos que viagens representavam para mulheres, não deixa de ser também 
o espetáculo de uma imagem, para simular o masculino, é certo, mas desti-

10	 Cf. GUY (1965, p. 20).
11	 Cf. BROWN (1990).
12	 Atos de Paulo e Tecla, XL.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)66

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

nada a atrair e seduzir as espectadoras de seus atos, leitoras ou ouvintes da 
narrativa, para converter e anunciar o evangelho a outras mulheres, como 
autora de uma práxis.

Antes do seu travestimento, Tecla é descrita desnuda num fosso 
cheio de focas selvagens, embora uma nuvem de fogo enviada pela providên-
cia oculte, a princípio, sua nudez. Há de se chamar atenção para o grupo de 
mulheres, aí estando incluída Tryfena, uma senhora aristocrática, parenta 
do Imperador, que acompanha com aflição os tormentos e provações da 
heroína ante os animais ferozes. Num momento de tensão do enredo, elas, 
em desespero a fim de salvar a vida da heroína, jogam perfumes os mais 
diversos, o que faz com que os animais fiquem sonolentos e não ataquem a 
heroína. É este grupo de mulheres da cidade de Antioquia, provavelmente 
da Pisídia, que se converterá pela ação e pela visão verdadeiramente espe-
tacular de Tecla.

O personagem de Tecla, como santa travestida, é o protótipo para 
uma série de textos produzidos posteriormente, nos séculos V, VI e VII, que 
elegem o travestimento da santa como argumento central da trama. Segun-
do Stephen Davis, mesmo que se parta desse protótipo, o fenômeno desse 
travestimento aponta para diversas fontes e para um questionamento e 
desmonte de uma divisão dicotômica dos gêneros no contexto cristão. Como 
resultado da confluência e concurso de vários discursos e daquilo que cha-
ma de fragmentação intertextual, haveria uma espécie de desfeminização 
do corpo feminino, através, por exemplo, de um duro regime ascético. Além 
disso, haveria a assimilação de traços advindos da figura do monge asceta, 
do personagem do eunuco santo [a partir de fontes tanto judaicas quanto 
gregas] do herói santo caracterizado com feições ou aspectos ligados ao an-
drógino13. O travestimento da mulher representaria, segundo tal perspectiva, 
um estado de liminaridade, em que os gêneros estariam enfocados no espaço 
do limiar, mesmo que de modo temporário, para depois serem reinscritos 
numa gama de imagens de gêneros perspectivados segundo a remodelação 
dos traços refundidos.

A imagem da santa travestida não deixa, é claro, de ultrapassar 
os modelos de construções das imagens do feminino e do masculino, tão 
paradigmaticamente exemplificados pelo discurso de Tertuliano, mas também 
não deixa de se exibir enquanto espetáculo que simulando aspectos icônicos 
masculinos franqueia o poder de inserção e atuação da mulher aquém e além 
de fronteiras e categorias de gênero.

Força e ânimo.

13	 DAVIS (2002, p. 1-36).



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

67

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

RESUMO

Em vários relatos cristãos sobre mártires e santas na Anti-
guidade, a figura da mulher é imaginada ou efetivamente 
travestida com roupas e traços masculinos. Essa passagem 
do gênero feminino para o gênero masculino é uma estratégia 
discursiva para permitir o acesso da mulher a funções, ativi-
dades e sentimentos antes vedados à condição feminina. Além 
disso, permite uma reflexão sobre o estatuto do gênero da 
mártir ou da santa que incursiona nos dois âmbitos, o que tem 
como resultado um gênero de vida que ultrapassa (ou mesmo 
transgride) as fronteiras de gênero, em que o páthos erótico 
não está ausente, chegando mesmo a dinamizar a constituição 
desse “transgênero”.

Palavras-chave: santas na Antiguidade; gênero e travestimento; 
romance cristão.

ABSTRACT

In several reports about Christian martyrs and saints in ancient 
times, the woman figure is imagined or actually dressed in 
clothes and masculine traits. This transition from female to the 
male gender is a discursive strategy to enable women’s access 
to functions, activities and feelings before the sealed condition 
of women. Furthermore, it allows a reflection on the status of 
the genus of the martyr or the female saint who ventures in 
the two spheres, which gives a kind of life that goes beyond 
(or even transgresses) the boundaries of genre, in which the 
erotic pathos is not absent, and even stimulates the formation 
of “transgender”.

Keywords: female saints in Antiquity; gender and transvestism; 
Christian novel.

REFERÊNCIAS 

AMAT, Jacqueline. Passion de Perpétue et Félicité suivit des Actes. Paris: Les Éditions du Cerf, 
1996.

BERGER, Klaus. As Formas Literárias do Novo Testamento. Tradução de Fredericus Antonius 
Stein. Supervisão Johan Konings. São Paulo: Edições Loyola, 1998.

BRANDÃO, Jacyntho Lins. Narrativa e mimese no romance grego: o narrador, o narrado e a 
narração num gênero pós-antigo. Belo Horizonte: UFMG, 1996.

BREMMER, Jan. The Novel and the Apocryphal Acts: Place, Time and Readership. In: Hofmann 
and M. Zimmerman (Eds.) Groningen Colloquia on the novel. Vol. IX. Egbert Forsten: Groningen, 
1998, p. 157-180.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)68

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

BROWN, Peter. Corpo e sociedade: o homem, a mulher e a renúncia sexual no início do cristia-
nismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990.

BUENO, Daniel Ruiz (Trad.). Actas de los Martires. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1961.

DAVIDSON, Ivor J. Staging the Church? Theology as Theather. Journal of Early Christian Studies, 
Baltimore: The Johns Hopkins University Press, v. 8, n. 3, p. 413-451, winter 2000.

DAVIS, Stephen J. Crossed Texts, Crossed Sex: Intertextuality and Gender in Early Christian 
Legends of Holy Women Disguised as Man. Journal of Early Christian Studies, Baltimore: The 
Johns Hopkins University Press, v. 10, n. 1, p. 1-36, 2002.

DELEHAYE, Hyppolite. Les Légendes Hagiographiques. Bruxelles: Société des Bollandistes, 1927.

______. Les origines du culte des Martyrs. Bruxelles: Société des Bollandistes, 1933.

______. Les Passions des Martyrs et les Genres Littéraires. Bruxelles: Société des Bollandistes, 
1966 [Subsidia Hagiographica, n. 13B].

DUNN, Peter W. Women’s Liberation, The Acts of Paul, and other Apocryphal Acts of the Apostles. 
Apocrypha, Paris, v. 4, p. 245-261, 1993.

GOTTWALD, Norman K. Introdução Socioliterária à Bíblia Hebraica. Tradução de Anacleto 
Alvarez, revisão de H. Dalbosco. São Paulo: Paulus, 1988.

GUY, Jeanp-Claude; REDOULÉ, François. Chrétiennes des Premiers Temps. Paris: Les Éditions 
du Cerf, 1965 [Chrétiens de Tous les Temps, 12].

HÄGG, Tomas. The Novel in Antiquity. Berkeley and Los Angeles: University of California 
Press, 1983.

HOLZBERG, Niklas. The Ancient Novel: An Introduction. London and New York: Routledge, 1995.

IPIRANGA JÚNIOR, Pedro. Imagens do outro como um si mesmo: drama e narrativa nos relatos 
biográficos de Luciano de Samosata e na Vita Antonii de Atanásio. Tese (Doutorado) - Univer-
sidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, 2006.

______. Romance apócrifo ou marginal. In: SIMPÓSIO DE ESTUDOS CLÁSSICOS DA USP, 3., 
2009. São Paulo: Humanitas, 2009, p. 59-78.

KAESTLIN, Jean-Daniel. Fiction littéraire et réalite sociale: que peut-on savoir de la place des 
femmes dans le milieu de production des Actes Apocryphes des apôtres? Apocrypha, v. 4, p. 
279-302, 1990.

KONSTAN, David. Love in the Ancient Novel and Related Genres. Princeton, New Jersey: Prin-
ceton University Press, 1994.

MOMIGLIANO, Arnaldo. De paganos, judíos y cristianos. México: Fondo de Cultura Económica, 
1992.

______ . La naissance de la biographie en Grèce Ancienne. Tradução de Estelle Oudot. �������Straus-
bourg: Circé, 1991.

MORESCHINI, Claudio; NORELLI, Enrico. História da Literatura Cristã Antiga Grega e Latina 
II - do Concílio de Niceia ao Início da Idade Média. (Tomo I) Tradução de Marcos Bagno. São 
Paulo: Loyola, 2000.

______; ______. História da Literatura Cristã Antiga Grega e Latina I - de Paulo à Era Cons-
tantiniana. Tradução de Marcos Bagno. São Paulo: Loyola, 1996.

MORGAN, J. R.; STONEMAN, Richard. Greek Fiction: The Greek Novel in Context. London and 
New York: Routledge, 1994.



Revista Letras, Curitiba, n. 80, p. 59-69, jan./abr. 2010. Editora UFPR.
ISSN 0100-0888 (versão impressa); 2236-0999 (versão eletrônica)

69

IPIRANGA, P. Entre macho e fêmea: santas travestidas na Antiguidade

MUSURILLO, Herbert. Acts of the Christian Martyrs (V. II). Oxford: Oxford University Press, 
1972/2000.

OTERO, Aurelio de Santos (Ed.). Los Evangelios Apócrifos. Madrid: Biblioteca de Autores 
Cristianos, 1999.

PAGELS, Elaine. Adão, Eva e a serpente. Tradução de Talita M. Rodrigues. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1992.

PERKINS, Judith. In: MORGAN, J. R.; STONEMAN, Richard. Greek Fiction: The Greek Novel in 
Context. London and New York: Routledge, 1994.

______. The Suffering Self. Pain and Narrative Representation in the Early Christian Era. London 
and New York: Routledge, 1995.

PIÑERO, Antonio; CERRO, Gonzalo del (Ed.). Hechos Apócrifos de los Apóstoles I. Hechos de 
Andrés, Juan y Pedro. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2004.

REARDON, B. P. Courrants Litteraires Grecs de IIe. et  IIIe. Siècles Après J. C. Paris: Les Belles 
Lettres, 1971.

______.The Form of Greek Romance. Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1991.

SHAW, Brent D. Judicial Nightmares and Christian Memory. Journal of Early Christian Studies, 
Baltimore: The Johns Hopkins University Press, v. 11, n. 4, p. 533-563, winter 2003.

STOWERS, Stanley K. Letter Writing in Greco-Roman Antiquity. Philadelphia: The Westminster 
Press/Wayne A. Meeks, 1986. [Library of Early Christianity].

TATUM, James. The Search for the Ancient Novel. Baltimore and London: The Johns Hopkins 
University Press, 1994.

TERTULIANO. A moda feminina. Os espetáculos. Tradução de Fernando de Melro e João Maia, 
S. J. Lisboa-São Paulo: Verbo, 1974.

TERTULLIANUS. Opera Omnia. Accurante J.-P. Migne. Tomus Prior. Parisiis: Garnier Fratres, 
Editores et J.-P. Migne Successores, 1879.

TOSAUS ABADÍA, José Pedro. A Bíblia como literatura. Tradução de Jaime A. Clasen. Petrópolis: 
Vozes, 2000.

VAN UYTFANGHE, Marc. L’Hagiographie un “genre” chrétien ou antique tardif?  Analecta Bollan-
diana (Revue Critique D’Hagiographie). Bruxelles: Société des Bollandistes, 1993 (Tome 111).

VOAUX, Léon. Les actes de Paul et ses Lettres Apocryphes. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1913.

Submetido em: 04/04/2010
Aceito em: 26/07/2010




