


Secretário Executivo:Cláudio Denipoti

Conselho Editorial: Mariza Budant Schaaf, Presidente 
Maria Luiza Andreazza, Secretária

Anamaria Fillizola, Ana Maria de Oliveira Burmester, Aldair Tarcisio 
Rizzi, Carlos Alberto Faraco, Carlos Roberto Antunes dosi Santos, Eu- 
clides Marchi, Maria ígnea Mancini de Boni, Marionilde Dias Brepohl 
de Magalhães, Márnio Teixeira Pinto, Ronald José Raminelli, Sérgio 
Odilon Nadalin, Sílvia Maria Pereira de Araújo.

Conselho Consultivo: Ana Qeide Cesário (UEL), Caio Cesar Boschi 
(UFMG), Carlos Guilherme Mota (USP), Edgar Salvadori de Decca 
(UNICAMP), Hilário Franco Júnior (USP), Iraci del Nero da Costa 
(USP), Joana Neves (UFPb), Renato Janine Ribeiro (USP), Sandra 
Jathay Pesavento (UFRGS).

Conselheiros “ad hoc”: Elvira Mari Kubo, Pedro Rodolfo de Moraes, 
Regina Rotemberg Gouveia.

Publicação semestral da Associação Paranaense de História - APAH
Caixa Postal 1538 
80001-970 — Curitiba — PR

Capa: Marcelo Wilier
A opinião emitida nos artigos é de exclusiva responsabilidade dos seus 
autores.

Gráfica Vicentina Ltda. Editora
Al. Cabral, 846 — Caixa Postal, 988 
Telefone: (041) 222-1057 
80410-210 — CURITIBA-PR

Publicado com o apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico — CNPQ







História: Questões & Debates 
Associação Paranaense de História - APAH 
Curitiba —  Julho - Dezembro 1990

S U M A R I O

Mariza Budant Schaaf — Apresentação .......................................  03

SOBRE A MODERNIDADE
Edgar Salvadorí De Decca — Os muitos modernismos.................  05

DEBATES, HISTÓRIA, DISCURSO E REPRESENTAÇÕES 
Etelvina Maria de Castro Trindade — Cio tildes ou Marias: mulheres 

de Curitiba na Primeira República ........................................ 17

Maria Luiza Andreazza — Cruz e espada: uma presença eslava no 
Brasil Meridional ....................................................................  36

Deise Maia —i O público restrito: a articulação do poder e da au­
toridade do mundo da casa ................................................... 51

Marize Manoel — A sátira em Emílio de Menezes: a brasilidade de 
sobrecasaca ............................................................................ 89

Pedro do Rosário Neto — O jogo das representações em torno do 
drama da Fazenda Fortaleza ....................................................  103

Paulo de Tarso Gonçalves — Entre narradores, o discurso de mo­
dernidade :o discurso ficcional em "Pequena Londres” ........ 122

ENSAIOS: HISTÓRIA E LITERATURA
Téa Camargo — O olhar urbano de Honoré de Balzac...................  139

Luis Fernando Lopes Pereira — A modernidade na mira do poeta 163

Angela Brandão — Uma cidade em Rim baud................................  174

NOTAS d e ; l e it u r a

Cláudio Denipoti — Berlin Journal ................................................ 183

Mário Maestri — O trabalho escravo no Rio Grande do S u l   190

Ana Cleide Cesário — A (des) construção do discurso histórico .. 193

ISSN 0100-6932
História: Questões & Debates, Curitiba a. 11, n? 20/21, jun.-dez.-1990





Apresentação

Recuperar a história através da literatura é entendê-la 
também como uma reconstrução do passado, operada por 
quem o vivenciou ou que tem qualquer tipo de ligação com 
ele.

A cortina do passado aberta pelos literatos permite des­
vendar os dilemas de suas épocas, trabalho que abre ao his­
toriador a possibilidade de visualizar as lutas e tensões, paz 
e harmonia existentes no seio de determinadas estruturas 
sociais.

Apresentar a cidade através de Honoré de Balzac, Baü- 
delaire e Edgard Allan Poe é reviver o cenário de Paris e de 
Londres do século XIX, entrevendo com clareza a multidão, 
seus signos, mistérios, valores em seu confronto com a mo­
dernidade, refletido nas ruas, galerias, construções, obras de 
arte, no trabalho entre outras. Ou seja, sentir novos ritmos, 
novas formas de ver e sentir peculiares àquela época e defi­
nidos pelos diferentes grupos que a vivenciaram.

Por outro lado, as pesquisas com mulheres, com o pú­
blico restrito da casa, com os eslavos, mostram também uma 
nova percepção da história que permitem através da valoriza­
ção do mental, mostrar o papel das idéias, dos sentimentos 
na conservação ou mesmo na criação de outros mundos, que 
até então eram percebidos ou simplesmente inclusos no sis­
tema de produção ou vistos de forma quantificável.

Portanto, visualizamos ou mesmo sentimos a História 
se redimensinando, refletindo sobre sua performance na atua­
lidade, abrindo-se concretamente ao diálogo com outras ciên­
cias, no caso, com a literatura, a sociologia, a psicologia, de 
uma forma perspicaz e sensível por parte dos pesquisadores.

Desmistificada, portanto, a isenção do profissional da 
história, que pode mostrar com muita propriedade suas per-



cepções e sensibilidades, criatividade e análises sem o com­
prometimento ou a preocupação com o ato de estar ou não 
fazendo estória e/ou história.

A revista História: Questões e Debates nç 20/21, mostra 
bem esse caráter, jogando com as representações no drama 
da Fazenda Fortaleza, com o olhar urbano em Edgard Allan 
Poe, com a sátira de Emílio de Menezes, ou com a mentali­
dade de Clotilde ou Marias. Pelo vigor e fôlego demonstrado 
pelos vários autores e comungando com eles todos, nesta no­
va caminhada da história, sinto-me muito à vontade e tenho 
grande prazer em apresentar esta publicação.

Agradeço em nome da Associação Paranaense de Histó­
ria e dos cientistas e pesquisadores que aguardam sempre 
com grande expectativa as novas propostas e os resultados 
de pesquisa, os debates, etc., colocados pelos diferentes auto­
res que colaboram nas publicações, ao Conselho Nacional 
de Desenvolvimento Científico e Tecnológico - CNPQ, pois 
sem seu auxílio não poderíamos ter levado a termo esta publi­
cação, que serve como elo de ligação e vínculo de informação 
não só entre historiadores, mas cientistas de diferentes áreas 
que também comungam das mesmas dificuldades para pu­
blicação de suas pesquisas.

Mariza Budant Schaaf



SOBRE A MODERNIDADE

OS MUITOS MODERNISMOS

EDGAR SALVADO RI DE DECCA
Professor do Departamento de História, da Univer­
sidade Estadual de Campinas - UNICAMP.

Para a minha geração que frequentou a universidade e 
as agitações políticas ocorridas em São Paulo por volta de 
1968, o modernismo enquanto imagem associou-se à revolu­
ção, à revolta e principalmente ao espírito de destruição. Vin­
do do interior de São Paulo e tomando contato pela primei­
ra vez com o burburinho e a efervecência cultural da cidade 
grande, me vi diante de uma verdadeira explosão de dis­
cursos políticos e estéticos que pregavam abertamente a hora 
e a vez da revolução. Nas ruas, nos bares e nas salas de es­
petáculo não se falava de outra coisa e ela mesma ia adqui­
rindo inúmeros significados que iriam se defrontar de forma 
aguda ainda no final daquela década. Seria interessante in­
vestigar os momentos em que o discurso revolucionário pa­
rece plasmar todo o social. Em uma outra ocasião, pro­
curei estudar a polifonia dos discursos revolucionários e 
apreender a dinâmica da luta política no Brasil tomando co­
mo referência estes discursos. Interessante observar que o 
momento escolhido para a análise foram os anos em tomo 
de 1928, tendo, principalmente, São Paulo como cenário dos 
embates políticos. A revolução tomou-se palavra corrente do 
período e todos os agentes sociais se auto-definiam como 
portadores desses ideais. Quarenta anos depois, por volta de 
1968, São Paulo seria agitada novamente, por um movimento 
social, onde a palavra de ordem da revolução demarcava in­
clusive os espaços da cidade. Evidentemente, assim como em 
1928, o ano de 1968, não representou a mesma coisa pa­
ra todos que viviam na cidade. Isto é, o espírito da revolução 
não estava impregnado em todos os seus habitantes. A im­
pressão, inclusive, é a de que a maioria da população, em 
1928 e em 1968, assistiu perplexa os complexos movimentos



do jogo político, sem atinar para os seus desdobramentos. O 
certo, entretanto, é que tanto no final dos anos vinte, como 
no final dos anos sessenta, os desdobramentos desses emba­
tes acabaram pesando para o conjunto da sociedade.

Lembro-me muito bem dos festivais da Record e dos es­
petáculos teatrais no Oficina e no Ruth Escolar (hoje, eu os 
vejo como fortes sinais de uma tradição inventada que o 
tempo foi capaz de apagar, haja visto o tom cerimonial deste 
evento onde todos nós participamos), que mobilizavam as 
platéias e exigiam a sua participação. O sopro entusiástico da 
renovação vinha calcado numa tradição inventada por artis­
tas da década de sessenta que procuraram restituir uma São 
Paulo, vanguarda da revolução e da invenção do novo. Nem 
poderíamos dizer que este acontecimento era obra de paulis­
tas, uma vez que para aqui confluíam gentes de todos os 
cantos do Brasil e do mundo. Este imenso caldeirão efer­
vescente de cultura reinventava o Modernismo, interpretan­
do-o como um momento de vida de uma cidade marcada pe­
la presença em massa de inúmeros fluxos imigratórios, ini­
ciados, como sabemos, a partir do final do século 19.

Gostaria de manifestar aqui o meu incômodo em parti­
cipar de um evento que, em minha memória, engendrou-se de 
uma outra maneira, de forma irreverente, libertária e pre­
nhe de sonhos utópicos. O modernismo foi para mim o gri­
to da geração de 68, recuperando, ou melhor, inventando 
uma tradição, onde Oswald e Mário de Andrade estabeleciam 
um diálogo clandestino com Caetano Veloso, Gilberto Gil, 
José Celso Martinez, Joaquim Pedro, entre outros. São Paulo 
recuperava uma memória perdida, entre bares, teatros, ci­
nemas e também nas ruas, através dos gestos e posturas de 
uma geração. A evocação de um passado modernista, que 
teria agitado a cidade de São Paulo no início da década de 
vinte, inspirava jovens estudantes e artistas em um novo 
programa, que reinventando uma tradição contestava os pa­
drões e valores estabelecidos de uma sociedade marcada pe­
los signos da repressão e da censura militar.

É inevitável lembrar, aqui, a famosa citação de Marx em 
O 18 brumário, onde ele diz que a história se repete uma vez



como tragédia e outra vez como farsa, ao se referir aos acon­
tecimentos de 1848, onde os personagens em cena estão tra- 
vestidos com as vestes da antiga revolução francesa de 1789. 
Entretanto, gostaria de fazer um reparo à observação de 
Marx. Na repetição de uma tradição, o autor teria antevisto 
os sinais de um fracasso político, onde a fusão do passado 
com o presente só poderia levar ao ridículo e o que é pior, 
à derrota. Não é bem assim que eu recupero os acontecimen­
tos políticos e culturais do final da década de sessenta. A 
mim me parece que muitos de seus personagens tinham ple­
na consciência da farsa que estavam vivendo e deliberada­
mente inventaram uma tradição modernista, porque ela era 
o símbolo mais representativo da cidade de São Paulo. E 
com certeza, a viveram como farsa, estando justamente nes­
ta postura a força de renovação estética e cultural, reinven­
tando uma tradição da modernidade de 1922, fundindo crítica 
cultural e abertura para novas utopias. Foi verdadeiramen­
te uma enorme pantomina. Basta-nos a lembrança da ence­
nação do Rei da Vela no Teatro Oficina, ou do manifesto mo- 
demista improvisado por Caetano Veloso diante de uma pla­
téia hostil aos versos de É proibido proibir. Os fantasmas 
dos modernistas pairavam sobre todos esses eventos, contu­
do a farsa não era disfarsada, era assumida como elemento 
constitutivo da nova estética de uma arte de massa e de mí­
dia. Uma intrigante superposição da memória voluntária 
com a memória involuntária. Alí mesmo onde tradições es­
tavam sendo inventadas e reinventadas, explodia uma ener­
gia dos agoras, que a densidade urbana de São Paulo carre­
gava como sonhos e promessas não cumpridas. Havia algu­
ma coisa de redenção de um passado, que sequer podíamos 
alcançar, mas que se dirigia a nós como um apelo. Virtualida- 
des que apenas a cidade pode conter e que irrompeu como 
memória involuntária em plena invenção de tradições dos 
movimentos culturais e políticos dos anos em torno de 1968.

Como vocês devem ter notado, eu, até agora, falei em 
rápidas frases do movimento cultural de 68, fazendo dele o 
meu registro para a memória de 22. Este é um problema tí­
pico de como cada geração vive as suas experiências histó­



ricas. Assim, por exemplo, não posso negar que me sinto es­
tranho ao ser convidado para comemorar os setenta anos da 
semana de 22. Uma coisa é viver intensamente a invenção da 
Semana de Arte Moderna de 22, nos idos de 1968, outra coi­
sa é comemorá-la enquanto efeméride. Nos idos de 1968 eu 
me sentia um personagem da renovação cultural e política 
que tomando os modernistas como referência, pretendia fa­
zer uma verdadeira revolução neste país. Pode ser até que, 
naquela época, estivéssemos traindo os modernistas, por se­
rem eles mais convencionais do que imaginávamos. Talvez 
eles tenham pretendido muito menos do que a juventude que 
atuou no movimento estudantil e no campo da cultura. Mas 
isso pouco importa, porque os traços dos dois momentos, 
1922 e 1968, eram muito fortes em suas identificações. In­
clusive, se levarmos em conta que assim como os moder­
nistas, o movimento estudantil representava também seg­
mentos privilegiados que tinham acesso à cultura e aos es­
tudos superiores. No campo da história os dois momentos 
podem ser interpretados de maneira diferente, se tomarmos 
por exemplo a ótica e perspectiva de outros agentes sociais 
que se viram excluídos, pela sua própria condição social e 
cultural. Contudo, interessa-nos aqui a forma como uma ci­
dade reinventou em seus espaços um passado que, tendo dei­
xado suas marcas, transformou-se ao longo de décadas em 
comemorações oficiais. Mas, que importância isso tem para 
o fluxo incontrolável de nossa memória? Esta retificação ou 
correção das linhas que o passado projeta no presente não 
pertence aos domínios da memória e sim da história, que 
ao relativizar o passado, revisita-o com os olhos frios de um 
observador distante. Ainda gostaria de permanecer falando 
do espaço da memória, uma vez que este evento da Prefei­
tura de São Paulo denomina-se A Semana da Semana. Há 
uma enorme distância entre a memória voluntária e memó­
ria involuntária. Um dos maiores problemas das celebrações 
é que elas pertencem ao campo da memória voluntária e co­
mo empreendimento institucional ainda que possam contri­
buir para avaliações críticas no campo do conhecimento his­
tórico, pouco contribuem para o resgate da memória invo­
luntária. Por exemplo, em 1968, sem que houvesse qualquer



intenção de celebração da Semana de 22, a cidade de São 
Paulo se viu envolvida num clima de agitação cultural, onde 
os símbolos e os signos do modernismo circulavam livremen­
te pelos cinemas, bares, teatros e nas ruas. No universo plás­
tico e extensivo da memória o modernismo de 22 se confun­
diu com as contestações estudantis e o mesmo clima de rup­
tura da ordem foi vivido por toda uma geração que reivin­
dicava o direito à palavra em um período onde o discurso 
oficial procurou pelas formas mais excusas impedir a livre 
manifestação do pensamento. A tradição de 22 foi recupera­
da em pleno final dos anos sessenta, como memória viva de 
um passado da cidade que havia sido relegado ao esqueci­
mento ou às esferas das celebrações oficiais. Não é de se es­
tranhar, portanto, que a peça teatral de Oswald de Andrade 
O rei da vela, escrita por volta de 1933, tenha sido pela pri­
meira vez encenada no Teatro Oficina em 1968.

Este modernismo revisitado, onde as guitarras, os pala­
vrões, o impacto da mídia através dos festivais das TVs Re­
cord e Excelsior redefiniam as novas linguagens da cidade 
de São Paulo, foi muito bem sintetizado por Caetano Veloso 
em Sampa, onde ele reconhece que Rita Lee era a mais com­
pleta tradução da cidade, vestida de andróide plastificada na 
apresentação no Tuca da música É proibido proibir. Oswald 
de Andrade em um momento posterior à Semana de 22, tam­
bém definia o seu movimento como a tradução da cidade de 
São Paulo.

Foi-me incumbida a função de falar na Semana da 
Semana de como era a cidade de São Paulo na época da 
famosa Semana de 22. Como observador distante, eu deve­
ria estar aqui tecendo considerações e observações sobre a 
cidade de São Paulo naquela época. Ao historiador estaria 
reservada a função de apresentar um panorama geral da ci­
dade e quem sabe do Brasil e do mundo naqueles anos onde 
se preparou e eclodiu o movimento de 22. Entretanto, assim 
como os modernistas de 22, sinto-me com vontade de con­
trariar o roteiro estabelecido e não sobrevoar a cidade do 
passado com as lentes privilegiadas do presente, construin­
do para vocês um referencial de realidade que seria o con­



traponto para o julgamento das propostas dos modernistas. 
Ao invés de oferecer a voces um panorama geral da cidade 
por volta de 1922, prefiro insistir que a cidade é aquilo que 
as pessoas vivem enquanto experiências individuais ou co­
letivas, aquilo que acaba sendo gravado na memória e que 
a linguagem é capaz de instituir através de uma intrincada 
relação entre sensações, sentimentos e coisas. Este é o cam­
po da memória e vou tomar a liberdade de citar nesta 
Semana sobre o modernismo, um autor recentemente desco­
berto no Brasil, ítalo Calvino, que diz em um conto, que exis­
tem mil maneiras de se descrever uma cidade, mas que a ci­
dade não é feita por meio destes traços frios,

mas de relações entre as medidas de seu espaço e os acon­
tecimentos do passado: a distância do solo até o lampião 
e os pés pendentes de um usurpador enforcado; o fio es­
ticado do lampião à balaustrada em frente e os festões 
que empavesavam o percurso do cortejo nupcial da rai­
nha, a altura daquela balaustrada e o salto do adúltero 
que foge de madrugada; a inclinação de um canal que 
escoa a água das chuvas e o passo majestoso de um gato 
que se introduz numa janela [ . . .  ] A cidade se escoa co­
mo uma esponja dessa onda que reflui das recordações
e se dilata [ . . .  ] A cidade não conta o seu passado, ela o 
contém como as linhas da mão, escrita no ângulo das 
ruas, nas grades das janelas, [ . . .  ] nas antenas do pára- 
raio, nos mastros das bandeiras [ . . . ] .

Dependendo da perspectiva adotada, poderia descre­
ver a cidade de São Paulo através dos médicos sanitaristas, 
pela lente dos relatórios dos poderes públicos, pelos olhos 
dos viajantes estrangeiros que observavam perplexos a cida­
de, comparando-a com Paris e Londres e até mesmo com 
Chicago e Nova York, pelos olhares desconfiados e deslum­
brados das elites, pelo viéz daqueles que viviam em seu sub­
mundo entre os marginais, vagabundos e prostitutas, ou pe­
los olhos utópicos dos militantes anarquistas que a viam co­
mo uma cidade libertária. A nossa historiografia, que nos 
últimos anos se libertou dos cânones da história oficial, tem 
produzido excelentes trabalhos que recortam a cidade de 
São Paulo nos mais diferentes ângulos e matizes.



Gostaria de apresentar para voces a cidade de São Paulo 
que foi transcrita e criada pelos poemas e prosas dos moder­
nistas. Ainda que o debate central sobre a semana de 22 es­
teja marcado pela questão do nacionalismo e do popular na 
arte e na cultura, enfim a questão da brasilidade, há no mo­
dernismo de 22, sob certos aspectos, um diálogo com as cor­
rentes do futurismo que tematizaram a cidade e a técnica. 
As novas sensibilidades desenvolvidas pelo homem das gran­
des cidades e pelas transformações tecnológicas do século 20 
iriam imprimir um novo rumo à arte e à cultura, provocan­
do uma enorme modificação estética e movimentos como o 
futurismo, o expressionismo, o surrealismo e o dadaísmo 
tornaram-se a expressão artística mais contundente deste 
desconcertante mundo urbano-industrial. Esse viés cosmo­
polita do movimento de 22, que se traduziu em uma nova 
linguagem poética ligada ao mundo urbano, foi muito bem 
observado pelos concretistas, autores que também reinventa­
ram os modernistas na década de cinquenta. Ao invés de se 
prenderem às questões do nacional e do popular na arte bra­
sileira, esses autores e artistas resgataram a memória de 22 
em um projeto artístico que daria continuidade ao cosmopo­
litismo dos modernistas, incorporando nas artes os impac­
tos das mudanças das sensibilidades urbanas ocorridas no 
período posterior à Segunda Guerra Mundial, pelo alcance 
planetário de novas tecnologias e pela emergência da socie­
dade de consumo. Não é por acaso que no final da década 
de sessenta Caetano Veloso e o movimento tropicalista se 
encontram com os concretistas, na vontade de reinventar na 
cidade de São Paulo a Semana de 22, com todas as suas ima­
gens de contestação e irreverência. Reacendia na memória 
de São Paulo o movimento antropofágico e Oswald de An­
drade chegava ao Teatro Oficina, assim como Mário chega­
va às telas do cinema com Macunatma, algum tempo depois. 
Nesse sentido, é que podemos falar de uma São Paulo mo­
dernista que existe na memória desde a Semana de 22 e que 
emerge surpreendentemente de tempos em tempos, sem ce­
lebrações ou comemorações oficiais. Assim, poderíamos di­
zer que existem muitos modernismos impregnados na me­
mória coletiva de São Paulo e que podem ser reinventados



de uma hora para outra, sem aviso prévio. Mário de Andra­
de em um artigo sobre a Semana de 22, escrito 25 anos de­
pois, reclama do caráter excessivamente individualista de seu 
antigo grupo artístico. Acredito que hoje, depois do moder­
nismo ter sido algumas vezes reinventado em movimentos 
surpreendentes da cultura urbana, ele já existe sedimenta­
do na memória coletiva e poderá ser recuperado outras ve­
zes com novas vestes e novos contornos.

Como era, enfim, a cidade modernista dos modernistas? 
Alguns autores já procuraram delinear o painel urbano de 
São Paulo visto através das lentes do modernismo. Foot 
Hardman, por exemplo, experimentou com muita sensibili­
dade retrabalhar esta poética do espaço em um conto de Má­
rio de Andrade, O primeiro de Maio. Mais recentemente Elia- 
na Bastos em seu livro Entre o escândalo e o sucesso — A 
semana de 22 e o Armory show, também procura apreender 
a cidade de São Paulo traçada nos textos dos modernistas. 
Afinal de contas, São Paulo não foi o cenário ou o pano de 
fundo na obra dos modernistas, em muitas delas a cidade 
e seus espaços são constitutivos da trama narrativa e da 
composição poética. Obras como Os condenados de O. de 
Andrade e a Paulicéia Desvairada de M. de Andrade temati- 
zam a própria cidade e a transformam em elemento central 
da poesia e da prosa. O discurso de O. de Andrade em janei­
ro de 1921, um ano antes da Semana, em pleno Trianon, por 
ocasião do lançamento do livro de M. dei Picchia, As másca­
ras, nos deixa claro o lugar que a cidade de São Paulo iria 
ocupar nas obras dos modernistas:

Estamos no Trianon, devassando a cidade panorâmica no 
recorte desassombrado das suas ruas e fábricas e dos seus 
conjuntos de palácios americanos. É a cidade que nas suas 
gargantas confusas, nos seus desdobramentos infindáveis 
de bairros nascentes, na ambição improvidada de suas ei­
ras e na vitória de seus mercados ulula uma desconhecida 
harmonia de violências humanas, de ascenções e desastres, 
de lutas, ódios e amores, a propor, às receptividades de 
escol, o riquíssimo material de suas sugestões e a permis­
são imperativa das suas cores e linhas.



Ao contrário do que acontece com o romance e com a 
poesia, que fizeram de São Paulo a sua matéria constitutiva, 
as artes plásticas pouca atenção deram à cidade. Segundo 
Eliana Bastos,

à exceção de Brecheret, que com seu projeto de monu­
mento às Bandeiras referiu-se à São Paulo, ainda que in­
diretamente, apenas aludindo aos antepassados paulista­
nos, nenhum artista participante da Semana exploraria 
como tema os aspectos da cidade que a tornavam mo­
derna: as multidões, as fábricas, os automóveis e bondes, 
o ritmo urbano que se tomava a cada dia mais acelera­
do. Somente mais tarde, na fase Pau-Brasil, Tarcila do 
Amaral incorporaria à sua obra uma temática referente 
ao dinamismo urbano, devido certamente à influência de 
Fernand Léger, sobre a sua obra naquele período, à esté­
tica da máquina e ao mito da industrialização [ . . . ]  Nos 
primeiros tempos modernistas caberia à obra literária, 
sobretudo de M. e O. de Andrade o reconhecimento da ci­
dade de São Paulo como matriz geradora da modernida­
de no Brasil. Para ambos, ser paulistano significa identi­
ficar-se com o projeto modernista, estar engajado nele. 
Somente desta cidade agitada, industrializada, ‘polifônica’ 
e ‘tentacular’ poderiam surgir obras verdadeiramente mo­
dernas.

Ambos os autores em depoimentos posteriores iriam fa­
lar de São Paulo como o centro por excelência de irradiação 
dos ideais do modernismo. Para M. de Andrade, São Paulo 
estava muito mais ao “par” com a modernidade do que o Rio 
de Janeiro.

E, socialmente falando, o modernismo só poderia ser 
importado por São Paulo e arrebentar na província. Ha­
via uma diferença grande, já agora menos sensível, entre 
Rio e São Paulo. O Rio era muito mais internacional, co­
mo norma de vida exterior. Está claro: porto de mar e 
capital do país, o Rio possui um internacionalismo ingêni- 
to. São Paulo era espiritualmente muito mais moderna 
porém, fruto necessário da economia do café e do indus­
trialism© consequente. Caipira de serra-acima, conservan­
do até agora um espírito provinciano servil, bem denun­
ciado pela sua política, São Paulo estava ao mesmo tem­
po, pela sua atualidade comercial e sua industrialização,



em contato mais espiritual e mais técnico com a atuali­
dade do mundo.

Em anos posteriores, também Oswald iria se referir à 
São Paulo como o signo por excelência da modernidade no 
Brasil:

se procurarmos a explicação do porquê o fenômeno mo­
dernista se processou em São Paulo e não em qualquer 
parte do Brasil, veremos que ele foi uma conseqüência da 
nossa mentalidade industrial. São Paulo era de há muito 
batido por todos os ventos da cultura [.. .1 não só a eco­
nomia cafeeira promovia os recursos, mas a indústria 
com sua ansiedade do novo, a sua estimulação do pro­
gresso, fazia com que a competição invadisse todos os 
campos da atividade.

Hoje, podemos dizer que, se houve outras tentativas de 
identificação de uma cidade com a modernidade no Brasil, 
nenhuma foi tão bem sucedida do que a campanha levada a 
cabo pelos modernistas. Eles conseguiram instituir São Pau­
lo como símbolo da modernização, tanto por ocasião da Se­
mana de 22, como posteriormente através de análises re­
trospectivas e por meio de suas prosas e poesias.

Entretanto, a mais marcante obra modernista sobre a 
cidade de São Paulo foi e continua sendo A Paulicéia Desvai­
rada, de M. de Andrade, escrita em versos, que foram lidos 
durante a Semana de 22 no Teatro Municipal. Esta obra mo­
dernista ainda recheada de retórica, segundo avaliação crí­
tica de Haroldo de Campos, não só procurou se contrapor 
aos padrões poéticos do romantismo e do parnasianismo, co­
mo também fundiu a modernidade poética com as imagens 
instigantes polifônicas da cidade de São Paulo. Além desta 
obra significativa, publicada em 1924, Mário publicou em 
1926, Losango Cáqui, importante obra modernista, com ver­
sos mais despojados e concisos, como reconhece Haroldo de 
Campos. Dela eu gostaria de extrair o poema XLIV - Rondó 
do tempo presente, que para mim representa uma das visões 
mais instigantes do olhar modernista sobre a cidade de São 
Paulo, fundida num maravilhoso espírito cosmopolita e fu­
turista.



Noite de music-hall...
Não, faz sol
Hora das fábricas estufadas digerindo,
A rua elástica estica-se tal qual clown desengonçado 
Farfalhando neblinas irônicas paulistas.

O sol nem se reconhece mais de empoado 
Ver padeiro que a gente encontra manhãnzinha 
Quando das farras vai na padaria comer pão.

Noite de music-hall...

Cantoras bem pernudas.
O olhar piscapisca dos homens aplaudindo.
Como se canta nas ruas de São Paulo!

O passadista se enganou
Não era desafinação
Era pluritonalidade moderníssima.

Em seguida o imitador,
Tenores bolchevistas,

Tarantelas do Faseio...
Ibsen! Ibsen!

Peer Gynt vai pro escritório 
Com rubim falso na unha legítima.

Empregados públicos virginais
Deslumbrados com o jazz dos automóveis
Os cadetes mexicanos marcham que nem cavalos ensinados,

Está repleto o music-hall!
Mulheres-da-vida perfiladas nas frisas.
— Olhar à direita!
— Olhar à esquerda!

Taratá!

Olhar especula para todos os lados 
Mas as continências livres do meu chapéu 
Não se esperdiçarão mais com galões desconhecidos!
Prefiro mil vezes saudar os curumins!
Os meninos-prodígios caminham século vinte 
Sem esbarrão na confusão da multidão.

Bravíssimo!

Taratá!



Séculos Broadway de gigolôs, boxistas e pansexualidade! 
Que palcos imprevistos!
Programas originais!

Permitido fumar.
Esteja a gosto:

Faz sol.
E meio-dia...

Noite de music-hall...



DEBATES:
História, Discursos e Representações

CLOTILDES OU M ARI AS:
MULHERES DE CURITIBA NA PRIMEIRA REPÚBLICA*

E T E L V IN A  M A R IA  DE C A S T R O  T R IN D A D E
Professora do Departamento de História, da Uni­
versidade Federal do Paraná - UFPr.

O caminho percorrido por esta tese em busca da mu­
lher curitibana da Primeira República encontrou sua razão 
de ser em um momento histórico que privilegia, sobremodo, 
a presença feminina nos espaços públicos ou privados.

No Brasil da recém-proclamada República, a necessida­
de de consolidar o novo regime em face de uma população 
desinteressada e recalcitrante vem expressar-se em uma sé­
rie de estratégias a que a mulher não está absolutamente 
alheia. Em Curitiba, ela vem à cena como em nenhum ou­
tro período da história da cidade, solicitada por muitas fren­
tes e pelas mais diversas correntes de pensamento.

Alertado para tal realidade, este estudo buscou recupe­
rar a presença feminina em um espaço e uma sociedade que 
se achavam, então, em vias de transformação. Transforma­
ção em primeiro lugar, urbana, pelos novos conceitos e ar­
ranjo dos espaços; em seguida, política, cultural e intelec­
tual, marcada pelo momento republicano em sua pretensão 
de estabelecer novos parâmetros à convivência social. Situa­
do nesses limites, o trabalho criou recortes que trouxeram 
à luz inúmeras questões sobre um tema obscuro e ainda in­
tocado.

Mas não havia sido esta a sua primeira intenção.

Encetado com o direcionamento específico de estudar a 
educação de mulheres em colégios católicos de Curitiba em

(*) Nota do Editor: Texto apresentado sob a forma de conferência, no Seminário 
Departamental de Pesquisa, promovido pelo Departamento de História, da UFPr., em 
outubro de 1992.



meados do século XX, o projeto sofreu sucessivos desvios 
de rota, antecipando seu início para o período da Primeira 
República e passando a considerar também o ensino não con­
fessional, como parâmetro do tema abordado.

Ficou, por outro lado, bem claro que uma análise do 
sistema educacional no período não poderia considerá-lo 
uma mera prática desarticulada do contexto onde se inse­
ria, reduzindo-se a simples listagem de alunos, discrimina­
ção de currículos, propaganda de colégios ou notícias de exa­
me. Ele era parte de um discurso muito mais complexo, que 
extrapolava os limites da cidade, atingindo âmbitos mais am­
plos, sem deixar de explicar-se em seu próprio cotidiano.

Mas discutindo, embora, todas essas questões, preocupan­
do-se com a educação e polemizando a escola, podia-se per­
ceber que os textos documentais examinados faziam ênfase 
específica sobre a mulher. A pesquisa foi, assim, buscar essas 
mulheres, as mulheres curitibanas. Elas vieram e se impu­
seram, forçando os limites anteriores da tese. E a pretensão 
de analisar tão somente a educação feminina em colégios de 
freiras tornou-se, então, um estudo sobre as mulheres curi­
tibanas. Pretendendo conhecer essa mulher do início do sé­
culo, ele continuou privilegiando sempre o já estabelecido 
recorte de sua educação formal, sem esquecer, entretanto, 
os pressupostos que orientavam essa formação.

A tese passou, então, a abranger três esferas distintas: 
a primeira, tendo por núcleo a escola, seus modelos e práti­
cas e seu papel como instituição empenhada na formação e 
conformação da mulher aos parâmetros sociais; a segunda, 
buscando recuperar o pensamento da época, múltiplo e po­
lêmico, sobre essa educação e essa mulher; e a terceira, in­
vestigando o cotidiano da própria mulher que coexiste e in­
terage com os dois outros campos. Entre as três esferas, im­
portou sempre ver a concomitância, a interpenetração e o 
constante redimensionamento.

Assim sendo, a proposta avançou no sentido de recons­
truir universos onde se buscava o tecido do cotidiano para



entender-se conjuntos maiores: da mulher ao pensamento da 
cidade sobre ela - e à cidade, enfim. Nesse tramar, não houve 
lugar para a adoção de teses preestabelecidas. Houve sim, 
para o diálogo com autores que, em algum momento, abor­
daram temas semelhantes. Foucault, Perrot, Davis, entre ou­
tros, forneceram os recortes, instigaram a pesquisa, lembra­
ram questões, assistiram, de alguma forma, aos rumos do 
trabalho. Na bibliografia nacional, as publicações sobre edu­
cação, mulher e o período em pauta foram imprescindíveis 
ao entendimento e articulação dos níveis de análise.

A partir dessa intenção, a fonte básica foi escolhida: a 
imprensa periódica local. O contato com essa documentação 
mostrou, já de início, que suas possibilidades eram satisfa­
tórias e que seria possível realizar a pesquisa, mesmo por­
que os arquivos de colégios e órgãos públicos poderiam com­
plementar as informações recolhidas.

A leitura de três séries de jornais, (Diário da Tarde, Re­
pública e Gazeta), e de uma extensa coleção de revistas co­
briu os quarenta anos do período (1890-1930) e abriu campo 
às especulações que deram coerência às interpretações rea­
lizadas. O preconceito que discrimina as fontes periódicas, 
considerando-as contaminadas porque relatos de segunda 
mão, pôde ser neutralizado à medida que sua utilização pren­
deu-se muito mais ao testemunho temporal e espacial que 
elas traziam do que a sua utilização enquanto expressão da 
realidade. Assim, justamente por serem relatos, eles desven­
daram talvez mais efetivamente o que se pensava e se vivia 
na cidade nesse período. Sua própria diversidade, em crôni­
cas, artigos, contos, poesias, manifestos, ou simples notícias, 
possibilitou uma primeira distribuição dos assuntos. As no­
tícias, por exemplo, forneceram os dados necessários à aná­
lise das práticas educacionais ou da vivência feminina; os 
outros gêneros, as idéias subjacentes a essas práticas.

O recurso a uma documentação complementar foi so­
mente necessário quando se tratou da área educacional.

Essa matéria-prima tão abundante, confrontada, com­
parada e complementada, permitiu que fosse engendrada a



articulação dos vários planos do estudo. E mais, deu desen­
volvimento à criação de dois eixos analíticos que entrecru- 
zam a tese, fornecendo-lhe suporte e direcionando-lhe a re­
dação. Um dos eixos estabeleceu as instâncias de atuação da 
mulher na sociedade do período; o outro distribuiu a temá­
tica entre as diversas partes do trabalho. Sem pretender che­
gar a extremos empiristas pode-se, assim, afirmar que as ca­
racterísticas das fontes foram de influência decisiva na or­
denação dos capítulos no trabalho.

I

O primeiro desses capítulos, utilizando-se dos anúncios 
e informativos das escolas nos jornais e dos textos teóricos 
dos educadores, tratou especificamente do processo educa­
cional, sempre que ligado à clientela feminina. Nele, a escola 
curitibana toma corpo, convidando as mulheres a participar 
de suas práticas e dedicando a elas uma extensa reflexão 
pedagógica.

Nascidas no momento da disseminação do chamado “en­
tusiasmo pela educação” do período republicano, as escolas 
de Curitiba incluem-se nos sinais de “modernização”, que 
visitantes como Nestor Victor identificam na cidade: ruas 
que se pavimentam; plano urbano que se torna compacto; 
edificações que se erguem, ostentando uma arquitetura ino­
vadora. Indústrias, bancos e pontos comerciais que abrem 
suas portas; ampliação de espaços públicos: cafés, teatros, 
cinemas. Aprimoramento de serviços, higienização do centro 
urbano, planos para a criação de uma universidade.

Nesta Nova Coritiba, como a chama o visitante, a exis­
tência de um ativo círculo intelectual é responsável pela ebu­
lição de uma sociedade pensante, onde a educação é uma 
preocupação contínua; a rede escolar se amplia constante­
mente e as mulheres são cada vez mais convidadas a ocupar 
um lugar nos recintos escolares.

Pranchas fotográficas da época atestam essa presença, 
registrando figuras femininas sentadas nas carteiras das sa­
las de aula, trabalhando e bordando nas compridas mesas



da Escola Profissional Feminina, em exercícios ginásticos 
nos pátios escolares e, sobretudo, em poses estáticas nos 
pórticos das escolas, onde seus laçarotes de fita e seus ves­
tidos brancos colocam um tom claro em contraste com os 
já severos trajes masculinos. Elas são a esperança de uma 
sociedade que as deseja ver, finalmente, educadas.

Para tanto, existem modelos femininos a serem trabalha­
dos — todos particularmente afeitos às práticas e aos pre­
ceitos educacionais.

São, por isso, muitas as vozes que se unem na tentativa 
de estabelecer os “como” e os “por quê” dessa, agora indis­
pensável, formação da mulher. Pertencem elas a homens pú­
blicos, intelectuais, jornalistas, professoras e professores 
que, mercê de algum trato com assuntos do ensino ou das 
mulheres, julgam-se habilitados a opinar sobre as fórmulas 
aplicáveis a sua educação. A esses falares acrescentam-se ou­
tros menos capazes, ocultos, muitas vezes, no anonimato dos 
escritos das revistas e jornais — representações que são das 
expectativas da família e da sociedade sobre os modelos que 
a escola deve trabalhar.

É dentro desse discurso delimitante da formação femi­
nina que vem a público, no início do século, uma mulher, 
uma professora, para discorrer sobre o papel da escola no 
processo formativo do indivíduo útil aos interesses sociais.

Ao final do período letivo de 1905, Júlia Wanderley re­
dige o relatório da primeira “cadeira” do sexo feminino da 
Capital sob sua regência, documento em que atribui ao pro­
fessor a árdua tarefa de desenvolver as faculdades do edu­
cando, formando-lhe o caráter, aperfeiçoando-lhe o coração 
e ministrando-lhe conhecimentos. Ao professor compete — 
diz ela — não só a palavra que instrui, mas o exemplo que 
moraliza. E conclui: Só ele, na obscuridade de sua cadeira, 
tem o mágico poder de, no ambiente intelectual e moral da 
escola, formar o homem para a família, o indivíduo para a 
sociedade e o cidadão para a pátria.

Na tríade família, sociedade e pátria, a educadora curi- 
tibana situa os níveis sucessivos de participação daquelas a



quem a escola republicana concede o direito e cobra o de­
ver de educar-se. Essa escola pretende, portanto, desenvol­
ver na mulher atributos que a tornem apta a exprimir uma 
face interna e intimista, voltada à manutenção da unidade 
familiar, e uma figura externa e pública que preencha os in­
teresses da sociedade e da Nação. A primeira compõe a “mu­
lher interior”, contida, restrita aos ambientes domésticos e 
ao círculo da parentela; a segunda, a “mulher manifesta”, 
aberta ao mundo social, ao mercado de trabalho e à comu­
nidade política.

Os grupos envolvidos com a formação feminina nos es­
paços escolares — em que pesem suas ideologias muitas ve­
zes divergentes — acabam por traduzir preocupações simi­
lares a respeito do “ser” e do “agir” feminino.

Inseridos no contexto da Primeira República brasileira, 
eles desejam, para a mulher, uma formação que não foge 
aos padrões vigentes. Querem-na, em primeiro lugar, esposa 
e mãe, perfeita dona-de-casa; querem-na mulher culta e edu­
cada, adorno dos salões e da vida em sociedade; querem-na 
patriota, formadora de cidadãos corretos e produtivos; de­
sejam para ela um excelente preparo moral e de caráter. E, 
embora o traçado do modelo seja conservador, a própria 
tendência mais aberta do livre-pensamento e da “moderni­
zação” inclina-se a introduzir nas escolas laicas, sobretudo 
no ensino público, métodos e práticas que visem ao autode- 
senvolvimento do aluno. Pestalozi, Prõebel, Herbart são cons­
tantemente invocados pelos educadores curitibanos que pre­
conizam, através deles, linhas educacionais de promoção pes­
soal e desenvolvimento individualizado. Neste contexto pe­
dagógico, a mulher, embora educada para cumprir papéis 
tradicionais, encontra uma relativa liberdade que lhe pos­
sibilita a expressão de si mesma.

No Grupo Escolar Tiradentes, Júlia Wanderley desen­
volve, de forma muito própria, matérias que considera, no 
momento, necessárias ao aprimoramento feminino:

t ... 1 e, quando tenho oportunidade — diz ela — dou tam­
bém algumas noções elementares de zoologia, anatomia e



fisiologia por julgar que, conquanto essas matérias não 
façam parte do programa oficial, são todavia de grande 
utilidade para os conhecimentos gerais que toda moça 
deve adquirir.

Há, no entanto, neste espaço relativamente aberto à mu­
lher, grupos que se arregimentam, tendo em vista oferecer 
à cidade uma proposta alternativa à sua educação formal. 
Desde 1896, havia chegado a Curitiba a primeira Congrega­
ção Católica educacional feminina, a das Irmãs dos Santos 
Anjos; a esta seguiram-se várias outras, em atendimento ao 
chamado do Bispo Dom José de Camargo Barros.

Da mesma forma que as outras facções, o grupo cató­
lico deseja ardentemente a participação feminina em seu 
projeto educacional. Suas concepções a respeito do papel e 
do lugar da mulher na sociedade não diferem basicamente 
das demais posições. Divergem, porém, no rigor das coloca­
ções, no aparato restritivo, na metodologia e práticas do en­
sino.

Nas instituições religiosas femininas, o ensino se encon­
tra permeado pela doutrina cristã, expressa nas práticas do 
dia-a-dia: a oração freqüente, antes ou depois de cada ato 
escolar, consubstanciada em fórmulas, jaculatórias e ladai­
nhas; a preparação rigorosa para a Primeira Comunhão so­
lene e o ato da confissão; os retiros espirituais periódicos, 
onde as participantes são convidadas a inspecionarem com 
todo o rigor a própria vida. É uma pedagogia da proibição 
e da punição. A partir dela, a mulher se vê restrita em sua 
atuação pública e em suas normas de conduta.

A prática educacional católica estriba-se não apenas na 
punição, mas na vigilância estrita, em todos os espaços das 
escolas, nas salas de aula, nos dormitórios, nos refeitórios 
e nos banheiros. Além da vigilância do espaço, vigia-se igual­
mente o corpo, pela postura correta, pela modéstia e pelo 
recato; vigiam-se, além disso, os movimentos, as conversas 
e, se possível fosse, até os pensamentos. A fórmula Deus 
me vê é presença constante, não apenas como lembrete, mas 
como advertência para a vida fora do espaço escolar.



A organização desta educação rigorosa encontra sua me­
dula no Regulamento que todos os Fundadores das Congre­
gações têm o máximo empenho em aprimorar. Sobre o pa­
pel primordial do Regulamento na vida escolar das educan­
das, fala o Fundador da Congregação de Nossa Senhora de 
Sion, o Pe. Teodoro Ratisbonne:

No começo do ano letivo, deverá a Diretora explicar e co­
mentar minuciosamente o Regulamento escolar, persua­
dindo as alunas de que o Regulamento lhes fortifica a 
vontade, e delas fará mais tarde, mulheres de dever. Ne­
nhum serviço igual ao de formá-las no dever para toda a 
vida.

Dever para toda vida — eis o destino da mulher edu­
cada nos preceitos católicos. A uma determinada liberdade 
que favorece a sua expressão pessoal e o desenvolvimento 
de projetos individuais de vida que lhe possibilita o ensino 
laico, a educação católica traz à mulher curitibana o peso 
das proibições, a consciência do dever e a necessidade do 
sacrifício. Isso em nada surpreende, à medida que as práti­
cas religiosas aplicam-se, desde a Idade Média, à linha do 
sacrifício pessoal, com vistas ao aprimoramento espiritual 
e à salvação eterna.

II

Esse universo escolar não é, entretanto, unidade isola­
da, incluído que está no contexto maior da sociedade, a uma 
só vez, conteúdo e continente da mulher — síntese dessa so­
ciedade e dessa educação. A escola é, dessa forma, um mi­
crocosmo do pensamento e das aspirações de Curitiba sobre 
o “ser mulher”, desenvolvidos de forma polêmica e muitas 
vezes conflituosa em seus horizontes intelectuais.

O segundo capítulo procurou, então, lançar uma ponte, 
construir um traço de união, entre a educação feminina ana­
lisada no primeiro e a mulher que vai viver no terceiro. Ne­
le se entrecruzam idéias e se constróem modelos que tentam 
reforçar ou adequar a escola, detectar a presença feminina 
em seus interiores e propor à sociedade fórmulas que, tra­



balhadas ou não nas práticas escolares, sejam, acima de tu­
do, disseminadoras de uma concepção de mulher adequada 
às necessidades do momento social e histórico.

É nessa Curitiba da Primeira República — um cadinho 
de nacionalidades, crenças e opiniões — que republicanos 
idealistas, católicos conservadores, maçons e espíritas, femi­
nistas e antifeministas disputam o predomínio do pensamen­
to e criam na cidade um pródigo confronto de idéias: maço­
naria e neopitagorismo desenvolvem princípios éticos e mo­
rais que se irmanam ao livre-pensamento, ao ocultismo e ao 
simbolismo, enquanto enfrentam-se o anticlericalismo e a 
reação católica.

Nos quadros do governo, as facções político-partidárias, 
em que pese sua organização informal, congregam as lide­
ranças e dão respaldo à difusão de suas formas de pensa­
mento.

O positivismo se expressa no discurso dos novos repu­
blicanos e sua presença difusa na cidade não impede o re­
conhecimento de traços das concepções comtianas nos “fa­
lares” de seus pensadores.

A presença maçónica dissemina inúmeras lojas e den­
tre os nomes importantes que compõem suas fileiras, está o 
de Dario Vellozo, fundador de uma frateria onde se prega a 
solidariedade universal em repúdio ao materialismo e à de­
sagregação do mundo moderno — o Instituto Neopitagórico.

A ânsia espiritualista faz também florescer o movimen­
to kardecista, com uma quantidade bastante alta de grupos 
organizados, impondo-se nos meios intelectuais e trazendo 
consigo as indagações dos processos preternaturais, da reen- 
carnação e dos fenômenos espectrais.

Acha-se todo esse universo pensante imerso nas formas 
do simbolismo, cuja proposta plena do ilógico, do misterio­
so, do vago, do indireto seduz Emiliano Pernetta, Dario Vel­
lozo, Júlio Pernetta, Silveira Neto, Leite Júnior, entre mui­
tos outros.



Paralelamente à ebulição desse amplo grupo literário, são 
parte também importante do pensamento da cidade duas 
outras manifestações igualmente significativas: a efervescên­
cia do movimento operário e o questionamento dos grupos 
feministas.

Entre os operários misturam-se, em paradoxo, anarquis­
mo, anarco-sindicalismo e socialismo — posições divergen­
tes, ativamente veiculadas por um expressivo número de jor­
nais e grande quantidade de sociedades beneficentes, deven­
do, em grande parte, sua existência às diligências dos imi­
grantes.

Já o movimento feminista, desembarcado no Brasil na 
bagagem de estudante da líder Bertha Lutz, aporta em Curi­
tiba na virada do século e desperta uma acirrada polêmica 
entre grupos antagônicos claramente delineados. Homens e 
mulheres filiam-se, de forma apaixonada, a favor ou contra 
seu ideário.

Essa heterogeneidade dos numerosos grupos que com­
põem o conjunto do pensamento curitibano não elimina, po­
rém, seus pontos de convergência, entre os quais se destaca 
a proposta de uma sociedade livre e laica. Reunidos em tor­
no de uma visão mais aberta de mundo enfrentam, em con­
seqüência, toda uma posição contrária, composta pelas di­
versas confissões religiosas que se afirmam gradativamente 
na cidade.

Dentre essas, a mais combativa é a Igreja Católica, gran­
de opositora dos livres-pensadores. Sem missionarismo e 
sem ação social, tradicionalista e burocraticamente desorga­
nizada no Paraná, (e conseqüentemente em Curitiba), essa 
Igreja é vista, ao final do século XIX, com muito pessimis­
mo pelo primeiro Bispo, D. José de Camargo Barros: Não 
temos recursos materiais, não temos clero e quase que pos­
so dizer, não temos católicos — queixa-se ele em carta diri­
gida ao Arcebispo da Bahia, no ano de 1900.

Os reclamos do Bispo inserem-se nas preocupações ge­
rais da Igreja Romana desde meados do século XIX, quan­



do ela ensaia a retomada de seu papel de condutora de al­
mas, expresso pelo movimento ultramontano. A conquista 
de Curitiba significa, pois, não só um avanço local sobre os 
que se opõem às posições católicas, mas a adequação a um 
programa mundial para acelerar a centralização romana e 
reforçar a soberania do Papa.

Ao entrecruzar dessas diversas polêmicas, não está cer­
tamente alheio o tema mulher, sujeito às influências de ca­
da grupo, de cada concepção, de cada ideal feminino. Nesse 
contexto, os intelectuais e educadores de orientação laica 
desejam que a mulher seja “um ser moral” e ético, compa­
tível com os padrões vigentes.

A imagem feminina que daí resulta pode ser, ao mes­
mo tempo, real ou abstrata, figura e mito, carne e espírito, 
repúdio ou modelo, a mulher que — todos desejam e con­
cordam — deve ser anjo na família, força na sociedade e 
esteio da pátria — esperança que se expressa nas palavras 
de Alcides Munhoz:

Mulher! Vossa missão, é sublime, se dela fazeis estes 
pequenos sacrifícios, que prepararão o vosso aperfeiçoa­
mento; se da ociosidade fazeis o trabalho, estudando ao 
mesmo tempo para desenvolver vossa inteligência; se do 
orgulho, da vaidade, do amor próprio, fazeis a docilida­
de, o altruísmo, a modéstia; da beleza que tantos males 
atraem, a resistência; do ciúme e da inveja, a indiferen­
ça; das ameaças ou vinganças, o perdão, e se, em todo 
mau pensamento, recorreis a Deus.

Ditosa de vós se cumpris estes sagrados deveres que 
tanto enobrecem e embelezam a mulher!

Então poderão chamar-vos boas irmãs, boas filhas, 
boas esposas e [ . . .  1 melhores mães! [ . . .  ]

Para os positivistas acha-se na base dessa construção, 
o perfil de mulher já imaginado por Comte, como elemento 
propagador do ideário patriótico, mediador entre o homem 
e a Humanidade, a família e a República, cuja supremacia 
social e moral tem como garantia a capacidade materna de 
sentir, a afetividade e o altruísmo, características femininas 
da composição da natureza humana. Baseado nas possíveis



virtudes da musa comtiana Clotilde de Vaux (que denomina 
a primeira parte do título desta tese, Clotildes, enquanto o 
símbolo católico — Maria — está representado na segunda), 
o modelo feminino do pensamento positivista influi signifi­
cativamente no grupo laico e anticlerical de Curitiba.

Por outro lado, o relativo progresso da questão feminis­
ta e a conquista de certas prerrogativas por parte da mulher 
determinam, no decorrer do século, o acirramento de posi­
ções contrárias a sua emancipação, apoiadas ainda na ênfa­
se à “missão” materna, como faz ironicamente o cronista 
local:

É uma tristeza quase ridícula a aspiração das mulhe­
res de tempos para cá. [ . . .  ] Dá-me vontade de rir mui­
tas vezes, quando as vejo a requebrarem os quadris, li­
vres de qualquer empecilho, pois a própria cinta tão hi­
giênica, tão útil, foi desprezada e dificilmente reentrará 
nos usos.

Isso é para as fúteis. [ . . .  ] Vejamos agora as aspi­
rações das intelectuais.

Essas, mal apresentadas, semimásculas, querem a to­
do transe, o direito de voto, querem ser iguais ao ho­
mem [ . . . ] .

Irmãs, como vós estais iludidas. [ . . . ]  Vós tendes nas 
mãos o gênero humano, porque sois vós que concebeis, 
que gerais, que incutis as primeiras idéias. [ . . .  ]

Que a mulher estude, desenvolva suas faculdades, tra­
balhe, nada há mais justo, mas que não olvide seus de­
veres sagrados.

De qualquer forma, mesmo obstacularizadas por posi­
ções reacionárias, as demandas femininas alcançam uma re­
percussão importante nos meios curitibanos. Para elas como 
para os livre-pensadores e anticlericais, a concepção da ima­
gem feminina, embora siga um traçado conservador, visa a 
um ser virtuoso e puro, mas que tem acesso à expressão de 
si mesmo. A mulher do modelo positivista, livre-pensador 
ou feminista é culta, capaz e, sobretudo, laica, assim como 
é laica a República brasileira, que tem na sociedade curitiba- 
na do início do século uma considerável representatividade.

Para essa concepção é, porém, vital subtrair a formação 
feminina da influência do grupo católico representado pelo



clero institucionalizado, contra quem desenvolve-se na cida­
de uma intensa campanha. Assim dizem os jornais:

Cresce dia-a-dia, em nosso Estado, a legião dos vam­
piros de sotaina.

Expulsos de outros países, onde povos esclarecidos 
cansaram afinal, de suportar os embustes e as explora­
ções desse bando, vêm eles aqui procurar abrigo e refú­
gio ao mesmo tempo que descobrir e desbravar novo 
campo de ação.

Neguemos-lhe qualquer apoio moral, retiremo-lhes to­
dos os recursos materiais, e assim teremos legal e pro- 
ficuamente, partidos os formidáveis tentáculos desse ter­
rível polvo social.

Alvo, que é, dos ataques da maioria dos grupos consti­
tuídos na cidade, a Igreja Católica oferece uma proposta al­
ternativa à formação feminina, buscando atrair para seu pro­
jeto social mães e futuras mães curitíbanas. E embora suas 
concepções a respeito do papel e do lugar da mulher na fa­
mília não difiram basicamente das demais posições, delas 
divergem no rigor das colocações e em seu aparato restri­
tivo.

Para tanto, a imprensa católica reverbera a moderniza­
ção introduzida na sociedade pelo cinema, pelo teatro, pela 
literatura, pela moda e pelas danças modernas. É exemplo 
disso a longa argumentação de um articulista católico ao ad­
vertir mães e filhas sobre os perigos do exercício do tango:

Uma moça católica de nenhuma forma pode se pres­
tar a dançar a repugnante dança denominada “tango” . 
E ainda que muitas jovens dancem o “tango”, sem ma­
lícia, as mães que sabem o que significam esta ou aque­
la atitude não devem conceder às suas filhas uma per­
missão que nem o próprio Deus poderia conceder, por­
que si uma ou outra dança o tango sem malícia, preciso 
é que fique sabendo que se presta tentar qualquer rapaz, 
que contribui com o mau exemplo, e aumenta, com o pê- 
so de sua inocência, o incremento de uma moda abomi­
nável.

Não deve também uma pessoa católica executar “tan­
gos” ao piano. [ . . . ]



Para o catolicismo, a virtude da mulher é peça funda­
mental da família cristã, a quem cabe, por missão divina, 
a formação dos filhos — dever espiritual que lhe é delegado 
e até exigido pelas posições ultramontanas. Tal proposição 
encontra em Curitiba uma pronta resposta na atuação das 
mulheres imigrantes, para quem a religião — além de sua 
importância na agregação das comunidades que se vêem, 
muitas vezes, em condições isoladas e difíceis — constitui 
um fator de preservação da identidade étnica. Na confluên­
cia da proposta católica com as necessidades de identifica­
ção dos grupos estrangeiros está, pois, o papel maior da mãe 
imigrante.

No centro ou nas colônias — cercada embora de múlti­
plos afazeres — a mulher imigrante constitui esteio da tra­
dição, não apenas no trajar ou no falar, mas pela ação con­
creta, reivindicando a conservação da identidade nacional 
com base nos fatores de origem e compondo a síntese dos 
quatro elementos de manutenção dos valores étnicos: esco­
la, religião, língua e lar.

Célula inicial das demais instâncias, o lar (no sentido 
mais extenso que o alemão lhe dá pela palavra “Heim”) é, 
pois, o reduto íntimo da etnicidade; nesse núcleo, a mãe edu­
cadora — cristã, ou leiga — é sempre fator básico, cabendo- 
lhe a função de transmitir os preceitos não só religiosos, mas 
também étnicos; contribui, assim, para a educação das no­
vas gerações e o equilíbrio interno da família.

Seja, porém, como for, o plano católico não deixa de 
ser tão-somente o ponto extremo de uma concepção femini­
na que é comum ao pensamento do período. A diferença en­
tre “o ser moral” do pensamento laico e a “moral católica” 
constitui apenas uma questão de ênfase que não é, porém, 
desprezível.

A oposição entre as duas orientações, laica e confessio­
nal, na disputa sobre a liberdade de culto, de ensino, de cons­
ciência, de pensamento, cria um campo de atrito em que as 
mulheres vão se ver divididas entre várias tendências. Clo­
tildes ou Marias, elas respondem a esses incentivos em sua



própria vivência e sua participação ou ausência na organi­
zação social de uma cidade que se diz capaz de ultrapassar 
os parâmetros da modernidade.

III

Conhecer essa outra esfera foi, pois, o próximo desafio 
do estudo.

O terceiro capítulo buscou, então, captar o cotidiano da 
mulher de Curitiba, em acordo ou não com as propostas edu­
cacionais ou o pensamento da cidade, mostrando, no trans­
correr de seu dia-a-dia, a pertinência da trama que para ela 
teceram escola e sociedade.

Esbarrou, porém, de início, em séria dificuldade para 
a reconstrução do cotidiano doméstico da mulher, já que sua 
apreensão se achava restrita às meras aparências externas 
e públicas dos espaços privados da casa, sem que se pudesse 
alcançar totalmente o domínio oculto desse reduto familiar 
— região onde, conforme Perrot, o dizível fábrica o indizí­
vel e a luz cria a sobra. Uma sombra difusa no interior 
das residências nas quais, entre revestimentos suntuosos ou 
paredes de tábua corrida, oculta-se uma mulher reclusa e 
diluída nos meandros das relações familiares. Uma perso­
nagem dual, metade reflexo, metade avesso da sociedade que 
a produz.

Nesse ambiente fechado e longe dos olhos do mundo é 
que se busca criar uma mulher cuja função primordial seja 
a maternidade. Retrato ou modelo de seu entorno, para ela 
existe, desde a adolescência, a preocupação que a orienta se­
guramente para a construção da figura materna.

Nada porém consegue impedir que emerja sua face pú­
blica nos espaços da cidade.

Ela é, assim, uma figura participantes nas festas e reu­
niões da alta sociedade, onde exibe com propriedade, suas 
toilettes e sua beleza; mas está também presente nas festas 
populares, onde se esbalda, namora, dança, participa das 
rixas, apanha e também bate. O amante da arte vai encon-



trá-la nos eventos culturais, ultrapassando mesmo as bar­
reiras sociais, como é o caso de uma lavadeira que o cronis­
ta social localiza nas galerias do teatro lírico.

Por seu lado, a curitibana esportista demonstra uma ou­
sadia sem limites, singrando os ares em balões e aviões, per­
correndo as ruas nos recém-criados automóveis. A mulher 
curitibana é ainda literata, pintora ou musicista. Andrade 
Muricy compara a jovem poeta Gilka da Costa Machado a 
autores como Hermes Pontes, Heitor Lima e Martins Fon­
tes, destacando em seus sonestos tuna organização sexua- 
lista, expressa no estilo de seus versos amorosos.

Embuída de sua missão patriótica, ela comanda campa­
nhas, “meetings” e comemorações, enverga fardas ou tenta 
alistar-se nas frentes militares.

O universo do trabalho testemunha também o esforço 
de mulheres que são submetidas à dupla função dos afaze­
res domésticos e do exercício profissional. Na categoria das 
autônomas, além das bem-sucedidas donas de empresa, das 
profissionais liberais e das professoras, há todo um contin­
gente de trabalhadoras dedicadas aos ofícios domiciliares 
que lhes permitem conservar uma certa autonomia de que 
são ciosas; uma autonomia por vezes violenta, como a das 
produtoras de leite ao agredirem companheiros que se sub­
metem, contra a vontade delas, ao registro oficial das vacas 
leiteiras; ou descontraída, como a das verdureiras, polone­
sas e italianas, pequenas produtoras e comerciantes de gê­
neros alimentícios, que dão um colorido especial à cidade 
com seus pregões e seus trajes típicos.

Nas indústrias incipientes, onde se fazem sentir mais 
agudamente as restrições do sistema, as operárias mui­
tas vezes silenciosas e amedrontadas, atingem, gradualmen­
te, maior participação, mercê das solicitações dos próprios 
companheiros. Já no comércio, a autonomia da curitibana 
chega a ombrear a operosidade e diligência masculinas.

Descendo os degraus da escala social, encontra-se ain­
da, no reduto da empregada doméstica, níveis de manifes­



tação violenta, como o caso de uma menor que, espancada 
pelos patrões, tenta eliminá-los, envenenando-os. O homicí­
dio representa, então, para a mulher, a rejeição extrema da 
opressão. Vítima de ocupações mal remuneradas e discrimi­
nadas, ela reage no alcance e na medida de suas possibili­
dades.

E mesmo nas áreas “condenadas” pelo sistema, onde se 
agrupam cartomantes, bicheiras, prostitutas e vadias, entre 
outras, ainda se nota a força da reação, muitas vezes sob for­
mas agressivas e petulantes. Pelas ruas de Curitiba, desfila 
um cortejo de mulheres marginalizadas, muitas delas resis­
tentes, agressivas, irreverentes, enfrentando a todo momen­
to a repressão policial. Prostitutas cruzam as ruas em trajes 
menores, dirigem automóveis em farras e bebedeiras, atra­
cam-se com homens a unhadas e dentadas. Desordeiras, en­
frentam os guardas tentando esbofeteá-los e briguentas de­
sacatam o subdelegado, mandando-o pentear macacos.

É na agressão e no desacato assumido que se encerra 
o painel onde desfilam as figuras femininas de Curitiba. En­
tre a dona de casa e mãe de família — concepção ideal que 
a sociedade de então veicula — e a patriota, esteio da cons­
trução nacional, aparece um grande número de mulheres 
empenhadas nas mais variadas atividades e situações, do la­
zer ao trabalho e do trabalho à marginalidade.

A mulher curitibana da Primeira República apresenta, 
portanto, mil faces e múltiplos contornos. Ela é, ao mesmo 
tempo, uma figura doméstica e uma dama social; rainha do 
lar, ela deve insinuar-se igualmente em inúmeros espaços 
públicos ou privados.

Educada para o mundo interior, vê-se, porém, solicitada 
a dar uma contribuição externa que inclua tanto o desem­
baraço e a efusão, quanto o recato e a modéstia. À mulher 
da família, esquecida de si mesma, que vive em ambientes 
restritos e horizontes estreitos, a educação acrescenta uma 
face externa treinada para a vida social e para os campos, 
ainda que limitados, de trabalho.



A escola desenvolve, para ela, uma gradação de valores 
em que se constrói um papel público, em oposição a valores 
interiores de concepção doméstica e religiosa, preparo à sua 
participação mais ativa. Excluem-se, entretanto, exigências 
demasiadas de expressão individual, inserindo-a nos planos 
do Estado por um viés patriótico e sentimental que não lhe 
concede os direitos da cidadania. O estigma da mulher libe­
rada, ou mesmo pública, é a ameaça sempre oposta aos de­
sejos de emancipação da consciência ou de independência 
econômica.

Afloram, nisso tudo, as interferências do meio pensante 
de Curitiba.

No intuito de utilizar a mulher como base à consolida­
ção de suas causas, cada grupo desenvolve sobre ela um 
ideário próprio, em que predominam os interesses comuns, 
sem eliminar, contudo, traços de divergências. Decorrem 
desse jogo, ao final da Primeira República, vestígios que 
marcam a sociedade curitibana e a figura feminina: a forte 
atuação imigrante dando base de apoio às congregações re­
ligiosas de origem estrangeira; a conjuntura política de ques­
tionamento às orientações republicanas laicas e positivistas, 
culminando em um certo conservadorismo educacional a 
respeito da mulher, perpetuado depois pela Revolução de 30 
e pelo Estado Novo; o progressivo acordo entre Igreja e Es­
tado embutido no bojo do processo político; o sucesso da 
orientação ultramontana da Igreja Católica, talvez corres­
pondendo a uma predisposição — própria à sociedade e aos 
seres humanos — em aceitar as teses de punição e de con­
denação eternas que fazem parte do ideário católico no pe­
ríodo.

A mulher curitibana aproveita, porém, os espaços que a 
Repúblcia laica e o livre-pensamento lhe oferecem, receben­
do muitas vezes, nas escolas, educação de cunho científico 
e liberal e participando ativamente dos momentos cívicos e 
sociais da cidade.

Ela enrijece também o seu ânimo e fortalece suas raí­
zes no embate do questionamento étnico, seja como natural



da terra, seja como imigrante que aqui consolida sua origem 
e adquire uma nova nacionalidade. Para o etnocentrismo do 
imigrante, é a mulher um dos estereótipos construídos sobre 
a noção de superioridade racial, sempre forte, diligente e 
operosa.

Curva-se, por outro lado, à inevitabilidade dos severos 
moldes religiososo quando se torna difícil a resistência fron­
tal — momento em que a Igreja desenvolve uma ascendên­
cia crescente sobre a mulher, e a sociedade curitibana pare­
ce perder os parâmetros que norteiam a modernização dos 
modelos femininos.

Atende, ao mesmo tempo, aos apelos feministas em sua 
face emancipadora, manifestação de teses mais liberais en­
tre os sexos, e busca conciliar as possibilidades que ela lhe 
oferece, em contraposição às restrições que a Igreja lhe faz. 
Dessa forma, insere-se em um contexto pleno de conflitos, 
insinuando-se nas brechas que o sistema entreabre e ocupan­
do posições que sua educação pode incentivar e sua expe­
riência consegue efetuar.

Imagem fragmentada no decorrer da pesquisa e do tex­
to, ela se recompõe ao final, indivisível, surpreendente nas 
suas múltiplas vivências.

A mulher de Curitiba é, antes de tudo, uma mulher ur­
bana. Parte ativa da vida da cidade, ela é reflexo de uma ur­
be de vários espaços, de muitos pensares e múltiplos perso­
nagens. Nesse cenário controverso e híbrido, ela é conteúdo 
e continente. Sua história é, em essência, a história da cidade.

Recuperar as fontes, redescobrir as mulheres, investigar 
o pensamento, compreender a educação, conhecer a cidade. 
Pode a História lançar alguma luz sobre o rendilhado com­
plexo do passado?

Na impossibilidade de desvendá-lo por completo, fica a 
tentativa de torná-lo um pouco mais próximo, para poder 
compreender, como Jorge Luiz Borges, que, na verdade, to­
dos esses esforços não restituem o difícil passado — ope­
ram e divagam com ele.



CRUZ E ESPADA 
UMA PRESENÇA ESLAVA NO BRASIL MERIDIONAL

M A R IA  L U IZ A  A N D R E A Z Z A
Professora do Departamento de História, da Uni­
versidade Pederal do Paraná - UFPr.

RESUMO

Este texta trata das relações de poder na contempora- 
neidade, a partir da investigação das práticas de poder ma­
nifestas na colônia Antonio Olinto, comunidade ucraniana 
do Paraná, no início do século XX. O personagem central é 
o padre João Michalczuk, analisado em seus discursos.

A mobilidade demográfica que caracterizou as grandes 
imigrações do século XIX trouve ao Brasil, dentre imigran­
tes de diversas nacionalidades, o grupo ucraniano que fixou 
seus contingentes no sul do país.

Religioso por excelência, esse povo recebeu o catolicismo 
dos missionários vindos de Bizâncio, estabelecendo-o como 
religião oficial no então Reino de Rush de Kiev no século X. 
Essa fé, inicialmente orientada pelos patriarcas de Constan­
tinopla, proclamou sua união com a Igreja de Roma em 1595 
no Sínodo de Brest-Litovsky.

A profundidade dessa opção religiosa, visceralmente ar­
raigada às tradições ucranianas, acompanhou os contingen­
tes emigrados para a América; desde o início de sua instala­
ção em terras brasileiras, aspiravam os colonos por um guia 
espiritual para orientação de suas comunidades.

No caso específico da Colônia Antonio Olinto, criada em 
1895 e situada ao sul do Paraná, os eslavos foram atendidos 
inicialmente por padres itinerantes, vindos de colônias loca­
lizadas a mais tempo como a de Iracema e Rio Claro.1

Para realizar o culto, edificaram, em terrenos particula­
res, capelas e residências que pudessem acolher os padres



quando visitassem a colônia. Na ausência de representantes 
clericais, realizavam, nestas capelas rurais, o ritual religioso 
sob a coordenação de agentes leigos. Contudo, não desistiam 
de dirigir os seus apelos, tanto a Curitiba para Dom José de 
Camargo Barros e Dom João Braga — bispos da diocese — 
quanto para o arcebispo metropolitano André André Szet- 
tyckyi, na Galícia. Foram atendidos em 1911 com a chegada 
do padre João Michalczuk que se manteve pároco desta co­
munidade até 1950.

Formado em teologia, em Roma, Michalczuk não era pa­
dre até às vésperas de sua vinda ao Brasil. Exercia o cargo 
de oficial no exército austro-húngaro e, conforme relatos 
orais de contemporâneos, envolvido com dívidas contraídas 
no jogo, aceitou a oferta do Metropolitano Szettyckyi de or­
denar-se padre e tomar-se missionário, em troca da quitação 
de suas obriações financeiras.2 Dadas as particularidades 
de sua ação pastoral, é bastante verossímel a confirmação 
desta hipótese.

Durante os trinta e nove anos em que foi pároco desta 
comunidade, Michalczuk redigiu uma crônica que intitulou 
de Livro Tombo do Curato de Antonio Olinto. Este livro é 
uma espécie de relatório dos acontecimentos religiosos da 
paróquia, que fornece uma rica informação sobre a menta­
lidade religiosa veiculada pelo autor e implementada no 
contexto dessa comunidade eslava.

Analisado em seu aspecto estritamente formal — em 
seu estilo e linguagem — o que sobressai, à primeira vista, 
é uma preocupação com regras e estilo que se torna bastan­
te intrigante, visto tratar-se o autor de um estrangeiro que 
se expressava de uma forma correta e erudita, com raríssi- 
mos deslizes na grafia. Em raciocínio coerente, formalizado 
dentro de um estilo rebuscado aparecem as características 
de força e dominação inerentes ao personagem e que se evi­
denciam na própria organização do texto: parágrafos maciços 
e longos, pontuação abundante. Impõe também um distan­
ciamento do narrador referindo-se a si mesmo na terceira 
pessoa.



Na construção deste discurso em terceira pessoa não 
está permeada a noção de modéstia, pois o autor se apre­
senta como personagem de ficção, a quem' atribui qualidades 
de benfeitor. São freqüentes, no Livro Tombo, frases como 
as seguintes: Visitou cada família o Padre (fazendo proi­
bição de se ingerir bebida alcoólica); [ . . . ]  sendo aceito com 
bom grado, de maneira que logo depois a colônia estava em 
pleno progresso. (Livro Tombo, p. 5), ou também: envidou 
todas as forças para fundar escolas, sustentando-as com seus 
próprios recursos. (Livro Tombo, p. 7).

Esse texto analítico em estilo, e descritivo com riqueza 
de detalhes, gera a construção de um discurso elaborado e 
prolixo .Parece que tais recursos visam sobretudo, fornecer 
ao seu leitor potencial um quadro amplo das situações coti­
dianas da comunidade onde ele é sempre colocado como o 
protagonista da narrativa: quantas vezes quiz-se-me despe­
daçar o coração ao contemplar os ultrages de toda espécie 
com que foi offendida a magestaãe Divina. (Livro Tombo, p. 
6 ) .

Observa-se, sobretudo, um colorido lingüístico obtido 
através do uso de expressões e locuções, termos fortes e con­
tundentes, exageração descritiva e uso pontual de adjetivos: 
foi considerando o Brasil como o paraíso das delícias (Li­
vro Tombo, p. 2); em outra passagem: A colônia Antonio 
Olyntho é um mundo à parte; é a antecâmera do inferno; é o 
lugar onde todo o crime se oculta deante da justiça; é o lu­
gar onde toda ocasião é um julgamento, cada instincto brutal 
um juiz. (Livro Tombo, p. 13).

Contém um discurso carregado de emoção, que permite 
porém entrever um narrador atento e premeditado, preo­
cupado sobretudo com a construção de uma boa imagem de 
si mesmo junto às autoridades eclesiásticas. É também mui­
to evidente que foi escrito em época diversa dos aconteci­
mentos narrados, permitindo ao escritor uma postura fac­
ciosa, direcionada a justificar suas atitudes, envoltas todas 
no sentido da glorificação de Deus. É curioso também que 
suas atividades extra religiosas, como arrendatário e como



proprietário de terras, jamais sejam mencionadas e que as 
descrições detalhadas cessem quando vem a receber o poder 
político distrital. A partir deste período, o Livro Tombo pas­
sa a ser mero instrumento de registro das orientações dio­
cesanas.

Isto posto, o Livro Tombo do Curato Antonio Olinto po­
de tornar-se veículo para um segundo tipo de análise, agora 
mais amplo, e que possibilite o exame das relações que se 
estabeleceram entre a autoridade religiosa e os colonos ucra- 
nianos instalados no Brasil. Por este viés pode-se, sobretu­
do, verificar a infiltração do movimento ultramontano da 
Igreja Católica Romana no Brasil, com a atuação dos mis­
sionários que acompanharam os contingentes emigrados da 
Europa no final do século XIX.

Em linhas gerais, o movimento ultramontano correspon­
de à resposta da Igreja Romana à separação entre Igreja e 
Estado. Ela se insere num amplo processo de transforma­
ções do aparelho religioso católico em escala mundial. Entre 
suas diretrizes mais concretas estão a reforma do clero (que 
deveria tornar-se mais disciplinado, zeloso e piedoso), o ex­
traordinário crescimento das ordens e congregações religio­
sas, o desenvolvimento das devoções e da vida espiritual, a 
expansão missionária e os primeiros ensaios de renovação 
litúrgica.3

Desprovida paulatinamente, entre os séculos XVIII e 
XIX, dos privilégios, das subvenções públicas e de outras 
benesses que lhe conferia a vinculação com o Estado, a Igre­
ja, procura se reestruturar alicerçada sobretudo numa reno­
vação da mentalidade religiosa popular: Seus traços essen­
ciais são à espiritualidade centrada na prática dos sacramen­
tos e o senso de hierarquia eclesiástica; o bom católico, se­
gundo este modelo, é aquele que freqüenta regularmente os 
sacramentos e obedece incondicionalmente à autoridade ecle­
siástica.*

Quanto a esse posicionamento, os missionários ucrania- 
nos já se encontravam coesos, pois as medidas unionistas de­



senvolvidas pela Santai Sé, desde o século XVI, em relação 
às Igrejas Particulares do Oriente, já latinizara muito o com­
portamento da Igreja do Rito Ucraíno-Católico.6

Essa ligação com a Santa Sé, irradiadora da romaniza- 
ção da Igreja em âmbito mundial, agilizara a implementação 
do novo modelo de ação apostólica, incentivando o desloca­
mento de agentes religiosos que acompanhavam os grupos 
de emigrantes às suas pátrias d.e adoção.

Nesse emaranhado de reestruturação do aparelho ecle­
siástico e de instalação de colônias agrícolas, a figura de Mi- 
chalczuk adquire relevo, pois condensa em sua atividade mis­
sionária, os postulados ultramontanos.

Ele assume seu cargo convicto de que o sacerdote, en­
tre o povo confiado a sua proteção deve tornar-se tudo a to­
dos (Livro Tombo, p. 6) e que deve empenhar todas as 
suas energias no cumprimento do seu dever. (Livro Tombo, 
p. 6). A comunidade eslava de Antonio Olinto já sofrera dis- 
senções por motivos étnicos e cabe a ele atender paroquia­
nos essencialmente ucranianos:

No princípio faziam suas orações tanto os ukrainos como 
os polacos simmultaneamente na capella que o governo 
mandou levantar [ . . . ] .  As intermináveis questões e brigas 
chegaram a tal ponto que os ukranianos abandonaram a 
capella até então comum, transferindo-se para o prédio ad­
quirido para este fim, adaptando a casa ali existente para 
uma capella provisória. (Livro Tombo, p. 2).

Sua ação pastoral foi sempre regida pelos princípios li­
gados às mais recentes orientações da Igreja Católica. Uma 
das primeiras atitudes ao assumir a paróquia foi a institui­
ção de elos devocionais:

Lembrando-se o Padre João Michalczuk da devoção his­
tórica do povo rutheno a Maria Santíssima, chamando-a 
Nossa Mãe [ . . .  ] e pensando [ . . .  ] nas muitas graças re­
cebidas na sua vida privada por intercessão da Immaculada 
Virgem [ . . . ]  resolveu o Padre João Michaczuk de nomear 
a Immaculada Conceição da Santíssima e Puríssima Vir­
gem Maria por perpétua padroeira da colônia ruthena de



Antonio Olyntho, publicando já no primeiro domingo (dez 
de setembro de 1911 anno) depois do pedido feito pelo 
povo esta sua determinação. (Livro Tombo, p. 5)

A questão do padroado era básica nos postulados roma­
nizantes, já que concretizava uma representação de culto. 
A devoção a imagens sacras, as procissões, as músicas e as 
festas em torno de padroeiros e por extensão, a prestação 
do culto a Deus, legitimavam a autoridade eclesiástica. O in­
terior da igreja foi todo pintado com cenas bíblicas, tanto 
nas paredes laterais quanto nas cúpulas. Michalczuk enten­
dia que as imagens nas Igrejas são como que retratos dos 
santos, são uma espécie de livros em que vêm os que não 
sabem ler; [ . . .  ] como a palavra age por meio da audição, 
do mesmo modo actua a imaem perante a vista. (Livro Tom­
bo, p. 7)

Apoiado nessa argumentação extraída de São João Da- 
masceno, sua prática era concretizar os elementos sacros e 
proporcionar ao imigrante a visualização constante de cenas 
bíblicas. Ele operacionalizava com maestria o que constitui 
o cerne da religião ultramontana: A religião de acordo com 
o ultramontanismo não é mais a afirmativa da vida que vê 
o selo do divino nas realidades terrestres, mas circunscreve- 
se agora substancialmente à comunicação através dos ritos 
e práticas devocionais dos homens com o sobrenatural,6

Para a implementação de ritos e práticas devocionais, o 
pároco de Antonio Olinto não dispensava, ainda, o auxílio 
financeiro dos fiéis. Sua crônica está repleta de alusões como 
animar os paroquianos a dar o óbulo ganho com o duro 
trabalho (Livro Tombo, p. 18), arrecadação de meios pe­
cuniários, espórtulas (Livro Tombo, p. 23), enfim, da co­
locação do completo subsidiamento de suas atividades pelas 
contribuições dos paroquianos. Esse aspecto parece não fu­
gir muito à regra dos demais padres missionários. No en­
tanto, ao que tudo indica, suas exigências financeiras junto 
aos paroquianos, geralmente excediam, tantos às possibilida­
des dos colonos, quando às necessidades reais da comunidade. 
Para exemplificar, pode-se citar à encomenda do quadro da



padroeira da igreja matriz à Academia de Belas Artes em 
Cracóvia. Com o quadro já entronizado, Michalczuk, prova­
velmente animado com a crescente atitude de assentimento 
da comunidade às suas ações, passou a recolher de seus pa­
roquianos os colares de coral tão representativos para a etnia 
ucraniana — e demais adereços que contivessem ouro, prata 
e pedrarias. Com este material mandou especialistas “ves­
tirem” o ícone de Nossa Senhora da Imaculada Conceição, 
que passou a ser conhecido como Nossa Senhora dos Corais. 
Do trabalho encomendado ao acadêmico polonês, manteve-se 
à vista apenas o rosto de Maria e de Jesus Menino...

Michalczuk impunha sua postura aos imigrantes ucrania- 
nos, agindo sempre em nome da Igreja. Para cooptá-los, não 
dispensava o recurso que o cultivo das devoções fornecia à 
nova mentalidade católica. Escrevia: Desde o começo dos
seus trabalhos sacerdotais teve [ .... ] o intuito de accender
nos corações de seus paroquianos uma profunda devoção ao 
sagrado coração de Jesus e uma terna devoção para com 
Nossa Senhora. (Livro Tombo, p. 9)

Registrou igualmente que empregou todos os meios que 
um sacerdote de roça pode dispor a fim de realizar seu ideal; 
cânticos devotos, pregações bem preparadas todas as noites, 
etc. (Livro Tombo, p. 8)

Instituiu os meses de maio e junho como devocionais a 
Maria e ao Sagrado Coração de Jesus, mas relatava, em 1915, 
que sentia haver necessidade de aprofundar mais os laços 
espirituais da paróquia. Assim, escrevia que

embora o povo freqüentasse a Igreja e se confessasse 
amiudadas vezes, não não se notava todavia grande fer­
vor no amor de Deus. Os meses de maio e de junho não 
são o bastante para manter os christãos durante o ano 
todo no fervor e devoção. (Livro Tombo, p. 10)

Entre as possibilidades que o ultramontanismo instituiu 
para agregar a paróquia sob a autoridade do clérigo, estava 
o Apostolado da Oração. Esta modalidade de pastoral era 
tipicamente ultramontana, sendo capaz de influir com efi­
ciência na moralização do povo ligada à religião.7 Michalc-



zuk anunciou, ainda, em sermão dominical que ficava esta­
belecida a Irmandade do Apostolado na Oração da qual po­
dem fazer parte, tanto homens quanto mulheres, tanto jo­
vens como os velhos. (Livro Tombo, p. 10). No final do ano 
ele redigia em seu Livro Tombo: que ele (o apostolado) era 
um poderosíssimo meio que transforma o homem animal em 
um christão exemplar. (Livro Tombo, p. 11)

Seu temperamento carismático envolvia a comunidade, 
que o acompanhavam em seus comportamentos de exalta­
ção material à figura divina e à corte celestial. Com a contri­
buição financeira e o trabalho exigido dos fiéis foi arquiteto 
de uma igreja, em estilo bizantino que, no início da década 
de 20, impressionava até viajantes europeus. KARMANSKI, 
intelectual ucraniano relatando sua visita à colônia, escreveu:

A igreja, a propriedade do pároco, o pátio e tudo que o 
cerca chocaram-me profundamente. A igreja com quatro 
cúpulas (a quinta ainda vão construir), em forma de cruz 
grega, e o campanário com sua arquitetura muito leve 
(com o maior sino entre as igrejas ucranianas), construí­
das [ . . .  1 entre a clareira da mata, lembram assim as 
antigas grutas ucranianas e, em solo brasileiro invocam 
um efeito estético todo especial.8

Ao tanger do sino aludido, Michalczuk ligou outros ele­
mentos tipicamente ultramontanos: as orações freqüentes e 
as jaculatórias. Famoso até hoje pelo alcance do seu tangido,

o sino desde 1911 do alto da torre despede sua voz pene­
trante para todas as partes da colônia convocando os co­
lonos ao santuário para render graças ao seu Deus [ . . .  1 
e o povo no campo ou em sua casa [ . . .  ] descobre-se de­
votamente e saúda a mãe celestial rezando piamente o
Angelus ao qual acrescenta a [ . . .  1 oração pelas almas do 
purgatório. (Livro Tombo, p. 4)

Como nas fórmulas de oração, o pároco não hesitava, 
também, em interferir nos costumes do povo. Interditou, as­
sim, aos colonos a ingestão de bebida alcoólica, fazendo
jurar o povo abstinência d’esta bebida. (Livro Tombo, p.
4) Para as pessoas que sustentassem o juramento ele garan­
tia cinquenta dias de indulgência (Livro Tombo, p. 4), des­



de que rezassem a invocação: Beatíssima Virgem Maria aju­
de-me a ser fiel ao meu juramento. (Livro Tombo, p. 4)

A todas as orações, rituais de culto e celebrações era 
exigida a presença maciça dos paroquianos:

Ele instituiu a quarta e a sexta-feira como dias privilegia­
dos para obter a graça [ . . .  ] propiciadores a receber fa­
vores que as pessoas buscassem ou recorressem [ . . . ] .  
A falta mesmo com distância de doze quilômetros era 
ameaçada de pecado mortal.9

Embalado pelo progressivo poder que exercia em sua 
paróquia e esquecido do caráter altamente hierárquico do 
ultramontanismo, em 1919, resolveu criar, inclusive, uma 
congregação religiosa faminina. Esta congregação que deno­
minou de Imaculado Coração de Maria, teve curta duração 
pela interferência do Bispo Dom João Braga, já que o cato­
licismo ultramontano alicerçava-se num eixo de poder reli­
gioso do qual nem mesmo o autoritário padre Michalczuk 
escapava. Esta hierarquia tinha como polo o papa, para a 
Igreja Universal, o bispo para cada dioceses, e o clero, em 
cada paróquia.

Obedecendo, no plano diocesano, à pessoa do Bispo, o pa­
dre Michalczuk recebia dele, em raras vezes, um veto às 
suas atitudes. Em visita à colônia, em 1918, Dom João Braga 
foi informado por grupos que se opunham ao cura local, 
de suas excessivas exigências e de sua conduta pouco afeita 
ao comportamento moral esperado de um padre. Defenden­
do o pároco, o Bispo utilizou a passagem bíblica que se refere 
à postura de Jesus Cristo perante Maria Madalena, exortan­
do ao que considerasse sua própria atitude perfeita a que 
atirasse a primeira pedra. A este respeito, o próprio Michalc­
zuk escreveu:

O Exmo. Sr. D. João Francisco Braga, varão de grande 
erudição e muita experiência, psychologo do mais subido 
quilate, compreendeu desde logo com quem tinha que fa­
zer. Deligenciou convencel-os de que o parocho lhes seria 
pai amoroso se eles lhe queriam ser filhos obedientes e 
submissos. (Livro Tombo, p. 17)



Respaldado na autoridade diocesana, o pároco de Anto­
nio Oiinto passa a utilizar a engrenagem da Igreja para as­
senhorear-se da localidade. Consegue em sua permanência 
nessas terras um poder temporal invejável. Em 1920, um vi­
sitante, após conhecer as propriedades do pároco, afirmou: 
Admirei-me com o interesse e a perseverança do proprietá­
rio, surpreendi-me com o modelo de ordem em tudo, e tive 
ciúmes: é um verdadeiro senhor no sentido exato da pala­
vra.10

Às contribuições iniciais dos colonos para o sustento de 
seu pároco, o pagamento de uma pensão anual de 5$000 
(Livro Tombo, p. 3), ele foi acrescentando outras obrigações 
financeiras ,que impôs aos paroquianos. Os hábitos que ele 
possuía através da organização do exército, ele pôs em prá­
tica como se fosse um homem civil, para materialmente se 
prover e chegar a um posto que ambicionava religiosa e eco­
nomicamente.11

O início deste fortalecimento material pode ser situado 
na abusiva prática dos Molebén e dos Parastás. Executando 
estes rituais destinados a pedir bênçãos divinas respectiva­
mente à cultura e boa colheita e aos mortos da comunidade, 
ele recebia, além da espórtula correspondente, uma contri­
buição em produtos da lavoura e da criação de animais.

Principiou assim sua própria lavoura e criação de suínos 
e eqüinos, em terras que arrendava dos colonos ou que re­
cebia como doação. O folclore ao redor deste padre, afirma 
que ao dirigir-se para a casa de algum moribundo, fazia-se 
acompanhar pelo cartorário local, e para administrar a ex­
trema unção, pedia doações de pelo menos cinco alqueires. 
Evidentemente, ele empregava este método nas pessoas que 
considerava passíveis de serem convencidas, e chegou a re­
ceber doações de propriedades maiores, como foi o caso da 
viúva Horen que lhe doou dez alqueires de terra.12

As terras onde estavam as igrejas, tanto na sede de An­
tonio quanto na linha de Santos Andrade13, bem como os 
cemitérios, casas e salões paroquiais pertenciam aos colonos 
que cederam espaço e material para tais construções. Mi-



chalczuk empreendeu uma batalha judicial e conseguiu es­
criturá-las em seu nome. A propriedade onde estavam insta­
ladas as edificações da igreja, ele transferirá, mais tarde, pa­
ra a Mitra Diocesana, que por sua vez, as passará ao domí­
nio de seus herdeiros, a Congregação de São Basílio Magno.

Para o trabalho em suas terras ele utilizava a mão-de- 
obra dos colonos, que eram escalados nominalmente no ser­
mão dominical. Diante do fanatismo religioso existente as 
pessoas não deixavam de comparecer, levando a foice e a 
enxada para executarem o serviço determinado pelo páro­
co}*

Alicerçado em sua posição de pároco, usufruia da práti- 
lica de preceitos religiosos para arrecadação financeira. As 
confissões, principalmente no período da quaresma, consti­
tuíam uma boa fonte de renda, pois custavam, por volta de 
1920, 400 réis a cada fiel penitente.15

A manipulação deste dinheiro e do caixa da igreja, arti­
culado com as manifestações exteriores de enriquecimento 
do padre fizeram com que houvesse a despeito de todas as 
cautelas, o aparecimento de hervas ruins, origem de múlti­
plos dissabores. (Livro Tombo, p. 17). As ervas ruins men­
cionadas por Michalczuk vicejaram principalmente na linha 
de Santos Andrade, cujos colonos moveram perante o tri­
bunal da Lapa uma ação contra os fabriqueiros, acusando-os 
de terem defraudado o dinheiro da igreja

e rebellaram-se contra o sacerdote affirmando que ele 
também era conscio e annuia com estas cousas; que não 
o reconheciam por seu parocho. [ . . .  ] Desde este tempo 
vedaram ao parocho o ingresso na capella; faziam as fun­
ções sacras sem a assistência de sacerdote. (Livro Tom­
bo, p. 18)

Sem discutir a questão ultramontana que não via com 
bons olhos as capelas rurais exercerem as funções sacras sem 
a presença de um agente clerical, é muito claro que Michalc­
zuk não admitiria perder uma fatia significativa de seu reba­
nho. Com sua liderança sobre esta comunidade profunda­
mente religiosa, conseguiu adesões à sua causa e os revol­



tosos de Santos Andrade viram-no em breve, novamente no 
altar de sua capela. Inconformados, pediram da Lapa, então 
sede distrital, uma comissão para verificar as contas paro­
quiais accusando o próprio parocho de ter assaltado a Igre­
ja. (Livro Tombo, p. 19)

Para prestar contas a tal comissão. Michalczuk não dis­
pensou a companhia de 100 colonos a cavalo e o restante a 
pé. (Livro Tombo, p. 17). Sendo dado ganho de causa ao 
pároco, levantou-se um forte alarido: não queremos o Pa­
dre, não qu&remos. (Livro Tombo, p. 17). e em função da 
indignação geral dos habitantes da linha Santos Andrade, o 
pároco de Antonio Olinto respondeu novo processo no Tri­
bunal da Lapa por apropriação indébita de valores do caixa 
da Igreja.

As manifestações de repúdio da comunidade ucraniana 
à atuação de Michalczuk foram decrescendo, na medida em 
que ele recebia apoio das instâncias superiores às quais os 
colonos pudessem eventualmente recorrer. Por um lado es­
tava a Mitra Diocesana, que quando informada da irregula­
ridade do comportamento deste clérigo — que não hesitava 
inclusive a usar força física para impor seus ditames — 
aconselhava aos imirantes que fossem bons filhos (Livro 
Tombo, p. 18). Em uma única vez, em 1918,. Dom João Bra­
ga escreveu ao parocho traçando-lhe regras para o proce­
dimento, que o mesmo acolheu amorosamente. (Livro Tom­
bo, p. 22). Por outro lado, as autoridades civis procuradas 
pelos colonos dificilmente se envolveriam em desautorizar 
uma autoridade eclesiástica. Mesmo com a desvinculação 
Igreja-Estado, ambas são instituições de exercício de poder, 
que apesar de mecanismos heterogêneos, ocupam-se de regu­
lamentar a vida das pessoas. Deve-se colocar também que, 
desde 1919, quando a colônia passa para a jurisdição políti­
ca de Rio Negro, Michalczuk, além de ser membro do Dire­
tório Político Municipal foi alçado ao cargo de chefe político 
de todo o distrito. (Livro Tombo, p. 21) Acabaram-se assim 
definitivamente, suas idas e vindas para os tribunais.

Se ele antes dispunha de uma forma de intervenção, mais 
ligada a fé e espiritualidade da comunidade, passou a contar



com o aparato administrativo para desenvolver seus propó­
sitos. Utilizou-se tanto do púlpito quanto do inspetor de po­
lícia para sustentar suas ações. Com estes dois dispositivos 
instalou na colônia algo parecido com um olhar disciplina- 
dor: um aparelho ãisciplinador perfeito que capacita um 
único olhar tudo ver permanentemente™

Desta forma, por volta de 1920 ele já havia internalizado 
em seus paroquianos o comportamento adequado, e não ha­
via mais necessidade de imposição direta de seus parâme­
tros. Sua ascendência sobre a população já se impusera, e 
vai se manter até a sua morte, não mais como uma força 
que diz não17, mas como o portador de um discurso de ver­
dade.

Partindo da premissa de que o poder é algo que circula, 
ele conseguiu tomar para si essa comunidade com uma força 
originária da instituição que aí o colocou. Estava atrelado 
hierarquicamente à Igreja, mas ela, em contrapartida, lhe 
servia como suporte para a construção de uma religiosidade 
que atendia sua cosmovisão particular.

Na ambivalência do comportamento de Michalczuk, ora 
um ultramontano vigoroso, ora a reprodução de um’ senhor 
de gleba, residia, provavelmente, o elo que legitimava sua 
relação com os colonos. Apelava constantemente para a nos­
talgia do imigrante, que depois de quase trinta anos radica­
dos no Brasil ainda sentia saudade de sua antiga miséria e 
pede que um só momento os levem de volta à antiga terra 
natal.™ Desta forma não dispensava dos ofícios religio­
sos, exortações à Ucrânia, entoando hinos pátrios como Ché 
né Umerla Ukraína e Neporá. Não esquecia também de Fran­
cisco José, imperador austíaco muito admirado pelos cam­
poneses por haver abolido a servidão de gleba.

Articulava-se, assim, no ideário do imigrante, como o 
mediador da misericórdia divina e o mantenedor do espírito 
étnico, conseguindo atingir assim o exercício de uma pasto­
ral severa, mas jamais negligenciando as vantagens que a 
vida terrena pode oferecer. Um levantamento superficial de



sua propriedade fundiária somava, anos antes de sua morte, 
cerca de noventa alqueires. Para dimensinar essa cifra, pode 
servir de parâmetro o tamanho dos lotes que haviam sido 
demarcados para cada imigrante desta colônia pelo governo 
paranaense. Eram lotes de dez alqueires.

A tudo que fazia ele imprimia um caráter grandioso e, 
conforme testemunhos de contemporâneos, ele, por sua 
forte personalidade, inteligência, cultura, disciplina e energia 
era, na comunidade Antonio Olinto, pastor e juiz.19 Outros 
encaravam-no como um personagem que viveu tudo, em 
toda a plenitude de sua força de liberdade e de sua imposi­
ção.20

Para concluir esta análise, convém retomar aqui alguns 
pontos da pesquisa para, dentro de uma perspectiva mais 
global, repensar a figura de Michalczuk e sua vivência ca­
leidoscópica. O desempenho concomitante de papéis sociais, 
aos quais imprimiu suas características, tomam a sua vida 
uma trama densa e heterogênea.

Com o que já foi detalhado de sua atuação em Antonio 
Olinto, pode-se afirmar que não tinha uma vocação religiosa 
na concepção escrita do termo. Sua performance privilegiava 
mais ações de um homem prático e disciplinado que agluti­
nou em si funções que, vistas da atualidade, parecem irre­
conciliáveis mas, que em sua contemporaneidade, talvez en­
contrem uma racionalidade.

Sua formação intelectual era bastante ocidentalizada, e 
ele descartava no seu discurso religioso escrito, os membros 
da Corte Divina mais considerados na tradição da Igreja de 
Rito Ucraíno-Católica. Em quarenta anos de Libro Tombo, 
não menciona em nenhuma vez os nomes de São Valdomiro, 
Santa Olga, São Basílio ou ainda São Nicolau. Em contra­
partida, São Francisco de Assis, Santo Agostinho e São João 
Damasceno são constantes suportes aos temas que registra 
neste livro. E é, justamente a análise deste tipo de detalhe 
que revela a habilidade que Michalczuk tinha em atingir a 
religiosidade de seus fiéis, haja visto que a iconografia que



reveste as paredes internas da igreja matriz da colônia — 
dá qual ele foi o arquiteto — privilegia exclusivamente a 
representação de santos específicos da etnia ucraniana. Mos­
trava-se assim, atento em trabalhos com as representações 
coletivas da religião dos imigrantes que lhe foram confia­
dos, trabalhando este imaginário com muita habilidade.

De qualquer forma, a afirmativa de que ele não foi um 
clérigo dentro dos moldes esteriotipados, não significa a ne­
gação de que exerceu uma pastoral rígida, dentro dos prin­
cípios ultramontanos. Efetivamente, estabeleceu as relações 
com a comunidade dentro dos moldes do catolicismo roma- 
nizado. Tinha controle tenaz sobre a paróquia, alcançado 
tanto pelo seu espírito disciplinador, quanto por meio da 
instalação de associações pias, da difusão da doutrina da 
salvação individual, com base no combate do catolicismo po­
pular e da obrigatoriedade na prática dos sacramentos.

Sua figura representou, no contexto da imigração ucra­
niana no Paraná, a fusão entre o Novo e o Velho Mundo, as 
tradições religiosas orientais e a romanização da Igreja Ca­
tólica, participando ativamente da experiência coletiva de um 
grupo étnico que recriou-se culturalmente.

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS
1 BORUSZFNKO, O. Emigração ucraniana no Paraná. Wirtschaftskräften und 

Wirtschaftswege. Klettcotta. 1981. p. 760-761.
2 Relato de Estephano Szner. Julho/1990.
3 OLIVEIRA, P.A.R. de. Religião e domirraçãtf de classe. Petrópolis: Vozes, 1985. 

p. 292.
4 OLIVEIRA, p. 293.
5 AUBERT, R. e HAJJAR, J. Nova história da Igreja, v. 3. Petrópolis: Vozes, 1976.
6 WERNET, A. A  igreja paulista na século X I X .  São Paulo: Atica, 1987. p. 187.
7 WERNET. A. p. 186-187.
8 KARM ANSKI, P. Miz Ridneme u Pivdenij Améretzi. Tchaika, Kiev-Viena-Lviv.

p. 106.
9 Relato de Estephano Szner. Junho/1990.
10 KARM ANSKI, P. Miz Ridneme u Pivdeni j Améretzi. p. 105.
11 Relato de Estephano Szner. Junho/1990.
12 ibid.
13 A colônia Antonio Olinto estava dividido em 13 linhas de demarcação de 

lotes, sendo que uma delas era denominada de Linha Santos Andrade.
14 Relato de Estephano Szner. Junho/1990.
15 ibid.
16 FOUCAULT, M. Vigiar e punir. Petrópolis: Vozes, 1986, p. 15.
17 FOUCAULT, M. M icrofísica do poder. Rio de Janeiro: Oraal, 1986. p. 106.
18 KARM ANSKI, P. op. cit. p. 106.
19 Relato do Pe. Nicolau Iwaniw. Junho/1990.
20 Relato de Estephano Szner. Julho/1990.



A ARTICULAÇÃO DO PODER E DA AUTORIDADE 
NO MUNDO DA CASA

D E IS E  M A IA
Professora do Departamento de Ciências Sociais, da
Universidade Estadual de Londrina - UEL.

RESUMO

O estudo do mundo da casa, em um bairro de cama­
das populares, indica uma entre as diferentes possibili­
dades de trabalho, hoje, presentes nas reflexões da An­
tropologia, insinuando uma curiosa perspectiva de aná­
lise.

O que se quer é realçar as representações, os valores 
e as experiências que compõem e estruturam a socieda­
de moderna dentro de um ponto de vista antropológico. 
Trata-se de trazer à cena os significados do modo de vi­
da e do cotidiano de nosso próprio universo social, que 
se revelam como construções tão enigmáticas quanto as 
de outras culturas, tradicionalmente estudadas pelos an­
tropólogos.

Desse modo, a partir de uma dada realidade, a ten­
tativa é a de apreender e analisar o "outro” — de nossa 
própria sociedade — que é “familiar”, mas pouco conhe­
cido, uma vez que nos intriga a compreensão da lógica 
da trama de relações dos agrupamentos, os quais expres­
sam manifestações culturais heterogêneas.

A linguagem da casa de um universo específico, a Vi­
la Casoni — no Norte do Paraná — um dos bairros mais 
antigos da cidade londrinense, é reveladora das continui- 
dades e descontinuidades de uma sociedade estruturada 
em classes.

As representações do poder e da autoridade, no âm­
bito doméstico, daquele espaço urbano elaboram-se com 
referências às regras estabelecidas pelo modelo cultural. 
Entretanto, os “arranjos” desse universo são demonstra­
dos nas práticas sociais, que se fundamentam nas traje­
tórias de vida das famílias pioneiras de migrantes rurais, 
bem como no seu processo de ressocialização no meio ur­
bano e através da construção de suas vidas e a do bairro.



Dessa maneira, é possível sugerir a subversão dos padrões 
consolidados e uma maneira própria de desempenhar pa­
péis masculinos e femininos — desfazendo a dicotomia 
homem-mulher, no sentido dominação-subordinação — on­
de se configuraram relações de trabalho específicas, com 
a participação tanto do homem como da mulher, articula­
das à esfera privada.

Essas observações permitem considerar esse modo de 
vida coletivo como uma manifestação cultural que passa 
pela constante reelaboração dos padrões culturais esta­
belecidos pelo sistema hegemônico. Portanto, é preciso 
perceber as representações penetradas pelos códigos do­
minantes, mas, também, compreender a criação de um 
espaço de “arbítrio” por parte desses personagens, atra­
vés do conhecimento, tanto dos seus discursos quanto da 
maneira como conduzem as suas práticas cotidianas.

INTRODUÇÃO

Este ensaio pretende retratar o modo de vida de famílias 
moradoras em um dos primeiros bairros formadores do nú­
cleo urbano de Londrina, no Norte do Paraná. Ê um estudo 
que privilegia as concepções da relação do poder e da auto­
ridade do mundo da casa — considerando a esfera pública 
restrita — do bairro Vila Casoni, o qual traz o nome da fa­
mília pioneira que ali se estabeleceu em meados dos anos 
trinta, no momento da ocupação da cidade.

O interesse por este tema tem suas raízes nas observa­
ções realizadas em uma experiência de dois anos de pesqui­
sa no Projeto IPAC-Ld.1, com a população do bairro Casoni, 
o qual despertou a atenção de outros pesquisadores para di­
ferentes investigações.2

A preocupação que norteia este trabalho é a de fazermos 
uma leitura dos códigos do mundo privado, de um universo 
específico, de camadas populares, em uma cidade de coloni­
zação recente, caracterizada por uma economia assentada na 
agricultura, pois apesar da industrialização ter se acelerado 
nos últimos anos, ela se apresenta basicamente como agro­
industrial.

Acreditamos que as representações de camadas popula­
res se elaboram nos valores da cultura dominante. Mas nos­



sa intenção é a de compreendermos como essas representa­
ções se encontram penetradas por este sistema dominante 
e, também, como há a ocupação e a criação de um espaço, 
em que as regras são burladas pelos agentes sociais dessas 
camadas, sugerindo-nos tanto o conhecimento de seus dis­
cursos, quanto a maneira de como são conduzidas as suas 
práticas.

Os elementos para essa abordagem podem ser encontra­
dos nas trajetórias de vida das famílias da Vila Casoni, na 
passagem do meio rural para o urbano, quando demonstra­
ram a habilidade de alterar códigos em novas situações que 
exigiam a reorientação de modos de vida, no que se refere 
ao mundo do trabalho, à organização do mundo doméstico, 
às idéias e valores, para poderem se estabelecer nesse novo 
ambiente.

Os dados aqui apresentados referem-se às trajetórias de 
vida de dez famílias que chegaram ao bairro nas décadas de 
40 e 50, as quais foram entrevistadas no mês de dezembro 
de 1987. A análise deteve-se nos depoimentos de duas gera­
ções (pais e filhos pioneiros, do sexo masculino e feminino, 
residentes no bairro) em idades que variam de 38 a 85 anos. 
As informações sobre os avós pioneiros são de cunho memo­
rial. Entretanto, a quarta geração, ou seja, as crianças em 
fase de socialização primária e os jovens que se casaram 
muito cedo e que não moram atualmente no bairro, não se 
constituiu objeto de nossa investigação.

As histórias de vida, características dos atores sociais, 
permitiram que pensássemos o mundo da casa como objeto 
de análise, cuja leitura dos códigos funda-se na família, no 
pessoal, na organização de um espaço considerado pouco ex­
plorado enquanto tema de pesquisa. Pois, os investigadores 
estão mais preocupados com aspectos tais como a explora­
ção no trabalho, as lutas políticas, etc... Portanto, grande 
parte da produção acadêmica tem traduzido os códigos do 
mundo público, onde se focaliza a questão jurídico-legal. É 
o discurso que enfatiza a lógica da economia, da “razão prá­
tica”, acionando categorias que legitimam o social e que se 
expressam pela manipulação de um idioma sistêmico.



Por um lado, o propósito deste trabalho é demonstrar 
como se dão as articulações do poder e da autoridade no 
espaço doméstico, numa realidade social — o bairro Caso- 
ni —, onde as famílias migrantes rurais tiveram que cons­
truir uma nova identidade. E, também, experimentar os equi­
pamentos e serviços oferecidos pela cidade de Londrina. É 
a manifestação de um processo onde as tradições rurais se 
mesclaram com os valores da cidade e do bairro, que, en­
tão, se tornavam urbanos. Por outro lado, pretende realçar 
a construção e as representações das esferas pública e pri­
vada, pelos atores sociais, que fizeram a história deste bair­
ro e da cidade de Londrina.

Não descartando os limites colocados pela cultura do­
minante à representação dos papéis desempenhados no mun­
do da casa —  cuja autoridade a rigor recai sobre o homem, 
chefe de família —, a nossa pretensão é apontar os mecanis­
mos através dos quais as decisões são tomadas e executadas 
com referências ao estabelecido pelo modelo cultural. Con­
tudo, admitimos a possibilidade de subversão da ordem ins­
tituída pelos códigos dominantes.

O nosso objetivo é avançar além das discussões que con­
sideram o desempenho dos papéis como alienação (falsida­
de ou verdade) e provocarmos um novo tipo de reflexão, 
através da qual possamos compreender as articulações dos 
papéis como uma das possíveis formas de atuação e conhe­
cimento da relação homem-mulher; o que depende do “con­
creto vivido” .

Se por vezes, podemos concordar com Pierre Bourdieu3 
sobre a penetração dos valores dominantes nas manifesta­
ções culturais das camadas populares, outras vezes, a com­
plexidade e heterogeneidade, expressa através das práticas 
culturais, nos conduzem a considerarmos que o conteúdo 
cultural produzido pelas camadas populares não pode ser 
visto como mera reprodução destes valores.

Em nosso ponto de vista, pensar nas relações de poder 
e autoridade como uma simples reprodução significa perder 
a oportunidade de perceber tensões sociais importantes, dei­



xando escapar o entendimento de como o jogo de interesses 
e negociações se inscreve na teia de relações sociais que en­
volve o mundo privado (família), o mundo público mais pró­
ximo (bairro) e o público mais abrangente (a sociedade in­
clusiva).

Neste sentido nossa perspectiva se aproxima das afirma­
ções de Durham sobre a análise da diversidade cultural, a 
qual permite questionar as relações entre homens e mulhe­
res em termos da dicotomia dominação/subordinação, en­
tendendo a complexa combinação da área de influência ou 
autonomia de graus diversos de imposição e aceitação da au­
toridade real ou simplesmente formal.4

As idéias desenvolvidas neste trabalho estão organizadas 
em três partes. Primeiramente oferecemos ao leitor o con­
tato com um pequeno histórico de Londrina e do bairro; 
posteriormente apresentamos uma etnografia do cotidiano 
do bairro5, remetendo-nos às observações de campo e aos 
depoimentos das trajetórias de vida das famílias estudadas; 
finalmente construímos algumas idéias sobre o cotidiano da 
Vila Casoni, através do âmbito da casa de famílias de ca­
madas populares que, na situação de ambigüidade entre re­
presentações e ações, criam um sistema simbólico que se 
articula com os valores dominantes, reproduzindo-os e ao 
mesmo tempo criando espaços alternativos.

1. Do lote rural ao bairro urbano

Entender a formação da Vila Casoni como núcleo urba­
no significa nos remetermos à história do município de Lon­
drina.

Londrina é uma cidade de colonização recente com pou­
co mais de cinqüenta anos. Surgiu de um processo induzido 
de ocupação. Na afirmação de Cesário,

a colonização do Norte do Paraná ocorreu por um tipo de 
franja pioneira com características de empreendimento 
econômico. A presença de uma companhia loteadora Ea au­
tora se refere à Companhia de Terras Norte do Paraná —  
formada por capital externo e paulista, bem como pelo in­



centivo do Estado], a construção de uma ferrovia por ini­
ciativa desta mesma empresa, a venda de terras com pla­
nos facilitados, tudo isso indica o caráter induzido da ins­
tauração da frente econômica que atingiu a região.6

Ao final dos anos vinte e início dos anos trinta surgiu 
um pequeno povoado que se desenvolveu com a agricultura 
do café e que alguns anos mais tarde seria a principal cida­
de do Norte do Paraná; o núcleo de um projeto de ocupação 
que povoou um território de mais de 500.000 alqueires.

É importante esclarecer que temos, de um lado, o colo­
nizador inglês com tuna ação empresarial e capitalista im­
pulsionando o desenvolvimento da região. De outro, o colo­
nizador que adquire os lotes da Companhia de Terras, com 
o objetivo de realizar empreendimento capitalista investin­
do um pequeno capital, geralmente acumulado na região de 
origem. Estes foram incentivados pela agricultura do café 
que consistia num dos projetos da Companhia Inglesa além 
de terem sido atraídos pela fertilidade do solo. Este é o ca­
so dos pioneiros que vieram para Londrina e, em especial, 
os moradores da Vila Casoni. O crescimento da cidade atraiu 
migrantes nacionais: paulistas e mineiros; europeus: italia­
nos, espanhóis, alemães, portugueses, ingleses e eslavos; 
orientais: japoneses.

Londrina desenvolveu funções administrativas e de co­
mércio, para atender a região, tomando-se uma cidade im­
portante mesmo quando o café deixou de ser a principal ati­
vidade econômica no Norte do Estado. Atualmente tem uma 
agricultura diversificada: soja, trigo e algodão.

O parque industrial da cidade é de pequeno porte, sendo 
marcante em Londrina as funções administrativas e de ser­
viços. O crescimento da cidade é intenso em função das mu­
danças estruturais no campo e pelo recebimento do fluxo 
migratório da zona circundante. A especulação imobiliária 
cresce, o centro da cidade tornou-se densamente ocupado. 
Hoje é a terceira cidade do sul do país com aproximadamen­
te 450.000 habitantes.

A casa de madeira, presente na paisagem de Londrina, 
lembrando o início da colonização, vai desaparecendo com



rapidez. O ritmo intenso da modernização que atingiu e con­
tinua atingindo Londrina faz com que muitas das mudanças 
urbanas e da paisagem fiquem para o londrinense somente 
uma sucessão mnemónica de imagens dando lugar a edifi­
cações modernas. Contudo, essa modernização não pode ser 
pensada como em outros Estados ou mesmo países mais de­
senvolvidos. Em Londrina não temos uma “selva de pedras”, 
mas uma paisagem urbana moderna, construída num espaço 
físico privilegiado. Uma cidade onde o bucólico e o moderno 
coexistem.

No centro de Londrina existe um modo de vida seme­
lhante ao das maiores cidades do país. Porém, alguns bair­
ros em torno da área central, especificamente os que se for­
maram simultaneamente à cidade, mantêm algumas carac­
terísticas semelhantes a uma pequena cidade do interior. O 
crescimento da Vila Casoni não pode ser visto separadamen­
te do crescimento do restante da cidade, muito embora na 
fisionomia urbana do bairro seja possível encontrarmos a 
coexistência do modo de vida rural com o modo de vida ur­
bano.

A formação da Vila deu-se com a chegada da família Ca­
soni (pai e filhos) em 1936, provenientes do interior de São 
Paulo, Piraju. O Sr. Jorge (pai) e Domingos adquiriram dois 
lotes totalizando nove alqueires e meio de terras. Os outros 
dois filhos do Sr. Jorge, Ângelo e Paulo, adquiriram lotes 
contíguos, hoje Vilas Matarazzo e São Paulo.

O bairro, na sua origem, era uma chácara de fruticultu­
ra, pois a intenção da família era desenvolver atividades agrí­
colas nas terras compradas. No entanto, frente às dificul­
dades financeiras de concretizar o empreendimento, loteou 
as terras vendendo-as para outros migrantes que afluíram a 
Londrina. A exemplo da grande empresa colonizadora — a 
CTNP —, a família Casoni teve que se lançar à especulação 
imobiliária, entretanto completou tal empreendimento com 
atividades de carpintaria, construindo casas de madeira no 
bairro, o que lhe permitiu competir com a empresa condu­
tora do processo.



Esta situação, vivenciada pela citada família, pode indi­
car a subversão das regras na modificação de um código ofi­
cial instaurado pela Cia. No dizer do Sr. Domingos:

A princípio eu vim com a intenção de formar uma 
granja. [ . . .  1 A situação me obrigou a mudar os planos. 
Formei uma chácara aí de frutas. [ . . .  ] A Vila Casoni nas­
ceu da necessidade. Loteei a chácara em 1937 [ . . .  ] por­
que eu estava em situação crítica. Eu estava querendo 
vender o lote e voltar prá Piraju. Isto tudo em função da 
situação financeira. Mas, então, resolvi procurar os ad­
ministradores da Cia. [ . . .  ] Com a orientação deles lo­
teei e fiz concorrência com a Cia. de Terras. Então, lo­
teei uma parte e passei a vender os lotes mais baratos 
e assim fui tomando fôlego ' [ . .. ] . Então comecei a fir­
mar aqui. (Depoimento do pioneiro D.C. em julho/86).

Os migrantes que vieram nas décadas de 40 e 50, em bus­
ca de novas oportunidades de vida, tiveram os amigos como 
um ponto de apoio, porém provisório, até que se integrassem 
definitivamente no novo local. Já os parentes foram, na ver­
dade, os grandes responsáveis pela permanência desses agen­
tes sociais no novo ambiente; auxiliando-os constantemente 
na construção e reconstrução de suas vidas.

As dificuldades de execução dos projetos agrícolas fize­
ram com que esses colonos se incorporassem em diferentes 
atividades e os códigos das práticas destas foram aprenden­
do com força de vontade.

A maioria deles, ao relatar sua trajetória, enfatiza a “in­
teligência” como uma capacidade indispensável para enfren­
tar as novas condições, na medida em que nunca haviam fei­
to outra coisa a não ser as tarefas ligadas à roça.

A minha história é comprida. Eu trabalhei na lavou­
ra com meu pai [ . . . ] .  Depois vim pra Londrina e fiz de 
tudo, aprendi a “olho”. Fui mecânico, motorista, carro­
ceiro, tocador de sanfona. Era uma coisa aqui outra ali 
prá “dá” conta das coisas. (Depoimento do pioneiro J. R. 
em dezembro/87).

Para solucionar seus problemas de sobrevivência estes 
migrantes assumiram simultaneamente diferentes funções.



Foram marcantes na Vila Casoni as atividades masculinas 
de carroceiros, carpinteiros, garapeiros, marceneiros, olei­
ros, barbeiros, sapateiros, pequenos negociantes, motoristas, 
mecânicos. E no centro da cidade trabalharam, geralmente 
como garçons, guardas-noturnos, sanfoneiros, pedreiros e jar­
dineiros, quando não estavam ocupados com as atividades 
autônomas que deixavam sob os cuidados da esposa e dos 
filhos.

Enquanto os filhos auxiliavam os pais em suas novas 
funções, as mulheres (mães e filhas) tiveram um papel im­
portante, exercendo tanto tarefas domésticas, como cuidado 
de casa e a socialização dos filhos e irmãos, como tarefas 
extradomésticas, bordadeiras, tricoteiras, lavadeiras e, tam­
bém, fazendo doces, pães e sabão caseiros para venderem, 
além, ainda, de trabalharem de domésticas ou no comércio.

Aos poucos o bairro rural, a mata, o cafezal, foi se tor­
nando um núcleo urbano com um aglomerado de casas, pois 
as famílias, que iam se instalando, produziram um cotidiano 
marcado pelos hábitos do campo além da expressão de no­
vos valores e práticas recentemente incorporados; manifes­
tando um novo modo de vida. O desenho tosco das ruas e o 
pequeno comércio se insinuaram formando o bairro urba­
no. Os pioneiros se referem ao bairro na década de quaren­
ta da seguinte maneira:

Naquela época a Vila era mata virgem, tivemos que 
desbravar. [ . . .  ] Não tinha muito rigor. As pessoas cons­
truíram meio à vontade e as primeiras coisas que apa­
receram foram as casas e os pequenos empórios. (De­
poimento de D. C. em julho/86).

Assim, o bairro Casoni, anteriormente, uma gleba rural, 
foi loteado e ocupado por famílias vindas do meio rural, im­
plicando em alterações profundas no modo de vida destes 
agentes, bem como na reordenação do seu universo simbó­
lico.

Compreender a dinâmica das manifestações culturais 
produzidas por estes atores sociais, remete-nos à memória 
e às relações sociais presentes no bairro.



2. Etnografia dos Aspectos Urbanos e do Cotidiano 
de um Bairro de Camadas Populares.

O cotidiano da Vila Casoni não expressa simplesmente 
um modo de vida particular, mas se articula com a própria 
dinâmica do município de Londrina e região. Os seus mora­
dores participam de um mercado de trabalho e consumo uni­
ficados pela expansão capitalista, que atingiu a região Norte 
do Paraná. Estão inseridos em uma tradição cultural que 
vem sendo construída coletivamente num processo de acele­
rada urbanização. Incorporam as leis e as regulamentações 
provindas de um Estado centralizador. São participantes da 
indústria cultural como ouvintes e expectadores, do rádio 
e da televisão e, assim, recebem informações semelhantes. 
Ainda, participam de algumas instituições de caráter nacio­
nal como a escola, a previdência social e a Igreja.

Mesmo com estas semelhanças constroem a vida e re­
solvem os seus problemas diários participando de maneira 
coletiva das diferentes instâncias das instituições como a fa­
mília, a Igreja, a escola, o trabalho. Assim podemos compre­
ender de que maneira certos grupos de camadas populares, 
inseridos numa sociedade estruturada em classes sociais e 
numa realidade específica, são capazes de produzir uma cul­
tura relativamente autônoma no interior do sistema hege­
mônico. É o conteúdo popular de um bairro onde são inter­
pretados códigos do sistema cultural dominante os quais são 
assimilados e retrabalhados. A investigação deste nos reme­
te ao encontro das semelhanças e diferenças, ou seja, pos­
sibilita observar, simultaneamente, o que é geral e apreen­
der as formas alternativas de organização.

Através dos órgãos oficiais de Londrina7, foi possível 
percebermos que a Vila Casoni é um dos bairros mais “an­
tigos” do município, localizando-se próximo ao centro da ci­
dade. Na percepção dos seus moradores, bem como de ou­
tros segmentos sociais, morar no bairro Casoni é morar 
abaixo da linha.

Em Londrina, a via férrea (removida recentemente pa­
ra a periferia da cidade, em função de planejamento urbano)



foi importante para a formação da cidade, contudo acabou 
dividindo a paisagem urbana em duas áreas (que possuem 
diferenças internas): a que ficou conhecida como acima da 
linha, onde se desenvolveu o comércio diversificado, os ser­
viços especializados, a rede bancária, portanto o “centro da 
cidade” e os bairros residenciais mais valorizados; a outra 
denominada abaixo da linha, onde se formaram bairros 
com lotes urbanos menos valorizados e atividades secundá­
rias.

Na representação de seus moradores, morar abaixo da 
linha e agora abaixo de uma via, a leste-oeste (construí­
da recentemente) que “corta” a cidade dando escoamento 
aos transportes e acesso mais fácil a vários pontos da cida­
de, não manifesta apenas uma separação física, mas tem ou­
tros significados: de distinção social, do menor valor econô­
mico dos terrenos, das ocupações secundárias e do esque­
cimento pelos órgãos municipais.

Outro fato importante a considerarmos é que nas proxi­
midades do bairro havia, até recentemente, uma zona de me­
retrício, e que, segundo as famílias, sujava a imagem da Vi­
la. As mulheres quando se dirigiam ao centro da cidade ti­
nham que fazer um percurso maior para não passarem pela 
“zona", uma vez que ali era um local impuro e elas eram 
direitas, religiosas, de boa família. Roberto da Matta, ao 
discutir o espaço social, também se refere à noção de “em 
cima” e “em baixo", pois quem trabalha “em baixo” é mais 
pobre e tem menos prestígio social e recursos econômicos8.

Nas décadas de 60/70 o bairro sofreu algumas mudan­
ças face a uma ocupação mais intensa. Os lotes foram sub­
divididos e surgiram novas construções para acolher os fi­
lhos casados e parentes e, também, com o objetivo de obter 
um aluguel para auxiliar a renda familiar. Todavia, a sua fi­
sionomia é fortemente marcada pela presença das casas de 
madeira no alinhamento das calçadas, ao lado de algumas 
construções recentes de alvenaria.

Os limites oficiais do bairro incluem, aproximadamente, 
trinta quadras, contudo, aqueles que moram em bairros da



redondeza se percebem como moradores da Vila. Afinal tu­
do aqui é Casoni, todo mundo conhece por Casoni. Por um 
lado, o que ocorre é que o bairro concentra um pequeno co­
mércio num espaço de três ruas: Caraíbas, Jorge Casoni e 
Guaranis, atendendo a diversos outros bairros que são es­
sencialmente residenciais. Nestas ruas de comércio funcio­
nam padarias, açougues, farmácias, lojas de armarinhos, 
mercadinhos de frutas, armazéns, oficinas de consertos de 
eletrodomésticos, sapatarias, barbearias, comércio de roupas 
e móveis usados, estofarias, supermercados, um ponto de 
táxi, oficinas mecânicas, serralherias, lotéricas, uma retifica- 
dora, uma clínica odontológica, uma tinturaria, ferros-velhos, 
cabeleireiros, etc. Por outro lado, aqueles que, em outras 
décadas, residiram no bairro Casoni fazem parte do cotidia­
no local, e se percebem ligados a ele pois constantemente 
retornam em visitas a parentes, amigos e demonstram ter 
um sentimento de afetividade.

Aqui nóis lembra dos tempo sem asfalto, de quando 
trabalhava junto, das conversa, daquela ajuda de todo 
mundo, das festas que nóis estava junto, da lamparina. 
(Depoimento do pioneiro AM. em dezembro/87).

Cabe acrescentar que o comércio presente na fisionomia 
do bairro configura os espaços que nas dependências das c i­
sas ou dos quintais constituiram-se nas atividades de traba­
lho desempenhadas pelas famílias migrantes, que viram seus 
planos ligados à lida com a terra fracassados. Assim, se ar­
riscaram em outras atividades:

Ah quando eu vi que trabalhá na terra não ia dá, co­
mecei a trabalhá de construtor, assim de volante. Tava 
difícil o trabalho. Aí, meu pai tinha dividido as data9 e 
argum dinheirinho entre os filho. Me salvô a situação. 
Construí esta casinha, aí no meio do quintar. Fiz uma 
oficina de mecânico de carro. Comprei os apareio tudo e 
começou a aparecê os serviços de todo lugar. Meus fi­
lho trabalharam comigo. E, ainda a gente saía prá fazê 
uns servicinhos que apareciam. Ajudava! Ainda bem que 
nunca faltô inteligência. [ . . .  1 Aqui tivemo que fazê de 
tudo e com muita esperteza. (Depoimento do pioneiro 
J.R. em dezembro/87).



Pode vê, cada cantinho aí das casa foi um lugarzinho 
de trabalho. E, com os amigo foi assim: um fez uma ofi­
cina, outro abriu um empório, outro coisa de barba. E 
a gente pegava serviço junto de construtor de casa, de 
puxa barro com carroça, de pintá as casas. (Depoimento 
do pioneiro J.S. em dezembro/87).

Aqui nóis sempre trabalho de várias tarefa. Uma, na 
casa pro marido e filho. Outra, um tempinho, nóis lava­
va, passava, costurava, tricotava prás muié da alta, A 
gente se virô. Era mais um dinheirinho em casa. (De­
poimento da pioneira C.R.S. em dezembro/87).

Se a maioria dos moradores utilizam ainda, o espaço da 
casa e do quintal para conduzir o trabalho, através de ativi­
dades em armazéns, padarias, oficinas mecânicas, barbea­
rias, etc. Outros, alugam os cômodos da casa e do quintal pa­
ra moradores que afluiram ao bairro em épocas recentes. É 
comum, portanto, ouvir nos discursos dos moradores sobre 
a reutilização dos espaços. Os locais dos antigos empórios 
são hoje, na maioria, bares, comércio de roupas e móveis 
usados e os quintais abrigam uma grande quantidade de fer- 
ros-velhos. Nossos informantes comentaram o seguinte:

Aqui onde nóis moramo foi as Casas Brasileiras (em­
pório) que muita gente comprava na época desde 50. Ho­
je aluguei e taí o bar do Candinho. O outro lugar ali, alu­
go prá morá. E como não lido mais com empório abri
aqui um lugar prá os cacarecos (ferro-velho). (Depoimen­
to do pioneiro 3A. em dezembro/87).

É interessante notar que o bairro se formou a partir de 
um comércio secundário, de atividades autônomas, que não 
exigiam muita qualificação. É como dizem os moradores, 
aprendemos a olho. Contudo, os informantes justificam 
esta diversificação de atividades ressaltando serem “inteli­
gentes” e por isso se adaptaram facilmente aos “novos ser­
viços”. Atualmente pela própria localização do bairro, fren­
te a locais mais valorizados na cidade, persiste, ainda, a pre­
sença das características do comércio originário. Este, ora 
faz lembrar o início da vinda dos migrantes, ora, expressa a 
paisagem de um bairro cuja população tem pequeno poder 
aquisitivo.



Podemos acrescentar que, apesar de o bairro dispor des­
te comércio seus moradores acorrem ao centro da cidade pa­
ra tratarem de suas ocupações com a rede bancária, no caso 
de guardá um dinheirinho na poupança, ou ainda para o 
pagamento do imposto predial e as taxas de luz e água. O 
incessante andá pelas ruas da cidade toda está relaciona­
do, também, com a procura de recursos médicos e odontoló- 
gicos em vários postos do INAMPS, quando necessitam de 
consultas ou em casos de emergência. A procura de “guar­
da-livros”, através da referência dos amigos, para executa­
rem contratos de locação (circunstanciados pelos imóveis 
para alugar), a compra de eletrodomésticos nas lojas do ra­
mo e as visitas aos parentes que moram em outros bairros, 
são ocasiões que os envolvem com o restante da cidade. É 
assim que nossos entrevistados se referem às suas relações 
com o centro de Londrina.

Nóis não temo banco aqui. Já prometeram nos palan­
que [o entrevistado refere-se aos comícios políticos], mais 
até agora nem sombra. Também, nós tem que guardá uma 
reservinha, no causo de doença. iTemo que contá com 
isso. Aí se causo for preciso vamo pela cidade nos posto 
do INPS que tem tratamento ou no pronto socorro. Ah! 
primeiro a gente vai ganhando e vai comendo, despois 
o dinheiro prá roupa que tem que se vesti, despois um 
dinheirinho de reserva pra uma doença, tal e coisa. Se 
precisá um aparelho pra casa só compremo com dinhei­
ro, à vista. Vamo lá e fazemo o preço. Se não tivé fica 
sem comprá. Nada de prestação. (Depoimento do Sr. O.N. 
em dezembro/87).

Ah! quando precisamo renová os contrato de aluguer 
corremos lá nos “guarda-livro” a gente não sabe direitó 
dessas coisa. Eles entendem e sempre tem alguém, pa­
rente assim que diz quem é bom prá dá estas solução. 
É, aqui devia ter estes local prá facilitá, porque saí pra 
passeá, visitá parente é bom, mas prá qualqué coisinha 
corrê nesta cidade, aí é um tempão, perde muito tempo 
e dinheiro. (Depoimento do pioneiro J.S. em dezembro/87).

Se geralmente pensamos no espaço da casa como o lo­
cal onde ocorrem as relações familiares, no bairro, estão 
também presentes as relações de trabalho, uma vez que seus



habitantes ao se fixarem na localidade desenvolveram ativi­
dades econômicas aproveitando as dependências da casa e 
do quintal como local de trabalho. O espaço público e o es­
paço privado coexistem, pois ali são desenvolvidas relações 
sociais da família — do informal, da afetividade, da lealda­
de, da pessoa, dos códigos da moral bem como, as relações 
econômicas — do formalismo, do legal, universal. Estas ca­
racterísticas e a presença de um comércio secundário levou- 
nos a entendê-las como a sutileza de explorar as condições 
disponíveis de sobrevivência dos migrantes rurais, os quais 
constituem a população ali residente. E eles não possuiam 
a especialização exigida pelo meio urbano para a execução 
de outras atividades.

Para as famílias estudadas, a cidade de Londrina repre­
sentava a esperança de novas condições de vida, já que no 
meio rural não tinham mais possibilidades de trabalho. A 
terra fártil do Norte do Paraná prometida que a gente podia 
fazer aqui um empreendimento. Contudo, ao chegarem à 
cidade e sem alternativas de continuar trabalhando a terra 
viram-se despreparados e se iniciaram às atividades que 
aprenderam com a prática. Assim falaram sobre suas traje­
tórias.

Nóis trabalhava lá no sitio, no outro Estado. Já tava 
difícil. Compremo até um caminhão que trqínsformemo 
em jardineira (meio de transporte coletivo). E fazia uma 
linha de uma cidadinha a outra. Aí, meus pai aqui já es­
tavam, mai ou menos bem e chamou nóis. Viemo na con­
fiança, mas tivemo que se espalhá por aí fazendo de tudo 
um pouco. A gente só entendia de mexe com a terra. (De­
poimento do pioneiro J.R. em dezembro/87).

Em outras relações como as de parentesco, de vizinhan­
ça, de sociabilidade observamos, também, redefinições. É in­
teressante enfatizar que os amigos, em suas representações, 
foram considerados como parentes afastados, ou ainda 
um amigo é mais que um parente, porque com os amigos 
estivemo junto em situações difíceis e tem parente de sangue 
que nunca mais se vê.

Portanto, nos arriscamos a dizer que a referência a ami­
gos como parentes é uma transferência simbólica dos valo­



res atribuídos aos consangüineos, parentes afins ou descen­
dentes a quem é “de fora” . Isto representa a solidariedade, 
a afetividade com aqueles que compartilharam de situações 
semelhantes ao chegarem no meio urbano. Muitas vezes são 
pessoas que trabalharam juntas, dividiram tarefas e se au­
xiliaram e, entre as quais existem laços de lealdade.

Nossos informantes se expressaram assim:

As véis eu tenho comigo que um amigo é parente, 
porque temo aí gente que sofreu as coisas e, repartiu com 
a gente. Como só quem passou é que pode safcê e fará 
dos amigo como um dos da gente. (Depoimento do pio­
neiro J.C. em dezembro/87).

O novo ambiente dos atores investigados levou-os a pro­
duzirem novas relações de sociabilidade no bairro e no cen­
tro da cidade de Londrina, para nos finais de semana terem 
o entretenimento: jogar conversa fora, medir rua (pas­
sear), dançar, flertar. Já os Clubes do centro da cidade 
freqüentados por outros segmentos sociais foram conside­
rados pelas famílias como os locais de gente rica. Assim, 
estas não tiveram acesso às festas promovidas, pois desfru­
tar do lazer num clube desses exigia altas mensalidades de 
seus associados.

Se no meio rural os bailes nas fazendas faziam parte do 
lazer dos colonos nos finais de semana, na Vila Casoni, o 
Clube Bandeirantes, extensão do time de futebol 7 de Setem­
bro, representou o local que propiciou um certo sentimento 
de comunidade, pois a sua formação se deveu a famílias co­
nhecidas do meio rural que se associaram e criaram aquele 
local para as festas nos fins de semana, em situações de ca­
samentos e aniversários. O time de futebol, integrado pelos 
jovens das famílias que ali se instalaram, permitiu a inter- 
relação com os outros times da cidade, através de torneios 
e competições. As mulheres e os homens ao participarem, 
ainda que como expectadores, ampliavam e reforçavam seus 
laços de amizade, de vizinhança e tramavam uma rede de 
relações afetivas.



Aqui muitos casamentos saiu quando a gente se en­
contrava no jogo de futebol no domingo. (Depoimento 
do pioneiro O.N. em dezembro/87).

As festas de aniversário, de casamento, os bailinhos nos 
quintais, ao som do sanfoneiro, eram acontecimentos signi­
ficativos para o fortalecimento dos laços de amizade e do 
sentimento de união das famílias conhecidas. As festinhas 
nos quintais demonstraram-se como um indicativo do con­
trole da família sobre as ações dos filhos, principalmente das 
mulheres, o que reforça os valores morais da família quan­
to ao lugar da mulher. O Clube Bandeirantes era um local 
de festas de gente conhecida entretanto havia muitos bi­
cões que estraavam a ordem. Aí o perigo de deixar as fi­
lhas que poderiam sair mal faladas. Portanto, o Clube foi 
um local mais freqüentado por homens que por mulheres 
do bairro. A intensa participação das mulheres nas ativida­
des religiosas, como o Apostolado de Maria, era uma ma­
neira de impedí-las de irem ao Clube, pois se a regra fosse 
desafiada eram imediatamente suspensas pela Igreja.

Nóis tinha vontade de ir nos bailes mas se o padre 
ficasse sabendo não se ia com as filhas de Maria por um 
bom tempo. (Depoimento de C.M. em dezembro/87).

Enquanto a Igreja zelava de um lado, a família impedia 
por outro, sempre em nome dos certos valores considerados 
importantes para honrar o nome que tinha. Aqui podemos 
perceber os mecanismos de controle criados num bairro, 
através de instituições formais que dirigem o comportamen­
to dos indivíduos e asseguram a imagem positiva do bairro, 
o qual é constituído por famílias boas, de gente direita.

O jogo de bocha, atividade tradicional no bairro desde 
1949, até hoje freqüentado pelos homens adultos e aposen­
tados, se, num primeiro momento representou um mecanis­
mo de sustentação dos laços de comunidade do migrante que 
já tinha essa tradição de lazer no meio rural, atualmente 
persiste como ponto de encontro e de divertimento para 
aqueles que compartilharam, ao longo de suas trajetórias, 
situações e problemas semelhantes.



Se pensarmos nos quintais como espaço privado, na Vi­
la Casoni, embora se constituam como a extensão da casa, 
ou um espaço de intimidade do grupo doméstico, também 
são palcos de situações públicas: reuniões constantes de vi­
zinhos, acontecimentos sagrados (missas e terços), festas de 
jovens, brincadeiras de crianças. Este espaço privado que se 
toma público é o local onde se desenrolam as situações de 
hospitalidade entre amigos, conhecidos e parentes. E ainda 
podemos pensar que num quintal, onde geralmente moram 
muitas famílias com uma única passagem, se tem aí uma es­
pecificidade do privado. É aí que se reúnem as donas de ca­
sa nas horas de folga para as conversas do dia; os aposen­
tados que, depois de terem passado pelo bar da esquina, ter­
minam a rotina diária sentados nos bancos construídos por 
eles mesmos para abrigarem os amigos de todas as tardes. 
E aí passam algumas horas relembrando o tempo em que 
trabalharam juntos, de quando chegaram em Londrina, no 
bairro e dos acontecimentos políticos atuais do município 
e do país.

Nós se encontra depois das três da tarde porque an­
tes disto estamos catando notícias para discutir depois. 
(Depoimento do pioneiro J.S. em dezembro/87).

Para as crianças, em início de socialização, o quintal re­
presenta o limite das suas relações exteriores, enquanto que 
para as maiores a rua vai se tornando a extensão desses li­
mites. Isto na medida em que é o local em que elas convi­
vem socialmente com outros grupos de amizade. Para os 
adultos, a rua pode ser a extensão do quintal porque é dife­
rente do centro da cidade e de outros bairros, onde podem 
deixar seus carros abertos sem nenhum temor. Aqui cada 
um olha pelo outro. É o espaço que muitas vezes se fecha 
para uma batida de bola e, também, onde estão sempre 
em conversas informais com amigos e parentes, porque ali, 
na maioria das vezes, os vizinhos são parentes, em razão dos 
casamentos entre os filhos das famílias que ali chegaram 
nas décadas de 40 ou 50.

Os bares da Vila, em torno de 30, correspondendo prati­
camente a um bar para cada quadra, foram anteriormente



os empórios ou armazéns do início da formação do bairro, 
quando muitos pioneiros, habitantes oriundos do meio ru­
ral, investiram aí seu pequeno capital. O movimento dos ba­
res reflete a freqüência de grupos assíduos: o trabalhador 
que vai ou tomar o café da manhã, ou seu aperitivo antes 
do almoço, ou final da tarde, antes de ir para a casa; os apo­
sentados que fazem daquele espaço um ponto de encontro 
para irem ao bocha ou aos quintais de seus amigos, aqueles 
que se encontram para uma conversa despretenciosa ou jo­
go de cartas e de Snooker, ou, ainda, aqueles que encomen­
dam a carne assada em alguns bares, os quais chegam a as­
sar até oitenta quilos de carne para atender a freguesia aos 
sábados. Encontramos ainda os bares dos freqüentadores 
comportados e os bares daqueles que quando mais jovens 
aprontaram. No discurso das famílias pesquisadas fre­
qüentar botecos é um mal sinal, pois ali é o lugar da de­
sordem, diferente de como eles eram quando estas pessoas 
chegaram na Vila: empórios.

Para a população mais jovem do bairro, os bares são 
apenas o local do ponto de encontro, para a programação do 
lazer à noite ,fora da Vila, no centro da cidade. Com ele 
mantém relações estreitas, pois, se, de um lado, são empre­
gados do comércio, funcionários nos bancos ou em outras 
empresas, de outro, fazem o footing na Avenida mais bada­
lada de Londrina, a Higienópolis, local anteriormente das 
residências das famílias mais abastadas da cidade (no auge 
do café). Atualmente, estas residências deram lugar a cons­
truções de prédios, os mais luxuosos, os quais coexistem com 
poucas casas de moradia, sendo que a maioria delas foi re- 
aproveitada para o comércio de roupas, calçados e diversos 
artigos, bastante sofisticados. E, também, os bares e restau­
rantes são aí muito expressivos. É nesta rua que à noite ou 
nos finais de semana ocorre a “paquera” . Aí a apropriação 
do espaço se dá de maneiras diversas, uma vez que, vários 
são os grupos que o ocupam, vindos de diferentes pontos e 
bairros da cidade.

Em tempos passados os moradores do bairro Casoni fa­
ziam o footing na atual rua Maranhão — hoje fechada (cal-



çadão) para o comércio mais popular —, o local dos cine­
mas e das paradas para os flertes, após participarem das 
atividades da Igreja Matriz. Assim referem-se nossos entre­
vistados:

Os moço hoje não querem sabê do bairro, vão lá prá 
Higienópolis, a rua das moto, da bagunçada. Nóis naque­
la época ficava com os circo, cinema, parque aqui no bair­
ro. Mais ia de vez em quando na passada do “muro da 
vergonha” prá flertá, aí tinha as moça de família. Sd mais 
tarde é que a coisa mudava, de noite. (Depoimento do 
pioneiro O.N. em dezembro/87).

Enquanto bares são espaços masculinos, os armazéns 
são espaços femininos. Remetem ao mundo da casa. As mu­
lheres tendem a predominar neste espaço. Aí fazem suas 
compras e aproveitam para conversar umas com as outras 
ou com o merceeiro e trocar informações. É neste local que 
elas ficam sabendo das fofocas do bairro.

Os jogos de Snooker e cartas ocorrem nos bares como 
passatempo ou mesmo para quem arriscar a sorte por uma 
pequena quantia de dinheiro. Porém, o “carteado”, que acon­
tece ao lado do erro velho do “seu José”, atrai jogadores pro­
fissionais do município e da região, funcionando em tempo 
integral onde são arriscadas grandes quantias de dinheiro. 
É difícil um estabelecimento comercial da Vila que não te­
nha um ponto de jogo do bicho. Muitas vezes ele é mais im­
portante que a própria atividade comercial do estabelecimen­
to. Se podemos pensar no jogo como uma maneira de brin­
car com a sorte ou um passatempo para muitos, sua presen­
ça relevante pode indicar uma fonte de renda alternativa pa­
ra aqueles que têm dificuldades em penetrar no mercado de 
trabalho, bem como, uma das soluções para o complemento 
do orçamento familiar.

A presença do sagrado no bairro pode ser compreendi­
da através da própria história da formação da Vila. É com 
famílias pioneiras do bairro que se formam os primeiros mo­
vimentos religiosos e evangélicos, sendo que, no final da dé­
cada de cinqüenta, foram construídas as primeiras igrejas.



Atualmente o bairro possui oito igrejas de vertente evan­
gélica. Aparentemente a exuberância dos templos nos fazem 
pensar que o bairro é essencialmente de “crentes” . Se mui­
tos moradores do bairro as freqüentavam quando lá resi­
diam, hoje, morando longe dali, mantêm relações de lealda­
de e continuam a participar das atividades, pois foram os 
fundadores das mesmas. Assim, para elas, afluem pessoas 
de todos os lugares da cidade e regiões do Norte do Paraná 
em situações extraordinárias, tais como, encontro de jovens 
com apresentações de corais, jornadas espirituais com a pre­
gação de religiosos de outros Estados e países.

As atividades desenvolvidas pelos adeptos destas igre- 
jas-escolas dominicais de estudos bíblicos, organizações de 
atividades assistenciais, ensaios de músicos e corais, encon­
tros de jovens, de senhoras e de crianças, os movimentos ca­
rismáticos, além de controlar as práticas de fé e da mo­
ral, constituem, muitas vezes, a única alternativa de lazer pa­
ra determinados segmentos sociais do bairro que as freqüen­
tam. Assim elas, hoje, estão muito mais voltadas para quem 
vem “de fora” da Vila.

A Igreja Católica, situada fora dos limites oficiais do 
bairro, penetra neste de forma bastante acentuada, organi­
zando programações e envolvendo, em sua maioria, os mo­
radores que ali residem. Estas programações se constituem 
nos terços e nas missas dos quintais e os trabalhos de co­
munidade de base, que ali se realizam desde a década de 70, 
sob a orientação de missionários xaverianos. As quermes­
ses, os bailes da primavera, das mães, da saudade, as orga­
nizações das festas juninas nas ruas do bairro, as festas típi­
cas organizadas por migrantes portugueses, as churrascadas 
nas chácaras se expressam como o profano no bairro, fazen­
do parte da tradição deste.

Se por um lado, a forte presença do sagrado, através 
das instituições, pretende controlar os indivíduos pelas nor­
mas impõem quando das programações das atividades sa­
gradas e profanas; por outro lado, tem sido uma referência 
dos moradores atribuir ao bairro um sentido positivo, a fim



de mostrar e garantir ao local uma imagem diferente daque­
la que o coloca como abaixo da linha. O grupo escolar tam­
bém pode favorecer esta imagem positiva quando em suas 
representações se referem à escola do bairro como um es­
paço das crianças que não ficam vadiando nas rtias, mas 
estão ocupadas se preparando para a vida futura. Os en­
trevistados enfatizaram a imagem positiva do bairro, inclu­
sive nomeando-o sempre como “bairro Casoni”, porque 
quando falávamos Vila, éramos imediatamente corrigidos.

[ . . .  ] Aqui pra nós é bairro, não que Vila diminua, 
mas é bairro. (Depoimento do Sr. J.I.R. em dezembro/87).

É interessante notar que, nas entrevistas, os informantes 
procuram constantemente referir-se ao bairro como antigo, 
de tradição, de gente que veio na mesma época do meio ru­
ral, portanto ali, segundo eles, há pessoas que sabem o que 
é união. E um pioneiro falava-nos o seguinte da Vila:

A Velha Casoni, um lugar de gente simples, conser­
vadora, direita, pobre, mas unida e que nunca vão des­
manchar as casas. (Depoimento do Sr. J.I.R. em dezem­
bro/87).

O fato de serem amigos, parentes, conhecidos, cujas tra­
jetórias foram semelhantes para enfrentar o novo ambiente 
— uma vez que foram socializados no meio rural e sendo ne­
cessário um processo de “ressocialização” — faz com que 
se vejam “iguais”, ou seja, a identidade do bairro demarca­
da por famílias desprovidas dos meios de produção da pro­
priedade privada e dos instrumentos de produção propaga­
dos pela escola, de tal forma que se utilizaram das estraté­
gias as mais diversas para enfrentar o meio urbano. Esta
identidade é representada sempre como algo positivo. Aqui
no bairro é gente muito unida. E pelos vários relatos pode­
mos perceber uma estreita relação entre o passado e o pre­
sente, conforme nos falava um pioneiro:

Nós lá na roça trabalhava junto, ia a festa, falava 
das coisa da vida. Aqui nós procuramo de fazer também 
isso. De lá nós já viemo com educação, com amizade, de 
se ajudá e agora a gente faz o mesmo prá vive bem no 
lugar. (Depoimento do pioneiro J.R. em dezembro/87).



Esta situação lhes confere a propriedade de exercer um 
controle no bairro, de imporem regras para os que moram 
naquele espaço porque são todos conhecidos. Assim o pe­
queno comércio é da gente do local e se um dos comercian­
tes não atender como deve, todo mundo fica sabendo e 
seja o dono da farmácia, ou do açougue, perde a freguesia.

Os moradores fazem diferenças para quem é de den­
tro, gente amiga, dos velhos tempos e os de fora que não 
conhecem. Para os primeiros há regras a serem cumpridas, 
para os segundos, se quiserem ser tratados com respeito de­
vem entrar no nosso mundo. Isto significa que eles se per­
cebem e percebem os outros como indivíduos que se dife­
renciam.

A etnografia do bairro demonstra que há lugares que ja­
mais foram freqüentados pelos seus moradores. Ao mesmo 
tempo, eles dizem da mudança, da “evolução” das coisas. Os 
bares são exemplos disso:

Eu prá falá verdade não concordo com boteco, mas 
os filho, já viu. E não adianta falá é essa coisa de ju­
ventude. (Depoimento do pioneiro O.N. em dezembro/87).

As varandas, que se constituem no espaço intermediário 
entre a intimidade do mundo da casa e a rua, servem como 
local de controle dos acontecimentos públicos, através do 
qual se obtém informações do dia-a-dia. A varanda é o lugar 
de se sentar para ver a rua, de se reunir para conversar, de 
atender pessoas, de ver o tempo passar. Porém é o limiar 
da casa e através das varandas é que o espaço estravaza pa­
ra a rua, como relatam seus moradores:

Aqui nas varanda é “o passa fofoca”. A gente vê e 
sabe das coisas boas e ruim que acontece por ai. (Depoi­
mento do pioneiro J.R. em dezembro/87).

Os pioneiros entrevistados que vieram à cidade de Lon­
drina com projetos ligados ao meio rural, reconstruíram seu 
modo de vida e acabaram fazendo a história do bairro e de 
Londrina.



A percepção deles, enquanto sujeitos da história do bair­
ro e da região, foi surgindo quando das entrevistas. Ao per­
guntarmos sobre o bairro e a sua formação paravam para 
pensar e contavam a substância de suas vidas. Nas suas his­
tórias expressaram o modo de participação na construção do 
bairro urbano. Assim nos disseram:

Sabe que abrimo a mata, construimo com nosso suor 
com as nossas mãos este bairro. Aqui era um matão. 
Era barro toda vida. Tinha cafezal ali prá baixo. Fomos 
trabalhando numa coisa e outra, puxando barro, cons­
truindo casa. Fomos vivendo. Somos amigos todos aqui, 
viemo da roça, trabalhemo junto. Hoje, isso tá o que tá. 
Sabe que somo importante! Só que, os que aparece são 
os grande. (Depoimento do pioneiro B.G. em dezembro/87).

Aqui eram casinhas esparramadas. Puro barro! Ato­
lava as carroça em tudo lado. A Vila mudou, melhorou 
nós ajudemo, mas as rua continua iguar, porque é tudo 
morador velho. Na maioria antigos proprietários. (De­
poimento do Sr. J.R. em dezembro/87).

Do tempo que a gente veio pra cá, até agora tá mui­
to diferente. Isso mudou tudo. Ora, aqui é considerado 
centro. Está escrito nos talão de imposto. (Depoimento 
do pioneiro A.M. em dezembro/87).

As expectativas destes pioneiros é a de que com o pla­
nejamento urbano, que tem alterado a paisagem da cidade, 
o bairro possa ir se modificando e adquirindo uma nova va­
lorização. Pois, mesmo aqueles que se deslocaram para ou­
tros bairros têm ali um terreno, uma casa alugada e uma 
relação de afetividade. Os pioneiros informantes expressa­
ram as suas percepções sobre o bairro:

Estas casas velhas têm tudo que desaparecê. Isto en- 
feia o lugar. Tem casa aí caindo. Prá nóis o que importa 
é que as nossas casas valorizem. Ora, foi o que consegui- 
mo juntá todos esses anos de trabalho. (Depoimento do 
pioneiro J.S. em dezembro/87).

Com a inauguração do novo terminal rodoviário em Lon­
drina, que se localiza nas proximidades do bairro — local 
da antiga zona de prostituição — os moradores esperam que 
haja uma reestruturação urbana que atinja o bairro, servin­



do-o com a construção de novas vias de acesso ao tráfego, 
a instalação de uma rede hoteleira, postos de saúde e uma 
rede bancária. As famílias do bairro pretendem, ainda, que 
ocorra a especulação imobiliária e ali sejam construídos edi­
fícios como em outros locais da cidade.

A história de Londrina tem os seus personagens consi­
derados notáveis, os quais são conhecidos através do mun­
do oficial. Porém, através dos depoimentos orais resgatamos 
outros protagonistas que também fizeram a história, embo­
ra não sejam reconhecidos como notáveis. Todavia, estes ti­
veram, sem dúvida, um papel importante na formação des­
ta cidade de colonização recente.

Nas investigações de campo, ouvíamos muitas vezes, os 
filhos de pioneiros valorizarem nosso trabalho, na medida 
que suas famílias foram, constantemente solicitadas para 
contarem de suas experiências e da história do bairro. E, 
portanto, iam se fazendo notar.

Ao descrevermos o bairro, pensamos em destacar as bio­
grafias individuais e as histórias de vida, a partir de uma 
rede de significados articulados a um conjunto de símbolos 
que marcaram as trajetórias de vida destes migrantes rurais. 
Eles deram uma identidade ao bairro Casoni, construindo 
e imprimindo ali seus valores, suas idéias, suas ações; um 
modo de vida reelaborado no meio que se estabeleceram.

Dentro desta perspectiva é importante entender o coti­
diano do bairro apreendendo as concepções do poder e da 
autoridade articulados às esferas públicas e privada. Estas 
têm características próprias e foram construídas pelas famí­
lias, que demonstram em suas representações a reinterpre- 
tação dos códigos oficiais.

3. A Articulação dos mundos público e privado 
no cotidiano do bairro Casoni

O envolvimento com o cotidiano do bairro Casoni nos 
mostrou algumas pistas sobre as características do mundo 
doméstico. Estas pistas estão relacionadas ao mundo púoli-



co mais próximo (bairro), onde há a produção de um sis­
tema simbólico que é construído a partir das relações sociais 
estabelecidas entre os membros da família, atribuindo, as­
sim, significados próprios à realidade.

A linguagem da esfera privada, que traduz uma produ­
ção cultural, nos revelou a construção de um mundo público 
restrito com certas peculiaridades e nos instigou a desven­
dar as questões de sua importância. E evidenciando uma das 
manifestações possíveis dentro de um capitalismo de tercei­
ro mundo, de uma realidade como o Norte do Paraná, isto é, 
estudando famílias do campo que se estabeleceram cm um 
lote rural, hoje um bairro urbano.

As concepções de Gramsci oferecem elementos interes­
santes e orientam o estudo aqui proposto: a articulação dos 
mundos privado e público e inseridos no contexto urbano de 
camadas populares. Em função disto lançamo-nos na pers­
pectiva gramsciana, que concebe a cultura popular penetra­
da pela cultura hegemônica, considerando, contudo, além da 
assimilação, a reinterpretação dos códigos e valores.10

O bairro Casoni é palco de uma produção cultural que 
traz no seu bojo determinadas características de um siste­
ma simbólico do meio rural, mas que sofreu alterações no 
contato com o meio urbano.

No bairro a maioria destes migrantes, que chegaram a 
partir da década de quarenta, exerceram, simultaneamente, 
diferentes atividades. Umas dentro da Vila e as outras rela­
cionadas com os serviços oferecidos pela cidade (esfera pú­
blica mais ampla) que se desenvolvia.

A propriedade que foi adquirida pelos pais (de dois a 
quatro lotes) geralmente de dimensões pequenas, foi subdi­
vidida e transmitida por herança a cada um dos filhos. As 
famílias pesquisadas possuem em média de três a treze fi­
lhos. Tendo adquirido seu pedaço de terra e morando, ini­
cialmente, na casa das famílias de origem, as famílias de 
procriação empregaram-se em funções secundárias. De pos­
se de um pequeno capital que trouxeram do local de origem 
e aliando-o às economias feitas através do novo trabalho,



construíram suas casas de modo a aproveitarem parte de 
suas dependências para incrementar atividades autônomas. 
Estas se consistiam em funções de sapateiros, barbeiros, sa­
pateiros, barbeiros, mecânicos, marceneiros, bordadeiras, la­
vadeiras, tricoteiras, costureiras, além de investirem no pe­
queno comércio.

Os depoimentos dos nossos entrevistados traduzem es­
ta situação:

Quando nóis chegamo aqui tivemo que enfrentar uma 
outra condição. Nós tinha que morá com a família e ir 
trabalhá por aí. Eu trabalhei de carregador, depois abri 
um empório, aqui em frente da minha casa onde podia 
ser a sala. Pui carroceiro. Pui pedreiro na construção da 
caixa d’água e nas construção da cidade. Minha senhora 
tinha aí um lugarzinho prá costurá, bordá. Eu aposentei 
como carroceiro e tenho hoje aluguer das casas, lugar, 
que antes era empório. Hoje é comércio de roupas e uma 
oficinazinha. (Depoimento do pioneiro J.S.).

Acompanhando a discussão de Habermas, sobre a famí­
lia burguesa, observamos que o autor se refere ao processo 
de valorização do capital incluindo a família como mediado­
ra das exigências socialmente necessárias. O público e o pri­
vado são considerados como linhas divisórias que atraves­
sam a casa do universo burguês. As formulações do autor 
revelam um tipo de domesticidade característica da família 
burguesa.11

Sem excluirmos a reflexão dos mundos públicos e priva­
do, ligados à concepção burguesa, procuramos entender co­
mo estes emergem e se articulam numa realidade, tal qual 
o bairro Casoni, nosso objeto de estudo.

Os mundo público e privado no bairro Casoni estão in­
timamente interligados e foram apreendidos dentro de suas 
especificidades, isto é através das diferenciações sociais que 
marcaram os colonizadores que chegaram a Londrina. En­
quanto alguns pequenos e médios proprietários investiram 
aqui seu capital, multiplicando-o em grandes proporções, ou­
tros foram obrigados a vender as terras adquiridas e subme­
teram-se às atividades de prestação de serviços. Para isto



apropriaram-se do espaço da casa, também, como o espaço 
do trabalho. E esta passou a ser o único patrimônio que 
esses migrantes conseguiram acumular.

O bairro Casoni caracteriza-se pela intimidade entre o 
privado (família) e o público mais próximo (o bairro). O 
espaço da casa é, geralmente, concebido em relação ao espa­
ço do trabalho, uma vez que se constituiu como uma das 
maneiras alternativas para a solução dos problemas emer­
gentes do interior das unidades familiares.

Em nossa percepção, as famílias de camadas populares 
são também mediadoras entre o indivíduo e a sociedade, isto 
porque são responsáveis pela transmissão dos padrões cul­
turais da sociedade mais ampla. Contudo, nossa perspec­
tiva é a de que não há uma simples transmissão desses va­
lores, mas a recriação de regras em diferentes universos so­
ciais.

As construções das casas expressam a organização de 
um modo de vida que é peculiar à Vila. Internamente são 
assim divididas: de um a dois quartos, uma cozinha, uma pe­
quena sala e uma pequena varanda em frente da casa. Nos 
fundos há um puxado, também denominado rabo de pato, 
onde fica o tanque de lavar juntamente com a dependência 
sanitária que é utilizada às vezes de maneira coletiva. Tudo 
isto se encontra num espaço onde moram muitas famílias 
aglutinadas, e que comporta também um barracão para ati­
vidades variadas; seja de trabalho, ou possível habitação, me­
diante reforma, ou ainda, para festas de aniversário e casa­
mento. Entretanto a sala de visitas e a varanda comum em 
muitas casas, principalmente nas de camadas médias da re­
gião, é substituída, muitas vezes, em sua função primeira, 
para o estabelecimento das práticas de trabalho.

Nossos informantes ao falarem da casa, remetem-se à 
sua construção quando de sua fixação no bairro.

Fixei e fiz uma casinha de madeira [ . . . ] .  É, pratica­
mente um rancho. Um quarto, uma sala, uma cozinha e 
“bico de pato”. (Depoimento do pioneiro D.C. em dezem- 
bro/87).



Prá dizer a verdade não é casa. Casa hoje é conside­
rada de material, alvenaria. Mas tá me cobrindo, mc ser­
vindo, de forma que é casa. Aqui tem [ . . .  ] construimo 
dois quarto, sala, cozinha e uma dispensa grande ali. É  
um “bico de pato”. (Depoimento do pioneiro J.R. em de- 
zembro/87).

Nestas casas, a cozinha é o local que acolhe amigos e 
parentes ao redor do fogão para um bate-papo acompanha­
do de um cafezinho. É assim que relatam nossos entrevis­
tados:

Ah! a família se reune mesmo é na cozinha. É  filho, 
filha, neto, neta e os amigos. Um cafezinho em roda do 
fogão [ . . . ] .  Quando vem um conhecido a gente atende 
na área; é mais fresquinho. (Depoimento da pioneira P.R. 
em dezembro/87).

Portanto podemos perceber os significados que são atri­
buídos aos diferentes espaços da casa. Há uma clara con­
cepção entre a ordenação do espaço e as relações sociais es­
tabelecidas. Os espaços delimitados para os da família e ami­
gos diferem dos espaços para os estranhos. O lugar “fresqui­
nho” justifica a não intimidade.

As representações que as famílias têm da casa associam- 
se à constituição de uma família, ao aconchego de um es­
paço para o descanso, após o trabalho, e a um bem material 
bastante valorizado. Através da casa própria os moradores 
do bairro podem guardá um diriheirinho, porque não é pre­
ciso pagá aluguer. A condição de proprietários permite que 
falem de pessoas mais pobres, pois tem gente aí que não 
tem nem um tetinho e prá esses sim é duro. A casa ofe­
rece uma certa segurança quando se relacionam com o co­
mércio, ou com os bancos. Em seus discursos percebemos, 
ainda, que dela têm muito orgulho, pois isto é sinal de gen­
te de bom caráter, de gente do trabalho. Também foi real­
çado o comportamento e a moral daqueles que seguem o 
caminho certo porque o natural é que as pessoas casem e te­
nham casa.

As falas dos entrevistados expressam estes significados:



A casa é um bem comum para o sujeito ficar debai­
xo do seu teto, sem precisá pagá aluguer, sem dever obriga­
ção pros outros. Então toda pessoa deve procurá ter seu 
teto. Agora tem muita gente que, o que ganha hoje, de 
dia, gasta de noite e não se interessa em comprá um ter­
reno, construí um teto prá por seus filhos debaixo. Tam­
bém são caboclo, porque nóis somo da raça dos espa­
nhol e espanhol trabalha e economiza. (Depoimento do 
pioneiro J.R. em dezembro/87).

A casa é o lar da pessoa, a família. A pessoa que não 
tem casa que mora em quartos, em pensão, não tem ca­
sa, não tem família é um sozinho. (Depoimento do pio­
neiro S.R. em dezembro/87).

A casa para mim é um lar, é o lugar onde eu posso 
descansar despois do trabalho, onde eu posso me acolhê, 
passá a minha noite com a minha mulhé e com os filhos. 
(Depoimento do pioneiro O.N. em dezembro/87).

Cumpre ressaltar que a aquisição da casa própria signi­
fica, também, uma atitude daqueles que, segundo as famílias 
têm tradição de gente com sangue estrangeiro, que luta 
e consegue e é admirado e respeitado pelos vizinhos.

Das observações feitas podemos evidenciar que o espa­
ço da casa é apropriado, tanto às ocupações do trabalho 
quanto à produção das relações sociais elaboradas pela fa­
mília. Ao se referirem à casa os personagens realçam o es­
paço da intimidade, o trabalho não está presente neste mo­
mento. Porém, se percebe que ter uma casa, significa a iden­
tificação com o trabalho, ou seja, ela é o resultado deste em 
muitos anos de “esforços” e de “lutas” .

A casa nas concepções destas famílias migrantes rurais é 
um elemento demarcador de diferenciação social. E, se nu­
ma sociedade estruturada em classes sociais podemos con­
siderar aqueles que possuem ou não os meios de produção, 
aqueles que têm ou não bens materiais, nas representações 
destes agentes se verifica o reflexo deste fato, na medida que 
atribuem valores àqueles que têm ou não uma casa. Portan­
to, ter uma propriedade revela ter a posse de algum bem 
material e, assim, embora estes atores se percebam “pobres”, 
sugerem que a pobreza assume diferentes significados em si­
tuações e contextos diversos.



A organização das unidades domésticas, sob diferentes 
núcleos em um mesmo quintal, nos indicou um espaço cole­
tivo, onde também se desenvolvem as relações de trabalho. 
Como mencionam as famílias entrevistas:

Aqui nóis mora em oito família e dezoito pessoas ao 
todo. Seis é dos filho [casas] e os outros são inquilinos. 
O quintal é de todos, não tem jeito. Cada um pode ain­
da fazê o seu espacinho. Mas tem um maior, que todo 
mundo vai passando, vai usando. É  o jeito da gente mo- 
rá. (Depoimento do pioneiro J.R. em dezembro/87).

Tinha todo mundo morando aqui e nóis, ainda, tinha, 
até setenta, uma oficina de mecânica. Vinha gente de to­
da esta redondeza. Acho porque a gente era bom. Até do­
mingo tinha serviço, se quisesse. (Depoimento do Sr. J.R. 
em dezembro/87).

Aqui nóis temo esses móveis que vendemo, hoje o 
quintal está entulhado. Antes eu tinha umas flores. Mu­
lher gosta de flor, a gente gosta de arrumá. Nessa época 
ele era marceneiro e usava também a casa prás bugigan­
gas. Hoje tá pior, é uma montoeira de móveis usado que 
ele compra, arruma e a gente vai vendendo. (Depoimento 
da pioneira M.G. em dezembro/87).

O espaço público do bairro, embora exprima o público 
mais amplo, tem seus códigos criados pelas famílias que dão 
àquela localidade um significado peculiar. Este significado 
relaciona as condições da própria natureza social dos seg­
mentos menos favorecidos com a organização produtiva. 
A maneira como conduziram suas vidas reflete uma produ­
ção simbólica, a partir da qual dão significado ao mundo, 
o que os identifica e os diferencia de outros moradores do 
bairro e de outros bairros semelhantes e do restante da ci­
dade.

O bairro Casoni estende-se, em termos geográficos, atra­
vés das representações daqueles que moram em locais limí­
trofes. Porém, são os que ali residem, desde as décadas de 
40 e 50, que se sentem com mais autoridade para falar so­
bre aquele espaço, em razão de terem vivenciado juntos, pa­
rentes e amigos, situações de vida semelhante em períodos 
difíceis. Observemos os depoimentos que se seguem:



O bairro Casoni é constituído por famílias que aqui 
moram há muito tempo. Estas casas, o jeito que é; e só 
vai mudar com os nossos filhos. [O pioneiro se refere 
à quarta geração], (Depoimento do pioneiro J.I.R. em 
dezembro/87).

Aqueles que se ajudam são os conhecidos e amigos
de anos e o bairro é uma casa pra nós. (Depoimento do
pioneiro S.R. em dezembro/87).

A questão que mais nos chamou a atenção, relacionada 
ao estudo do mundo da casa, refere-se à maneira de como 
os atores sociais reelaboraram um modo de vida c, também, 
de como produziram um público e um privado articuladcs 
num novo contexto.

Há uma relação entre o físico (espaço) e o social (as
relações produzidas) que não podem ser dissociadas ou,
pelo menos, não demonstra uma separação nítida. Da mes­
ma forma que a distinção homem-mulher recorta a esfera 
da vida social, as esferas do público e do privado não po­
dem ser vistas enquanto mundos separados.

Em vários momentos das trajetórias destas famílias, no­
tou-se que os papéis desempenhados pelos homens e pelas 
mulheres refletiam uma dimensão e uma articulação pró­
prias aos mundos doméstico e extradoméstico.

O que se apresenta nos discursos dos entrevistados é 
que a autoridade formal é a do pai, chefe de família:

Ora, quem manda, a palavra final é do homem. Isto 
está na história, e da tradição, das leis antigas, dos tem­
pos idos. (Depoimento do pioneiro J.R.).

A mulher não manda, não apita nada, não tem voz 
ativa. (Depoimento da pioneira P.R. em dezembro/87).

Ao homem cabe administrá. Ele tem que vê o que 
falta em casa o que precisa. Se precisa um médico pra 
mulhé. Se a criança tá doente; a mulhé não pode deixar 
as crianças dentro de casa e sair. Se for fazer uma via­
gem, qualquer negócio, é o marido que tem que fazê. (De­
poimento do pioneiro J.R. em dezembro/87).

As mulheres ao relatarem sobre o seu papel no mundo 
doméstico, consideram:



Tem mulher que dilige, outra não. Eu o que tá no 
meu parte dilige. Precisa arroz, feijão, açucar. O que pre­
cisa eu sabe, meu marido não precisa se incomodá. In- 
comodá com dinheiro, isto sim. (Depoimento da pionei­
ra P.R. em dezembro/87).

Os vários discursos demonstram a existência de uma 
divisão sexual de trabalho em termos da reprodução bioló­
gica; de um lado cabendo à mulher, a função de cuidar dos 
filhos e da casa, e de outro, ao homem o de trazer de “fora”, 
ou seja, do seu trabalho, o sustento da família. Ao mesmo 
tempo podemos apreender uma certa ambigüidade quando 
nossos informantes relatam:

Aqui em casa [ . . .  ] bom, eu trato do dinheiro, ela das 
coisas da casa. Mas nós temo um acordo, os dois deci­
dem das coisas dos filho, de como vai fazê pras compra 
das coisas, o que cada um faz, como vamo se ajudá. O 
dinheirinho dela e o meu, e o dos filho. Ela administra 
tudo, eu não fico com nenhum dinheiro. Quando eu pre­
ciso eu vou até ela que é o caixa, porque não lidamo com 
banco [ . . . ] .  Ela é que sabe que um dinheirinho serve pra 
uma coisa, outro pra outra. (Depoimento do pioneiro 
J.I.M. em dezembro/87).

Aqui eu e meus filhos fazemo como eu fazia com a 
minha mãe. Eu dava a quantia ganha prá ela e só pega­
va o dinheirinho pras minhas coisas, então nois fazemos 
a mesma coisa aqui em casa hoje. Ela pega o dinheirinho 
e todos que trabalham dão a ela e ela lida. E as coisas são 
toda dividida porque o dinheiro é pouco e tem que dá pra 
todos e pra tudo. (Depoimento do pioneiro O.N. em dezem­
bro/87).

Apesar da renda da casa depender da soma dos rendi­
mentos de todos os membros da família, a administração 
desta é toda controlada pela mulher.

As atividades desempenhadas pelas mulheres, fora do 
mundo doméstico, relacionam-se com a sua permanência na 
casa. Com os homens ocorreu situação semelhante e as fun­
ções eram, geralmente, executadas no espaço da casa.

Atualmente esta situação se modificou, pois hoje, os ho­
mens (aqueles que ainda trabalham) estão mais ligados a 
um mundo público mais amplo: o centro da cidade. Na con-



dição de aposentados eles fazem “bicos” podendo exercer 
atividades tais como: motoristas de táxi, ou trabalhando no 
comércio em revendedoras de automóveis ou, ainda, como 
motoristas de ônibus.

Nesse momento a separação do público e do privado fi­
ca mais nítida e a mulher é vista como mais “sensível” (no 
sentido de fragilidade), tornando-se para ela difícil a solu­
ção dos problemas que aparecem.

Veja, não é que uma mulher não seja capaz, ô! ela 
trabalha até mais que um homem. Cria filho, cuida da 
casa, faz outras coisas pra ajudá nas despesas, como a 
minha me ajuda. Mais resorvê um problema assim aí nas 
delegacia, nos negócio da cidade, se virá como um ho­
mem que escuta tudo e fala alto se for preciso, daí não 
dá. Não que a gente seja machão, mas mulher é mulher. 
(Depoimento do pioneiro O.N. em dezembro/87).

Apesar de que nos discursos dos homens apareça real­
çado o exercício legítimo de sua autoridade, tanto no que 
se usufrui do trabalho, quanto na decisão final da educa­
ção dos filhos, também no dia-a-dia as relações de poder e 
autoridade, entre o casal, devem ser vistas com certa flexi­
bilidade, na medida que o poder da mulher e sua autorida­
de se legitimou, através das práticas do cotidiano.

É, os homens dizem que trazem o dinheiro, mas nós 
também, fazemo a nossa força. E nós temo uma manobra 
de conduzi eles. É  com o carinho, sem brutalidade, sem 
discussão, assim discussão de como eu entendo [aqui re­
fere-se a brigas], é que nóis dois fazemos os dois pela 
casa e pelos filho. (Depoimento da pioneira M.R.  em 
dezembro/87).

As relações sociais, produzidas pelos migrantes morado­
res do bairro, estão permeadas por tensões, incoerências, 
expressando uma rede simbólica de sentidos e de práticas 
sociais.

Este sistema simbólico ao mesmo tempo que expressa 
os padrões culturais da relação dominação (homem) e su­
bordinação (mulher), reflete uma “criatividade”, uma “arbi­
trariedade”, como se estes agentes estivessem brincando com 
as regras estabelecidas.



Estas famílias, das camadas populares, têm um saber 
que está articulado com a cultura dominante, mas que é frag­
mentado, na medida em que não forma um todo coeso e coe­
rente. Este saber é capaz de se modificar e se diferenciar 
do saber oficial ao revelar as condições sociais que o pro­
duziu.

Observações finais

Este ensaio procurou trazer à tona algumas reflexões 
que objetivaram dissolver as relações dicotômicas entre ho- 
mem-mulher no sentido dominação-subordinação, através 
das representações e dos desempenhos dos papéis masculi­
nos e femininos, dentro de um mundo público restrito, on­
de se configuraram relações de trabalho especifíficas com a 
participação tanto do homem, como da mulher, articuladas à 
esfera doméstica.

É pela leitura da linguagem da casa que se refletem as 
contradições e as tensões de uma sociedade estruturada em 
classes. Portanto o que se pretendeu desvendar foram os 
“arranjos” de um universo cultural subalterno de um bairro 
londrinense, de famílias de camadas populares.

Constatamos que há uma ambigüidade entre as repre­
sentações e o desempenho dos papéis, o que se manifesta no 
modo de vida das famílias do bairro Casoni em função da 
internalização dos valores dominantes e, também, através 
das condições reais expressas em suas trajetórias de vida.

E, remetendo ao cotidiano das famílias estudadas, con­
cluímos que estas possuem uma maneira própria de articular 
as relações de poder e autoridade no mundo da casa, pois 
desordenam e desafiam as regras definidas e consolidadas 
pelo sistema hegemônico, a partir das práticas cotidianas.



NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

1 IPAC-LD —  Inventário e Proteção do Acervo Cultural de Londrina —  é um 
projeto de pesquisa inspirado nos JPACs que so desenvolveram a nível nacional através 
do CONDEPHAAT, órgão subordinado à Secretaria de Cultura, Esporte e Turismi, com 
o objetivo de implementar programas de intervenção e política cultural. Em muitas 
regiões e cidades brasileiras certas edificações específicas assumiram, muitas vezes, o 
eixo central dos estudos sobre Patrimônio Culutral, conforme a orientação dos projetos 
de levantamento arquitetônico e o auxílio das informações da História. A  inserção de 
outras áreas de conhecimento —  Antropologia, Sociologia, por exemplo —  tem modifi­
cado a atuação dos IPACs, através de seus conceitos e categorias de análise para ob­
servação e interpretação da realidade social. Há, inclusive, toda uma recente discussão 
sobre cultura, patrimônicf e preservãçao. Nos órgãos preservacionistas o que se tem dis­
cutido é a articulação de uma produção cultural que vai desde a rede de relações so­
ciais e simbólicas até os suportes físicos produzidas por diferentes segmentos. Estes 
segmentos vivem em determinado espaço e têm um sistema de representações, valores, 
percepções e formas de uso quanto ao seu patrimônio. Em Londrina, o IPAC teve o 
apoio técnico da Coordenadoria do Patrimônio Cultural —  da Secretaria de Estado e da 
Cultura do Paraná —  em 1985, onde programas de política cultural apresentaram novas 
perspectivas no Paraná tradicional. Assim, o IPAC-LD, tem como proposta realizar um 
trabalho de inventário e proteção do acervo cultural, através de uma atividade siste­
mática de pesquisa, além de programas que sensibilizem a população quanto a impor­
tância de sua memória cultural. Estes programas possibilitam à comunidade de desen­
volver projetos dq mudança e, também, de revitalização e reutilização dos seus bens 
bens culturais, a partir daquilo que ela considera significativo. O primeiro programe 
de política cultural no município foi possível quando ocorreu a elaboração de um 
projeto de pesquisa, envolvendo docentes da Universidade Estadual de Londrina (UEL) 
—  Sociólogos, Antropólogos, Historiadores, Arquitetos — , o qual foi objeto de um Pro­
tocolo de Intenções entre a UEL, Secretaria de Estado e da Cultura (SEC) e Prefeitura 
Municipal de Londrina (PML). O convênio em 10/86, junto a SECE e a Secretaria da 
Educação e Cultura do Município (PML), através da CEC (UEL), permitiu o desenvol­
vimento do subprojeto IPAC-LD: Vila Casoni para se testar uma metodologia de tra­
balho e a implantação do IPAC-LD no município de Londrina. O segundo programa 
foi conveniado pelos mesmos órgãos em 03/87 para o subprojeto IPAC-LD: ‘O caminho 
do Café”  (este em sua fase inicial d© discussão e planejamento). E numa cidade de 
colonização recente como Londrina (Londrina tem 53 anos), o desafio estava em en­
tender os diferentes significados atribuídos pela população londrinense ao seu cotidia­
no, à memória e à cidade. Tratava-se, portanto, de perceber os suportes físicos e sim­
bólicos da cultura, considerando a utilização e a representação que os diferentes seg­
mentos da população londrinense indicavam como importantes e que marcam a identi­
dade do município. A  Vila Casoni foi o local de estudo que permitiu as primeiras re­
flexões sobre a questão do Patrimônio Cultural em Londrina. As casas de madeira, que 
marcavam sensivelmente a fisionomia da cidade até a década de 70, estavam lá pre­
sentes, já contrastando com a nova paisagem física do centro da cidade. Tal fato vem 
demonstrando as rápidas mudanç°as frente ao Projeto de Planejamento Urbano e as 
novas construções de vias de acesso que “ cortam”  a cidade, além do crescimento da 
especulação imobiliária que alterou a citada paisagem urbana, substituindo as casas por 
espigões em tedo o núcleo urbano. Assim, o bairro, objeto de estudo, resguarda uma 
relativa atenticidade em suas características culturais e paisagísticas —  ás casas de 
madeira no alinhamento das calçadas e no modo de vida —  expressam algumas carac­
terísticas do início da colonização' da cidade. Os dois anos de pequisas (85-87) resul­
taram numa interpretação sobre a identidade do bairro e de suas relações com o resto 
do município. A sua importância sei relaciona às histórias de vida de pequenos sitian­
tes e assalariados vindos do meio rural na maioria do Estado de São Paulo e Minas 
Gerais. Estes construíram suas vidas e a história do bairro e do município porque fo ­
ram pioneiros que aí chegaram com a intenção de aplicar o pequeno capital adquirido 
no meio de origem. Isto foi analisado através dos depoimentos — ■ de quarenta famílias 
que contaram a substância de suas vidas —  remetendo-se ao passado, nas décadas de 
30, 40 e 50, além de observações originárias das relações sociais que marcam o coti­
diano da Vila. O que se resgatou foi portanto a memória histórica e a trama de rela­
ções sociais do bairro que, como tantos outros, não tinha despertado a atenção de 
diferentes grupos —  artistas, arquitetos. São pessoas que discutem o patrimônio histó­
rico, cultural e artístico, fazendo referências exclusivas à produção cultural de certos 
segmentos e que, certamente, é importante, mas não é única. Também o tombamento 
de determinadas ‘edificações”  tem norteado as discussões que intentam mostrar signi­
ficados sobre a história da cidade de Londrina. Um trabalho intenso, com a população 
da Vila Casoni, indicou que ela também se considera “ notável”  quando afere a sua 
contribuição na fundação do município, seja através do trabalho, abrindo a mata, ou 
seja participando como carpinteiros e pedreiros das construções do bair.ro e centro da 
cidade. O que se detectou fo i a relação de um modo de vida com a estrutura social
mais ampla no período da implantação do capitalismo na região. Cabe ainda ressáltár
que este projeto teve como produto final: a) a produção de uma filmagem de 4 horas de
duração sobre o cotidiano do bairro que originou a edição de um vídeo —  “ Memória e
cotidiano de um bairro londrinense: A Vila Casoni”  —  de 15 minutos, com produção 
e roteiro baseados nas pesquisas de campo e depoimentos dos moradores do bairro; 
b) a publicação de um caderno sobre a história e o cotidiano do bairro (ainda no



prelo) o qual é o primeiro de uma série de publicações que está programada; c) um 
áudio-visual com 650 “ slides”  retratando a paisagem da Vila, as características das 
edificaçes e cenas do dia-a-dia; d) um acervo fotográfico com 450 fotos cedidas pelas 
íamilias entrevistadas e atores sociais da pesquisa, que possibilitaram duas exposições, 
uma no Grupo Escolar W illie Davids, no bairro, e a outra no museu da cidade, onde 
ocorreu o lançamento do vídeo e a 2.a mostra de fotos (dezembro/87). Foi o momento 
em que a Vila veio ao museu para “ conferir”  o trabalho dos pesquisadores. Através 
destes resultados o grupo de trabalho IPAC tem elaborado atividades às escolas de 1 .• 
e 2.o graus —  “ O IPAC vai às escolas”  —  no sentido de divulgar a pesquisa e motivar 
docentes e discentes para a importância da memória cultural.

2 Integrantes do Projeto IPAC-LD, por um lado, desenvolveram projetos indivi­
duais registrando-os nos órgãos superiores da Universidade Estadual de Londrina. Um, 
na área de Sociologia, de Ana Maria Chioratti de Almeida, o qual versa sobre o in­
divíduo, a fam í’ ia e a sociedade; é uma reflexão que será desenvolvida como tese de 
doutorado. O outro, na ótica antropológica, tem a preocupação de desvendar o mundo da 
ca~a em uma realidade específica: o anteprojeto, discutido anteriormente com profis­
sionais que trabalharam na Vil Casoni, transformou-se neste ensaio e no trabalho de 
conclusão do curso: Cultura e Política, ministrado pela Prof.a Dra. Paula Montero, no 
curso de Pós-Graduação em Antropologia Social da USP. Por outro lado, o Projeto 
IPAC-LD permitiu que alunos estagiários de várias áreas realizassem pesquisas. Na 
área de Ciência Política, Marli Miyuki Matsumoto apresentou uma monografia, como 
conclusão do curso de Bacharelado em Ciências Sociais, sobre: «P o lítica  e Cotidiano: 
As Eleições de 1986 em um bairro londrinense” . A orientação foi da Prof.a Dra. Ana 
Cleide Chiarotti Cesário. Em Antropologia, o estagiário do IPAC-LD, Marcelino de Oli­
veira, também fez usa monografia sobre o bairro, sob a orientação da autora deste 
ensaio, com o tema: “ Bar e Cotidiano: uma análise antropológica sobre a apropriação 
do tempo e do espaço no meio urbano” .

3 BOURDIEU, Pierre. Gostos de classes e estilos de vida. In: ORTIZ, Renato, Org. 
Pierre Bourdieu. São Paulo: Atica, 1983, p. 82-121.

4 DURHAM, Eunice R. Família e Reprodução Humana. In: Co1. Grandes C>n- 
listas Sociais. FRANCHETTO, B. e outros. Perspectivas Antropológicas da Mulher 3. Rio 
de Janeiro: Zahar, 1983, p. 15-44.

5 Os dados sobre a história e a etnografia do bairro foram pesquisados no 
Caderno: “ Memória e Cotidiano de um Bairro Londrinense: Vila Casoni”  ,o qual está 
no prelo. Tivemos acesso também ao material de pesquisa; 40 fitas transcritas sobre 
a história de vidas das famílias, objeto de análise, do Projeto IPAC-LD. Queremos 
aqui agradecer as amigas, pesquisadoras e integrantes do Projeto IPAC-LD, do qual 
fazemos parte: Ana Maria Chiarotti de Almeida, Ana Cleide Chiarotti Cesário e Ger­
trudes Frings, que gentilmente cederam o material para a produção deste ensaio.

6 CESÁRIO, Ana Cleide Ch. História da industrialização em Londrina. In: ----------.
Industrialização e pequenos empresários em Londrina. Curitiba: GPrafipar/Secretaria
cia Cultura e do Esporte do Governo do Estado dq Paraná, 1981. p. 33.

* As palavras e expressões encontradas no corpo do trabalho são da própria fala 
dos atores envolvidos na pesquisa.

7 Os dados oficiais sobre o bairro Casoni foram pesquisados, inicilamente na 
Prefeitura Municipal de Londrina.

8 DA MATTA, Roberto. Espaço: Casa, Rua e Outro Mundo: O Caso do Brasil.
In: ------------ . A  casa e a rua: espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. São Paulo:
Brasiliense, 1985. p. 24-54.

9 Data é uma expressão utilizada em Londrina que tem o mesmo significado que 
lote, terreno em outras localidades.

10 GRAMSCI, Antonio. Introdução ao Estudo aa Filosofia e do Materialismo His­
tórico. I n :  . Concepção dialética da história. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira,
1978. p. 11-63.

11 HABERMAS, Jürgen. A fam ília burguesa e a institucionalização de uma esfera 
privada referida à esfera pública. In: CAVENASSI, M., Org. Pialética da fam ília. São 
Paulo: Brasiliense, 1981. p. 226-234.



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1 BOURDIEU, Pierre. Gostos de classe e estilos de vida. In: Ortiz,
Renato, (Org.) Pierre Bourdieu. São Paulo: Ática, 1983. p. 
82-121.

2 CESÁRIO, Ana Cleide Ch. Histórico da industrialização em Lon­
drina. In: ------------. Industrialização e pequenos empresários
em Londrina. Curitiba: Grafipar/Secretaria da Cultura e do 
Esporte do Governo do Estado do Paraná, 1981. p. 33-56.

3 DA MATT A, Roberto. Espaço: casa, rua e outro mundo: o caso
do Brasil. I n : ------------. A casa e a rua; espaço, cidadania, mu­
lher e morte no Brasil. Sãô Paulo: Brasiliense, 1985. p. 24-54.

4 DURHAM, Eunice R. Família e reprodução humana. In: FRAN-
CHETTO, B. e outros. Perspectivas antropológicas da mulher 
3. Rio de Janeiro: Zahar, 1983. p. 15-44.

5 ------------. Cultura e ideologia. Dados, Revista de Ciências Sociais,
Rio de Janeiro, 27(1):71-89, 1984.

6 ----------- . A dinâmica cultural na sociedade moderna. In: Ensaios
de opinião, Rio de Janeiro, 4(1977):32-35.

7 GRAMSCI, Antonio. Introdução ao estudo da filosofia e do mate­
rialismo histórico. In: ------------. Concepção dialética da Histó­
ria. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. p. 11-63.

8 ------------. Observações sobre o folclore. In: ------------. Literatura e
vida nacional. 2 a ed., Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1978. p. 133-190.

9 HABERMAS, Jürgen. A família burguesa e a institucionalização de
uma esfera privada referida à esfera pública. In: CANEVAS- 
SI, M., Org. Dialética da família. São Paulo: Brasiliense, 1981. 
p. 226-234.

10 INNOCENTINI, Mário. O conceito de hegemonia em Gramsci. São
Paulo: Tecnos,, 1979.

11 ORTIZ, Renato. Cultura Popular. I n : ------------. A consciência frag­
mentada. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980. p. 45-89.

12. ROSALDO, Michelle Z. e Lamphere L. A mulher, a cultura, a so­
ciedade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.



A SÁTIRA EM EMÍLIO DE MENEZES:
A BRASILIDADE DE SOBRECASACA (* )

M A R IS E  M A N O E L
Técnicas do Instituto Paranaense de Desenvolvimen­
to Econômico e Social - IP  ARDES.

Sempre me intrigou notar como as situações discursi­
vas que Emílio de Menezes produziu, as suas sátiras espe­
cialmente, são repetidas, ainda hoje, por pessoas do meio 
intelectual e artístico, mesmo pelas mais jovens, para as 
quais Emílio permanece como um ídolo que derrubava ído­
los, que balançou as estruturas tradicionais da sociedade ca­
rioca do início do século. Na verdade, eu me intrigava por­
que, mesmo que achasse bem oportunas certas tiradas satí­
ricas do escritor, elas me pareciam teatralmente agressivas 
e degradantes do humano, mais que exemplares dignos de 
uma forte referência literária. Uma leitura posterior, mos­
trou-me que suas sátiras são também politicamente esva­
ziadas.

Por outro lado, sendo Emílio considerado “poeta 
menor” pela crítica literária, o que estaria autorizando as 
pessoas a repetirem soberbamente passagens de sua obra, 
a repetirem as suas blagues, ainda que sem terem lido o con­
junto de sua obra, ou um poema sequer.

A produção de Emílio de Menezes propriamente dita me 
levou a tentar compreender um pouco melhor a construção 
verbal do humor satírico, da caricatura, como recurso lin­
güístico/estilístico que se alinha obliquamente ao poder po­
lítico, degradando-o e, ao mesmo tempo, dando positividade 
a ele, afirmando-o.

O conjunto selecionado de textos que analisei, extraído 
da Obra Reunida/Emílio de Menezes,x resultou das várias 
leituras que fiz dos sonetos e da prosa para jornal de Emí­
lio, procurando ali as regularidades enunciativas,2 os pro­



cessos mais fortes e significativos na produção discursiva do 
escritor. Busquei o texto, é preciso dizer, entendendo que ele 
não se confunde com os elementos biográficos do escritor. 
Não é uma confissão, mas uma prática de linguagem, cujo 
sentido está de acordo com as posições sustentadas por aque­
le que emprega uma palavra, uma expressão.

Mas que dados particulares da vida de Emílio de Mene­
zes (o fato, por exemplo, de que ele não bebia, mas libava, 
conforme Olavo Bilac), procurei observar nos textos do es­
critor os processos discursivos significantes inscritos na ma­
terialidade da linguagem. Para tanto, recuperei elementos 
do momento histórico em que viveu Emílio, por entender 
que as condições de produção (a exterioridade)3 caracteri­
zam o discurso e são também elas objeto de análise.

O contexto sócio-histórico em que viveu Emílio de Me­
nezes tem como marca uma mudança estrutural na socie­
dade brasileira: a passagem do Império para a República.

O início do século viu a remodelação do espaço público, 
sendo características fundamentais desse período a conde­
nação dos hábitos ligados à sociedade tradicional; a nega­
ção de todo elemento de cultura popular; a expulsão dos gru­
pos populares da área central da cidade; e, um cosmopoli­
tismo agressivo, identificado com a vida parisiense.

O advento da República inaugura o Rio cosmopolita, 
centrado no mito do homem novo, liberal. Os primeiros anos 
do Brasil independente marcam uma fase áurea também na 
vida literária, estando os intelectuais abertos ao debate das 
novas idéias chegadas da Europa, mas sem terem rompido 
com a mentalidade arcaica anterior.

O tom desse debate foi a fusão do mundanismo com a 
arte literária, momento em que assumem grande importân­
cia as crônicas sociais.4 A crônica jornalística tinha mais o 
intuito de divertir, sempre na linha do cosmopolitismo.

Conforme Arnoni Prado, essa nova retórica deslocou o 
compromisso da literatura para o campo da expressão das 
elites ilustradas. A literatura passa a ser um instrumento



para que os intelectuais se aliassem à luta pela moderniza­
ção do país.5

A ordem republicana impôs ao intelectual a condição 
de não poder conciliar a aspiração crítica exigida pelas no­
vas idéias e o papel de porta-voz do autoritarismo republi­
cano.

Nesse momento, tem-se um inconformismo ordeiro e 
disciplinado. Os intelectuais se autodefinem como agentes 
da transformação e sua condição de desenvolvimento.

Para Sevecenko, é um momento de utilitarismo intelec­
tual. Um momento que inaugura o que chama de intelec­
tuais utilitários, desperdiçados enquanto potencialidades so­
ciais.6

É nesse ambiente de transformações que Emílio de Me­
nezes produz a chamada prosa de circunstância, ou os 
versos de circunstância, que eram publicados diariamente 
nos principais jornais do Rio, como Correio da Manhã e A 
Imprensa.

No Rio de Janeiro, sua atividade de jornalista se inten­
sifica, ganha corpo. É importante lembrar que o início do 
século constitui momento-chave da imprensa no Brasil. A 
pequena imprensa evolui para a chamada “grande impren­
sa”, industrial, mas o jornal não perde aquele tom pasqui- 
nário, de jornal difamador, satírico.

Ao contrário do que hoje possa parecer, as práticas da 
crônica jornalística e da sátira não eram nada antagônicas 
na época. Geralmente, os intelectuais que se dedicavam ao 
jornalismo, faziam também as crônicas sociais, o relato de 
intrigas, o comentário literário e doméstico.

Entre 1893 e 1917, Emílio teve publicados vários livros 
de poemas, além de Mortalhas — os deuses em ceroulas, 
de que me ocupei. Da vasta produção de Emílio de Mene­
zes, escolhi para apreciação alguns de seus sonetos satíricos 
constantes do Mortalhas, porque é justamente essa a par­
te de sua obra que irá distingui-lo como poeta satírico na­
quele momento da vida nacional.



A característica geral dos textos escolhidos é a carica­
tura verbal de acadêmicos, professores, críticos, poetas e 
escritores, com ênfase na figura dos políticos. Essas perso­
nalidades são pessoas identificadas como contemporâneas 
de Emílio de Menezes e constituem seus interlocutores pri­
vilegiados.

A identidade do escritor se forma, então, no diálogo com 
aquela que se pode chamar a classe dirigente e pensante da 
capital da República, num país de analfabetos.

Sua atividade de interlocução funciona como resposta 
aos acontecimentos políticos e sociais mais imediatos.

É preciso que se diga que Emílio de Menezes trabalhou 
a linguagem, no modelo da época, com mestria. Seus alexan­
drinos são impecáveis. Em termos técnicos, sua produção 
corresponde àquela poesia protocolar, que é mais uma arte 
de expressão que de invenção. O que encanta é a formula­
ção que reúne as palavras, não a sua força, beleza, ou pro­
fundidade.

Observei em seus sonetos um número de relações sem­
pre iguais. Por exemplo, regularmente tem-se o esquema: is­
to é aquilo; isto parece aquilo; isto é como aquilo, enquan­
to recurso algébrico que embasa a produção satírica. Os tre­
chos a seguir são exemplos da potência de suas sátiras.

12 A vitaliciedade da enxaqueca
Deu-lhe a aparência comprimida e seca 
De um frango assado de confeitaria...

1 De uma magreza de evitar chuvisco, 
Tem a altura fatal de um pára-raio. 
Tão alto que se o aspecto lhe rabisco, 
Na vertigem da altura até desmaio.

12 Rapadurescamente espalha em tomo,
Uma impressão de cheiro a vinha d’alhos, 
De um leitãozinho mal tostado ao forno.



12 Eis, um resumo, essa figura estranha: 
Tem mil léguas quadradas de vaidade 
Por centímetro cúbico de banha!...

Procurei tomar esse material buscando nele as regula- 
ridades enunciativas, ou verificando quais as formações dis­
cursivas7 que estão em jogo no discurso, observando a sua 
relação de dominância.

A caricaturagem se mostrou, em nossa análise,8 o pro­
cesso significativo, mais forte, e a caricatura o recurso que 
mais concorre para o efeito humorístico nos sonetos de Emí­
lio. Esse processo foi destacado na comparação de seus so­
netos com sua prosa para jornal.

Em seu funcionamento discursivo, algumas regularida- 
des enunciativas se assemelham, no jogo da interlocução, em 
ambos os espaços, no poema e na prosa. Ou seja, algumas 
situações discursivas detectadas na prosa para jornal ocor­
rem no poema; podemos dizer que não é por estar num poe­
ma que uma expressão se toma poética. O domínio da téc­
nica ajuda a construir o poema, mas não lhe confere autên­
tico conteúdo poético.

Os discurso sobre o qual trabalhei é heterogêneo. Vá­
rias vozes nele aparecem, mas a formação discursiva jorna­
lística é predominante. Dois momentos importantes foram 
identificados nos textos de Emílio: a Caricaturagem e o Jor- 
nalitismo (que tem o aspecto de texto jornalístico), como 
funcionamentos estruturantes da atividade lingüístico-discur- 
siva do escritor.

A caricaturagem, ou a caricatura verbal, constitui, na 
obra de Emílio, o lugar da convergência, da reunião de vo­
zes organizadas pelo locutor. É o ponto em que o locutor 
aceita, reafirma, ou desconstitui e rechaça uma opinião. Esse 
processo visa à desqualificação da autoridade, particular­
mente da autoridade política, mas apenas na medida em 
que ela pode ser afirmada como autoridade. A caricatura, 
nesse sentido, não desautoriza a autoridade, ela tenta mo­
delar, educar, reformar o dado de opinião sobre esse agente.



É verdade que a caricatura aponta para a deformação 
e degradação do outro. É construída, no seu plano mais ra­
so, pela relação entre o humano e o não-humano, ou o inor­
gânico, pelo relacionamento entre naturezas distintas. Ou 
seja, parte do padrão estético, ético, instituído, de modo a 
construir a caricatura do normal; trabalha sobre o instituí­
do, sobre o normal, sobre o estabelecido para reformulá-lo. 
O aspecto cômico se dá, então, num primeiro momento, pe­
lo rebaixamento da natureza humana, do padrão de equilí­
brio, do belo, do desejável, das formas socialmente aceitas.

Mais que a deformação do aspecto físico, o cômico se 
efetiva por tomar o eminete trivial, reduzindo, aviltando, o 
papel que a autoridade representa.

Desse modo, a unidade existente entre o caráter do obje­
to em referência e seus discursos fica destruída pela substi­
tuição de suas enunciações por outras inferiores.

Do ponto de vista do funcionamento da linguagem, o lo­
cutor no discurso de Emílio joga com temas produzidos em 
pelo menos dois lugares: o da autoridade letrada (de infor­
mação européia, francesa), que afirma os valores de uma 
dada sociedade em direção ao civilismo, e o de caráter ordi­
nário (informado pela gestão do dia-a-dia).

Há pelo menos duas vozes se relacionando: uma marca­
da pelo dito popular (se vê pelos diminutivos, trucagem com 
nomes próprios e pelas expressões que remetem a um gos­
to popular)

Tão pequenino e trêfego parece; De uma magreza de evitar 
chuvisco; Com seu passinho petulante e vivo; Sendo faria, 
o que ele faz é apenas, / como ministro, o que qualquer... 
faria; Como oliveira — ele não dá azeitona, / sendo lima 
— é quase melância; Sendo do bananal, não é uma banana; 
De um leitãozinho mal tostado ao forno; Tem os pés 
para dentro em ar de samba.

e outra relacionada com o modo de dizer da autorida­
de (marcado pelas expressões francesas, fundamentalmente,



lembrando que naquele momento a França era a “Enciclo­
pédia)

Ê o Hachette ilustrado da vaidade, / é o Larousse da 
megalomania!; Grave trés grave, excessivement grave!; 
Isabeau? Nem Francês sabe, meu amigo: é Isa... Belle!...

A degradação da autoridade no discurso se dá também 
por esse cruzamento de vozes rivais (popular versus letrado).

A relação dessas vozes produz o que chamamos de em­
baralhamento, como um dito que desloca o lugar da auto­
ridade, tornando-a burlesca, cômica, desautorizando-a. O em­
baralhamento pode ser visto como um modo de apropriação 
da linguagem, no qual se projetam enunciados de textos di­
versos. Esse modo de operar é que dá sustentação ao sentido.

Justamente em função dos limites instáveis de uma for­
mação discursiva, fica aberta a possibilidade de deslizamen­
to da posição do locutor. Ele ora fala do lugar da cultura 
européia, do ponto de vista do cidadão letrado (o jornalis­
ta), ora fala do lugar da cultura ordinária, familiar, do pon­
to de vista do homem comum, afeito ao popular (o boêmio). 
Esse é um dos modo como o sentido ganha direção.

A passagem do sujeito de um lugar de fala para outro 
gera esse efeito de embaralhamento que ajuda a construir, 
no caso, o ridículo da situação mostrada. O locutor organiza 
essas vozes, ou esses saberes, transferindo-se de um lugar 
de fala para outro. Daí seu efeito de burla com o qual se 
compraz o leitor. Nesse sentido, Adolfo Hansen mostra co­
mo a ordem retórica da elocução fantástica — aquela que, 
no caso da sátira, encena a contrariedade entre o tipo e as 
várias espécies que nele se agitam e concorrem para defor­
má-lo como monstro — esmaga a ordem lógica da disposi­
ção congruente. Assim, a livre associação das idéias pela ana­
logia suplanta a repartição e ligação das idéias congruentes, 
de modo que o público extrai prazer dos discursos ao se 
tornar cúmplice na fantasia proposta.9

Se tomamos Freud, entendemos que a posição ocupada 
socialmente pelo sujeito impede que a expressão de julga­



mentos hostis seja feita de forma direta. Aí os chistes são 
convocados e sua utilização garante a recepção pelo ouvin­
te, independentemente da possível injustiça ou inverdade ne­
les expressas.

Os chistes tendenciosos são utilizados para possibilitar 
a agressividade, a crítica contra pessoas em posições eleva­
das (ou instituições), que reivindicam o exercício da autori­
dade; representam a rebelião contra a autoridade, uma libe­
ração de sua pressão.

A caricatura, normalmente, dirige-se a pessoas e objetos 
que reivindicam autoridade e respeito, que são sublimes em 
algum sentido, ou eminentes. A degradação do sublime por 
esse recurso permite que se tenha uma idéia sobre o objeto 
como se ele fôra algo trivial.

Nesse processo de caricaturagem, há a rejeição da tota­
lidade do discurso do político, do outro. O locutor trabalha 
nas franjas desse discurso, dribla as coerções de uma deter­
minada formação discursiva, de um determinado modo de 
dizer, reformulando constantemente a representação da au­
toridade. Esse uso da linguagem produz um importante efei­
to de sentido: todo poder político aparece como risível, de 
modo que o valor das lutas políticas fica esvaziado.

Entendemos que o uso da linguagem pelo prazer do jo­
go não é uma coisa em si, mas entra em contraste com o 
uso eficiente da linguagem voltada para fins imediatos, prá­
ticos.

O discurso de Emílio, nesse sentido, não se presta, sob 
medida, à categorização de discurso lúdico, embora produ­
za jogos de palavras, trocadilhos, trucagem com nomes, re­
cursos que jogam um papel importante na construção de 
rompimentos na forma discursiva.

Ao contrário, a sátira em Emílio de Menezes tende à irri­
tação agressiva, ao ataque de cunho moralizante. É diferen­
te, por exemplo, do humor em Machado de Assis. Apólogos, 
anedotas, vinhetas, charadas e caricaturas são recursos que 
compõem Memórias Póstumas de Brás Cubas, mas no seu



plano mais raso, segundo Roberto Schwarz;10 na verdade, 
conforme Schwarz, dificultam a observação das grandes li­
nhas de uma estrutura social exposta no romance. Essas for­
mas fechadas, como as considera, são matéria de segunda 
classe, estranhas à exigência do grande romance oitocentis­
ta. O cômico, em Machado, é pois recurso para a crítica ao 
grotesco na sociedade brasileira do final do século XIX.

Reconhecemos que, diferentemente, os processos humo­
rísticos em Emílio de Menezes se aproximam do sarcasmo 
cruel, da pilhéria e da bajulação, como a expressão rebaixa­
da do humor e da ironia, um abuso da mordacidade, e dão 
forma ao envolvimento político mais imediato com a promo­
ção de uma nova sociedade, na linha como ela era entendida 
pela elite republicana.

Segundo Santiago Vilas, na sátira, a dose dc humor é 
esquecida, de forma a se chegar ao amarguismo.11 Esse amar- 
guismo em Emílio vem da ritualização do presente e revela 
um movimento em direção ao passado. O objeto em referên­
cia fica assim esvaziado (a política) e permanece em desta­
que o já superado (o culto academicista da tradição). Em 
suas sátiras, tem-se a agudização da decadência já prenun­
ciada.

Para Orlandi, na perspectiva discursiva em que traba­
lha, entendendo com Pêcheux que o humor e a poesia não 
são o domingo do pensamento, a ironia não é tomada como 
figura, como uso desviante do sentido literal, mas como um 
processo de autodestruição do sentido.12

Para a autora, a ironia é mais o lugar do estabelecimen­
to de um determinadc processo de significação; estabelece 
a relação entre o mesmo e o diferente, entre o fixado e o 
possível.

Para Orlandi, no espaço da linguagem em que se esta­
belece a ironia, aparecem as simulações, as alusões e as rup­
turas de significações, em três perspectivas:

a) do interlocutor — cria-se uma distância crítica em 
que o locutor pode marcar sua atitude em relação ao



enunciado, ou ao pensamento do qual faz eco. O lo­
cutor faz eco à representação que atribui a seu inter­
locutor mas para indicar sua diferença;

b) do referente — há um deslocamento dos valores de 
verdade / não-verdade; instaura-se um novo modo de 
interlocução; produz-se um corte essencial em rela­
ção ao universo lingüístico-cultural e ideológico, atra­
vés da relação crítica com c senso-comum. O discur­
so instaura algo de insólito, de incongruente, pres­
supondo a congruência e solidez do senso-comum;

c) da própria linguagem — a ironia pergunta pela lin­
guagem; e faz isso a partir da própria linguagem. A 
autodestruição da linguagem na ironia é funcional. 
Ela instala-se através da ruptura.

Um outro momento que destacamos na análise é o cha­
mado jomalitismo, com um lugar de simulação da notícia, 
da expressão noticiosa. Nesse processo, encontramos as ex­
pressões verbais, as conjunções e algumas preposições (Nem, 
nem/Ora, ora/Nem sempre/Entretanto/Porém/Dizem que/ 
Ninguém conhece). É o lugar de um dizer comprometido 
com a voz da opinião pública.

Tem-se aí a reutilização dos traços típicos do discurso 
da imprensa, particularmente a do início do século, aquela 
que explora o uso da linguagem dúbia, maliciosa, o valor po- 
lissêmico dos vocábulos, o jogo de palavras, o trocadilho.13

Dentro desses limites institucionais, o leitor é chamado 
a aderir à representação da trivialidade das práticas políti­
cas, o que reforça o enaltecimento da cultura européia, fran­
cesa, privilegiada.

As marcas por nós detectadas no tecido discursivo fa­
zem funcionar a voz da opinião pública, de modo a situar 
o locutor à distância em relação ao dito depreciativo sobre 
a autoridade. Este é atribuído a um enunciador que valida 
o senso-comum. O locutor deixa assim de ser o responsável 
individual pelo enunciado.



Epígrafe do noticiário do Correio da Manhã de ontem; 
O CADÁVER AGUARDA A AUTÓPSIA. Cadáver bem- 
educado!; Cartaz de ontem à porta de uma redação: “O 
Sr. Senador... não comparecerá hoje ao Senado! Se co­
meçam a noticiar tudo que não vai acontecer, vão ter um 
noticiário supimpa!; De um jornal da tarde de ontem: 
“A história registra diariaSnente fatos interessantes no 
que diz respeito às crenças de cada um! Ahn!... Palavra 
que não sabia que a história fizesse semelhante asneira; 
— Que é que dizes da mudança da capital para o Planal­
to? — Acho que é um alto plano.

Consideramos que aí a blague e a caricatura constituem 
uma réplica ao discurso do outro, apresentado como sério, 
adequado, normal, pelo locutor.

Além desses processos, que elegemos como os mais pro­
dutivos no material analisado, trocadilhos, jogos de palavra, 
trucagem com nomes próprios, alcunha, diminutivos, entre 
outros, foram considerados satélites em relação aos objeti­
vos do trabalho que realizamos.

A partir do que se explicitou sobre a forma como jogam 
os processos significantes na obra de Emílio, é possível per­
correr a parte satírica de sua obra identificando a reutiliza­
ção das marcas típicas do discurso da imprensa, presentes 
como subreposição do discurso jornalístico no poético.

Considerando a não-linearidade do fio discursivo, o em­
baralhamento, desenho traçado pelas relações das formações 
discursivas, concorre para a desorganização da leitura e não 
permite a distinção imediata da sobreposição.

Em Emílio, pode-se atestar o diálogo com situações dis­
cursivas pré-transmitidas, cujo resultado é a sua reexibição 
como um conjunto de resíduos de construções discursivas 
já dadas; como no bricoleur de Lévi-Strauss, os elementos 
de que o escritor se utiliza são reunidos segundo o princípio 
de que isso sempre pode servir.

A sátira, entendida pelos teóricos da literatura como o 
gosto da momentaneidade, encontra em Emílio de Menezes 
essa especificidade. Sua poética, se assim podemos dizer,



formaliza a voz da opinião pública como resposta a uma de­
terminada visão do civilismo dos primeiros anos da Repú­
blica. Assim o faz num ataque de cunho moralizante às au­
toridades políticas e às instituições públicas de um modo 
geral, as quais acredita poderem ser reformadas.14

A dignidade da sobrecasaca, ou o charme nefelifata, 
como diz Arnoni Prado, com que se reveste a cultura brasi­
leira em Emílio de Menezes, até 1918, foi atingida duramente 
pelo movimento modernista, a partir de 1922. Ainda que tre­
ze anos separem a Semana de Arte Moderna, de 1922, do lan­
çamento do Manifesto Futurista, de 1909, José Paulo Paes 
considera que os nossos vanguardistas estavam tentando 
descobrir a identidade brasileira por um processo de re­
tomada cultural explicitado por Oswald de Andrade no Ma­
nifesto Antropófago.

Em suas reflexões, Paulo Paes afirma como um dos tra­
ços da arte moderna a infantilidade, o gosto pela arte co­
mo jogo ou brincadeira, recurso pelo qual contestava a se­
riedade da arte acadêmica, a lógica e a moral burguesas.

Os modernistas brasileiros vão buscar as raízes remo­
tas e supostamente autênticas da nossa cultura, contrapon­
do, pela sátira e pela paródia, a nobreza moral do selvagem 
à amoralidade utilitária dos colonizadores.

A Semana de 1922 explicita o empenho dos modernistas 
em denunciar a bacharelice e o verbalismo herdados dos co­
lonizadores europeus, rompendo com o “falar difícil” da lín­
gua culta submissa à norma gramatical lusitana e renovan­
do radicalmente o código literário.

Nesse sentido, a literatura de 22 representa o avesso da 
dicção parnasiana, onde o uso de linguagem e temas eleva­
dos, ou caros às elites ilustradas, era habitual.

Cabe aqui registrar a questão posta por Alfredo Bosi: 
Por que se teria prolongado em nossa poesia a linguagem 
parnasiana durante o primeiro vintênio do século XX, quan­
do fora do Brasil o movimento simbolista de todo o supe­
rara? Sua consideração sobre quem escrevia e para quem se



escreviam os poemas no período antemodernista se embasa 
no entendimento de que o parnasianismo é o estilo das ca­
madas dirigentes, da burocracia culta e semiculta, das pro­
fissões liberais habituadas a conceber a poesia como lin­
guagem ornada, segundo padrões já consagrados que ga­
rantam o bom gosto da imitação.15

Para Bosi, no parnasianismo, as mesmas palavras, os 
mesmos temas, os mesmos ritmos confluem para criar uma 
tradição literária que age a priori ante a sensibilidade artís­
tica, limitando-lhe ou mesmo abolindo-lhe a originalidade. 
Lembra, nesse sentido, a Academia Brasileira de Letras, que 
nessa sua época áurea investe no soneto descritivo, e descriti- 
vo-narrativo ou didático-alegórico. Isso estaria a revelar, se­
gundo Bosi, uma cultura provinciana e infecunda. Foi con­
tra ela que o modernismo se rebelou.

A poesia parnasiana, inclusa a de Emílio, traduz a per­
sistência de uma concepção estética obsoleta que o Simbo­
lismo europeu ultrapassava, abrindo caminho para as van­
guardas do século XX: o futurismo, o surrealismo, o expres- 
sionismo, entre outras.

O humor dos modernistas se contrapõe radicalmente à 
sátira emiliana. Enquanto esta focaliza a autoridade com 
respeito ao seu lugar, ou seja, reformula pedagogicamente 
a sua fala, aquele propõe o cômico rabelaisiano, apontando 
o caminho da descoberta da brasilidade, no que ela tem de 
excêntrico, paradoxal, folclórico e mítico.

O modernismo criou a urgência de se proceder à incor­
poração da “cor local”, propiciando o surgimento de uma 
consciência nacional atualizada. Segundo Maria Eugenia Boa- 
ventura,16 a poesia modernista até 1924, ano marco do pro­
jeto Pau Brasil, esteve ocupada em expressar o cotidiano, o 
progresso e a vida moderna por meios expressivos novos, 
utilizando-se dos recursos de associações e da simultaneida­
de, chegando em muitos casos a um virtuoso formalismo.

Contra Emílio de Menezes e a poesia intelectualizada 
que representou, ergueram-se os modernistas, juntando-se à 
marcha do mundo ocidental pela atualização estética.



NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

(* ) Nota do Editor: Texto apresentado sob a forma de seminário, no encontro 
“ Repensando 1922: Cultura e Modernidade” , realizado no Departamento de História, da 
UFPr., em setembro de 1992.

1 MENEZES, Emí io de. Obra reunida. Rio de Janeiro: Liv. J. Olympio; Curitiba: 
Secretaria de Estado da Cultura e do Esporte, 1980. p. 475. (Org. Prof. Cassiana Lacerda 
Carollo - UFPR).

2 Podemos dizer que sâo entendidas, a grosso modo, como a utilização de uma 
forma que atesta a posição do locutor em relação ao seu próprio enunciado (de distân­
cia, aderência, tensão etc.) e ao interlocutor, em face desse enunciado.

3 O sentido de um texto realiza-se sob dei determinadas condições. Funciona, de 
um lado, através da intcrlocução, fundado nas representações imaginárias dos papéis 
sociais, e, de outro, esta na ideologia, e se baseia nas condições sócio-históricas.

4 OLIVEIRA, Lúcia Lippi. A questão nacional na Primeira República. São Paulo: 
Brasiliense, MCT/CNPq, 1990.

5 PRADO, Antonio Arnoni. Dialética da grã-finagem: notas sobre a irreverência 
da “ Belle Epoque” . In: MENEZES, Emilie* de. Obra, Reunida. Rio de Janeiro: Liv. J. 
Olympio; Curitiba: Secretaria da Cultura e do Esporte, 1980. p. 17-22.

6 SEVECENKO, Nicolau. Literatura como missão: tenses sociais e criação cultural 
na Primeira República. São Paulo: Brasiliense, 1983.

7 Entendemos por formação discursiva (FD) o conjunto de regras anônimas, his­
tóricas, determinadas no tempeí e no espaço que definem as condições de exercício da
função enunciativa; a FD regula o texto, presidindo toda a discursividade. Entende­
mos, com FOUCALT, que o texto pode dizer tudo, m a} não o faz, porque existe uma 
ordem do discurso, diferente da ordem da língua, que provém do contato entre o lin­
güístico e o ideológico. (FOUCALT, M. A arqueologia do saber. R io de Janeiro: Forense- 
Universitária, 1986).

8 MANOEL, Marise. A poesia-mídia: abordagem discursiva da sátira em Emílio 
de Menezes. Campinas, 1991. Dissertação, Mestrado, Universidade Estadual de Campinas.

9 HANSEN, João Adolfo. A sátira e or engenho: Gregório de Matos e a Bahia do 
Século XV III. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria de Estado da Cultura, 1989.

10 SCHWARZ, Roberto. Um mestre na periferia dd capitalismo: Machado de As­
sis. São Paulo: Duas Cidades, i990.

11 VILAS, Santiago. El homor y la novela espafiola contemporânea. Madrid: Ed. 
Guadrama, 1968.

12 ORLANDI, Eni P. Destruição e construção do sentido: um estudo da ironia.
In: ------------ . O histórico e o discursivo: Faculdades Integradas de Uberaba/Centro de
Ciências e Letras, 1986.

13 A atividade jornalística, é sabido, se exerce como mediadora no campo da 
informação, colaborando para a fixação do sentido e para a disciplinarizaçãô dos con­
flitos. O jornalista, para R. Debray, é então o homem do meio, do meio saber.

14 Existe, também, como sustentação desse modelo de discurso, uma orientação 
discursiva do modo de dizer da publicidade (a poesia-mídia), que deixa entrever a idéia 
de que slogan e verso têm familiaridade, ou seja, quem escreve o slogan escreve o ver­
so. Engano dos mais comuns na atualidade.

15 BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. São Paulo: Cultrix, 1983.

16 BOAVENTURA, Maria Eugenia. O projeto Pau Brasil: nacionalismo e inventi­
vidade. In: ------------ . Remate de males. Campinas: IEL, n.° 6, jun. 1986.



O JOGO DAS REPRESENTAÇÕES 
EM TORNO DO DRAMA DA FAZENDA FORTALEZA

PEDRO DO ROSÁRIO NETO
Aluno do Curso de Pós-GTaduaçáo em História da 
Universidade Federal do Paraná - UFPr.

RESUMO

O presente trabalho constitui-se numa primeira incur­
são ao estudo das representações, a partir da aproximação 
de três diferentes fontes: o relato de viagem, o texto lite­
rário e a pintura. Isto é, considerando Auguste de Saint- 
Hilaire, David Carneiro e Theodor de Bonna, o autor busca 
investigar, pelo episódio do drama da Fazenda Fortaleza — 
ocorrido no início do século XIX  — as formas de produ­
ção da história.

I

Há no museu David Carneiro, na sala correspondente 
ao Império, uma tela do pintor Theodor de Bonna datada 
de 1937, que representa uma cena no mínimo inquietante: 
No centro da tela sobre uma mesa jaz um cadáver coberto 
por um lençol. Seu rosto descoberto está impassível e ele 
está cercado por uma série de personagens que dão ao qua­
dro um aspecto inquietante e sombrio. Ao lado direito do 
morto há quatro personagens. O primeiro fardado e ajoelha­
do, está de costas e não se pode ver seu rosto. A única ex­
pressão transmitida por ele é a sua resignação manifesta na 
sua posição. Do segundo também fardado e de costas pode- 
se perceber ligeiramente seu rosto mas não sua expressão. 
Em seguida um personagem se destaca dos demais. Seu ros­
to se projeta quase para fora da tela e seu olhar parece ob­
servar algo que está localizado num plano fora do alcance 
de visão do observador. Ao fundo um personagem emerge 
das sombras demonstrando um movimento súbito, talvez 
causado por algo que aconteceu e chamou sua atenção mas 
que não pode ser percebido pelo observador. Ainda ao fun­



do, quase sobre o rosto do morto uma mulher está com a 
cabeça entre as mãos e seu olhar está perdido no chão. Ao 
lado esquerdo do morto se desenrola a tensão e o movimen­
to da cena. Uma mulher de expressão dura se joga sobre o 
morto e um homem a segura com força, puxando-a para 
trás para afastá-la do morto. Ao fundo desta ação há um 
vulto que se movimenta. Mas há ainda um outro persona­
gem que chama a atenção do observador. A frente do mor­
to, no primeiro plano da tela, se vê um jovem indio descal­
ço sobre o chão de pedras. Está semi nu e porta um arco e 
flechas. Parece estar indiferente ao morto e a ação que acon­
tece em torno dele. Sua figura intriga porque parece estar 
decalcada à cena; parece fazer parte de um outro cenário 
e não se sabe que tipo de acaso o colocou ali. No fundo, na 
obscuridade pode-se perceber flores e uma imagem sacra. 
No primeiro plano, no canto esquerdo sobre o chão de pe­
dras há uma rosa.

A cena é intrigante e a posição da tela no museu e a lu­
minosidade que incide sobre ela, obrigam o observador 
curioso a se posicionar em vários pontos para melhor poder 
observá-la. A cena representa um guardamento e está carre­
gada por uma tensão que não pode ser compreendida de ime­
diato. A cena é tensa e no entanto nenhum dos personagens 
parece estar realmente olhando o morto. Em nenhum dos 
personagens há expressão de sofrimento e a única expres­
são de dor parece ser da mulher ao fundo localizada atrás 
do morto quase sobre sua cabeça. A mulher que se joga so­
bre o morto não demonstra dor ou sofrimento. O índio de­
monstra total indiferença e a única coisa que se pode perce­
ber é que ele parece dizer algo para alguém que não pode 
ser visto pelo observador. Talvez a figura mais forte do qua­
dro seja a do homem ao fundo, cujo rosto parece se proje­
tar para fora da tela e que na verdade não observa simples­
mente algo que está fora da tela e do alcance de visão 
do observador, mas o próprio observador. Seu olhar é 
penetrante e inquiridor. Ele parece ser o único a compre­
ender o que está realmente acontecendo e apenas dirige seu 
olhar para o observador para que este demonstre sua pró­
pria impressão sobre a cena.



A cena pintada em cores pálidas e mortas é enigmática 
e possui a faculdade de despertar no observador sua curio­
sidade e imaginação. O título da obra que aparece na mol­
dura inferior muito pouco revela: Guardamento do Sargen- 
to-Mor José Felix da Fazenda Fortaleza — Th. de Bonna. Mas 
aquele cuja curiosidade foi despertada pelo quadro se in­
daga: Quem foi o sargento-mor José Felix? Onde era a Fa­
zenda Fortaleza? Quem são os personagens que o rodeiam? 
O que representa o momento de tensão em que o homem 
puxa violentamente a mulher que se atira sobre o morto? 
O que são estes personagens e qual o seu significado? En­
fim, o que representa este quadro e por que ocupa este lu­
gar no museu?

II

A primeira nota que se tem sobre José Felix da Silva 
se encontra na descrição de viagem pela província de São 
Paulo e Santa Catarina, feita pelo naturalista francês Au­
gust de Saint-Hilaire em 1820. Em sua descrição Saint-Hi- 
laire afirma que a primeira casa que encontrou além de Ca- 
chambú e a mais enfiada no sertão da 5.a Comarca de São 
Paulo — terra ocupada pelos selvagens — chamava-se Fa­
zenda Fortaleza e pertencia ao tenente coronel da Guarda 
Nacional (milícias) José Felix da Silva. Saint-Hilaire foi seu 
hóspede durante quatro dias e em sua narração o descreve 
e conta a sua história:

O senhor José Felix da Silva; [ . . .  1 passava por um 
dos mais ricos proprietários da província de São Paulo, 
e era notável também pela sua parcimônia. Esse homem 
cazara com uma moça pobre, e como ele a tratava com 
extremo rigor, ela projetou dezembaraçar-se dele, man­
dando assassiná-lo. Ela postou bandidos assalariados que 
o atacaram mas ele se defendeu valentemente e desven­
cilhou-se deles.

Entretanto ele perdeu no combate, todos os dedos de 
uma mão; a outra ficou aleijada, e ele ainda ficou coxo 
dos golpes recebidos nas pernas. Todo mundo soube que 
a mandante do atentado fora sua mulher; ela foi preza, 
mas ele a salvou à força de solicitações e empenhos. Ha­
via muito tempo, por acaso de minha viagem, que ele a



tinha em sua fazenda donde não saía mais, e ele era su- 
fficientemente corajoso e incensa to para viver com ela. 
Ele não tinha mais que uma filha que cazara e enviuva­
ra; ele a forçava igualmente a viver em caza dele. Ela 
quiz várias vezes fugir mas ele conseguiu capturá-la.

Como o senhor José Felix era também muito mau 
para os escravos, ele era por estes tão detestado quan­
to por sua mulher e sua filha, e várias vezes aqueles qui 
zeram também assassiná-lo. Este desgraçado chegou a tal 
ponto de desconfiança ,que tinha sob chave suas menores 
provisões, e fazia-lhe a barba seu neto de 8 a 9 anos. [ . . .  ]

O sr. José Felix da Silva, homem pequeno de sessen­
ta anos aproximadamente, fácil de ser imaginado pelo a 
que seu respeito escrevi anteriormente. Mutilado, estro- 
peado, rosto coberto por uma barba de meia polegada, 
contrário a moda de seu tempo, mas ao mesmo tempo 
tinha olhos vivos e espirituosos e maneiras delicidadas. 
[ . . . ]

Era homem de espírito e bom senso; ele havia estu­
dado em São Paulo e conversava muito bem; mas, notei 
que ele evitava de falar de si, de seus negócios, do que 
lhe dizia respeito, e mesmo de tudo que se relacionava 
a região.1

A história deste estranho personagem descrito por Saint- 
Hilaire despertou a atenção do historiador David Carneiro, 
quando este traduzia a descrição do viajante para o portu­
guês, segundo recomendação de seu amigo e historiador Ro­
mário Martins. A primeira evocação de José Felix na obra 
de David Carneiro se dá em seu livro Casos e Coisas da 
História Nacional, de 1934.2 Nele o autor afirma que de to­
das as figuras que Saint-Hilaire lembra, algumas despertam 
o desejo profundo e insofrido de estudá-las, devido ao ar 
de mistério, de luto e heroísmo, sofrimento e maldade que 
evocam. Estas figuras são os habitantes dos campos gerais; 
e das de maior destaque e que desperta maior curiosidade 
é sem dúvida José Félix da Silva.

David Carneiro relatou também o curioso caso em um 
jornal de Curitiba e enviou o recorte para seu amigo e ro­
mancista Paulo Setúbal, como o enredo para um possível 
romance a ser escrito por ele. Setúbal achou “interessantís­
simo” o romance passional de José Felix e disse em carta ao



historiador que se tivesse saúde e tempo para tomar sobre 
os ombros tal tarefa, tentaria escrever tal romance depois 
que acabasse o Amador Bueno da Ribeira. No entanto 
por problmas de saúde Paulo Setúbal não pode realizar seu 
intento e o enredo ficou, segundo o historiador, a espera de 
outro romancista que o desenvolvesse. Então algum tempo 
depois o próprio David Carneiro decidiu levar a termo tal 
tarefa, mais como historiador do que como romancista. As­
sim partindo de um aforismo de Eça de Queiróz Sobre a 
nudez crua da verdade o manto diáfano da fantasia, David 
Carneiro se propõe a escrever o seu primeiro romance, um 
romance histórico onde a verdade e a fantasia deveriam es­
tar em perfeito equilíbrio; onde verdadeiros seriam os per­
sonagens e o enredo, bem como a psicologia dos atores des­
ta época. Irreais ou imaginadas seriam as causas determi­
nantes das ações dos personagens. Imaginados são os vazios 
que são preenchidos pela imaginação, mas que respeitam os 
costumes da época e da região e as tradições orais, colhidas 
no lugar em diferentes épocas.3

O O Drama da Fazenda Fortaleza* é editado em 1941 
quando o historiador já tinha escrito uma boa parte de sua 
obra ensaística e histórica. Assim este romance pode auxi­
liar não só a desvendar os possíveis significados da tela de 
De Bonna, mas também a revelar os limites que deveriam 
existir entre a história e a ficção; entre a realidade e a re­
presentação.

O decorrer do romance revela duas linhas narrativas 
que se alternam: uma descreve os acontecimentos que se de­
senrolam durante uma visita que José Felix faz a Castro, seu 
retorno à Fazenda Fortaleza com o padre Antônio Pompeu, 
a estadia deste na fazenda e seu retomo a Castro. A outra 
desenvolve-se através da confissão de José Felix ao padre 
Pompeu.

O romance se inicia com uma descrição de Castro ba­
seada no relato de Saint-Hilaire. A ação se inicia com uma 
visita noturna e inesperada ao padre de Castro, Antônio 
Pompeu. O visitante que acorda o padre no meio da noite é 
o capitão mor José Felix da Silva que deixou a Fazenda For­



taleza, sua residência, para se confessar com o padre. Sua 
confissão deve durar algumas horas e tem o intuito de um 
aconselhamento em relação a situação desgraçada de sua vi­
da, já conhecida superficialmente pelo padre e pelos habi­
tantes da região. Em sua confissão José Felix narra a histó­
ria de sua vida, a sua origem e infância em Portugal, sua 
adolescência e sua vinda para o Brasil. Sua estada no Rio de 
Janeiro, sua entrada para a milícia e o início da sua relação 
com o coronel Diogo Pinto.

Sua confissão é interrompida pela notícia do retorno de 
Diogo Pinto a Castro e seu debilitado estado de saúde. Ele 
se encontra à morte e morre assim que José Felix e o padre 
chegam até ele. A confissão de José Felix prossegue duran­
te o velório de Diogo Pinto.

Após o seu sepultamento, José Felix convida o padre 
Pompeu a acompanhá-lo até a Fortaleza para lá rezar uma 
missa. Durante a viagem José Felix retoma sua confissão e 
relata a continuação de sua vida. Em Santos ele se apaixo­
na por uma mulher que viaja com os pais para Curitiba. 
Trata-se de Onistarda Maria do Rozario, filha de Antônio 
Ferreira Miranda e Maria do Rozario que se deslocam de 
Taubaté rumo a Curitiba. Em Santos encontra também um 
velho conhecido de Portugal, Antônio Ribeiro de Andrade 
que também se dirige a esta cidade para tratar de negócios. 
Convencido pelo amigo e impulsionado por sua paixão por 
Onistarda, José Felix também se desloca para Curitiba. Nes­
ta cidade conhece a família de Onistarda e pede sua mão em 
casamento. Ela aceita sem demonstrar muito entusiasmo 
mas com resignação. Entretanto não se casam de imediato 
pois Onistarda sugere que José Felix é jovem ainda e que por 
isso deve aproveitar mais sua vida de solteiro.

Então José Felix resolve fazer fortuna e se aventura em 
expedições ao planalto. Lutando contra os índios da região 
consegue se estabelecer na região onde funda a Fazenda For­
taleza sob a invocação de Nossa Senhora da Paz. Estabe­
lecido em 1775 José Felix compra inúmeros escravos e co­
meça a trabalhar com agricultura e pecuária. É promovido 
a Capitão das ordenanças do Piraí e das Furnas, além de



organizar milícia com os soldados de Castro. Quando José 
Felix resolve ir buscar Onistarda já é um homem rico e pos­
sui as sesmarias do Tibagí, do Iapó, Boa Vista e Piraí Mi­
rim. Tinha então 3.000 alqueires da Fazendinha, 4.000 da For­
taleza, 14.000 da Toquará e 65.000 de Monte Alegre. Não obs­
tante a frieza e indiferença com que sua noiva e seu amigo 
Antônio Ribeiro o recebem, José Felix se casa com Onistar­
da no dia 8 de dezembro de 1781 em Curitiba. Após o casa­
mento partem para a Fazenda Fortaleza. Na altura do Tiba­
gí são atacados por galafres (ladrões) dos Campos Gerais. 
José Felix reage e mata o chefe dos bandidos que assustados 
debandam. Em Castro na primeira noite com sua mulher 
José Felix percebe que ela não é mais virgem. Aí começa o 
infortúnio e a desgraça da vida de ambos. Ao indagar com 
quem sua mulher o traíra, recebe somente frieza e ódio. Jo­
sé Felix resolve não matá-la e chegando à Fortaleza se inicia 
uma convivência marcada pelo ódio e pelo desprezo. Quan­
do José Felix queria sua mulher amarrava-a e a possuía à 
força e esta por sua vez desprezava-o e humilhava-o de to­
das as maneiras possíveis.

Então Onistarda fica grávida e nasce uma filha, Ana Lu­
zia que José Felix desconfia não ser sua filha, mas acata-a 
cómo tal. A guerra conjugal prossegue cada vez mais violen­
ta e intensa. Então José Felix sofre outra tentativa de assas­
sinato, na Fortaleza, que falhou tendo ele matado seu assas­
sino. Crescida Ana Luzia, José Felix tenta casá-la com Lou- 
renço Pinto, sobrinho do então Capitão mor de Curitiba. Ela 
recusa e tempos depois aparece grávida de pai desconheci­
do. Então casa-se com. um peão de Luciano Carneiro Lobo, 
Manoel José do Canto e vai morar era Jaguaraíva. Lá tem 
filhos mas enviuva e é obrigada a retornar com os filhos 
para a casa do pai. A esta altura José Felix sofreu um novo 
atentado. É atacado próximo à Fortaleza por vários homens 
mascarados. Neste ataque ao tentar se defender de uma fa­
cada perde todos os dedos da mão esquerda e é golpeado 
várias vezes na outra mão, no braço e na perna. Na luta ele 
consegue desmascarar um dos seus atacantes e descobre que 
é um dos seus milicianos. Descobre também que o mandan-



te dos assassinatos era sua mulher Onistarda. Na devassa, 
Onistarda é considerada culpada e é condenada a ficar pre­
sa longe da região enquanto José Felix viver. Por insistência 
de seu marido ela não cumpriu a prisão em outra localidade, 
mas na própria Fortaleza. Assim Onistarda passou a viver 
num cárcere em sua própria casa e o seu ódio e desprezo 
pelo marido só aumentaram. Ana Luiza tentou fugir várias 
vezes da Fortaleza mas em todas elas os homens de seu pai 
encontraram-na e a trouxeram de volta. A confissão de José 
Felix termina quando eles chegam na Fortaleza.

Na Fortaleza o padre Pompeu tem contato com Ana Lui­
za e Onistarda. Esta em confissão ao padre desmente todas 
as acusações e a versão do marido, lançando o padre Pom­
peu numa torrente de dúvidas sobre qual partido deveria 
ele tomar, em quem deveria acreditar. No período em que 
o padre se encontra na Fortaleza ele descobre o romance en­
tre Ana Luiza e um índio chavante, Maha-min. Descobre que 
Onistarda não é tão inocente quanto quer fazer crer. Desco­
bre também que José Felix pode ser cruel e sanguinário 
quando a raiva lhe sobe à cabeça.

O padre presencia uma terrível cena doméstica entre 
José Felix, Onistarda e Ana Luiza. Tenta aconselhar o sar­
gento mor mas está ele mesmo em dúvida sobre a situação. 
Na penúltima noite na Fortaleza, o padre recebe uma visita 
de Maha-Min que lhe anuncia que os índios Caingangues, 
tribo inimiga sua, planejavam atacar a Fortaleza naquela 
noite. Pompeu anuncia o ataque evitando uma possível cha­
cina dos moradores da Fortaleza mas não evitando a dos ín­
dios. José Felix desconfia que Maha-Min seja o responsável 
pelo ataque e manda capturá-lo. Na última noite do padre na 
Fortaleza, Maha-Min escapa e visita o padre antes de fugir 
definitivamente para os campos para esperar a morte de Jo­
sé Felix. O padre o abençoa. Na manhã seguinte o padre re­
za a missa e deixa a Fortaleza impressionado com a estranha 
sorte daqueles desgraçados, marcados pela dramática exis­
tência a que estavam confinados, talvez pela vontade de Deus.

Em Castro algum tempo depois, no dia 27 de abril de 
1822, o padre Antônio recebe através de um escravo da For­



taleza, a notícia que José Felix morreu de madrugada e que 
seu corpo está se dirigindo a Castro. Segundo o escravo lhe 
conta, nos últimos tempos a guerra entre o seu senhor e 
dona Onistarda estava mais intensa do que nunca; mas que 
na noite anterior as coisas haviam se acalmado. Então de 
madrugada, após o café, José Felix dá um grito e cai morto 
enquanto Onistarda da porta de sua cela dá gargalhadas de 
felicidade. A chave do cárcere é arrancada de José Felix por 
sua filha Ana Luiz,a que liberta sua mãe. Onistarda se enluta 
e dá gargalhadas exclamando infinitas vezes: — Graças a 
Deus, graças a Deus! O corpo de José Felix fica estendido 
durante horas até que o preparem para o velório. Na capela 
guardam o morto os milicianos, os escravos, Maha-Min, Ana 
Luiza, seu neto e outros habitantes da Fortaleza e da região. 
O escravo conta ao padre que José Felix havia sido envene­
nado e que todos sabiam da sua morte exceto ele e seu neto.

Então o escravo conta que no guardamento, um pouco 
antes de se preparar o morto para levá-lo a Castro, Onistar­
da foi para a capela onde rezavam pela alma do morto. Di­
rigiu-se para José Felix e levantou o lenço de seu rosto im­
passível e quando todos esperavam um derradeiro beijo de 
Judas, ela escarrou no rosto do marido demonstrando que, 
quando o ódio é grande, nem após a morte a guerra acaba.

III

A leitura de O Drama ãa Fazenda Fortaleza permite 
um retorno à enigmática tela de De Bonna e a possibilidade 
de sua decodificação, interpretação e compreensão. No en­
tanto, é ainda preciso retomar ao próprio David Carneiro pa­
ra entender como ele chegou da descrição de Saint-Hilaire 
ao romance. O drama da Fazenda Fortaleza é também rela­
tado nos Casos e Coisas da História Nacional e também 
no Panegírico de José Felix ãa Silva, conferência proferida 
no Rotary Club de Curitiba, publicada em anexo ao roman­
ce. Em Casos e Coisas da História Nacional o personagem 
aparece em três pequenos capítulos. No primeiro intitulado 
José Felix ante Saint-Hilaire, o sargento mor é caracteri­
zado, segundo a própria descrição do naturalista, como um



personagem digno de respeito, admiração e curiosidade his­
tórica por parte daqueles que amam o torrão natal; apare­
ce como personagem significativo que foi ao mesmo tempo 
bandeirante, conquistador e colonizador. Para o naturalista 
francês, homem de espírito e bom censo, bom conversador 
e anfitrião; que apesar de sua fama de ávaro, mostrou ser 
extremamente generoso. Em José Felix e a amargura de sua 
vida ele aparece como um dos mais ricos proprietários da 
província, que se casou com uma mulher pobre que prova­
velmente devido ao ciúme e o extremo rigor com que ele a 
tratava, planejou assassiná-lo; intento que não seria difícil 
pois os seus escravos detestavam-no, assim como também 
os seus comandados. O historiador conta como José Felix 
foi atacado no lendário conflito em que durante a luta per­
deu os dedos de uma mão e foi ferido na outra, no braço e 
na coxa. Conta que Onistarda foi condenada como mandante 
do assassinato e que José Felix conseguiu livrá-la da pena só 
para melhor poder se vingar prendendo-a num aposento da 
fortaleza, mal iluminado e fechado por grades de ferro. Con­
ta que por ser muito mau para seus escravos e subordinados 
era por eles muito detestado; mas que era ainda mais detes­
tado pelos índios que expulsara e matara. David Carneiro su­
põe que o repentino de sua morte tenha sido causado por 
veneno e que a sua morte tenha provocado imenso alívio, co­
mo uma carta de alforria àqueles que eram por ele contro­
lados. Em José Felix e sua fortuna, o sargento mor apare­
ce como um homem riquíssimo cuja fortuna em ouro, se­
gundo conta a lenda, nunca foi encontrada. José Felix, pouco 
antes da sua morte, teria enterrado seu tesouro em uma das 
suas fazendas. Ia revelar o lugar para seu neto numa ocasião 
apropriada, mas morreu antes de fazê-lo. Seu ajudante, o 
único que também sabia o lugar do tesouro, foi também as­
sassinado e assim nunca ninguém conseguiu encontrar a sua 
fortuna.

Estes três relatos se caracterizam por sua tentativa de 
serem rigorosamente históricos, no sentido de se basearem 
em evidências disponíveis. O primeiro é bastante fiel ao frag­
mento de Saint-Hilaire e a descrição do naturalista é tomada



como uma fonte rigorosamente histórica. Supondo que ele, 
embora culturalmente diverso em relação ao objeto de sua 
descrição, não está, como o historiador, diverso temporal­
mente deste mesmo objeto, sua descrição se transforma 
em um documento histórico fidedigno, pois o naturalista es­
teve lá naquele tempo passado; viu e ouviu coisas que narrou 
com sinceridade. Além disso para os primeiros historiado­
res, a descrição de Saint-Hilaire sendo um dos mais ricos 
relatos disponíveis do Paraná no século XIX, torna-se qua­
se mitológica pois representa as origens da própria História 
do Paraná, suscitando curiosidade e estudo até hoje. Este 
primeiro texto, na ânsia de ser rigorosamente histórico se 
prende unicamente na descrição do naturalista, afirmando 
somente aquilo que pode ser comprovado pelo relato/do­
cumento. No segundo, o historiador, ainda baseado em evi­
dências documentais ousa supor causalidades que permiti­
riam dar intelegibilidade à narração original pois como se 
sabe, os documentos são poucos. O historiador refuta a his­
tória lendária que o corpo de José Felix havia sido jogado 
em um grotão no caminho entre a Fortaleza e Castro por 
seus escravos rebeldes. Contra esta lenda David Carneiro 
aponta uma prova rigorosamente histórica, o atestado de 
inumação e óbito lavrado no livro de registros da igreja da 
vila de Castro em 27 de abril de 1822. No terceiro artigo o 
autor não se baseia em nenhum documento. A origem da 
lenda do tesouro perdido de José Felix deve ter origem na 
tradição oral popular, mas ao contrário da lenda anterior, 
não há nenhum documento que a refute e ela parece suficien­
temente plausível para se tornar aceitável.

Em sua conferência sobre José Felix, David Carneiro 
afirma apresentar uma temeridade, ou seja, ao invés de 
apresentar um estudo histórico, uma fotografia retrospectiva, 
calcada inteiramente e completamente em tradições, prefere 
apresentar um José Felix da Silva, não com as cores negras e 
roxas com que o temos tratado alguns historiadores, mas 
com as rutilências esmeraldinas, celeste doiradas de uma con­
sagração.5

David Carneiro opta pelo panegírico porque este deve 
exaltar na biografia as excelências do biografado, enaltecen­



do suas boas atitudes, reivindicando o que possivelmente es­
teja esquecido pela posteridade local, nacional e humana. 
Assim partindo da concepção de que todos os homens têm 
seu lado bom e mau, manifestos no egoísmo e no altruísmo, 
David Carneiro exalta as possíveis qualidades de José Felix, 
ou seja as suas qualidades de bandeirante e conquistador, 
bem como a sua importância no desbravamento do Paraná. 
Esta opção na conferência não é casual, pois para David Car­
neiro resgatar a memória deste personagem morto, que du­
rante muitos anos foi esquecido, odiado e mal compreendi­
do, não é um mero exercício acadêmico ou literário. Resga­
tar as tradições deve ser tão, senão mais importante para 
uma pátria do que a sua produção material. Pois a tradição 
histórica é a cartilha por onde aprendemos a nos conduzir; 
assim somente o resgate das tradições históricas e dos gran­
des tipos permitem construir uma nação e fazer com que ela 
progrida. Assim, para David Carneiro a História tem uma 
função específica. Resgatando o passado ela permite condu­
zir o presente e delinear o futuro.

IV

Mas o que todas estas obras e fragmentos, todas estas 
referências e narrativas acerca de um personagem que se 
dispõe tão poucos dados pode revelar? Entre outras coisas 
permitem compreender a própria natureza da história e da 
operação historiográfica.

Ora, sabe-se que por uma excentricidade semântica a 
palavra história significa pelo menos duas coisas bastante 
distintas e que estão intimamente ligadas com formas dis­
tintas de tempo: o tempo dos fatos realmente ocorridos, a 
história realmente vivida; e o tempo relatado, o tempo dos 
discursos que narram estes fatos. Pode-se perceber a partir 
daí que por um lado há um passado que é o das ações huma­
nas,ações vividas mas sujeitas ao jogo da lembrança e do es­
quecimento que caracterizam a memória; e um passado que é 
representação discursiva, narrativa destas ações que real­
mente ocorreram baseadas na memória histórica. Mas sen­
do este tempo um tempo representativo, um tempo que nar-



ra o que aconteceu, ele nunca poderá ser igual ao tempo vi­
vido; da mesma forma que é impossível um quadro corres­
ponder exatamente ao seu modelo, ou um mapa correspon­
der exatamente à paisagem geográfica que ele deve repre­
sentar, como tentaram os cartógrafos perfeitos de um im­
pério longínquo de um conto fantástico de Jorge Luis Bor­
ges.6 Assim a história relatada, que é a história da memória 
e que relaciona-se com um tempo que é representativo do 
tempo vivido, não constitui uma cópia fiel do passado. Ela 
é, na verdade uma representação e uma representação bas­
tante imperfeita e incompleta que pretende ser somente uma 
reconstrução simbólica do passado.7

Assim tem-se um personagem, José Felix da Silva, que se­
gundo o relato de Saint-Hilaire e outras evidências viveu nos 
Campos Gerais e que teve um drama pessoal bastante curio­
so. A partir do relato do naturalista francês inicia-se o jogo 
das representações em torno do drama da Fazenda Forta­
leza.

Ora, sabe-se que todo jogo se caracteriza pelo conjunto 
de suas regras que tornam possíveis um número infinito de 
partidas dentro de um mesmo sistema. E também cada jo­
go consiste em uma partida única entre todas as possíveis. 
Assim também se define o jogo das representações que se 
compõem de um elemento invariável e de possíveis possi­
bilidades que lhe concedem um caráter sempre aberto.

O historiador David Carneiro partindo de uma represen­
tação da história de José Felix, busca outras evidências his­
tóricas de sua existência; outros documentos que lhe reve­
lem mais deste personagem que tanto lhe chamou a atenção 
e despertou a curiosidade. Seus esforços de investigação 
conseguem resultados históricos bastante limitados, não 
conseguindo ir muito além daquela primeira representação 
do início do século XIX. Além disso não conseguem recons­
truir uma cadeia de acontecimentos ligados entre si por ra­
zões intelegíveis, traço que caracteriza as representações 
históricas historicamente aceitáveis. Os relatos históricos 
disponíveis sobre o drama da Fazenda Fortaleza, são tão in- 
quietantes e enigmáticos quanto a tela de De Bonna que es-



tá no museu e a cena que ela representa. A pergunta que se 
faz a ambas representações é inequivocamente a mesma: por 
que os personagens estão aonde eles estão, agindo como es­
tão agindo?

Provavelmente foi a ansiedade por esta resposta que le­
vou o historiador David Carneiro, a escrever o romance his­
tórico sobre a vida e o drama doméstico de José Felix. Na 
medida em que não dispunha de dados em quantidade e qua­
lidade suficientes para construir uma representação histó­
rica intelegível e aceitável do passado, o autor preferiu cons­
truir uma representação literária do passado historicamen­
te plausível. É por isto que na sua tão particular tentativa 
de plausibilidade, o autor explicita no decorrer de todo o 
romance, através de notas, os limites entre a realidade e a 
ficção, os limites entre a realidade e a fantasia. Neste sen­
tido a imaginação do autor estaria limitada por barreiras 
da realidade, manifestas na historicidade e pelas evidências 
dos documentos históricos. Dentro destes limites ele busca 
causas que justifiquem as ações dos personagens. No entan­
to as barreiras de realidade que deveriam limitar e definir 
os campos da história e da ficção, são na verdade, também 
representações de realidade que proporcionam um efeito de 
realidade, quer no âmbito da imaginação ou da evidência. É 
por isto que se torna de certa forma inútil o esforço do au­
tor em explicitar o que é “rigorosamente histórico” através 
de suas notas; pois, num certo sentido, sua obra mesmo não 
sendo “rigorosamente histórica” se torna histórica quando 
participa do jogo das representações, revelando não o que 
realmente aconteceu mas uma forma de representar o acon­
tecido através de uma interpretação particular. Assim inde­
pendente do romance não representar uma realidade efeti­
vamente acontecida, ele revela o esforço do autor em cons­
truir uma realidade representativa e intelegível que permita 
decifrar e entender o drama da Fazenda Fortaleza.

Neste sentido não é por acaso que seja possível consi­
derar que o personagem central do romance não seja nem 
José Felix, nem Onistarda, nem Ana Luiza, nem ninguém da 
Fortaleza, mas o padre Antônio Pompeu. O livro se inicia



e termina com ele. É ao seu redor que se desenrolam as nar­
rativas. É a sua curiosidade que revela a história de José 
Felix. É ele que deduz através de suposições os acontecimen­
tos não revelados. Ele conhece as versões de cada uma das 
partes e tem condições de pensar as possíveis razões dos 
acontecimentos. É ele que sofre ante a impossibilidade de 
se ter certeza, lamentando sua impotência ante a verdade 
sobre os personagens. É ele que proporciona o feixe de inte­
ligibilidade indispensável para se compreender e decifrar a 
história de José Felix. Enfim é através do padre Pompeu 
que se opera a representação da representação.

Mas há ainda a representação da representação da re­
presentação: o quadro.

O quadro O Guarãamento do Sargento Mor José Felix 
da Fazenda Fortaleza foi encomendado ao pintor Theodor 
De Bonna, que também ilustrou o romance, pelo historiador 
David Carneiro para fazer parte do acervo de seu museu. 
Para David Carneiro o museu, a arte e a história têm uma 
função social específica: De fato, a função actual dos museus 
é a instrucção do proletariado, é dar-lhe idéia das maravi­
lhas do mundo em que vive, ou ligá-lo pelo coração através 
da arte ou da tradição histórica ao passado.8

A escolha de uma tela para representar uma cena his­
tórica não é fortuita, pois a arte também tem sua função:

Na vida, há necessidade de se por sobre as verdades nuas 
e rudes, a cobertura fantazioza das sedas e dos veludos, 
e si, não devemos cingir às ficções e às fantazias da ima­
ginação, também não devemos lidar apenas com a ciên­
cia e a filosofia, porque todos temos necessidade das ar­
tes idealizadoras das verdades mais cruas. Verdade seria 
a fotografia a estampar nos sais de prata de uma placa, 
as sombras e a luz que dão contornos exatos. Mas a fo­
tografia melhor, jamais faria que nossos corações vi­
brassem como quando estão nossos olhos diante de uma 
Madona de Rafael, ou do “Jangada do Fragata Meduza” 
de Cericault ou de um simples Corot, ou um rosto de 
Romero.9

Assim o quadro sobre o guardamento do sargento mor 
José Felix tem um significado em si mesmo. Significa um



meio de remeter à história e à tradição. Mas como represen­
tação da história, se tomou ele mesmo histórico, digno de 
estar apresentado em um museu histórico.

Mas ele também tem outro significado. Ele é uma re­
presentação legível sobre o passado; e uma possível leitura 
dele é aquela que o considera como uma representação do 
romance O Drama da Fazenda Fortaleza. Através desta 
leitura se abrem possibilidades de se entender a cena, o ins­
tante suspenso representado pela tela e o significado de ca­
da personagem, e as causas de suas respectivas expressões.

O momento enigmaticamente tenso representado pela 
tela é precisamente aquele em que a mulher de José Felix, 
Onistarda se joga sobre ele, escarra em sua face impassível 
e é violentamente puxada para trás. A sua expressão dura 
não é de dor ou desespero pois a morte de José Felix repre­
senta para ela o fim de uma vida conjugal marcada pela mal­
dade e pela violência, representa o fim do cárcere e a sua 
libertação de uma convivência desgraçada. O que a sua ex­
pressão dura e seu ato revelam é que nem a própria morte 
conseguiu aplacar seu ódio e desprezo.

A expressão dos outros personagens da tela é determi­
nada em parte por sua reação ao ato de Onistarda e sua sig­
nificação e também por sua reação diante da própria morte 
de José Felix. Se ninguém olha para o morto é porque todos 
olham para Onistarda. Se ninguém demonstra dor ou sofri­
mento é porque ninguém sente estes sentimentos em rela­
ção ao morto. Seus soldados apenas lhe demonstram o res­
peito devido à sua condição hierárquica e surpresa ante a 
reação de sua mulher. Os personagens do fundo apenas de­
monstram surpresa ante a cena que representaram. A mu­
lher que tem as mãos na cabeça talvez seja Ana Luiza mas 
não se sabe se sua expressão é causada pela morte de seu 
pai ou pelo ódio de sua mãe.

O índio que está à frente do morto de costas para ele é 
Maha-Min e ele está indiferente à cena de desprezo porque 
para ele ela não significa nada. Ele apenas odeia José Felix 
por este ser seu algóz e o algóz de seu povo. No romance



Maha-Min é preso por José Felix e escapa. Antes de fugir 
ele se encontra com o padre Pompeu e lhe conta que vai dei­
xar a Fortaleza; que escapou por ser filho de um cacique e 
porque um índio não fica preso; ou sai livre ou morre. Maha- 
Min, o bom jaguar é como as onças pintadas que morrem 
numa caçada feita enquanto o padre está ainda na Fortale­
za. Onças estão matando algumas novilhas e os caçadores 
saem no seu encalço. Eles descobrem três onças: uma preta 
e duas pintadas. As pintadas não conseguem ser capturadas 
com vida pois lutam até a morte. A onça preta é aprisiona­
da. O neto de José Felix, Manoel Inácio, pergunta a seu avô 
por que a onça deve permanecer presa. Ele lhe responde que 
ela deve ser mantida presa para não atacar e comer as pes­
soas. Seu neto lhe retruca que se ela fosse alimentada, po­
deria viver entre as pessoas. Este episódio das onças pode 
ajudar a compreender a diferente situação do índio Maha- 
Min e outro personagem, o escravo Romeu. Por não cuidar 
devidamente de uma jaboticabeira, José Felix condena seu 
escravo à morte. Ao saber da condenação o escravo foge mas 
é capturado. Por influência do diálogo com seu neto, José 
Felix o perdoa e na última noite do padre na Fortaleza, quan­
do os índios caigangues atacaram, ele luta com tal bravura 
que acaba morrendo. Em reconhecimento à sua atitude, Jo­
sé Felix manda enterrá-lo no cemitério dos brancos no in­
terior da Fortaleza. Diferente da onça preta e Romeu, Maha- 
Min escolhe viver nos campos ainda que com dificuldade, 
pois o tempo em que viveu com os brancos lhe tirou os há­
bitos da vida agreste. Na cena, embora esteja indiferente à 
cena de desprezo e à ação que se desenrola em torno do mor­
to, não está em relação ao morto. A morte de José Felix re­
presenta para ele a possibilidade de felicidade com sua ama­
da Ana Luiza e uma esperança para seu povo já espoliado 
e digno de um destino melhor.

Quanto ao enigmático personagem que acompanha o 
observador com o intuito de descobrir sua impressão sobre 
a cena, representada pelo quadro, pode-se dizer que ele é o 
padre Pompeu. No romance o padre não participa do guar- 
damento de José Felix. A cena lhe é narrada por um escravo



do sargento-mor que vem avisá-lo da sua morte e da chega­
da de seu corpo. Mas a tela não é o romance, é uma repre­
sentação simbólica do romance e que enquanto tal pertence 
ao sistema sempre aberto do jogo das representações. Tal­
vez na tela este seja o personagem mais forte e o mais intri­
gante exatamente por não fazer parte da cena. Ele não dá 
atenção à cena de desprezo porque ela não o surpreende. 
Ele conhece suficientemente bem o ódio e o desprezo mú­
tuos entre aquelas duas pessoas. Ele já meditou bastante 
sobre as causas deste ódio. E tentou compreender o desgra­
çado destino destas figuras e os motivos que os levaram a 
agir desta maneira. Aliás não são outras as suas preocupa­
ções em sua última noite na Fortaleza:

Nesta noite Pompeu pensava, com imensa satisfação, que 
no dia seguinte estaria saindo da Fortaleza, e estaria re­
entrando na paz da vila de Castro. Lembrava-se também 
passando em revista os poucos dias qua ali vivera a curio­
sidade que trouxera ,de saber a fundo esse drama domés­
tico, esse drama passional, na esperança de dar-lhe remé­
dio. E ele ia voltar abandonando o campo de batalha, sem 
ter podido penetrar naquelas almas cheias de rancor.

Vira apenas que José Felix era um impulsivo, cujo 
fundo podia ser modificado para uma direção boa. Mas 
também, perdera confiança no que lhe contara Onistarda 
e o sargento mor a respeito de suas vidas passadas, sem 
ter podido substituir a certeza no que dizia respeito ao 
início desta tragédia. Ficava sem acreditar em nenhum 
deles, e sem a possibilidade de perguntar, sob pena de 
ofender aos que expontaneamente contaram, a seu mo­
do os seus romances, embora para inocentar-se.10

O que o olhar dele revela é sua dúvida. Sua experiência 
na Fortaleza e a confissão de cada um dos personagens 
da tragédia doméstica não foram suficientes para que 
ele pudesse saber a verdade; para que ele estivesse apto a 
julgá-los; para poder justificar seus atos. É por isto que o 
seu olhar é também de impotência. É por isso que ele apela 
para que o observador o ajude a decifrar o quadro e a pró­
pria história de seus personagens. Mas no entanto ele não 
tem esperanças de que o enigma se resolva completamente. 
Esta é sua conclusão no dia da morte de José Felix:



Sim, pensava o padre, eu não sei quem tem, quem teve 
razão nesta tragédia que hoje terminou pela vitória da 
astúcia oprimida contra a força opressora [ . . .  ] não sei, 
não saberei, nem ninguém saberá jamais qual dos dois 
foi vítima, ou entre os dois quais foi mais vítima, qual 
dos dois mais culpado. [ . . .  ] 11

Mas o padre Pompeu não é somente o personagem in­
trigante da tela de De Bonna. Ele é também o historiador. 
Ante a uma situação ele busca sua explicação causal; ante 
suas dúvidas ele persegue os fatos; ante seus testemunhos 
ele contrapõe as evidências. Suas inquietações e incertezas 
ante aos fatos, seu esforço em deduzir a lógica dos aconte­
cimentos, sua frustração ante a impossibilidade de saber o 
que realmente aconteceu, seu inconformado conformismo 
em aceitar que os enigmas jamais podem ser completamen­
te decifrados; tudo isso não são nada mais do que as mes­
mas questões que a séculos assediam os historiadores.

O seu olhar de dúvida e impotência diante do passado 
permanecerá eternamente.

E aquela rosa vermelha pousada no lado esquerdo da 
tela permanece indecifrável. Mas é ela que concede a mes­
ma particularidade entre o quadro e a história mesma. Per­
manecendo indecifrável ela representa aquela infinita e eter­
na possibilidade indispensáveis tanto à história quanto à 
arte.

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS
1 RATNT-HILATRE, Augusts. Viagem no interior do Brasil em 1820 (quarta parte) 

/ relativa ao p-tual Paraná traduzido do original francês por David Antonio da Silva 
Carneiro. Curitiba: J.E. Groff, 1931. p. 80-82.

2 CARNEIRO, David A. da Silva. Casos e coisas da história nacional. Rio de Ja­
neiro: Alba, 1934.

3 Segundo ‘ ‘ explicação preliminar”  no livro O  dram a da fazenda Fortaleza.
4 CARNEIRO, David A. da Silva. O drama da fazenda Fortaleza. Curitiba: D ’P lai-

sant, 1941.
 5 ------------- . Panegírico de José Felix da Silva; I n : ------------------. O drama da fazenda

Fortaleza. . .
6 BORGES, Jorge L. Do rigor da ciência; In: História universal da infâmia.. São

Paulo: Círculo do Livro, s.d. p. 83.
7 RICOEUR, Paul. O tempo relatado. O Correio da Unesco, 19(6), junho 1991. p. 5.
8 CARNEIRO, David A. da Silva. Opúsculo a respeito dos museus encarado a sua

função e o1 seu destino sob as luz s da verdadeira Sciencia Positiva ,de acordo com os 
princípios de Auguste Comte. Curitiba: s.c., 1929.

9 --------. Panegírico . . . ,  p. 260.
1 0 -------------. O drama . . . ,  p.277
1  1 ------------------- . O' drama . . . ,  p. 249.



ENTRE NARRADORES, O DISCURSO DA MODERNIDADE; 
O DISCURSO FICCIONAL EM PEQUENA LONDRES”

P A U LO  D E  TA R S O  G O N Ç A L V E S
Aluno do Curso de Pós-Graduação em História da 
Universidade Federal do Paraná - UFPr.

RESUMO

As relações da história com a literatura, como forma 
de apreensão da modernidade, constituem-se no foco cen­
tral deste estudo. A partir da obra de Mário José Romang- 
nolli e Edison Máschio, a sociedade de Londrina, nas dé­
cadas de 1950-60, é revisitada, de modo a analisar as trans­
formações intelectuais daquele período, notadamente nu­
ma área de colonização recente.

I

Em que consiste o discurso sobre a modernidade em 
Londrina no período que medeia o século XX? Que pensar 
do processo histórico modernista no Brasil? Como e de que 
forma é possível compreender a modernidade em termos de 
mudanças sociais e culturais ou transformações nos pano­
ramas arquitetônicos da cidade? Enfim, como é transfigura­
do o arcaico e o moderno pelas produções literárias de Lon­
drina?

Todas estas questões remetêm-nos à uma investigação 
conceituai, sugerem-nos reflexões e análise às propostas que 
defendem a modernidade numa visão unívoca, apontando 
apenas determinados aspectos inovadores, aquelas sensa­
ções momentâneas confinadas às experiências estéticas. Isso 
nos leva a pensar que, tratando de uma sensibilidade histó­
rica, irredutível à realidade social, ela mesma, constitui um 
impulso irônico. Seja manifestado nos discursos literários, 
seja diluído nos discursos acadêmicos, permite identificar as 
oscilações de tudo aquilo que proporciona incertezas e con­
vulsões, sobre um passado experienciado por agentes deser­
dados, aqueles indivíduos solitários, aficcionado pelo tempo, 
recompostos historicamente pela literatura.



Na literatura, cujo foco primaz o social, têm-se recons­
tituído cenários e situações sobre determinadas sociedades 
em ascensão, ou transitoriamente em constituição. Nela 
emerge a possibilidade de descrever o real histórico, ainda 
que, as intenções se projetam no ficcional, uso da imagina­
ção, que não compreende a realidade exterior, mas vislum­
bra-a, equivale dizer, configura-a. Nesse sentido interessa- 
nos analisar como a sociedade de Londrina fora concebida 
pelo discurso da modernidade, confrontando com as idéias 
e a experiência vivida de dois escritores que intentaram co­
lorir literariamente o tecido social londrinense das décadas 
de 50/60. Trata-se do poeta Mário José Romagnolli e do ro­
mancista Edison Máschio.

II

Indispensável nesta análise, situar a conjuntura das 
idéias que suplantaram convencionalmente a noção de mo­
dernidade no Brasil. Elas emergem com intensidade no cam­
po artístico e literário, compondo um significado singular, 
advindo de tradições e pensamentos europeus. Assim, a mo­
dernidade na acepção usual da palavra nas expressões literá­
rias, constitui algo que avança com os anos, acompanhando 
sua velocidade, como a curva, ondulação de um barco: o mo­
derno do ano passado não é o moderno deste ano.1 Como 
a sensibilidade da época prefere esses termos, insiste na as­
sociação entre o tempo e a história, as coisas agora chegaram 
a um tal ponto que queremos fixar e estabilizar o moderno.

A imprecisão da palavra modernidade construída no 
tempo histórico, corresponde à literatura brasileira um sen­
tido crucial, está conectada à definição de nossa situação su­
jeita a mudanças, o que permite empregar tal termo para 
situar uma determinada fase estilística que está se diluindo 
ou já efetivamente se acabou. Por outro lado, pode-se em­
pregá-la para sintetizar um constante estado das coisas mo- 
demizadoras e o decorrente

estado mental e intelectual do homem por ele gerado —  
aquele tipo de consciência freqüente do mundo moderno, 
obsecada por uma compulsão em prosseguir, reduzida ao



desespero pela velocidade continuamente crescente do mo­
vimento geral.2

No Brasil como no mundo do século XX, esta visuali­
zação histórica da modernidade movimenta todo o extenso 
campo literário e da arte pictórica. Submergindo no estado 
do comportamento de uma sociedade, se caracteriza pela 
dessacralização das visões do mundo tradicional e sua subs­
tituição por esferas axiológicas, regidas pela razão e sujeitas 
à ação consciente do homem? Sendo configuradamente 
um desencantamento do mundo, no sentido weberiano, no­
tam-se as efervescências literárias provocadas pela Semana 
da Arte Moderna (São Paulo, 1922), momentos históricos 
apontando rupturas no conjunto de manifestos de idéias, não 
exclusivamente das letras, mas da arte e do pensamento li­
terário brasileiro.

A Semana da Arte Moderna, um efêmero evento, restri­
tamente ocorrido em São Paulo, se constituiu, usando um ter­
mo de Antonio Cândido,

um cataclisma da nova literatura brasileira. Transmodifi- 
cou e promoveu um rompimento com os valores do pas­
sado e os seus itinerários, registrou uma vitalidade, se pos­
sível assim, na inteligência literária do Brasil, representa­
da ideologicamente por um duplo bloco, de um lado, o lo- 
calismo, de outro o cosmopolitismo, este último, com ins­
pirações nas produções estéticas européias.1

No evento havia a propensão de coordenar, com proje­
ções dinâmicas, associado ao talento inelutável de alguns 
protagonistas, entre a multiplicidade heterogênea de escri­
tores e artistas, as tendências mais polêmicas e críticas que 
impulsionariam as inevitáveis inovações na poesia, no ensaio, 
na música e nas artes plásticas, cujo destaque de extrema 
fulgurância crítica, apareciam Mário e Oswald de Andrade, es­
treando com interessante ironia. Sendo jovens valores lite­
rários objetivavam criar um estilo, isto é, um discurso ino­
vador que correspondesse às repercussões do modernismo 
do século XX. Intencionavam romper drasticamente com o 
academicismo cosmopolita e diletante e com a convenciona- 
lidade do pós-naturalista, rearticulando alguns temas, como



o espitualismo simbolista, a lírica. Indagava-se sobre o des­
tino imprevisível do homem, peculiarmente do brasileiro, 
mostrava renitentemente a possibilidade de imprimir uma 
literatura preocupada com a situação sentimental da socie­
dade?

Fora essencial igualmente, romper com os princípios de 
idealização européia que imaginava a formação social bra­
sileira. A figura do índio, a mestiçagem nas suas virtudes e 
costumes, o negro e o mulato, todos precisavam adquirir um 
estado de espírito literário, redimindo-se da forçada imagi­
nação dos europeus. Nota-se nesse conjunto de idéias o efei­
to artístico da obra Macunaíma, com demasiadas ironias — 
Mário de Andrade demonstrava que cada valor aceito na 
tradição acadêmica e oficial correspondia na tradição popu­
lar, a um valor recalcado que precisava ser consumido pela 
sensibilidade literária.e

Nesse sentido, por outro lado, expressando um certo rea­
cionarismo literário, os romances, especialmente de Jorge 
Amado, Lins Rego e Graciliano Ramos, buscavam inspira­
ções populares, compor dramas em aspectos característicos 
do país, exemplificados pela luta do trabalhador, decadência 
de classe e a vida convulsionada das grandes cidades. Tudo 
o que estava à visão da realidade exterior constituía focos, 
objetos e criação de personagens das narrativas literárias. 
Observa-se igualmente, a importância nesse movimento, que 
não deixa de ser literário, o ensaio histórico sociológico de 
Gilberto Freyre, assinalando sua imaginação através de um 
refinamento ao papel do negro e do índio numa sociedade 
comprimida às condições do meio tropical e da economia 
fundiária (Casa Grande e Senzala). Aplicando uma síntese 
psicológica, Sérgio Buarque de Hollanda, revela seu método 
histórico (Raízes do Brasil) e o precursor do materialismo 
histórico no Brasil,'1 Caio Prado Junior, interpretava dia- 
leticamente a Formação do Brasil Contemporâneo.

Esses componentes históricos, embora não se tratando 
de uma defesa explícita da idéia de modernidade, reconheci­
damente remetiam à natureza dos manifestos modernistas, 
acontecimento associado à noção da modernidade. A moder­



nidade aqui compreendida por esses valores, intentam justi­
ficar o caráter das manifestações que relutavam pôr ruptu­
ras em oposição aos estilos literários do passado e conse­
qüentemente com os agentes históricos que estiveram sub­
versos às tradições, heranças de valores, naquele momento 
oonsiderados arcaicos, e que deveriam ser anulados, permi­
tindo a difusão da sensibilidade de uma nova época.

A Semana da Arte Moderna, então, pode ser considerada 
como um complexo acontecimento que registrou profundas 
mudanças na intelectualidade brasileira, assim ela corres­
pondia à necessidade de filtrar e excluir tudo aquilo em ma­
téria artística, que não estivesse correlacionado com aqueles 
ideais dos novos tempos. Uma geração crítica que acredita­
va num horizonte possível à mudanças drásticas no pensa­
mento artístico brasileiro.

Sendo um movimento dinâmico, pode-se apontar como 
critério para estabelecer seu marco histórico, o período que 
se estende até 1930. Equivale acentuar que a partir daí res­
tituiu-se a experiência vital dos valores que naquele tempo 
momento repugnavam a credulidade artística conservada in­
tacta até o início da década de 20. E, como testemunho da 
época, Mário de Andrade, inconformado com o movimento 
em 1942, confessava o que significou a herança literária que 
havia legado à futura geração. Consentia que:

O direito permanente à pesquisa estética; a atualização da 
inteligência brasileira; e a estabilização de uma consciên­
cia criadora nacional, vinculava o papel relevante da fic­
ção, da crítica que saíram inteiramente renovados do mo­
dernismo.8

E, ainda confessando os limites catastróficos do grupo 
reconhecia:

Se tudo mudávamos em nós, uma coisa nos esquecemos 
de mudar: a atitude interessada diante da vida contempo­
rânea [ . . .  ]
Viramos abstencionistas abstêmios e transcendentes [ . . .  1 
Nós éramos os filhos finais de uma civilização que se 
acabou, e é sabido que o cultivo delirante do prazer in­
dividual represa as forças dos homens sempre que uma 
idade morre.9



Constata-se um sentimento de culpa, ele mesmo, neces­
sário. Era preciso ser moderno naqueles indecisos e inseguros 
momentos históricos, oscilantes, permeados de vacilos, que 
acompanhavam inelutavelmente a velocidade do tempo histó­
rico. E neste caso, ser moderno, equivale remeter àqueles 
modernistas que criaram condições indispensáveis para uma 
reflexão acerca das relações referidas entre realidade e re­
presentação.10

III

Cuidando dos possíveis anacronismos, pode-se estabele­
cer uma ligação com o que havia em termos de criação lite­
rária em Londrina. Nota-se que a idéia de modernidade, co­
mo requisito, rupturas com os estilos literários arcaicos, in­
fluenciou toda a cultura brasileira. A literatura londrinense 
no cenário histórico aparecia tímida, sem representações de 
grande relevo, ainda que, pouco expressiva perante a inten­
ção de ser crítica ou “documentária” à sociedade. Havia nela 
uma idéia de modernidade, de ser moderna, acompanhando 
mesmo que ilusoriamente a velocidade do tempo. Sintomati­
camente a produção ficcional de relevo parece surgir a par­
tir das décadas de 50/60. A cidade ainda em vias de planeja­
mento e a sociedade começando a adquirir uma fisionomia 
mais concreta. Isto é, as atividades liberais, advogados, mé­
dicos, arquitetos etc., representavam a camada social mo­
derna. Tentavam criar e explicar uma idéia de sociedade, 
apontando as palavras — símbolos “ordem e progresso” co­
mo sinônimos de civilização, evolução e modernidade. Asso­
ciado a isso suplantava também a ideologia do “otimismo” 
justificado pela necessidade de um projeto urbano. Reestru­
turação da cidade, dividindo-a em centro e periferia.

Certas evidências, constatam que o centro era símbolo da 
administração pública, espaço do mercado monetário e co­
mercial. A periferia era lugar complexo, mas de qualquer for­
ma compreendendo o habitat do trabalhador. A pequena bur­
guesia e a classe média dividem o espaço entre essas duas 
áreas, o que equivale mostrar que o seu espaço de moradia



é sempre o ponto mais estratégico, isto é, entre o centro e a 
periferia.

Este panorama histórico, justamente ele, fora narrado 
pela sensibilidade literária, como testemunho e contraste da 
própria realidade. Aqui pode-se já evocar que a sociedade 
londrinense, fora surpreendida pelo espírito do romance 
Escândalos da Província, provocando um rompimento com 
as idéias tradicionais, assim denominadas de dominantes, 
aquelas que representavam o conjunto de valores na cidade 
e ainda uma profunda crise de identidade moral, daqueles 
que se reconheciam como pequeno burgueses na província, 
isto é, numa cidade longe de adotar padrões de vida equi­
parados aos das metrópoles, certamente aos das cidades de 
São Paulo e Curitiba.

O romancista Máschio11, reconhecendo os proscênios lú­
gubres que eram imperceptíveis a olho nu pela sociedade 
londrinense moderna, procurava intecionalmente figurá-la, 
concedendo-lhe um sentido histórico. Os valores pouco he­
róicos precisavam ser reconstruídos literariamente. O que 
ambicionava a imaginação do romancista? Concebendo a so­
ciedade como embrionária, estruturada

por aventureiros de diversas regiões e de diferentes cultu­
ras, principalmente burgueses (ligados às atividades co­
merciais) que preservavam princípios moralísticos, salva­
guardando suas dissimulações — as aparências,12

criar artesanalmente, ancorado na ficção, cenários literários 
e inúmeras situações, próximo, mas, imaginariamente, daqui­
lo que movimentava a realidade da Pequena Londres.

Como ficcionista, parece-nos que realizou algo mais. Fa­
to que, a criação literária ali inspirava-se em reconstituir fi­
guras humanas demasiadamente estranhas. Além desse ca­
ráter, suas personagens históricas estavam concentradas vo­
razmente no poder de dominação. A estrutura da narrativa 
em primeira pessoa, a construção do discurso, conciso e ás­
pero, indicam um drama de paixões, estórias de casamentos 
e de famílias, a loucura e o delírio que estimulavam os dese­
jos dos homens. Notável que esta ficção estava embebida



pela própria realidade. Sendo a ficção, a rigor independente 
da realidade, uma arte, não fora consumida, tampouco cri­
ticada; sim, deslocada para o esquecimento, enfim à morte.

Algo de estranho aconteceu em Pequena Londres, rela­
tavam os jornais da época. Ocorre que, quando fora publi 
cado o romance, alguns condenaram o autor, deixando em 
liberdade o narrador, outros, identificando-se com as perso­
nagens dos romances, ameaçaram a vida da família de cam 
poneses do romancista, o que naturalmente lhe forçou um 
exílio, ò la ostracismo clássico. Mas tal compulsão no exílio 
suscitou a criação de um outro romance, irresistivelmente 
fascinante — Raposas do Asfalto — todas as impressões 
apontavam o desmoronamento da cidade. Um jogo de de­
núncias, onde o poder tradicional, a igreja, derrocava-se com 
a ascenção da nova força do poder, a inserção política dos 
profissionais liberais na administração do poder na cidade. 
Daí o desvendamento das convenções burguesas e a condi­
ção social incompatível com a sociedade.

Romance moderno, pode-se dizer que Raposas do As­
falto, consubstanciava na repugnância do incontrolável po­
der dos aventureiros capitalistas, que fixavam na cidade seus 
objetivos imprescindíveis: enriquecer-se magicamente e se 
retirar imediatamente, deixando apenas os vestígios da ex­
ploração propiciada pela abundância da economia cafeeira. 
Este parece-nos o significado do comportamento social da 
modernidade londrinense, racionalidade das relações, daí a 
ilusão e a eficácia do símbolo da ordem e do progresso, su­
plantado pelos interesses daqueles que viam a cidade como 
um negócio viável. Tal era o “embrionarismo” ao qual se 
referia o romancista. A imprudência exasperada, as contra­
venções praticadas no interior das instituições sociais e pú­
blicas, configuravam as ações e os vícios da sociedade bur­
guesa e provinciana de Pequena Londres.

Conjuntamente, Escândalos da Província e Raposas do 
Asfalto, preluziam imaginariamente a sociedade moderna. 
Articuladas coerentemente nos romances, as personagens 
aparecem quebrando tabus e agindo com mau-humor, figu­
ra ambíguas, problemáticas, pouco lúcidas protagonizavam as



estórias. Um magistrado, um prefeito e um padre são as 
personagens de relevo e o grande lance dessa criação literá­
ria, armação da trama. O magistrado, que era pederasta, 
mercantilizava interesses individuais na justiça pública, 
permutando por favores carnais}3 A intriga romanesca, 
revela um escândalo normalmente praticado na província: 
O juiz religiosamente casado, era amante de um advogado 
que obtinha sucessos em todos os processos e causas na jus­
tiça, relacionava-se com outros profissionais do mesmo gê­
nero, formando grupos impenetráveis.14 Era a sensibilida­
de afetiva, movida por demasiadas emoções, que comanda­
va os assuntos jurídicos de Pequena Londres.

O prefeito, a personagem nominada Sinfrônio, sempre 
em situação quase cômica. Ele, segundo o narrador Dom Pa­
blo, constituía o produto do clima de aventura que possibi­
litava ainda identificar os vestígios das ações colonizador as. 
Colonização calcada no café, marco de atração de Pequena 
Londres. A prosa revela a personagem Sinfrônio, que se ca­
sara com uma mulher de moral dúbia e não reconhecendo 
a sua condição de mal-amado, aceita a sua natureza passiva 
e passional. Nota-se a característica dela, que estabelecia 
uma relação de infidelidade com o esposo: Walkiria era uma 
interessante hipócrita, contagiada desde tenra idade, pelas 
más influências do ambiente social. Tinha uma educação fun­
dada no vaso das misérias morais,15

Nota-se a armação das situações dramáticas, a monta­
gem do enredo, alicerçado na crise dos princípios éticos que 
comandava o coletivo social insuspeitadamente. Emergiam 
daí outras fisionomias abstratas, cuja configuração das per­
sonagens, menos real, desvendava as práticas de poderes no 
interior das instituições políticas e públicas. Neste solo so­
cial, a diluição dos valores, a decadência dos princípios mo­
rais, emergem todos coloridos pela ficção. Uma tática lite­
rária, a criação de figuras, astúcia que pode nos enganar, 
mesmo estando distante da realidade, algo aproxima. A per­
sonagem menos escandalosa parece ser a figura de um pa­
dre. O narrador Dom Pablo16 revela aos religiosos ortodo­
xos da cidade o pensamento dos representantes da igreja,



que já havia se transformado num empreendimento comer­
ciai, isto é, a organização religiosa não ignorava a idéia de 
que: Da consciência religiosa compreendia claramente que o 
valor espiritual nada significava dissociado do valor mate­
rial.11

Perplexo com a situação, o narrador não consegue mais 
acreditar na vida, não compreende as peripécias do mundo 
moderno, sua cidade, seus contemporâneos. Sugere reitera­
damente que todos aqueles conscientes satirizem seus seme­
lhantes, proclamem uerra sentimental a todos e a tudo. Frus­
trado e constrangido, o narrador vê-se numa armadilha so­
cial. Constatadas a perplexidade das relações e a inviabilida­
de do viver e habitar a cidade como o lugar privilegiado do 
indivíduo moderno, não encontra outra alternativa, senão 
apreender os costumes, mesmo sendo escandalosos, inventa­
dos pela burguesia. Uma experiência do choque moderno, 
tensões psíquicas, e o recurso da ironia, contraste da des­
crença, elementos característicos da sensibilidade retratada 
pelo discurso ficcional do século XX.

Assim, no plano da construção da hierarquia social que 
aparece no romance, podemos notar como se projetam as 
luzes sobre as personagens. O narrador procurando compre­
endê-las vê nas mesmas total ausência de sentimentos huma­
nos. Mas, surge uma personagem, talvez menos suspeita 
(trata-se de um cartorário) encarregado da salvação do de­
clínio moral da cidade. Esta personagem, travestida de líder 
da comunidade, permanecia sempre à frente de movimentos 
de restauração dos costumes, era quem promovia uma cam­
panha para diluir a corrupção e reduzir o elevado índice de 
prostituição, o que era ocultamente uma prática repressiva 
para justificar a preservação de seu posto influentemente au­
toritário e garantir a eficácia do slogan “ordem e progresso”.

Nota-se que a cidade que pretendia ser moderna, ainda 
que complexa pelo seu atraso. Pequena Londres nas tramas 
romanescas, transparecia num ambiente tenso, sempre as­
sociado à padrões sociais extremamente arcaicos, mas, ex­
traordinariamente próximos daquele sugestivo mundo de 
aventuras humanas. Figurada e descrita literariamente, apa-



recia ancoradamente sob os grilhões do símbolo da ironia 
e da imprudência. E, sendo característica comum os senti­
mentos expressos pelos personagens, se não são autênticos, 
confessadamente são artificiais. Comporta uma imaginação 
figurativa e satírica da realidade de um período histórico, 
marcado pela modernidade cultural e social da cidade.

IV

Que a imaginação de Máschio, infinita, excede um de­
terminado estado da realidade; admite-se então que a con­
figuração dos valores sociais é ela mesma acúmulo e síntese 
de um produto literário destinado ao prazer e ao desejo, en­
fim, ao consumo. Isso não anula um posicionamento polí­
tico dessa produção. É provável que o romancista fora um 
leitor pouco sério das idéias de Sartre daí também o con­
fuso conceito de escritor engajado:18 aquele que lida com 
significações, desvelando o conteúdo moral da sociedade em 
favor do engajamento político. Ora, quem eram os leitores 
de Máschio? O que imaginavam? Parece-nos que isso apenas 
não qualifica a produção literária do romancista. Ao contrá­
rio, ela está, além da busca de desejos eróticos, irrecusavel­
mente, muito mais voltada à realidade político-cultural do 
que à um restrito engajamento, enquanto redução e perda 
da autonomia da própria arte literária.

Nota-se aqui que estas questões aparecem pouco trans­
parentes quanto à criação poética de Romagnolli.19 Trata-se 
da lírica, um gênero singular literário-histórico e quão inde­
pendente seja de qualquer engajamento, pois o excesso de 
sofrimento real não permite esquecimento,20 em contra­
posição, requer memória. A diferença da concepção de Ro­
magnolli, seja para compreender a sua sociedade, seja para 
explicar e conceder um florescimento peculiar a sua cidade 
é substancial. Julgava o poeta que a sociedade já não conse­
guia superar seus erros, conter os abusos ali proliferados, 
como àqueles apontados pelo narrador de Escândalos da Pro­
víncia. Erros, escândalos e absurdos que há muito destruíam 
a harmonia e a paz entre os indivíduos, não só permitindo 
uma divisão extrema na cidade, mas intensificando as riva-



lidades, seja de classe ou propriamente de culturas — con­
travenções praticadas nas diversas instituições sociais e re­
partições públicas, principalmente nas igrejas, cartórios, pre­
feituras, etc.

Oposto aos ideais literários do romancista, o poeta não 
se intimidava com as imagens e os movimentos de idéias que 
circulavam no interior da cidade. Recortando fragmentos do 
quotidiano urbano, no presente real, imediato e recente, re­
corria frequente, quase constantemente, aos mitos, heróicos 
ou de fundação, para diagnosticar o hodierno movimento his­
tórico. Ocupava-se demasiadamente com as articulações po­
líticas da sociedade. Político, partidário do movimento inte­
gralista no Paraná, tomou-se homem público. Entre a paixão 
da política e a insuportabilidade do real fragmentado, aque­
le sofrimento quase desejável, o seduziu até a morte. A so­
ciedade de Pequena Londres, como sempre a denominava, 
não produziu o poeta, sua importância e seu valor incidiam 
num âmbito restrito. Sabe-se que não havia naquela época 
uma tradição literária local, um movimento das letras. Era 
então como um poeta desvinculado de um mundo que aca­
bara de nascer. Seus desejos incontidos, buscavam muito de­
vorar os sentimentos trincados do povo,21 querer comparti­
lhar com os sofrimentos daqueles eternamente inferiores in­
divíduos pobres, simples e famélicos que quase honrosamen­
te aguardavam o outro dia para assistir como expectador in­
diferente, o ascenso da moderna cidade. Talvez nem todos 
chegaram a ver, o imprevisível sempre surpreende. Que são 
os silêncios do povo nos movimentos labiais do poeta?

Sob o convívio, a experiência com as precárias condições 
materiais dos oprimidos, o poeta alertava que a vida então 
não era suficiente. Requeria combates nos planos literário 
e político, defendia que construir a história dos oprimidos 
é uma coisa difícil, árdua e melancólica. Claro os anos dessa 
história estão escondidos debaixo da língua do poeta,22 a ra­
zão desliza e a linguagem vacila. Era preciso ser moderno, 
ainda que, numa cidade cujas condições e contradições his­
tóricas eram pouco avançadas. Daí também a recorrência a 
temas moralísticos, expressões poéticas que se enquadravam



nas esferas axiológicas, a oscilação dos valores e a perda da 
identidade uniam-se como requer o desencanto. Considera­
va como predicados a honestidade, significando, menos ale- 
goricamente, a força motriz do equilíbrio psíquico do ho­
mem. A sapiência sendo por natureza a ação do pensamento 
e virtude do espírito. A moral como o fundamento da essên­
cia religiosa, difusão cultural e o direito como propriedade 
da individualidade civilizada. Temas que além de expressi­
vos no contexto histórico, revestiam o verdadeiro estado nos­
tálgico do poeta. Parece-nos que toda sua dor, além de pro­
funda e risonha, aqui transparente em palavras, seus deses­
peros e a obsessão do desvio da consciência e da lucidez o 
qualificavam como tal.

Resplandeciam as coisas simples da cidade, as praças so­
lenemente escuras construídas por homens ilustres simbo­
lizavam um passado recente, em que o lugar foi palco efê­
mero da grande circulação econômica do café. Viver outra 
vez aquele cenário ofuscado pela velocidade dos aconteci­
mentos, significava uma vitória, não uma conquista. A ver­
dade dos conquistadores pode ser muito mítica, tendiam a 
interesses políticos irreversíveis que condenavam a cidade. 
Opondo-se obliquamente à insensatez dos políticos, aqueles 
que administravam o poder público de sua geração, como os 
aventureiros protagonistas de Raposas do Asfalto, o poeta 
descobre a construção da verdade histórica. A insensatez era 
combatida e de forma muito humilde, ordenava: Pese bem 
vossas palavras / Para depois proferí-las / Que sejam de vos­
sas lavras / o sentimento de cumpri-lasP Não era um 
enunciado fútil, revelava o declínio daquilo que já estava de- 
sancorado: a honestidade dos políticos em sua cidade, a au­
sência do compromisso com aqueles que dependiam de gran­
des decisões. A linguagem acessível, mais onírica do que co­
municativa, explícita como se vê, também é ela aqui uma bus­
ca de valorização do comunicável, mais uma mensagem do 
que um ato criativo operando-se via referencial.

O ritmo simples, inequivocadamente lento, pairava sobre 
palavras tênues e confessadamente desconsoladas. Constituía 
uma visão também negativa ligada às questões moralistas do



tecido social. Naturalmente, pobreza e riqueza conviviam; 
assim, compreendia que a miséria não tinha origem, ilusão 
daqueles que insistiam explicá-la: É um fato natural que 
poderia ser tolerado porque assim nascem os homens sem 
o privilégio das escolhas24 Isso posto não anulava seus 
questionamentos sobre a situação paradoxal entre ricos e po­
bres. Consciente, preluzia que as contradições são elas mes­
mas insolúveis. Os pólos extremos e o contraste não eram 
tão naturais, precisavam ser reconhecidos: A ganância / na 
mente descontrolada / Se para ela tudo / Para os demais... 
nada,2B Inconformismo e inquietude sobre as questões so­
ciais provocavam no sentimento do poeta aquela sensação, 
apesar de cintilante, quebrava os olhos diante das imagens 
funestas quase invisíveis. Ele realmente palpava criticamen­
te as diferenças e as desigualdades sociais. Sim, a essência 
das coisas havia que aparecer, seu sentido residia no fato 
de que muitos absolutamente nada possuiam e poucos obti­
nham quase tudo.

Vê-se que aqui buscava apreender o real, não era um 
realista, por mais que este termo exigia teorias, tampouco 
apenas um passante sonhador, seus sonhos distantes da rea­
lidade exterior haviam que controlar seus desejos. Confes­
sava que, se a poesia detém o poder de abolir o sonho, atra­
vés dela tudo poderia acontecer. O futuro também! A lírica, 
não somente emoções, mas melancolia, e o poeta também 
era. Seja como for, são faculdades sublimadas como a pre­
sunção do pensamento: E o homem.. ./  Se traduz em pen­
samento / E ele se faz luz!.26 Luz da fantasia e do sonho, 
são componentes dialéticos do pensamento humano, mais 
ilusório do que real. Viver é pensar, mas há condicionantes 
e a situação dos oprimidos o obstrui. Os opressores pensam 
por eles? Sim, Romagnolli era o interlocutor daqueles que 
pensavam parcialmente. Como? Suas vozes não tinham sons 
e as palavras, meios para a ação, permaneciam estáticas, se­
não imo viveis. Então pode-se pensar que o poeta era repre­
sentante em Pequena Londres daqueles que se silenciavam 
no interior da cidade, diante de um estado social dominado 
pela avareza, perversidade, malevolências, enfim, pelo medo.



Nota-se que Romagnolli era um espírito moderno; mui­
to crítico, melancólico, um homem comum. Acompanhava o 
desenvolvimento da cidade via intensificações das relações 
sociais, culturais e políticas, contidas naquele cenário histó­
rico. Como o romancista, igualmente o poeta foi um interes­
sante observador da cidade, mesmo havendo entre eles al­
gumas divergências de idéias; o primeiro concedendo um 
caráter relevante à ficção, reconstruía as ações quase inós­
pitas de determinados atores históricos da cidade, aqueles 
que exerciam papéis e funções ordenando o coletivo social; 
o segundo buscando compreender a incontrolável crise de 
valores consolidada na sociedade. São modernos. Se um dos 
elementos pressupõe as características de um pensamento 
moderno é a capacidade de apreender todas as incongruên­
cias da sociedade e submetê-la a um julgamento crítico. En­
tão ambos foram críticos recusando o seu passado, suas tra­
dições, residualmente transportadas ao presente para rejei­
tá-las. São contemporâneos de uma sociedade que se trans­
formava no tempo, preocupados mais com os valores cultu­
rais e sociais do que propriamente com as efêmeras mudan­
ças nos panoramas arquitetônicos e urbanísticos.27 Con­
centravam seus olhares de soslaios no palco da pobreza e 
da moral, resultado das circunstâncias conjunturais do país.

A resistência era a chave do poeta e do romancista pa­
ra abrir a fechadura, isto é, compreender a sociedade. Resis­
tir àquelas situações era um fator para viver na cidade, um 
ato de perseverança e alento. Máschio, como alguns escrito­
res brasileiros, tornou-se um esteticista irônico e de tal iro­
nia frustrou-se profundamente. Não por condenar imagina­
riamente a sociedade na qual viveu, não por resgatar inci- 
dentalmente a veracidade de momentos históricos imprescin­
díveis, não pela vontade de criar o seu estilo literário, defi­
nitivamente censurado, mas sim, por ter sido vencido pelos 
fatos, os quais tanto criticou. Romagnolli, em busca da ver­
dade, se conteve com a perda do significado dela. A prudên­
cia entre os indivíduos já não mais havia, o que marcava a 
partir daí momentos de tensões, de oscilações e de profun­
das incertezas. A cidade para o poeta transformava-se num



“livro de concreto”. Havia muita história sem a verdade, a 
originalidade, mas, prescrita na memória.

O poeta e o romancista, talvez os únicos que tentaram 
exprimir os sentimentos e as condições sociais dessa socie­
dade, corresponderam, como a literatura brasileira havia es­
tabelecido após a Semana da Arte Moderna, exprimir no en­
redo: o meio social, a paisagem humana e o homem brasi­
leiro que precisava ser reconhecido rumo à modernidade,28 
que representava, continuamente o processo de transforma­
ção do instrumental intelectual da sociedade brasileira.

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

1 BRADBURY. Malcolm e McFarlane, Janes Walter. Modernismo, guia geral 1890 
—  1930, São Paulo: Cia. das Letras, 1989. p. 38.

2 BRADBURY, . . .  p. 60.
3 ROUANET, Sérgio Paulo. As razes do iluminismo. JBão Paulo: Cia. das Letras, 

1987. p. 218.
4 CÂNDIDO, Antcnio. Literatura e sociedade. São Paulo: Companhia Editora Na­

cional, 1967. p. 160.
5 CÂND ID O ..., p. 144.
6 CÂND ID O ..., p. 141.
7 CÂND ID O ..., p. 145.
3 BERRIEL, Carlos Eduardo, ORO. Mário de Andrade Hoje. São Paulo: Ensaio, 

1990. p. 33.
9 B E R R IE L ..., p. 37.

10 BARBO SA..., João Alexandre. A Ictiura do intervalo. São Paulo: Iluminuras, 
1990. p. 120.

11 Edison Máschio, londrinense, iniciou sua atividade jornalística em 1953 no 
jornal “ Gazeta do Norte” . Fundou em, 1969 na cidade de Londrina o jornal “ O D iário”  
de circulação regional. Escreveu inúmeras crônicas e publicou duas obras literárias, 
“ Escândalos da Província”  e “ Raposas do Asfalto” .

12 MÁSCHIO, Edison. Escândalos da Província. Londrina. Promoções Publicitárias, 
1967. p. 43.

13 M ÁSCH IO ..., p. 61.
14 Schwarz, em Ao vencedor as batatas, analizou a relação definida pela ideolo­

gia do favor. Esta relação de dependência pressupõe a característica da nossa vida
cultural e social.

15 MÁ/SCHIO..., Edison. Raoosas do asfalto, Londrina: Promoções Publicitárias, 
1984. p. 150.

16 Sobre a feição social do narrador ver Schwarz, Um mestre na periferia do ca­
pitalismo. São Paulo: Duas Cidades, 1990. A lí está o discernimento de uma teoria fun­
damentada no momento da quebra c da utilização da convenção literária.

17 M ÁSCH IO ..., p. 15.
18 ADORNO, THEODOR, W. Notas de literatura. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,

1973. p. 53.
19 Mário José Romagnolli, Pioneiro londrinense, empresário, Poeta lírico e Con­

tista, foi vereador (PSBj èm LGndrina durante o período de 1947 a 1951. Publicou inú­
meros Contos e as obras “ Centos & Poesias”  e Ânfora do Pensamento’ ’ .

20 A D O RN O ..., p. 89.
21 O Poeta constantemente tem procurado conhecer a realidade, ver nela não

romente a aparência, a exterioridade, mas a imaginação e o sentimento.
22 A memória do Poeta possui aqui um» valor: ela é o dom de vidência que per­

mite ao poeta dizer uma palavra eficaz, formular a palavra e remetê-la ao acontecimen­
to, assim visa reconstruir o passado segundo uma perspectiva temporal.



23 ROMAGNOLLI, Mário J. Contos e poesias. Londrina: Anfora do Pensamento, 
1982. p. 42.

24 RO M AG NO LLI..., p. 51.

25 RO M AG NO LLI..., P. 64.
26 RO M AG NO LLI..., P. 38.
27 O ensaio “ Tensões da modernidade em Londrina —  a ferrovia e a nave,f, de 

autoria dos historiadores Antonio Celso Ferreira e Cristiano G. B. fíimon, propõe um» 
discussão sobre a modernidade de Londrina. Sugere uma via de análise contrária à nos­
sa. Não cabe aqui polemizar as idéias defendidas no ensaio, prefiro dialogar com essas 
idéias após uma conclusão parcial da pesquisa.

28 CÂND ID O ..., P. 139.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1) ADORNO, Theodor W. Notas de literatura. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1973.

2) BARBOSA, Joãd Alexandre. A leitura do intervalo, ensaios de crí­
tica. São Paulo: Iluminuras, 1990.

3) BRADURY, Malcolm e MAcFARLANE, James Walter. Modernismo,
guia geral 1890. São Paulo: Cia. das Letras, 1989.

4) CÂNDIDO, Antonio. Literatura e sociedade. São Paulo: Compa­
nhia Nacional, 1967.

5) FERREIRA, Antônio Celso e Simon, Cristiano G. Biazo. Tensões
da modernidade em Londrina: A ferrovia e a nave. História: 
questões & debates, Curitiba, 9(17): 334-359, dez. 1988.

6) GLEDSON. John, Machado de Assis: ficção e história. Rio de
Janeiro: Paz o Terra, 1986.

7 )  , Machado de Assis: impostura e realismo; uma reinter-
pretação de Dom Casmurro. São Paulo: Cia. das Letras, 1991.

8) DERRIEL, Carlos Eduardo, (org.). MÁRIO de Andrade hoje. São
Paulo: Ensaios, 1990.

9) MÁSCHIO, Edison. Escândalos da Província. Londrina: Promo­
ções Publicitárias, 1967.

1 0 )  . Raposas do asfalto. Londrina: Promoções Publicitá­
rias, 1984.

11) ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo:
Cia. das Letras, 1987.

12) ROMAGNOLLI, Mário J. Contos e poesias. Londrina: Anfora do
Pensamento, 1982.

13) SARTRE, Jean. Paul. Qu est — ce que la littérature? Paris: Gal­
limard, 1948.

14) SCHWARZ, Roberto. Ao vencedor as batatas. São Paulo: Duas
Cidades, 1977.

15 ) ---------------- . Um mestre na periferia do capitalismo; Machado de
Assis. São Paulo: Duas Cidades, 1991.



ENSAIOS:
HISTÓRIA E LITERATURA (*)

O OLHAR URBANO DE HONORÉ DE BALZAC

T É A  C A M A R G O
Aluna do Curso de Graduação em História, da Uni­
versidade Federal do ParanA - UFPr.

RESUMO

A questão urbana do século XIX é o objeto central do 
presente trabalho. Considerando-se as grandes cidades eu­
ropéias dos oitocentos — em particular, Paris —, as ten­
sões sociais da época e os propósitos reformadores bur­
gueses, temos algumas questões centrais da modernidade. 
Para percorrê-la, temos a obra exemplar de Balzac. Toma­
do pelo impacto das transformações burguesas, sua Comé­
dia humana dá-nos o sentido da moderna experiência ur­
bana e revela seus impactos sociais.

A elaboração deste texto partiu da intenção de se traba­
lhar a questão urbana no século XIX. Para tanto, privilegiou- 
se como objeto maior de reflexão uma pequena parte da 
obra de Honoré de Balzac, num esforço de resgate de alguns 
aspectos da cidade de Paris entre 1800 e 1850.

Uma observação de Anatole France ajuda-nos a romper 
com alguns limites existentes entre a Literatura e a História. 
Para ele,

[ . . .  ] os romances de Balzac servem tanto melhor à histó­
ria por não contarem, por assim dizer, nem fatos, nem 
personagens históricos. Aqueles [fatos], homens e coisas, 
não podem senão alterar-se ou desnaturar-se passando da 
história para o romance. O romancista bem inspirado to­
ma para seus heróis os desconhecidos que a história des­
denha, os que não são ninguém e que são todo o mundo. 
É assim que um poema ou um romance nos pode fazer 
ver o povo, a nação, a raça, ocultos muitas vezes na his­
tória por uma cortina de personagens públicos. Talvez 
por isso Balzac recuse-se a arrastar os homens históricos 
no círculo de suas ações, atribuindo-lhes ações imaginá­
rias.1



O filósofo alemão contemporâneo Hans Magnus Enzens­
berger muito provavelmente não teria objeções a fazer a al­
gumas das idéias acima mencionadas, pois numa análise de 
alguns Relatos de Berlim, em 1928, deduziu que pelas im­
pressões do historiador compreende-se, mas pelas impres­
sões do romancista vê-se a Alemanha de então.3

I — BALZAC E SEU TEMPO

[ . . .  ] Balzac tomou o bufão de Molière no Bourgeais Gen­
til-Home e apresentou-o corajosamente à humanidade sob 
outra face — a do Senhor do Planeta do novo dia, a do 
eixo necessário da civilização, provisoriamente pelo me­
nos e, portanto, a do herói que se impõe como tipo cen­
tral nas representações da arte que lhe é contemporânea.3

Honoré de Balzac nasceu no ano de 1799, na cidade de 
Tours, na França. O escritor deve seu amadurecimento ao 
século burguês — Taine considerou-o o protótipo do homem 
de negócios sempre endividado — mas sempre estiveram ne­
le presentes as tradições sentimentalistas e revolucionárias 
do século XVIII.

Sua pátria vê a Revolução-Mãe adentrar o “Século do 
Progresso”, aí contabilizando avanços e retrocessos. De 1789 
a 1830 o quadro que se nos apresenta é, segundo Tocqueville, 
o de uma [ . . .  ] luta encarniçada entre o Antigo Regime — 
suas tradições, lembranças, esperanças, seus homens repre­
sentados pela aristocracia — e a França nova, conduzida 
pela classe média.*1

O progresso burguês, que os revolucionários do século 
XVIII divisaram como uma transição harmoniosa para a 
Idade do Ouro, revelou-se já na época de Balzac em sua to­
tal contradição. Paralelamente às apologias do capitalismo 
— creditada principalmente aos liberais — começa a surgir, 
e a se desenvolver também, a sua crítica. Em seu primeiro 
momento, esta crítica é um eco de romantismo, porém, o ro­
mantismo, e depois o ultra-romantismo, ao negarem toda a 
significação possível ao desenvolvimento burguês, encaran­
do-o mais como uma regressão histórica, voltam-se para os



saudosos “bons dias do passado” da sociedade patriarcal, fo­
gem para ficções idílicas e cavalheirescas de um mundo de 
convencionalismos.

Alguns críticos vêem em Balzac um romântico, outros 
um realista romanesco. No entanto, a grande maioria apon­
ta-o como um dos precursores mais significativos do Realis­
mo. Balzac triunfa contra a crítica adversa, contra a especu­
lação dos livreiros (que hoje chamamos editores), contra 
tudo o que porventura pudesse por em dúvida o seu talento 
e apresenta-nos a realidade, a verdade e a vida.

O marxista V. Grib aproxima Balzac de Hegel, Goethe, 
Saint-Simon e Fourier, enquadrando-os numa tendência que 
ele chama de “estóica” (termo tomado de Marx). Ressalta 
a veracidade e a coragem comuns a estes autores na descri­
ção dos aspectos decadentes do progresso burguês e nas con­
tradições internas deste mesmo “progresso”; enfim, na ver­
dadeira denúncia da sociedade burguesa em todas as suas 
manifestações.8

Já em sua juventude, a sociedade parecia a Balzac imo­
ral e atéia. Georg Brandes nos dá um apanhado destas im­
pressões: [ . . .  ] uma sociedade que tem horror à velhice, à 
doença e à pobreza, que não perdoa a desgraça senão quan­
do esta lhe dá lucros ou quando fazer dinheiro com ela.e

Balzac ressente-se com a destruição da ordem feudal- 
-patriarcal — uma ordem, segundo ele, baseada na tradição, 
na autoridade, na submissão, no amor — onde os laços pes­
soais eram alheios ao espírito de aproveitamento e ao egoís­
mo. Engels entendeu a Comédia Humana como uma elegia 
constante à decadência irreparável da “boa sociedade”; viu 
as simpatias de seu autor voltarem-se preferencialmente pa­
ra a classe que estava condenada à extinção. No entanto, e 
aqui voltamos à Grib, a defesa propugnada por Balzac à aris­
tocracia, à ordem hierárquica, não resulta de nenhum dese­
jo pessoal de restaurar a antiga ordem. Ele simplesmente 
via nela o único caminho no qual todas as contradições do 
desenvolvimento social poderiam ser resolvidas.



Somente uma aristocracia moderna poderia evitar os an­
tagonismos de classe, e, principalmente evitaria o espectro 
do século XIX, a sublevação popular. Para o nosso escritor, 
a nobreza, por sua tradição, maneira de viver, criação e edu­
cação, estaria muito mais apta que a burguesia para exercer 
a condução do poder. Mas para isso, entendia que ela pre­
cisava renovar-se, reformar sua política e seus pontos de vis­
ta. O exemplo não estava distante, bastaria estender o olhar 
para a conduta dos lordes ingleses que perfilavam diploma­
ticamente seus interesses, lado a lado, aos interesses bur­
gueses.

Mas Balzac não vê concretizarem-se suas aspirações. De­
cepciona-se, isto sim, com uma nobreza que não enxerga 
transformações, que não vê os avanços da Ciência, mas que 
afasta-se cada vez mais — com arrogância e orgulho — da 
realidade. Talvez esta sua decepção represente o contrapon­
to da ânsia, do vigor, da paixão que Balzac investe em sua 
produção literária. Nela ele gestou, deu vida a uma socie­
dade de aproximadamente 2.000 indivíduos. São 20 volumes 
planejados para a primeira edição de sua Comédia Huma­
na, que saiu entre 1842 e 1847 — antes publicada em folhe­
tins — mais de 90 títulos, habitados por uma verdadeira mul­
tidão.

Uma das preocupações dominantes dos realistas do iní­
cio do século X IX era produzir o inventário e a investigação 
da sociedade humana. Era o homem tentando não só agarrar 
o mecanismo do mundo, mas também descobrir o que o fa­
zia funcionar. O Século das Luzes havia consolidado algumas 
ciências e propiciado o aparecimento de outras novas. Foi 
como nos diz o historiador Alberto Caracciolo, [ . . .  ] um sé­
culo de projetos sociais e políticos, materiais e cosmológi- 
cos, interpretados pela nascente opinião pública, quase co­
mo uma laica e rigorosa solução final para cada falha do 
presente.1

Foi preciso chegar ao “fin-de-siècle” para que a huma­
nidade constatasse que a ciência não cumpriria todas as pro­
messas arrogantes feitas em seu nome.



Balzac não foi exceção. Comungou com seus contempo­
râneos a ainda possível e quase irrestrita fé na ciência, no 
determinismo, na onipotência das faculdades humanas. Con­
temporâneo da polêmica Cuvier x Geoffrey Saint-Hillaire — 
herdeiros da Filosofia da Natureza de Lamarck — mais afe­
to às concepções de Saint Hillaire, que afirmava a variabi­
lidade das espécies organizadas, a comum descendência des­
tas mesmas espécies a partir de uma forma ancestral única, 
Balzac compara a sociedade à natureza, a humanidade à ani­
malidade. Como a forma animal que tem uma unidade do 
tipo em que as circunstâncias do mundo exterior influem 
produzindo a variedade, também a alma dos homens — una 
no seu princípio — é modificada pelos diversos meios sociais 
em que evoluciona. Balzac é um fisiologista — apesar de o 
ser não no sentido exato do termo — e um anatomista da 
moral.

Na tentativa de delinear a multidão por ele engendrada, 
percebe-se, antes de mais nada, um grande e perspicaz obser- 
valor. Freqüenta o Jardim des Plantes onde Cuvier sistema­
tizou em quadros os diversos meios que explicam certas 
constâncias de animalidade. Freqüenta também o Père La- 
chaise só para fazer “estudos de dor” e lá se entretém com 
exercícios de intuição adivinha para perceber o movimento 
interior da gente humilde que passa conversando. Armazena, 
em suas excursões pela França e mais tarde por toda a Eu­
ropa, recordações topográficas para emoldurar tal anedota 
ou quadro da sua Comédia Humana. Recolhe cartas, analisa 
documentos, todos os que encontra — para imprimir maior 
veracidade às suas intrigas. É um autêntico flaneur que 
colhe ao acaso do passeio tabuletas curiosas, nomes estra­
nhos, inflexões populares, as elegâncias do boulevard ou 
as vulgaridades da Barreira parisiense, tudo para dar maior 
veracidade aos seus personagens.

O homem para Balzac é uma simples mola que as cir­
cunstâncias dirigem. A priori não é bom nem mau, mas uma 
possibilidade para o bem ou para o mal, que a sociedade 
aplaudirá ou repudiará.



[ . . .  ] Balzac não pretendeu reformar os homens senão re­
produzi-los, transmitindo-nos suas diferentes máscaras. 
Não há nos seus tipos uma filosofia ou um sistema de 
idéias pré-concebidas. Há unicamente exemplares huma­
nos em face das contingências.8
[ . . .  ] as figuras balzaquianas não conhecem outra lei senão 
a da fatalidade que as subjuga indiferente e superior, 
eterna e imutável.9

É possível aprendermos a diferença entre o sentido de 
multidão como a entendemos em Balzac e a nova configura­
ção que virá a ter pouco depois com os socialistas. A pobre­
za em Balzac é um fenômeno natural, a multidão é incapaz 
de se autodeterminar, ela é um corpo sobrenatural movida 
por uma vontade irresistível, quase sobre-humana. Marx in­
verterá este sentido ao trazer à luz a pobreza como fenôme­
no político e mais, desmistificando a multidão manipulada 
pelo acaso, emancipando-a como força capaz de revolucionar 
o mundo.

A multidão de Balzac pode ser provinciana, mas é prio­
ritariamente urbana. Ele é feliz ao tentar concentrar toda 
a realidade em Paris, pois, afinal, ela é sua principal perso­
nagem.

O que vive antes de tudo na obra de Balzac é Paris, a 
cidade real, com todas as suas alegrias, os seus desgos­
tos, as suas vergonhas, a maravilhosa sedução de todos 
os tempos modernos que ultrapassa as sete maravilhas 
da Antigüidade. O pólipo gigantesco de cem mil braços 
aos quais nada escapa, o grande câncer que rói a medu­
la da França. Suas ruas estreitas — pintadas à maneira 
de Rembrandt — com o seu oceano de vozes, cujo eco 
faz repercutir como uma orquestra poderosa, como se ti­
vesse engolido os tambores e os címbalos. Balzac conhe­
ce tudo em Paris; as casas, os alojamentos, os seus mo­
biliários, a genealogia das fortunas e dos objetos de ar­
te, as toilletes e as contas dos alfaiates das senhoras e 
dos dândis, os processos das famílias, o estado de saúde, 
a maneira de viver, as necessidades e os desejos de todas 
as classes da população. Ele suga a grande cidade por 
todos os seus poros.10

É sob o Império e, mais notadamente, sob a Restaura­
ção que encontramos o domínio próprio de Balzac. É a este



período que pertencem os seus homens, as suas mulheres 
e para o qual ele transporta a ação dos seus romances.

Por mais vivo e mais audacioso que fosse o seu olhar, por 
mais brutal que fosse o seu pincel e por mais capaz que 
ele fosse de pintar a burguesia insípida e sem escrúpulos 
da Monarquia de Julho, era outrOtanto bastante poeta 
para lastimar sob esse reinado prosaico do dinheiro, a 
elegância, a distinção e as belas maneiras da Restaura­
ção. A Restauração fora ainda aristocrática e Balzac ti­
nha profundo respeito pela nobreza na qual se classifi­
cava sem razão.11

II — O ENTRAR NA CIDADE

[ . . .  ] Balzac distinuiu bem as novas condições de ambição 
na sociedade moderna. No Antigo Regime, com as graças 
reservadas a uma única e privilegiada classe, a luta pelo 
favor era circunscrita. Na sociedade moderna passa a ser 
extensiva a toda a nação. Num Estado centralizado que 
se transforma em democrático o país inteiro se asseme­
lha ao que antes era a corte de Versailles.12

A abolição das corporações em 1776 deu lugar à concor­
rência. Napoleão facilita mais ainda as possibilidades de as­
censão social abrindo a “carreira ao talento". Influenciado 
como muitos pelo exemplo de Napoleão, Luciano queria trans­
por os espessos batalhões da turba aristocrática ou burguesa 
e golpes de ousadia}* ou, [ . . .  ] estragados pelo exemplo de 
Napoleão, os franceses de simples colegiais querem muito 
cedo passar a mestres.14

No entanto, sob a Restauração reacenderam-se na aris­
tocracia esperanças que não se podiam realizar. Aumenta 
em muito a distância moral que separava a aristocracia da 
burguesia, acentuando na última a sensação de pária social.

Daí procederem aqueles ódios surdos e profundos que de­
ram espantosa unanimidade à insurreição de 30 e destruí­
ram em França os elementos de um estado social durável. 
A arrogância da nobreza da corte desafeiçoou do trono a 
nobreza da província, tanto quanto esta dela afastava a 
buruesia, ferindo-a em todas as vaidades.15



Mas, na verdade, foi a Revolução Francesa que eclodiu 
com a noção estática de sociedade; o consenso moral sofreu 
total erosão. Opiniões sobre direito, virtude, sucesso, tinham 
se tornado relativas, não eram mais do que meras opiniões.

No entanto, a noção de sucesso permanece e nos seus as­
pectos sociais e materiais continua a ser de muito difícil 
realização para aqueles que viviam de pequenas rendas e 
que, pior ainda, tinham acesso duvidoso às vantagens cru­
ciais de relações sociais, tradição familiar e uma sólida 
base sócio-econômica. Muitos romances traçam a trajetó­
ria de jovens desarraigados, com educação superior a de 
sua posição social e ambições acima de seus meios. Mui­
tas carreiras se mantinham fora do alcance. Tentativas 
para resolver estas discrepâncias quando não acabavam 
numa aceitação melancólica de um destino medíocre po­
diam levar à crítica social, à revolta social ou a uma re­
jeição desesperada de toda a sociedade.16

ou ainda, Antes o dinheiro não era tudo. Hoje, a divisão per­
pétua das propriedades força todo mundo a pensar em si 
mesmo a partir dos 20 anos.11

Balzac era um provinciano tal como Luciano de Rubem- 
pré, o protagonista de Ilusões Perdidas. A tranqüila e paca­
ta vila da província não oferecia as possibilidades de ascen­
são social sonhadas. As leituras feitas na pacata vila — Schil­
ler, Goethe, Byron, Walter Scott, Currer, Lamartine entre 
outros — só faziam desejar mais ardentemente o Eldorado 
parisiense.

[ . . . ]  se se adivinhavam em sua face [a de Luciano], os cla­
rões do gênio que desponta, viam-se também cinzas jun­
to ao vulcão: a esperança ali se amortecia pelo profundo 
sentimento do vazio social em que o nascimento obscuro 
e a falta de fortuna mantêm tantos espíritos superiores.18

Para os provincianos, Paris pode ser uma oportunidade 
de ganho, de saída de um impasse econômico ou a perspec­
tiva de uma ascensão social.

Paris é uma fronteira onde se pode fazer o destino 
recuar.19



OU,

Aprende-se mais a conversar no café ou no teatro duran­
te meia hora do que em dez anos de província. Tudo aqui 
[em Paris] é realmente espetáculo, comparação e instru­
ção. O excessivamente barato, o excessivamente caro, eis 
o que é Paris, onde cada abelha encontra o seu alvéolo, 
onde cada alma assimila o que lhe é próprio.20

No entanto, Paris podia assemelhar-se também para um 
provinciano como Balzac, a um monstro contra o qual ele 
teria que se degladiar, ou a uma arena, ou a um negro for­
migueiro. Uma das primeiras barreiras a enfrentar para se 
ganhar a cidade é o preconceito contra o provinciano, Raça 
inferior que deve adaptar-se aos modos urbanos e tornar-se 
capaz de infligir, por sua vez, o mesmo tratamento ao recém- 
chegados?.21

ou,

Se lembrarmos que Paris é uma cidade de migrantes, a 
maioria dos quais independentemente da classe social, te­
ve de lutar duro contra seus companheiros e o desprezo 
dos mesmos, e que essa experiência os deixou com cora­
ção amargo, línguas afiadas e cotovelos ainda mais pon­
tudos, isso ajuda a explicar as asperezas da via parisiense.22

ou ainda,

As pessoas no interior gozam de certa consideração; não 
se acostumam facilmente com essa perda total e súbita 
de seu valor. Ser algo em sua terra e nada ser em Paris, 
são dois estados que requerem transições, e aqueles que 
passam muito bruscamente de um para o outro, caem nu­
ma espécie de aniquilamento.23

Mas onde alojar-se? Caso não se possa contar com fa­
miliares aristocratas residentes em Paris que hospedam em 
seus palácios, o usual é que se procure um quarto de pen­
são ou os famosos gamis — peça única mobiliada — on­
de viviam, muitas vezes, uma ou até mais famílias. O foras­
teiro chega devagar e timidamente se estabelece nos bairros 
mais pobres: Paubourg Saint-Jacques, Saint-Michel, Saint- 
Antoine ou no Bairro Latino.



São estas as primeiras impressões:

Em Paris o conjunto das construções e das atividades cha­
mam logo a atenção. O luxo das lojas, a altura das casas, 
a afluência das carruagens, o permanente contraste que 
apresentam o extremo luxo e a extrema pobreza. A sur­
presa ante a multidão, a Sensação de estranhamento de 
diminuição.24

Sabe-se que se comparada à Inglaterra, a industrializa­
ção na França obedeceu a um ritmo bem mais lento. Entre 
1815 e 1820, uma diminuição da mão-de-obra disponível, alia­
da a reivindicações dos operários urbanos, acarretam um 
verdadeiro êxodo das grandes fábricas para a periferia e pa­
ra o interior; ocorre uma relativa desindustrialização. Em 
Paris centraliza-se a produção de máquinas.

Até 1830, e principalmente sob a restauração, é grande 
ainda a controvérsia sobre a validade ou não da industria­
lização. A resistência dos operários de ofício — os mais qua­
lificados — sua reação à introdução dos teares mecaniza­
dos, às impressoras mecânicas, enfim, resistências à meca­
nização, é o contraponto da estratégia de dominação que 
após 30 se mostrará definitivamente pró-mecanização.

O proletariado que começava a destacar-se no seio des­
tas classes despojadas, como tronco de uma classe inde­
pendente e nova, ainda totalmente incapaz de ação polí­
tica própria, não representava mais que um setor oprimi­
do, castigado, que em sua incapacidade de valer-se por si 
mesmo, tem que receber auxílio de fora, do alto.25

Para os intelectuais de então, e entre eles podemos citar 
Hegel, Saint-Simon, Goethe e o próprio Balzac, os proletá­
rios aparecem simplesmente como uma massa sofredora da 
humanidade, incapaz de qualquer ação histórica em provei­
to próprio. Mesmo Saint-Simon, que percebe que a reforma 
social deveria começar pela reforma das condições sociais 
do proletariado, viu nela somente a classe que mais sofre 
e que, portanto, necessita de tutela e sábia chefia mais do 
que nenhuma outra.26



II I — A CONQUISTA DA CIDADE

Paris, o “monstro sedutor”, o “oceano insondável”, o 
“bazar inóbil”, como te ganhar? Eugênio de Rastignac, ou­
tro provinciano de Balzac em O Pai Goriot, ante o desa­
fio parisiense indaga-se: obedecer, lutar ou revoltar-se? Se 
tivesse sido bem retratado em sua luta com Paris, o pobre 
estudante forneceria um dos assuntos mais dramáticos de 
nossa civilização moderna.2T

Em nossa indecisão, tentemos aos poucos ir desvendan­
do o mistério. Deixemos a nossa pensão ou o nosso gar­
nis no Bairro Latino, passemos algumas horas na Biblio­
teca Santa Genoveva, façamos uma frugal refeição no Flico- 
teaux — nosso bolso não nos permite coisa melhor — e ca­
minhemos até o centro da cidade, até o magnético ventre 
de Paris que atrai para si uma imensa concentração de ne­
gociantes, magistrados, estudantes, rendeiros, pequenos pro­
prietários, porteiros, caixeiros-viajantes, jornalistas, arte­
sãos, artistas, comediantes, provincianos, burgueses, semi- 
burgueses, fidalgotes, enfim, uma multidão que quer estar 
no centro, que quer morar no centro, em torno da Notre- 
Dame, em torno da Prefeitura, no Marais, às margens do 
Sena, próximo à Place de Grève.

Michelle Perrot nos fala do [ . . .  ] fogo criador que arde 
no centro das cidades prometeicas,28 Das resistências, prin­
cipalmente dos artesãos que preferem se amontoar do que 
emigrar para além dos boulevares periféricos. Curiosamen­
te, este contato com o fervilhar do centro pode até servir pa­
ra justificar a criatividade, o apurado gosto dos produtos 
parisienses.

Durante um certo tempo há uma cumplicidade genera­
lizada que mantém essa população no centro. Pequenos co­
merciantes, negociantes de vinho, merceeiros, tiram peque­
no lucro sublocando algum canto da casa e contribuindo, por 
um lado, para que vivam todos juntos e, por outro, aumen­
tando os riscos e os perigos eminentes dessa situação. Mais 
tarde, em 1830, 1848 e 1871, os movimentos revolucionários



serão uma reconquista do centro da cidade. Os boule vares 
centrais que, para Balzac, são redutos da aristocracia ou da 
alta burguesia, que são também saída de luxuosas carrua­
gens que transportam não menos luxuosos cavalheiros e da­
mas para os bailes da corte, para os teatros, para a ópera, 
serão em 48 e 71 palco das violentas barricadas.

Já o verdadeiro coração de Paris, sua cuba de fermen­
tações, vamos encontrá-la nas Galerias de Madeira e nas Ga­
lerias Envidraçadas. Deixemos que a maestria de Balzac 
apresentem-nas:

As Galerias de Madeira constituíram durante 36 anos, uma 
das mais ilustres curiosidades parisienses. ( . . . )  Na fria, 
larga e alta galeria d’Orlèans, espécie de estufa sem flo­
res, encontram-se barracas, ou, para ser mais exato, ca­
banas de tábuas, mal cobertas, pequenas, mal iluminadas, 
do lado do pátio e do jardim, por frestas chamadas jane­
las, mas que se assemelhavam às mais sujas aberturas das 
tabernas de fora das barreiras. Uma tríplice fileira de lo­
jas formava duas galerias de cerca de doze pés de altura. 
As lojas situadas ao centro davam para as duas galerias 
cuja atmosfera lhes transmitia um ar mefítico e cujas te­
las deixavam passar um pouco de claridade, através dos 
vidros sempre sujos. Tais cubículos haviam alcançado pre­
ço tão alto, dada a concorrência, que apesar da exigüida- 
de de alguns, com seis pés apenas de largura e oito a dez 
de comprimento, seus aluguéis custavam mil escudos.

[.-..] Essas galerias eram, como ainda hoje [lembremo- 
nos que Balzac escreve essa descrição na década de 40], 
cortadas ao centro por uma passagem e, como agora, ali 
se penetrava pelos dois peristilos atuais, começados an­
tes da Revolução e abandonados por falta de dinheiro. A 
bela Galeria de Pedra que leva ao Theàtre Français for­
mava então uma passagem estreita, de altura desmesura­
da e tão mal coberta, que freqüentemente deixava passar 
a água da chuva. Chamavam-na Galeria Envidraçada, pa­
ra a distinguir das Galerias de Madeira. O solo da Gale­
ria Envidraçada e o das Galerias de Madeira era o solo 
natural de Paris, aumentado pelo solo adventício trazido 
pelas botas e sapatos dos transeuntes.

[ . . .  ] Esses sinistros acervos de lama, essas vidraças en­
xovalhadas pela chuva e pela poeira, esses tugúrios aca-



chapados e cobertos de farrapos por fora, a sujeira das 
paredes começadas, esse conjunto semelhante a um acam­
pamento de ciganos, às barracas de uma feira, às cons­
truções provisórias com que se cercam em Paris os mo­
numentos que nunca terminam de se construir, essa fi­
sionomia careteante, sentava admiravelmente aos diferen­
tes negócios que fervilhavam nesse hangar empudico, des­
carado, cheio de murmúrios e de alegria louca, onde des­
de a Revolução de 1789 até a de 30, se fizeram negócios 
imensos. Durante vinte anos a Bolsa se conservou ali em 
frente, no andar térreo do palácio. Desse modo, a opi­
nião pública e as reputações se faziam e desfaziam ali, 
tanto como os negócios políticos e financeiros. Marca­
vam-se encontros nessas galerias para antes e para de­
pois da Bolsa. A Paris dos banqueiros e dos comercian­
tes atravancava com freqüência o pátio do Palais Royal 
e refluía para esses abrigos em tempo de chuva.

[ . . .  3 As risadas ali se multiplicavam. Não podia travar- 
se uma discussão numa das extremidades sem que se sou­
besse na outra de que se tratava. Não havia ali senão li­
vreiros, poesia, política e prosa, negociantes de modas e 
mulheres de vida ousada que só apareciam à noite. Ali 
floresciam os boatos e os livros, as glórias jovens e ve­
lhas, as conspirações da tribuna e as mentiras da livra­
ria. Ali se vendiam as novidades ao público, que se obsti­
nava a comprá-las só ali.

[ . . .  ] Era uma república de tábuas ressequidas ao sol e 
como que já crestadas pela prostituição e atravancadas 
de gaze, de musselina, de papéis. As lojas das modistas 
cheias de chapéus inconcebíveis, que pareciam estar ali 
menos para venda que para ostentação, presos às cente­
nas a hastes de ferro terminadas em bola, empavesando 
as galerias com suas mil cores.

[ . . .  3 Livreiros e negociantes de moda viviam ali em boa 
harmonia. Na passagem pomposamente chamada Galeria 
Envidraçada encontravam-se os mais singulares comér­
cios. Ali se estabeleciam os ventríloquos, os charlatães de 
toda a espécie, espetáculos em que nada se via e outros 
em que era mostrado o mundo inteiro. Havia vendedoras 
de frutas e de ramalhetes e um famoso alfaiate cujos 
bordados militares reluziam à noite como sóis. De dia, 
até as duas horas da tarde as Galerias de Madeira fica-



vam mudas, desertas. Os negociantes conversavam como 
se estivessem em casa. Os encontros marcados pela po­
pulação parisiense não se iniciavam senão às três horas, 
hora da Bolsa. Desde que a multidão chegava, ofereciam- 
se leituras gratuitas nas livrarias, para os jovens famin­
tos de literatura e desprovidos de dinheiro.

[ . . .  ] A poesia desse terrível bazar resplandecia aí ao cair 
da tarde. De todas as ruas adjacentes surgia grande nú­
mero de raparigas, que ali podiam ir e vir sem pagar con­
tribuição. De todos os quadrantes de Paris raparigas de 
vida airada acorriam a fazer seu “palais”. Enquanto as 
Galerias de Madeira eram para a prostituição um mer­
cado livre, o “palais”, por excelência, palavra que signifi­
cava então o templo da prostituição.

[ . . .  ] Esse monstruoso ajuntamento tinha um não sei quê 
de picante; os homens mais insensíveis sentiam-se exci­
tados. Assim, Paris inteira ali compareceu até o último
instante, e ali passou sobre o pavimento de tábuas que o
arquiteto armou por cima dos porões enquanto construía 
o novo edifício. Um pesar imenso acompanhou a demo­
lição desses ignóbeis pedaços de madeira.20

Michelle Perrot nos diz que no século XIX fazia-se sen­
tir uma tendência a limitar, a especificar os locais de co­
mércio, a se construir mercados coletivos (galerias, passa­
gens e depois grandes lojas), a fazer com que os comer­
ciantes e as mulheres entrassem em lugares fechados. Com 
a repressão ordenadora dos órgãos de controle, Paris tinha, 
em 1832, perto de 3.000 vendedores ambulantes autorizados, 
mas, em 1848, os ilícitos chegavam a 25.000. O comércio am­
bulante, como nos dias de hoje, era uma alternativa em ca­
so de desemprego. Nos tempos de crise — as comuns cri­
ses agrárias do século passado — aqueles por ela afetados 
costumavam utilizar-se do recurso de vender as próprias
roupas velhas, coisas compradas a um bom preço ou até
coisas roubadas.

Essa multidão diversificada sentia-se proprietária do 
espaço público. Tudo o que ela pede é utilizá-lo à sua vontade, 
de modo indiferenciado, capaz de aceitar uma certa desor­
dem.30



São as revoluções, mais tarde, que irão incrementar o 
urbanismo, canalizando progressivamente multidão e disci­
plina.

O comércio de livros acontecia — como ainda hoje — 
no cais do Sena. Os livreiros, conhecidos como bouquinis- 
tas — muitos dos quais não possuiam uma loja própria — 
expunham a sua mercadoria em caixas enfileiradas nos pa­
rapeitos. Na Ponte Nova, na margem direita, as livrarias 
vendiam seus livros como os industriais vendiam seu algo­
dão; os preços eram acessíveis à maior parte da população.

Nas Galerias de Madeira — como vimos — um dos 
grandes centros de interesse eram os livreiros ou editores. 
Em suas lojas reunia-se a intelectualidade comprometida 
com a imprensa, donos de jornais, políticos, jornalistas, 
oportunistas. Por ali passavam sempre os promissores ta­
lentos literários, ambições imberbes que se lançavam ao as­
salto da última moda literária, em busca de algum editor 
que neles apostasse e investisse. A moda também estava pre­
sente na arte e na literatura, e Balzac critica os “negocian­
tes de papel”, que preferem a asneira vendida em quinze 
dias à obra-prima que levava tempo para ser colocada.

Balzac retrata com cores sórdidas este verdadeiro co­
mércio de arte. A lógica burguesa reduzindo a arte a mera 
mercadoria, sujeita aos valores de mercado, premiando a 
mediocridade. As divergências de opiniões literárias junta­
vam-se às de opiniões políticas e o cenário da guerra esta­
va armado.

Sua crítica estende-se também à imprensa, que, sob a 
Restauração, dividia-se entre as tendências liberal, semi­
liberal, realista, ultra-realista e realista moderada.

O jornal, em vez de ser um sacerdócio, tornou-se um meio 
para os partidos; e de um meio passou a ser um negócio. 
Não tem fé nem lei. [ . . .  1 Todo jornal é uma loja onde 
se vendem ao público palavras da cor que se deseja. Se 
houvesse um jornal dos corcundas, haveria de provar noi­
te e dia a beleza, a bondade, a necessidade dos corcun­
das. Um jornal não é feito para esclarecer, mas para li-



sonjear as opiniões. Desse modo, todos os jornais serão, 
dentro de algum tempo, covardes, hipócritas, infames, 
mentirosos, assassinos. Matarão as idéias, os sistemas, os 
homens, e por isso mesmo, hão de tomar-se florescentes. 
Terão a vantagem de todos os seres pensantes: o mal se­
rá feito sem que ninguém seja o culpado.31

ou, conforme Napoleão, [ . . .  ] os crimes coletivos não com­
prometem ninguém.32
ainda, O jornal pode permitir-se o procedimento mais atroz, 
ninguém se julga pessoalmente conspurcado com isso.33

Balzac é radicalmente impiedoso com a imprensa capi­
talista. Compara proprietários de jornais a empreiteiros e 
jornalistas a pedreiros. Constata ser muito melhor para o 
artista não possuir talento, pois, se o tiver, a luta é sem tré­
guas. Acusa os jornais de apropriarem-se de um dos acha­
dos de Franklin, o boato — segundo Balzac, Franklin inven­
tou o pára-raios, o boato e a república — [ . . .  ] fato que tem 
a aparência de verdadeiro, mas que se inventou para tomar 
mais interessante os fatos de Paris quando estes estão muito 
frouxos.34

Acusa-a também de usar da chantagem, segundo ele, 
[ . . .  ] invenção da imprensa arvorosa inglesa que a França 
importou. Os chantagistas são criaturas colocadas de modo a 
poder dispor dos jornais.33

Atribui ainda à imprensa uma força incomensurável 
nas mãos de uma dezena de conãottieris literários que fa­
zem e arruinam reputações. À época de Balzac a imprensa 
não era livre e o número de jornais restrito; por isso mes­
mo ela sabia-se onipotente, variando sua autoridade na ra­
zão inversa da liberdade que desfrutava. Agravante a se con­
siderar também, o pequeno número de jornais existen­
tes tornava mais fácil o entendimento entre eles. Enfim, 
Balzac denuncia uma imprensa adulada, cortejada, detento­
ra da opinião pública, que pode destruir o que momentos 
antes havia consagrado ou vice-versa.

Sob a sua égide (a imprensa) estava o Teatro. Nos tem­
pos da Restauração, o Teatro francês era subvencionado pe­
lo Estado.



A população de Paris vive no teatro, para o teatro e pelo 
teatro. O palco fornecia o assunto primordial das conver­
sações da sociedade. E assim como acontece com o cine­
ma hoje em dia, um sucesso no palco era o caminho mais 
seguro para a fama e a fortuna nas letras .3<5

O povo tinha sede de espetáculos. [ . . .  ] Sufoca-se no Ambigü 
guando há lá uma representação gratuita.37

O Ambigü Comique era um dos mais populares teatros 
parisienses que levava sobretudo Vaudevilles e melodra­
mas. Similares eram o Panorame Dramatique, o Thèatre 
des Varietés, o Saint-Martin. A comédia ligeira dos Vau­
devilles tratava questões de amor, de dinheiro e de sexo. 
Assuntos cotidianos, triviais, corriqueiros eram abordados 
de modo bem mais rico que a, às vezes, insípida realidade. 
Desfrutava-se ali, não a realidade como ela era, mas como 
a fantasia a podia vestir e enriquecer. Para as grandes re­
presentações, para as noites de gala, para os espetáculos 
exuberantes, freqüentava-se o Thèatre Français ou Comedie 
Française ou VOpera Comique.

Os teatros eram iluminados com velas ou lamparinas 
de óleo. Estas tomavam muitas vezes o ambiente sufocan­
te e sujo, estragando as roupas do público e impregnando- 
as de mau cheiro. A fumaça que saia das lâmpadas subia 
até as galerias, causando uma precipitação de fuligem sobre 
os camarotes e a platéia. Este sistema causava grandes pro­
blemas de ventilação: as portas precisavam manter-se aber­
tas e eram comuns as correntes de ar e, ocasionalmente, as 
ventanias. O cenário ou as transparências de gaze, os ves­
tidos, as saias das bailarinas, as perucas ou guirlandas fa­
cilmente pegavam fogo nas velas e nas chamas das lâmpadas.

Para muitos, a melhor parte do espetáculo estava no 
auditório, onde os espectadores se olhavam entre si tanto 
quanto para o palco. A sala em forma de ferradura favoreci­
da a que as pessoas olhassem mais para os outros espectado­
res do que para o palco.38

Na privacidade dos camarotes era possível conspirações 
políticas e amorosas. Ainda nos teatros e, principalmente



florescendo nos muros da cidade, aparece o cartaz — cria­
ção de Ladvocat, proprietário de uma das lojas nas Galerias 
de Madeira. Paris viu-se logo policromada pelos imitadores 
desse processo que é uma das fontes de renda pública.39

Outro ponto alto da sociabilidade do século XIX, pri­
vilegiado numa cidade como Paris é o baile. Eles acontecem 
nos salões do Prado (em frente ao Palácio da Justiça), no 
Teatro Odeon, na corte — nos salões do Luxemburgo, nas 
Tullèries, em Versalhes — contrastando com aqueles mais 
populares, em salões menos luxuosos, mais próximos às 
Barreiras e às Zonas (fortificações). Essas fronteiras urba­
nas são utilizadas como “porta de prazeres”, até os habitan­
tes tiram partido dos limites da cidade.

O Palais Royal — construído por Philippe d’Orléans, 
primo de Luis XVI — que figura na descrição de Balzac 
das Galerias de Madeira, foi, durante a Revolução France­
sa, o Império e o início da Restauração, o lugar preferido 
da prostituição e do jogo em Paris. Nele faziam-se e perdiam- 
fortunas numa rapidez estonteante. Sob suas altas paredes 
encontrava-se também um grande centro de consumo com 
as lojas mais luxuosas de Paris. A elas acorriam a nobreza 
e a rica burguesia. Nelas se encontravam todos os caprichos 
da moda. Restaurantes não eram facilmente encontráveis, 
mas o Palais Royal exibia o Vèrty, que servia a seus fre­
qüentadores ostras de Ostende, peixes os mais frescos, per­
dizes, vinhos de Bordéus, enfim, o nec-plus-ultra de seus 
desejos. Seu contraponto era o Flicoteaux, no bairro Lati­
no, verdadeiro templo da fome e da miséria, mas que, em 
sua ampla sala lotada, mostrava um cartaz que advertia: 
Pão à discrição (ou até à indiscrição).

Nas tardes bonitas de domingo afluiam para os Campos 
Elíseos entre 3.000 a 4.000 carruagens. Na planície de Long 
Champs ou no Bosque de Bolonha — um pouco mais afas­
tado — exibiam-se também as carruagens, mas principal­
mente o traje de quem as usava.

São bosques, jardins, boulevares, palácios, pensões, sa­
lões, galerias, teatros, igrejas, hospitais, centro, subúrbios,



fronteiras, casas, quartos mobiliados, é toda uma cidade, to­
da uma população que, nas primeiras décadas do século de­
ve contar com aproximadamente 800.000 habitantes.

Mas essa multidão tem também sérios problemas. O 
abastecimento de água era um deles. Para se dispor dessa 
preciosidade era preciso deslocar-se até a fonte mais próxi­
ma; como desfazer-se dela era um grande desafio para qua­
se todos os centros urbanos de então.

Considerando-se a escassez de água e as dificuldades pa­
ra a sua eliminação não é de admirar que o hábito de lavar- 
se fosse raro e o de banhar-se ainda mais. Roupas brancas 
constituíam um luxo excepcional. Era comum o mau cheiro 
com as roupas de baixo, raramente trocadas. Banhos só pa­
ra quem tivesse criados para trazer a banheira, enchê-la e 
depois carregá-la de volta junto com a água suja. Filhos de 
famílias ricas parecem ter se lavado uma vez por mês no 
verão, nunca no inverno.

Os cabelos eram lavados raramente, quando o eram. De 
tempos esfregavam-se-os com quinino. Algumas mulheres 
privilegiadas lavavam os cabelos com a ajuda de coiffeu­
ses à domicílio, que vinham pela manhã perpetrar o edi­
fício” que as damas carregavam durante o dia.

Raramente se escovavam os dentes e, na maioria das 
vezes, muito mal. Até 1890, poucas pessoas usavam pó den­
tifrício, e escovas de dentes eram mais raras que relógios. 
Havia poucos dentistas, as cáries proliferavam com as con­
seqüentes infecções e problemas estomacais. Entre dentes 
ruins e estômagos sobrecarregados é provável que a maio­
ria dos heróis e heroínas de ficção do século X IX tivessem 
mau hálito, como seus modelos na vida real.

A vassoura, se existia, era manejada por um criado. As 
tarefas domésticas — lavar roupas, assar o pão, cuidar das 
aves, dos cavalos, da lareira, do assoalho, da mobília, garan­
tia que os que pudessem pagar tivessem um criado e, fre­
qüentemente, mais que um.40 Os miasmas emanavam cons­
tantemente dos centros urbanos. As teorias miasmáticas da



doença sugeriam que os males provêm de matéria orgânica 
deteriorada, que cria o miasma, transmissor de doenças.*1

Os maus cheiros, se não causavam doenças, estavam 
com elas relacionados. As ruas sujas, a água suja, o ar po­
luído explicavam as epidemias. A febre tifóide era atribuída 
às águas poluídas.

E ainda, as relações familiares são relações de antago­
nismo. A literatura mostra, denuncia a crueldade consciente 
ou inconsciente, a indiferença dos pais em relação aos filhos, 
dos cônjuges entre si, enfim, o ódio de parentes em desar­
monia. O casamento, em primeiro lugar, não representava 
prazer, muito menos amor, mas, principalmente, trabalhar 
e viver junto da melhor maneira possível.42 Deitar-se junto, 
comer e beber. Isso é casamento a meu ver (provérbio de 
Poitou).43

A prática da filantropia aparece inúmeras vezes em Bal­
zac, principalmente em Eugènie Grandet. Herdeira da ava­
reza paterna, suas doações eram extremamente calculadas.

É certamente a vaidade que constitui a base da filantropia, 
mas em alguns, ela é cálculo, atitude assumida, hipocrisia li­
beral e democrática representada com tal perfeição que ne­
nhum ator atingirá.44 ou, a filantropia é semelhante a uma 
economia sórdida, dá aos pobres somente tempo, conselhos, 
eloqüência e o dinheiro que arranca aos ricos45

Não poderíamos, por fim, deixar de considerar o lugar 
da mulher na obra de Balzac. Michelle Perrot ilumina a 
questão: Inexiste no nível político, forte mas contida dentro 
da família, o lugar das mulheres no século X IX  é extremo, 
quase delirante no imaginário público e privado seja no nível 
político, religioso ou poético46 ainda, na cidade do século 
XIX, a mulher é o espetáculo do homem47

O protótipo da mulher de Balzac — a balzaqueana — 
não é a adolescente mas a mulher de 30, 40 anos. É neste



período da vida feminina que Balzac vislumbra a plenitude 
dos valores que ele consagra como ideais. A mulher de Bal­
zac é mãe ou cortesã, duas funções para ele extremamente 
conflitantes entre si. É aí que êle deixa transparecer então, 
mais do que em qualquer outro aspecto de sua obra, o seu 
moralismo (anatomista da moral).

CONCLUSÃO

Paris foi para Balzac realmente um monstro sedutor. De 
acordo com Eugen Weber — a respeito do sentimento de fra­
ternidade na França — a verdadeira coesão da irmandade 
nacional estava refletida na propensão eral a execrar o bur­
guês, especialmente quando se era como Flaubert e Balzac, 
um burguês.

Monarquista, defensor da religião como meio de contro­
le social, Balzac não podia sentir-se à vontade com os avan­
ços liberais. Um dos frutos da Economia Política, a nova mo­
ral por ela imposta à sociedade, Balzac só via nela [ . . .  ] o 
princípio do dinheiro, dinheiro, dinheiro, dinheiro, ao qual 
toda a manifestação da vida na sociedade burguesa está ine­
xoravelmente subordinado,48

Mas ele não viu com benevolência, também, a Revolução 
de 30. Pode-se supor quanto a isto que acataria o pensamen­
to de Tocqueville:

Tudo o que restava do Antigo Regime foi destruído para 
sempre. Em 1830 o triunfo da classe média foi definitivo e 
tão completo que todos os poderes políticos, todas as fran­
quias, as prerrogativas, o governo inteiro, encontravam-se 
encerrados e como que amontoados nos limites estreitos 
da burguesia, com a exclusão (de direito) de tudo o que 
estava abaixo dela e (de fato) de tudo o que estivera aci­
ma, Assim, a burguesia não só se tomou a única dirigente 
da sociedade, mas também converteu-se em sua arrendatá­
ria. Alojou-se em todos os cargos, aumentou prodigiosa­
mente seu número e habituou-se a viver quase tanto do 
tesouro político quanto de sua própria indústria.49



Carlos X e suas pretensões absolutistas agonizaram e a 
burguesia industrial coloca Luis Felipe à testa de seus in­
teresses. Balzac vê tudo isso com tristeza. O mecanismo nive­
lador da sociedade burguesa estava, para ele, privando o ho­
mem da sua individualidade e convertendo-o num autômato, 
sufocando todas as suas capacidades e energias. Oprimindo 
talentos e capacidades individuais, propiciando as manifesta­
ções maníacas tão presentes em sua obra: a avareza, o sen­
sualismo, o interesse científico, a vingança, o arcaísmo, o 
arrivismo. O mundo do grande nivelador, o dinheiro, sufoca 
todo o ímpeto extraordinário, viola todo o talento e toda a 
habilidade individual.®°

Contrariando as expectativas de Balzac, o olhar burguês 
vai se impondo, avança e domina. Sua tão dileta aristocracia 
não acompanha as transformações, não consegue assimilar 
os contornos positivos impressos ao trabalho na nova lógica 
que só assegura a propriedade a quem produz.

A Revolução Industrial é já irreversível e, com ela, a nova 
organização do trabalho — tempo do relógio, modificações 
nas relações de mestre-aprendiz para patrão-empregado —, 
a inserção progressiva da maquinização. As cidades sofrem 
considerável crescimento demográfico. A burguesia agora não 
se debate mais com a sua antiga rival aristocrata, ela agora 
precisa enfrentar os frutos de sua própria indústria: o emer­
gente proletariado.

A partir da Monarquia de Julho, a burguesia liberal abre 
as comportas de Paris para o “progresso” . Esse progresso 
que precisa caminhar lado a lado com os avanços do conhe­
cimento (ciência). Os mecanismos de controle são agora ex­
tremamente visíveis, ou seja, um registro constante e centra­
lizado de tudo, tudo é esquadrinhado.

O terror francês à violência transfigura-se no assombro 
ante a crescente massa urbana. A governabilidade da popu­
lação sofistica-se, produzindo saberes sobre tudo o que cons­
tituísse desvio da norma adotada.

Na lógica burguesa não existe mais lugar para a arte, 
para a poesia de Honoré de Balzac.



Paris é um verdadeiro oceano, jamais conhecereis sua pro­
fundidade. Percorrei-o, descrevei-o: por maiores cuidados 
que empregardes em percorrê-lo, em descrevê-lo, por mais 
numerosos e interessados que sejam os exploradores1 desse 
mar, sempre haverá nele um lugar virgem, um antro des­
conhecido, flores, pérolas, monstros, quaisquer coisas inau­
ditas, esquecidas pelos mergulhadores literários.51

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS
(*) Nota do Editor: Os trabalhos que integram este conjunto de ensaios sobre 

história e literatura foram originalmente desenvolvidos em disciplina do Curso de Gra­
duação em História, História Contemporânea, sob a responsabilidade do Prof. Francisco 
Paz e, posteriormente discutidos em seminários de Curso de Especialização em “ His­
tória e Cidade”  para, então, assumir1 a presente forma.

1 Anatole FRANCE, Balzac. Tn; Honoré de BALZAC, A comédia humana, v. IV, 
P. 18.

2 H. M. ENZENSBERGER.
3 Nestor VICTOR, Honoré de Balzac. In: Honoré de BALZAC, A comédia huma­

na, v. 14, p. 26.
4 Alexis de TOCQUEVILLE. Lembranças de 1848: as jornadas revolucionárias em 

Paris, p. 34.
5 V. GRIB, Balzac —- uma análise marxista. In: Honoré de B A L Z A C , A comédia 

humana, v. 10, p. 26-27.
6 George B R A N D E S , Balzac. In: Honoré de B A LZ A C , A comédia humaifa, v. 9, p. 22.
7 Alberto CARACCIOLO, A grande ilusão já morreu. In: A revolução fraiïcesa 

1789-1989, Isto é senhor, p. 126.
8 Roland de CARVALHO, A humanidade vista por Balzac. In: Honoré de BAL­

ZAC, A  comédia humana, v. 13, p. 18.
9 Roland de CARVALHO, A humanidade vista por Balzac. In: Honoré de BAL­

ZAC, A comédia humana, v. 13, p. 17.
George BRANDES, Balzac, in: Honoré de BALZAC, A  comédia humana, v. 9,

George B R A N D ES , Balzac. In: Honoré de B A LZ A C , A  comédia humana, v. 9, p. 25. 
Émile FAQUET, Balzac. In: Honoré de B A LZ A C , A comédia humanfa, v. 7, p. 24.
Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In: -----------  A comédia humana* v. 7, p. 65.
Ibid., p. 530.
Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In: -----------  A comédia humana, v. 7, p. 42.
Eugen 'WEBER. França, fin-de-siècle, p. 32.
Honoré de BALZAC, A prima bette. In: Eugen WEBER, França, fin-de-siòcle,

Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In ------------ A  comédia humana, v. 7, p. 35.
Michelle PERROT, Os excluídos da história: operários, mulheres, prisioneiros,

Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. I n : ------------A  comédia humana, v. 7, p.

Eugen WEBER, França, fin-de-siècle, p. 165.
Eugen WEBER, França, fin-de-siècle. pp. 156-6.
Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In: --------- A  comédia humana, v. 7, p.

Ibid., p. 140.
_  F. ENGELS, De socialismo utópico ao socialismo científico. In: V. GRIB, Balzac, 

lima análise marxista. In: Honoré de BALZAC, A comédia humana, v. 10, p. 68.
26 Ibid., p. 68.
27 Honoré de BALZAC, O pai Goriot. I n : -----------A comédia humana, v. 4. p. 105.
28 Michele PERROT, Os excluídes da história: operários, mulheres, prisioneiros,

p. 121.
29 Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. I: --------- A  comédia humana, v. 7, p.

P. 223-8.  ̂  ̂ . fi_ . . .
30 Michele PERROT, Os excluídos da história: operários, mulheres, prisioneiros,

p. 123-4.
31 Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In: ---------  A  comédia humana, v. 7, p. 268.
32 Ibid., p. 268.
33 Ibid., p. 268.
34 Ibid., p. 297.
35 Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. --------- A comédia humana, v. 7, p. 354.
36 Eugen WEBER, França, fin-de-siècle, p. 195.
37 Michelle P E R R O T. Os excluídos da história: operários, mulheres, prisioneiros,

P. 116.
38 Eugen WEBER, França, fin-de-siècle. p. 204.

10
p. 30-31.

11 <
12
13
14
15
16
17

p. 29.
18
19

p. 115-7.
20

166.
21
22
23 :

140.
24
25



39 Honoré de BALZAC, Ilusões perdidas. In: --------------  A  comédia humana, v. 7, p. 173.
40 Eugen WEBER, França, fin-de-siècle, p. 78.
41 Ibid., p. p82-3.
42 Ibid., p. 106-7.
43 Ibid., p. 107.
44 Honoré de BALZAC, Eugènie Qrandet* In: -------------< A  comédia humana, v. 5, p.

154.
45 Ibid., p. 153.
46 Michele PERROT, Os excluídos da história: operários, mulheres, priosioneiros, 

P. 182.
47 Ibid., p. 219.
48 V. GRIB, Balzac, uma análise marxista. In: Honoré de BA LZ A C , A  comédia hu­

mana, v. 10, p. 29.
49 Alexis de TOCQUEVILLE, Lembranças de 1848: as jornadas revolucionárias em 

Paris, p. 34-5.
50 V. GRIB, Balzac, uma análise maxista. In: Honoré de BALZAC, A  comédia hu­

mana, v. 10, p. 35.
51 Honoré de BALZAC, O pai Goriot. Ini   A  comédia humaifa, v. 4, p. 23.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
1 BALDENSPERGER, Fernand. Balzac, escritor universal. In: BAL­

ZAC, Honoré de. A comédia humana. Porto Alegre: Globo, 1949. 
v. 4.

2 BALZAC, Honoré de. A mulher de trinta anos. In: ------------ A co­
média humana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 3.

3 ----------- O pai Goriot. In: ---------------A comédia humana. Porto Ale­
gre: Globo, 1949. v. 4.

4 ----------- Eugènie Grandet. In:  A comédia humana. Porto
Alegre: Globo, 1949. v. 5.

5  ------------Ilusões perdidas. In: — A comédia humana. Porto
Alegre: Globo, 1949. v. 7.

6 BRANDES, George. Balzac. In: BALZAC, Honoré de. A comédia
humana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 9.

7 CARACCIOLO, Alberto. A grande ilusão já morreu. In: A revolu­
ção francesa — 1789-1989, Isto é Senhor. São Paulo, Ed. Três, 
1989.

8 CARVALHO, Roland de. A humanidade vista por Balzac. In: BAL­
ZAC, Honoré de. A comédia humana. Porto Alegre: Globo, 
1949. v. 13.

9 FAUGUET, Êmile Balzac. In: BALZAC, Honoré de A comédia hu­
mana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 7.

10 FRANCE, Anatole. Balzac. In: BALZAC, Honoré de. A comédia hu­
mana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 4.

11 GRIB, V. Balzac, uma análise marxista. In: BALZAC, Honoré de.
A comédia humana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 10.

12 PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres,
prisioneiros. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988.

13 TOCQUEVILLE, Alexis de. Lembranças de 1848: as jornadas revo­
lucionárias em Paris. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.

14 VICTOR, Nestor. Honoré de Balzac. In: BALZAC, Honoré de. A
comédia humana. Porto Alegre: Globo, 1949. v. 14.

15 WEBER, Eugen. França, fin-de-siècle. São Paulo: Companhia das
Letras, 1988.



A MODERNIDADE NA MIRA DO POETA

LU IS FERNANDO LOPES PEREIRA
Aluno do Curso de GTaduação em História, da Uni­
versidade Federal do Paraná - UFPr.

RESUMO

O texto procura estudar, através da obra de Charles 
Baudelaire, um fenômeno típico de sua época: a moder­
nidade. Para tal, é preciso seguir os passos de Baudelaire, 
seus passos de poeta e trapeiro que, recolhendo todo o li­
xo da sociedade de sua época, desvenda seus signos e mis* 
térios. Por outro lado, o próprio Baudelaire nos dá mos­
tras de tuna saída redentora desta modernidade/armadilha, 
fruto de um “progresso regressivo”.

1. Baudelaire e a Modernidade

A utilização de textos literários como fonte para estudos 
históricos toma mais amplitude quando esses estudos tratam 
da modernidade. Para compreendermos as particularidades 
do século XIX, nada mais propício que a obra de Charles 
Baudelaire pois ele, como ninguém, conseguiu captar o sen­
timento de sua época.

Sua poesia não era apenas uma manifestação poética no­
va, era, além disso, uma nova maneira de exprimir uma filo­
sofia do homem, do homem moderno submetido a todas as 
angústias e traumas daquele período histórico.

É por isso que sua poesia surpreende e choca. É por isso 
que até hoje Baudelaire causa uma inquietude nos leitores, 
pois para ele a poesia não deveria ser um bálsamo à vida, 
mas um agente desmistificador que deveria ter uma corres­
pondência com o pensamento do homem. Todas as sensações 
que temos, ao ler suas poesias, revelam essa ligação, essa 
correspondência. Como diz Adrien Cart, nas notas explicati­
vas de As flores do mal, as correspondências de sensações, 
alusões elípticas à imagens fugitivas, metáfora indicadas de



passagem, sugestões e alucinações meladas não são para 
Baudelaire um acaso, mas uma conseqüência lógica do pen­
samento geral. Dessa forma, podemos ter Baudelaire como 
um porta-voz de sua época, como um legítimo representante 
da modernidade.

Ele é este homem da modernidade, que não se submete 
às coisas como elas se apresentam, não aceita a ordem do 
Universo, mas também não tenta de forma heróica e român­
tica a construção de um novo mundo. O homem moderno é 
um homem decaído, corrompido, que sente uma profunda 
nostalgia de uma felicidade perdida. Contudo, ele não sabe 
nem quando perdeu, aliás, não sabe sequer se ela existiu... 
Mesmo assim esse homem tenta se construir, tenta buscar a 
profundidade das coisas porque aspira confusamente à força, 
ao equilíbrio, à harmonia. E, é na busca desta harmonia e 
equilíbrio que o homem moderno vive seu drama mais angus­
tiante. Por isso, Baudelaire vai se ater, por exemplo, tanto 
às imagens fugitivas, tentando, como os impressionistas, 
como Claude Monet, seu amigo particular, captar a fugacida­
de do instante que se modifica a cada momento.

Daí toda sua melancolia, toda a sua desesperança filosófi­
ca, seu niilismo estético; entretanto conseguia, em suas poe­
sias, dar uma forma perfeita a sonhos não tão perfeitos, a 
imagens fugazes e alucinações, transformando tudo isso em 
uma idéia clara.

Baudelaire, sem dúvida alguma, é o grande “alegórico” 
da modernidade. Nas palavras de Paul Verlaine,

a originalidade de Baudelaire está em pintar, com vigor e 
novidade, o homem moderno [ . . .  ] como resultante dos re­
finamentos de uma civilização excessiva, o homem moder­
no com seus sentidos aguçados e vibrantes, seu espírito do­
lorosamente sutil, seu cérebro saturado de tabaco, seu san­
gue a queimar pelo álcool [ . . .  ] Baudelaire pinta este in­
divíduos sensitivo como um herói.'2

Ou, nas palavras de Theodore de Banville,

ele aceitou o homem moderno em sua plenitude, com suas 
fraquezas, suas aspirações e seu desespero. Foi assim, ca­



paz de conferir beleza a visões que não possuíam beleza 
em si, não por fazê-las romanticamente pitorescas, mas 
por trazer à luz a porção da alma humana ali escondida; 
ele pôde revelar assim, o coração triste e muitas vezes 
trágico da cidade moderna.3

Para Baudelaire o mundo seria mal por si e não porque 
a sociedade fosse mal feita; mesmo assim buscava a harmo­
nia. Sua concepção de belo era, como toda sua obra, porta­
dora de uma forte ambigüidade. Estava sempre no limiar en­
tre o satânico — que leva ao mal e ao erro — e o divino — 
que leva ao bem. Talvez este caráter forte e chocante de sua 
poesia tenha provocado sua atração pela obra de Edgar Allan 
Poe. Vale lembrar que Baudelaire, após ter sido crítico de 
arte, e antes de escrever poesias, foi tradutor da obra de Poe, 
marcada pela mesma “bondade satânica” , pela mesma “be­
leza macabra” .

As características de sua poesia e as particularidades de 
sua pessoa — como excentricidade ao vestir —, fizeram com 
que um crítico seu contemporâneo o caracterizasse como 
“poeta nervoso, irado, irritado e irritante” . Aliás, embora seja 
o próprio reflexo da modernidade e talvez exatamente por is­
so, sua obra será sempre mal interpretada e incompreendida. 
Sua obra mais conhecida, As flores do mal, por exemplo, vai 
vai ser proibida por um tribunal por ser julgada contrária 
aos “bons modos” . Este caráter brusco de sua poesia e suas 
afetações impediram que seus contemporâneos vissem a 
grandiosidade de sua obra.

Hoje é possível seguir os passos de Baudelaire. Seguir 
sua caminhada anustiada e melancólica, desesperançosa e 
harmônica em busca de um belo ambíguo, em busca de um 
decifrar dos signos da modernidade.

2. Um flâneur na Multidão

Baudelaire se julgava um homem comum, sem a “aura” 
do poeta que ele preferiu deixar no lodaçal. Isto para poder 
penetrar na multidão, para deter a arte de se perder nela e, 
paradoxalmente, encontrar-se consigo mesmo. Essa multidão



caracteriza sua própria época e, ao mesmo tempo, fascina e 
ameaça o poeta.

Em sua obra poética, analisa o choque deste homem do 
século XIX em relação à multidão, a qual caminhava no alie- 
nante ritmo ditado pelo progresso. Mas este poeta era mais 
que um simples (?) homem da multidão. Ele conseguia sem­
pre manter uma certa “distância”, necessária para perceber 
a “aura” das coisas. Contudo, aquela distância é constante­
mente atacada no mundo moderno pela “distração” que visa 
a alienação, bem como a perda da memória individual 
e coletiva. O homem moderno é cada vez mais um homem 
sem memória, um homem distraído que caminha segundo os 
ditames da sociedade de consumo e do progresso.

A multidão é, ao mesmo tempo, fascinante e enigmática. 
Por isso o flãneur é exatamente o homem desenraizado que 
se sente em casa em qualquer lugar. Apesar de se sentir à 
vontade na multidão, o flâneur é paradoxalmente, seu sím­
bolo e sua negação. De um lado, é reflexo da multidão e só 
é possível nela; de outro, nela mantém sua individualidade.

O flãneur se sente a vontade em qualquer lugar e, como 
nos diz Maria Stela Bresciani, é uma personagem no limiar 
da sociedade moderna, cuja a figura chave é o cosmopolita 
em suas infinitas variantes: o homem desenraizado, à vonta­
de em qualquer lugar.4 No entanto, tem sua imagem associa­
da a do criminoso pois,

há algo em comum entre o criminoso e o flâneur: ambos 
se utilizam do anonimato na multidão para, simulando 
anuência ao comportamento automático da massa, darem 
vazão aos seus instintos anti-sociais. A multidão é o envol­
tório anódino que ao mesmo tempo estimula, possibilita e 
oculta tanto o crime como a perversão.5

Baudelaire foi esse cosmopolita assassino das multidões 
do século XIX, foi esse flâneur, esse homem da multidão. 
Multidão enigmática e, de tal forma intrínseca, que não se 
pode fazer dela uma descrição. Para compreendê-la precisa­
mos olhar com os olhos do poeta, olhar como o flâneur e 
manter nosso distanciamento para podermos percebê-la co­



mo refúgio do poeta. Em sua obra, como lembra Benjamin, 
tudo é nítido enquanto perceptível. Isto, porque ele aceitou 
o homem moderno em sua amplitude, em seu espírito ao 
mesmo tempo aguçado e embotado. Compreendeu, pois, sua 
busca da profundidade das coisas.

A experiência das multidões levou Baudelaire a afirmar 
que não é dado a qualquer um tomar um banho de multi­
dão: caminhar na multidão é uma arte [ . . .  ] Multidão e so­
lidão, termos iguais e convertidos pelo poeta ativo e fecundo. 
Quem não sabe povoar sua solidão, não sabe muito menos 
se r  só em uma multidão.e Como ninguém, soube tomar esse 
“banho de multidão” , soube povoar sua solidão e ser só na 
multidão. Desta forma, tornou-a ativa e fecunda por refletir 
a própria modernidade. Ou, como diz Benjamin, ele tinha a 
arte de se deixar levar pela multidão, de se identificar com 
ela.7

Queiramos ou não, todos somos homens da multidão; e 
nela estamos irremediavelmente solitários, sofrendo seu cho­
que. Somente aquele que consegue manter o distanciamento 
necessário para a manutenção de sua individualidade, con­
segue dela se resguardar, bem como do processo de massifi­
cação.

A multidão, elemento essencialmente moderno, se trans­
forma em fator preponderante para a análise do perfil do ho­
mem. Segundo Bresciani, os homens das grandes cidades são 
transformados em

autômatos, treinados para andarem nas ruas tomando a 
sua direita, desviando-se dos outros, atento aos veículos, 
cujo ritmo acelerado excede em muito as pernas e atentos 
também ao ataque de batedores de carteira, são as pessoas 
insensíveis aos símbolos que requerem o recolhimento da 
experiência da relação com a obra de arte.8

A distração gerada pelo progresso e pela modernidade 
impede o recolhimento possível do homem. Logo não perce­
be o mundo a sua volta, bem como está impossibilitado de 
chegar a auto-percepção; a modernidade transforma a todos 
em “consumidores distraídos” que despojados de seus direi­



tos políticos e sem a menor ligação com seus semelhantes, 
perdem sua possibilidade de participação na vida pública. 
São solitários em suas desesperanças.

A multidão também revela toda a angústia da fugacidade 
do momento, da impossibilidade de individualização provo­
cada pelo choque que temos quando somos a ela submetidos. 
A tentativa de captar o momento fugaz é belamente exempli­
ficada na poesia A uma passante onde o poeta caminha na 
multidão e, ao cruzar com uma mulher que vem em sentido 
contrário se vê irremediavelmente apaixonado; mas o amor 
aqui é misturado com uma dor profunda. É um prazer dolo- 
loroso pela fugacidade do instante...

A multidão em Baudelaire é uma ambigüidade enigmáti­
ca, decifrável pelos olhos do flãneur que a vê misteriosa e 
fascinante. É fugaz e apaixonante, refúgio e perdição. Mas, 
acima de tudo, é reflexo da modernidade.

3. A Cidade da Multidão / O Mundo do Progresso

Outro ponto perceptível na obra de Baudelaire é o mun­
do das multidões e seu ordenamento. Embora sua poesia não 
seja descritiva, podemos ver a Paris do século XIX através 
dos olhos de flãneur por onde vemos todas as mudan­
ças feitas em termos de urbanismo pelo então prefeito da 
cidade, Haussmann, que abriu os grandes bulevares, cons­
truiu “passagens” e ordenou a cidade. Tudo isso dava um 
“encantamento mítico” à Paris e fazia com que todos se per­
dessem nela, se alienassem, distraindo-se em suas ruas, no 
meio da multidão.

Existia, porém, um elemento que distoava da suposta 
harmonia burguesa da cidade. Era a figura do “outro” , dos 
pobres, constante ameaça pública. A abertura das grandes 
avenidas acaba por solucionar esse problema pois de um 
lado, facilita seu tráfego e, de outro, permite uma melhor 
mobilização de tropas se necessário. Essa facilidade de fluxo, 
para a qual o desenvolvimento dos transportes coletivos é 
fundamental, permite aos pobres uma vinda para o centro



da cidade sem uma intervenção agressiva à harmonia bur­
guesa.

Ainda, esta ordenação e abertura dos bulevares permiti­
rá aos trabalhadores e aos pobres a visão de como é o res­
to da cidade e a percepção de que a felicidade é um privilé­
gio que não lhes é permitido. A felicidade como privilégio de 
poucos é muito bem demonstrada por Baudelaire em A Fan- 
farlo, onde destaca a ligação da felicidade aos bens de con­
sumo, onde pentear-se, lavar-se e encontrar uma vestimen­
ta e o aprumo próprio da elegância são preocupações coti­
dianas.9 Talvez por isso o poeta se vestisse de forma tão 
excêntrica, misturando uma elegância refinada com uma ne­
gligência calculada.

Na cidade moderna, fruto do mundo do progresso, o in­
divíduo não só se torna uma mercadoria barata com também 
é despojado da possibilidade de posse de qualquer bem, até 
mesmo daqueles necessários à sua sobrevivência e, em situa­
ção extrema, da posse de si mesmo.

Sobre este “progresso” Baudelaire foi explícito,

existe ainda um outro erro muito atraente, que eu anseio 
por evitar, como o próprio demônio. Refiro-me à idéia de 
“progresso”. Esse obscuro sinaleiro, invenção da filosofia 
hodierna, promulada sem a garantia da natureza ou de 
Deus — esse farol moderno lança uma esteira de caos em 
todos os objetos do conhecimento; a liberdade se dispersa 
e some, o castigo desaparece. Quem quer que pretenda ver 
a histórica com clareza deve antes de mais nada desfazer- 
se dessa luz traiçoeira. Essa idéia grotesca, que floresceu 
no solo da fatuidade moderna, desobrigou cada homem 
dos seus deveres, desobrigou a alma de sua responsabili­
dade, desatrelou a vontade de todas as cauções impostas 
a ela pelo amor à beleza [ . . .  1 Tal obsessão é sintoma de 
uma já bem visível decadência.10

O rastro de destruição causado pelo “progresso” acabou 
sendo um tema recorrente dos frankfurtianos que por isso 
se remetem a Baudelaire. Segundo W. Benjamin,

o anjo da história deve ter esse aspecto. Seu rosto está 
dirigido para o passado. Onde nós vemos uma cadeia de 
acontecimentos, ele vê uma catástrofe única, que acumula



incansavelmente ruína sobre ruína e as dispersa a nossos 
pés. Ele gostaria de deter-se para acordar os mortos e jun­
tar os fragmentos. Mas uma tempestade sopra do paraíso 
e prende-se em suas asas com tanta força que ele não po­
de mais fechá-las. Essa tempestade o impele irresistivel­
mente para o futuro, ao qual ele vira as costas, enquanto 
o amontoado de ruínas cresce até o céu. Essa tempestade 
é o que chamamos progresso.11

Ou esse “progresso regressivo” nas palavras de T. Ador­
no, outro frankfurtiano. Mas nem só os membros da Escola 
de Frankfurt se preocupam com a questão do progresso, até 
mesmo S. Freud disse que o homem estava condenado a ser 
infeliz, pois

o sentimento de culpabilidade é o problema mais impor­
tante para o desenvolvimento da civilização [ . . .  1 o preço 
que pagamos pelo progresso da civilização é uma perda 
da felicidade através da intensificação do sentimento de 
culpa.12

A sociedade do progresso, as multidões e a alienação, 
fazem com que a obra de arte perca a sua “aura” , que o belo 
perca a sua essência. Para Baudelaire

o belo é feito, de um elemento eterno, invariável, cuja quan­
tidade é excessivamente difícil de determinar, e de um ele­
mento relativo Circunstancial, que será por assim dizer, 
sucessivamente ou ao mesmo tempo, época a moda, a mo­
ral, a paixão.18

Sua concepção de belo o coloca como eterno defensor da obra 
de arte e como feroz algoz dos críticos de arte. Como exemplo 
disto podemos lembrar sua defesa apaixonada de Wagner e 
da apresentação de sua obra em Paris, obra que considerava 
a mais completa e acabada do ponto de vista musical. A im­
prensa e os críticos, para o poeta, nunca chegariam a ter a 
percepção e a sensibilidade suficientes para compreender a 
criação estética de seu tempo, que sofre o ataque da massi­
ficação.

Segundo Benjamin, a “aura" é o que caracteriza a auten­
ticidade de uma coisa, tudo aquilo que ela contém, e é origi­
nalmente transmissível desde sua duração material até seu



poder de testemunho histórico.14 Ela vai se perder quando 
o objeto passa a ser produzido em série e as reproduções 
são tão bem feitas que não se consegue mais distinguir o real. 
Perdida a “aura” , a obra de arte é transformada em merca­
doria. Mesmo o poeta tem que agradar a um consumidor 
anônimo.

Em Baudelaire vamos perceber que a ordenação da ci­
dade feita em oposição a uma idéia de caos reinante acaba 
criando uma nova cena, extremamente importante para a so­
ciedade das multidões: um espaço privado em público. De 
onde destacamos as “passagens”, ruas estreitas cobertas por 
tetos de vidro pelos proprietários. “Passagens” que não têm 
o sentido de apenas abrigar a multidão; caracterizam-se por 
serem igualmente uma tentativa de restituição da “aura” per­
dida pela obra de arte agora convertida em mercadoria.

Essas construções magníficas, precursoras dos shopping 
centers, constituem o cenário ideal para as compras que pas­
sam a ter um sentido religioso e simbólico de culto às mer­
cadorias. Culto que é complementado pela propaganda, pe­
las belas vitrines, pelas embalagens e pela moda que se ca­
racteriza como o “eterno retorno do novo”. Tudo isso para 
resgatar a “aura” perdida e para dar um encantamento irre­
sistível às cidades o que as torna ainda mais perversas.

Essa é a cidade das multidões para Baudelaire, um si­
mulacro da modernidade, feita para abarcar homens da 
multidão, desenraizados, à vontade nas ruas, por onde ca­
minham como autômatos em sua peregrinação diária a mer- 
cadoria-fetiche.

4. O Poeta Trapeiro e o Spleen de Baudelaire

Para Baudelaire a poesia não deveria ter o sentido de 
amenizar esta situação angustiante da modernidade, não de­
veria contribuir para a alienação do progresso. Deveria, isto 
sim, desmistificar o mundo, vasculhando o lixo desta socie­
dade, trazendo à tona a miserabilidade da condição humana 
da modernidade. Nas palavras de Benjamin,



trapeiro ou poeta - a escória diz respeito a ambos; solitá­
rios, ambos realizam seu negócio nas horas que os bur­
gueses se entregam ao sono; o próprio gesto é o mesmo em 
ambos. Nadar fala do andar abrupto de Baudelaire; é o 
passo do poeta que erra pela cidade à cata de rimas; deve 
ser também o passo do trapeiro que, a todo instante, se 
detém no caminho para recolher o lixo em que tropeça.15

Os dois reviram o lixo burguês e em cima dele fazem sua 
criação.

Por isso a poesia de Baudelaire se torna chocante e seu 
herói se transforma em anti-herói ao qual resta uma última 
atitude heróica: o suicídio. Afinal de contas, todos os esfor­
ços para se alcançar a harmonia e o equilíbrio nessa socie­
dade moderna fruto do progresso foram em vão. Mesmo a 
viagem possibilitada pela poesia não permite um escape a 
si próprio pois o nosso corpo nos prende. Bem que Baude­
laire tenta fugir de si e buscar o refúgio; aliás aqui é que 
encontramos sua ligação com as drogas, em particular o ha­
xixe e o ópio, sob o efeito dos quais escreve, em 1860, seu 
livro Paraísos Artificiais. Mas nem as drogas nem as multi­
dões se revelam refúgios plenamente seguros. A possibilida­
de redentora, afirma, não estava nelas, posto serem um re­
fúgio efêmero. Estava, isto sim, na morte, o refúgio perma­
nente e seguro. O único problema é que ela sempre chega 
antes do homem estar preparado pois continua aqui sua vi­
da miserável, como participe da “catástrofe permanente”.

O spleen do poeta está carregado desse sentimento de 
angústia por estar vivendo em uma catástrofe permanente, 
fruto do progresso. Progresso que continua a deixar seu ras­
tro de destruição, contra o qual a poesia deveria lutar, pois, 
segundo Benjamin, são como dois homens ambiciosos que 
se odeiam. Quando seus caminhos se cruzam, um deles de­
ve dar passagem para o outro.™

Progresso que, segundo Michael Lowy, cria um mundo 
infernal,

nos bastidores deste mundo infernal, Satanás comanda ho­
mens danados, condenados a fabricarem sempre-o-mesmo, 
escravos do maquinismo, da mercadoria, da moda, homens



reduzidos à condição de autômatos sem memória, incapa­
zes de produzirem experiência17

Para uma salvação redentora talvez não seja preciso o 
último ato heróico do suicídio, proposto por Baudelaire, mas 
uma interrupção nessa catástrofe contínua que gerou seu 
spleen. É preciso, como ele mesmo disse, romper com o “pro­
gresso” . Fazer como ele e Benjamin fizeram. O primeiro 
passando, através de sua poesia, toda a sua idéia de um tem­
po estilhaçado e não mais retilíneo. Vale lembrar que a or­
dem de suas poesias em .ás flores do mal não é cronológi­
ca, mas fruto de sua concepção do mundo. O segundo com 
sua concepção de história e sua crítica áspera à marcha no 
interior de um tempo vazio e homogêneo,18 Para tal, e pa­
ra o resgate dos vencidos, é preciso agarrar a chance revo­
lucionária que oferece cada instante histórico pois, marcar 
época não é intervir passivamente na cronologia, é precipitar 
o momento. Caso contrário, as flores continuarão a adornar 
cada etapa desta catástrofe permanente e são as flores do 
mal.

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

1 CART, Adrien. Notice. In: BAUDELAIRE, Charles. Les fleurs du mal. Paris: 
Larousse, 1986. p. 10.

2 Citado por Marshall Bermamn, em Tu do que é sólido desmancha no ar; aven­
tura da modernidade. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. p. 130.

3 Citado por Marshall Bermamn, em Tu d o  que é só lido ... p. 130.
4 BRESCIANI, Maria Stella. Um poeta no mercado. Trilhas; Revista do instituto

de Artes da Universidade Estadual de Campinas, l(l):12-22, jan./abr. 1987. p. 21.
5 SEVCENKO, Nicolau. Perfis urbanos terríveis em Egar Allan Poe. Rev. bras, hist., 

5(8/9):69-83, set. 1984/abr. 1985. p. 75.
6 BAUDELAIRE, Charles. Les foules. In: ----------  Petits poèmes en prose. Paris:

Larousse, 1963. p. 21.
7 BENJAMIM, Walter. Charles Baudelaire - um lírico no auge do capitalismo. São 

Paulo: Brasiliense, 1989.
8 BRESCIANI, M.S. A elaboração de um mito literário. História: questões e debates, 

Curitiba, 7(13):209-244, dez. 1986. p. 226.
9 BAUDELAIRE, C. A Fanfarlo. Lisboa: Hiena, 1988.

10 BAUDELAIRE, C. Art irij Paris. Paris, 1855, p. 121, apud BERMAN, M. op. cit.
p. 135.

11 BENJAMIM, W. Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1988.
p. 226.

12 FREUD, fe. Unbehagen in der K ultur, GW, vol. XIV, p. 493-494, apud. ROUA- 
NET, Paulo Sérgio. Édipo e o anjo: itinerários freudianos em Walter Benjamin. R io  de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. p. 43.

13 BAUDELAIRE, C. Reflexas sebre meus contemporâneos. São Paulo: Editora da 
PUC/SP, 1992.

14 BENJAMIN, W. Obra de arte na época da reprodutibilidade técnica. In: Os pen­
sadores: São Paulo: abril, 1980. p. 5.

15 BENJAMIN, W. Charles Baudelaire. . . p. 88/89.
16 BENJAMIN, W. Charles Baudelaire. . . p. 108.
17 LOWY, Michael. Redenção e utopia, O judaísmo libertário na Europa Central. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1989.
18 BENJAMIN, W. Magia e técnica. . . p. 229.



UMA CIDADE EM RIMBAUD

A N G E L A  BR A N  D A O
Aluna do Curso de Graduação em História, da Uni­
versidade do Paraná - UFPr.

RESUMO

O olhar e a sensibilidade do poeta — Artnur KimoauD 
— são tomados em sua dimensão maior, de modo a resga­
tar o exato sentido do mal-estar da modernidade. O cená­
rio urbano do dezenove e a angústia da vida na cidade são 
temas presentes na obra do poeta, evidenciando as espe­
ranças perdidas de uma época.

O percurso através da poesia de Arthur-Rimbaud, com 
a intenção de descortinar uma Paris ou Londres da segun­
da metade de século dezenove, implica em compreender a 
construção da sensibilidade que o poeta dedica a esse espa­
ço urbano e de que forma sua percepção se constitui pelo 
“desregramento dos sentidos”. Tentativa que implica tam­
bém numa leitura da poesia de Rimbaud, não apenas em sua 
temática, mas em seu estilo e o quanto este se revela urba­
no. Finalmente, uma cidade afigura-se. Resta percebê-la.

I. O Desregramento dos Sentidos

Arthur Rimbaud. Classificado precariamente (e as clas­
sificações são normalmente precárias quando se trata de 
poesia) como simbolista, apesar de não ter pertencido ao 
círculo literário que produziu manifestos e publicou revis­
tas, ligado a Mallarmé.

Rimbaud morreu em 1891, de um câncer generalizado 
que havia tomado, de início, seu joelho direito. Talvez a do­
ença estivesse relacionada ao que os médicos chamavam de 
“loucura ambulatória” . Rimbaud tinha uma espécie de ob­
sessão por caminhadas. Percorrera a pé quase toda a Euro­
pa. Em suas primeiras fugas, lançava-se a Paris. A cidade 
parecia atrair o poeta. Percebe-se, em suas cartas, o despre­
zo pelo provinciano:



— Minha cidade natal é superiormente idiota entre as ci- 
dadezinhas da província. Saiba que não tenho mais ilusões 
a esse respeito. [ . . .  ] Estou desorientado, doente, furio­
so, brutalizado, confuso; esperava banhos de sol, passeios 
infinitos, repousos, viagens, aventuras, boêmia, enfim; es­
perava sobertudo jornais, livros... Nada! Nada! o correio 
não envia nada mais aos livreiros; Paris se diverte co­
nosco: nem um livro novo! É a morte! [ . . . ]  Estou exi­
lado em minha pátria!!!1
Estou abominavelmente entendiado. Nem um livro, nem 
um bar ao meu alcance, nem um incidente nas ruas. Que 
horror o campo francês. Meu destino depende deste livro, 
para o qual falta inventar uma meia dúzia de histórias 
atrozes. Mas como inventar atrocidades aqui.2

Sua produção poética parecia depender das atrocidades 
de uma grande cidade.

Rimbaud partiu definitivamente da província rumo a Pa­
ris, onde passou a viver como vagabundo, vagando pelas ruas, 
bêbado, dormindo sob pontes, escrevendo pelos muros. Dis­
tanciava-se de qualquer adaptação à cidade que o trabalho 
pudesse proporcionar. Afastava-se do trabalho moderno que 
aprisionava o homem ao ritmo da produção industrial, ao 
tempo vazio dos relógios.

O trabalho está mais longe de mim que minha unha de 
minha orelha.3
Sou muito dissipado, muito fraco. A vida floresce pelo 
trabalho, velha verdade: no meu caso, minha vida não é 
bastante pesada, ela voa e flutua longe, acima da ação, 
esse precioso centro do mundo.4

O poeta é inaptado, assim como a criança, o velho, o so­
nhador ou o bêbado. Sua vida flutua longe — homem que 
está no ar e que por isso não tem função necessária ou cla­
ramente definida na economia social.5 Estando à margem, 
o poeta pode ter a experiência de um tempo diferente daque­
le no qual as pessoas estão normalmente envolvidas na cida­
de — tempo do trabalho, da produção e circulação de mer­
cadorias. A disponibilidade do poeta permite que tenha aces­
so a outros níveis da realidade. O poeta pode ver o que ha­
bitualmente não se vê, o invisível. Nesse sentido, o poeta se 
torna o vidente, o visionário.



Afirmo que é preciso ser vidente, fazer-se vidente. O poe­
ta se faz vidente por meio de um longo, imenso e racio­
nal desregramento de todos os sentidos. [ . . .  J6

Assim, o poeta se toma capaz de ver o que a sociedade 
quer esconder de si mesma: suas angústias e violências. Por 
isso o poeta se torna o grande enfermo, o grande criminoso, 
o grande maldito, — e o Sabedor supremoF

O desregramento dos sentidos, o desenvolvimento do vi- 
sionarismo implicam, no caso de Rimbaud e de outros sim- 
bolistas, no uso de drogas, o absinto ou o haxixe, com in­
tenções poéticas. Se substâncias como essas provocam uma 
perda da maneira corrente de se falar, para o poeta a perda 
faz da linguagem um campo aberto para novas formas de 
dizer.8

2. Um Estilo Urbano

O poeta excluído da cidade, a inclui em seu poema, co­
mo símbolo. A poesia de Rimbaud está carregada de símbo­
los. Nega a forma realista de tratar a realidade — o que é 
bem próprio da estética simbolista. Não se quer mais fazer 
o inventário científico da realidade, aos moldes do realismo 
ou do naturalismo. O simbolismo prefere sugerir a descre­
ver. Não diz tudo, faz alusões. Poesia permeada de silêncios.

[ . . .  ] Eu escrevia silêncios,
noites, anotava o inexprimível. Fixava vertigens.9

A sensibilidade que Rimbaud dedicava à cidade não era 
apenas a do olhar, mas de todos os sentidos. Justamente 
num cenário urbano de século dezenove, no qual os sentidos 
estavam sendo cada vez mais embotados para suportar aque­
le ambiente tomado pelo ruído e pela sujeira das fábricas. 
Rimbaud desenvolvia uma recuperação dos sentidos, o que 
explica, talvez, a angústia profunda de seus poemas.

Os poemas de Rimbaud dão a impressão de que o poe­
ta está assombrado. É como se sua percepção, absurdamen­
te sensível, não estivesse ainda habituada aos estímulos ur­
banos, que vão ao mesmo tempo inibindo e treinando os sen­
tidos, como num ato reflexo de autodefesa.



O poeta vive um susto contínuo diante dos elementos 
que a metrópole exibe sem parar: o ritmo acelerado, o tem­
po do relógio, as luzes, a velocidade das charretes. Elemen­
tos que exigem reflexos especiais, espécie de agilidade que o 
poeta parece ainda não possuir. As pessoas habituam-se a 
esse ritmo, introjetam-no, sofrendo um “regramento dos sen­
tidos” . Não percebem mais o quanto é violento.

A atrocidade urbana, que Rimbaud tanto desejava, pro­
voca no poeta tontura. Seu estilo revela-se urbanamente con­
turbado. Assim como a pintura impressionista, trêmula e 
agitada, marcada pelos sentimentos urbanos do dezenove, 
mesmo ao retratar um campo de flores. O texto de Rimbaud 
é quase desajeitado, entrecortado, atropelado por um milhão 
de idéias. Inicia-se uma frase. Outra idéia surge de repente, 
não pode esperar o final da frase anterior e a interrompe. O 
narrador está perturbado e seu discurso parece incoerente.

Tudo acontece muito rápido na poesia de Rimbaud. Poe­
sia velóz que evoca paisagens vistas da janela de um trem 
em movimento, torpor da velocidade.

3. Uma Cidade em Rimbaud

O poeta observa a cidade da janela: [ . . .  ] de minha 
janela, vejo espectros novos rolando através da espessa eter­
na fumaça de carvão [ . . .  ] .10 Janela que parece o lugar se­
guro do espectador, mas desprotege o observador que, por 
olhar, é atingido pela cidade. Definitivamente, Rimbaud não 
foi um mero observador de cidades, pois esteve tomado pe­
lo horror urbano.

Sua percepção sobre a cidade é de puro estranhamento. 
Por isso seu relato é precioso. Rimbaud condensa em si di­
versas categorias excluídas: ao mesmo tempo o poeta, o dro­
gado, o estrangeiro, o andarilho mendigo, o homossexual, o 
jovem, o provinciano.

É justamente desse estranhamento que surge sua luci­
dez. Rimbaud desperta para uma Paris ou Londres, onde 
não há conforto ou beleza, mas somente frio, morte, triste­



za. As ruas estão sempre enlamaçadas. No ar, há uma eter­
na fumaça de carvão. O céu, invariavelmente cinza. Neva. 
Há miséria e uma contínua desordem nas calçadas. Ver a 
cidade do século dezenove pelos sentidos de Rimbaud é co­
mo ver Berlim pelos olhos dos anjos de Win Wenders. Es­
tão, o poeta e os anjos, condenados às imagens em preto e 
branco, condenados a ver na cidade suas angústias e triste­
zas.

A beleza que a burguesia construía parecia amarga aos 
olhos de Rimbaud. Sua lucidez o permitia ver o exagero e o 
mau gosto das construções modernas, a inútil enormidade. 
Ele parece também não compreender aqueles novos mate­
riais e aquelas novas técnicas construtivas:

A acrópole oficial exagera as mais colossais concepções 
da barbárie moderna. Impossível exprimir [ . . .  1 o brilho 
imperial das construções. [ . . .  1 Num sinular gosto de 
enormidade, foram reproduzidas todas as maravilhas clás­
sicas da arquitetura.11

[ . . .  1 todo o gosto conhecido foi subtraído tanto dos mo­
biliários e do exterior das casas quanto da topografia 
da cidade.12

[. . .  1 Esta cúpula é um avanço de aço artístico de quinze 
mil pés de diâmetro. Em alguns pontos das estreitas pon­
tes de cobre, das plataformas, das escadarias que contor­
nam os mercados e as pilastras, acreditei poder avaliar a 
profundeza da cidade! É prodígio cuja explicação não pu­
de perceber: quais são os níveis dos outros quarteirões 
em cima e debaixo da acrópole? Para o estrangeiro do 
nosso tempo, o reconhecimento é impossível.13

Para Rimbaud o reconhecimento da cidade moderna pa­
recia impossível, ele que foi estrangeiro de seu tempo. Seus 
poemas provocam a vertigem que se tem ao olhar para al­
tos edifícios, sensação de queda para cima.

Ao entrar nas galerias comerciais, Rimbaud as compara 
a um anfiteatro. Espetáculo do comércio, sedução das vitri­
nes. Ele sente-se atraído pelas lojas: Impulso insensato e 
infinito em direção aos esplendores invisíveis, às delícias in­
sensíveis [ . . .  ]  .14 As vitrines invisíveis expõem “delícias” que,



apesar de serem vistas, não podem ser tocadas. Mas o 
poeta recua, porque novamente sua lucidez o diz que lá den­
tro as lojas devem conter dramas bastante sombrios.16 
Talvez porque ali tudo esteja à venda:

A venda os Corpos, as vozes, a imensa opulência indis­
cutível, o que não se venderá jamais. [ . . .  1 A venda os 
Corpos sem preço.16

As pessoas tornam-se mercadoria na metrópole moderna.

Estes milhões de pessoas que não têm necessidade de se 
conhecer ostentam, de modo tão semelhante, a educação, 
o ofício e a velhice [. .  ,117

Corpos estranhos dividem um mesmo espaço e tornam- 
se cada vez mais uniformizados.

A cidade moderna procura cada vez mais a racionalida­
de e a geometrização. O espaço matematiza-se. Nem mesmo 
a natureza preserva a espontaneidade: Os parques represen­
tam a natureza primitiva trabalha por uma arte soberba.18

Espaço racionalizado que expulsa os rituais, os misté­
rios e o passado. O passado foi banido, aqui, onde tudo é 
eternamente novo: os produtos que a indústria expele sem 
parar, a rotatividade dos fatos nos jornais, a destruição de 
quarteirões inteiros para a abertura de boulevares e de gran­
des lojas. Na cidade desritualizada e desprovida de passado, 
Rimbaud parece buscar mistérios antigos:

Amava as pinturas medíocres, bandeiras de portas, cená­
rios, telões de saltimbancos, letreiros, iluminuras popu­
lares; a literatura ultrapassada, latim de igreja, livros 
eróticos mal escritos, romances do tempo da avó, contos 
de fadas, almanaques infantis, velhas óperas, refrões sim­
plórios, ritmos singelos.

Sonhava com cruzadas, viagens de descobertas cujos re­
latos não existem, repúblicas sem história, guerras de re­
ligiões reprimidas, revolução de costumes, deslocamentos 
de raças e continentes: acreditava em todas as encanta- 
ções. 19



Rimbaud procura na cidade o perdido, os encantamen­
tos que a cidade e a racionalidade destroem. Aqui não en­
contrareis os vestígios de nenhum monumento de supersti­
ção.20 Sonha, ao ver as flores esmagadas na desordem das 
calçadas, com o incenso e os brinquedos infantis.21

A cidade se inscreve nessa atmosfera alternada entre 
pesadelos e sonhos. No poema “Os Operários”, passeavam 
pelo subúrbio um homem e uma mulher, cansados de sua 
“jovem miséria”. - A cidade, com sua fumaça e seus rumo­
res de ofícios seguia-os. Por um momento, no entanto, to­
da a angústia do poema é suspensa quando aquela mulher 
encontra, uma poça deixada pela inundação do mês an­
terior, peixes pequeninos. Restos de vida que, em meio 
às atrocidades urbanas, os fazem pensar em “outro mundo”, 
em uma moradia abençoada pelo céu e às sombras das ár­
vores.s2

Recorrer à poesia para fazer história mostra-se um re­
curso surpreendente quando o que se quer é, não a mate­
rialidade do passado, não o realmente vivido, mas os senti­
mentos, os desejos, os sonhos ou o arrependimento. A poe­
sia traz à tona o que não pode constar nos sisudos documen­
tos oficiais: as possibilidades, as esperanças ou o que foi per­
dido em cada época. Se a poesia não é capaz de revelar o 
real, será que algum documento é capaz de revelá-lo? Tal­
vez “uma” aparente revelação do real seja a exclusão de to­
das as outras realidades possíveis. Robert Paris, pensando a 
verdade na história, pergunta se a encontramos na realidade 
vivida pelos homens do passado ou no que essa realidade 
pôde inspirá-los.23

Diante da impossibilidade de trazer a realidade do pas­
sado tal qual foi, a objetividade do cientista apresenta ape­
nas a ponta do iceberg, que somente a poesia e a arte podem 
revelar níveis mais profundos de uma sociedade, e portanto 
de sua história. Suas hipocrisias e seus paradoxos, visíveis 
ao ôlho nú do poeta, perceptíveis aos seus sentidos desre­
grados. O poeta documenta, na poesia, o que a cidade ao 
mesmo tempo inspira e esconde.



Na produção poética de uma época, o estilo é revelador, 
ao mesmo tempo individual e social:

Desenho no tapete — a indicação inequívoca para o cole­
cionador informado, do local e da época de sua origem. 
É também a marca nas asas da borboleta — a assinatura 
inconfundível, para o lepidopterista atento, de sua espé­
cie.24

Estilo urbano. Sentimentos urbanos. Nessa perspectiva, 
a poesia é fonte histórica por excelência.

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

1 RIMBAUD, Arthur. A  correspondência de A rth u r Rimbaud. / Col. Rebeldes & 
Malditos,. . .  vol. 4 / Porto Alegre: L&PM, 1983. p. 28.

2 Ibid. p. 42.
3 Ibid. p. 39.
4 Até aqui as citações dizem respeitq a trechos* de cartas de Arthur Rimbaud. 

Aquelas que se seguem, bem como todas as observações acerca de sua obra, relacionam- 
se exclusivamente com a obra poética de Rimbaud, em especial com os poemas em 
prosa dos livros Iluminações e uma temporada no inferno. RIMBAUD, Arthur. Sangue 
Ruim. In: RIMBAUD, Arthur. Um a temporada no inferno e iluminações* 3.®- ed. Rio de 
Janeiro: Francisco Alves, 1981. p. 53.

5 Tem-se uma noção como essa no estudo sobre Walter Benjamin, em seus tex­
tos sobre Baudelaire, MATTOS Olgária. Os arcanos do inteiramente outro. São Paulo: 
Brasiliense, 1989. cap. I. p. 32-92.

6 RIMBAUD, Arthur. Um a temporada no inferno. . . p. 36.
7 Ibid., ibdem.
8 Nesse sentido é bastante interessante o texto de José Miguel W ISN 2& . Ilumi­

nações profanas: poetas, profetas e drogados. In j NOVAES, Adauto, Org. O  olhar. S&o 
Paulo: Companhia ds Letras, 1988.

9 RIMBAUD, Arthur. Delírios II. Um a temporada do inferno. . . p. 64.
10 Ibid. Cidade, p. 101.
11 Ibid. Cidades, p. 106.
12 Ibid. Cidade, p. 101.
13 Ibid. Cidades, p. 107.
14 Ibid. Saldo. p. 121.
15 Ibid. Cidades, p. 107.
16 Ibid. Saldo. p. 121.
17 Ibid. Cidade, p. 101.
18 Ibid Cidades, p. 107.
19 Ibid. Delírios II. p. 63.
20 Ibid. Cidade, p. 101.
21 Ibid. Frases, p. 93.
22 Ibid. Operários, p. 99.
23 PARIS, Robert. A imagem do operário no século X IX  pelo espelho de um Vau­

deville. Rev. brs. do hist., São Paulo, 8(15):61-89, set./87-fev./88.
24 GAY, Peter. O estilo na história, feão Paulo:' Companhia das Letras, 1989. p. 21.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ETIEMBLE. Le mythe de Rimbaud; structure du mythe. Paris: Galli­
mard, 1961.

MUMFORD, Lewis. A cidade na história: suas origens, transformações 
e perspectivas. São Paulo: Martins Fontes, 1982.

RIMBAUD, Arthur. Oeuvres complètes. Paris: Gallimard, 1961.





NOTAS DE LEITURA

DARTON, Robert. Berlin Journal. New York: Norton, 1991.

C L Á U D IO  D E N IP O T I
Aluno do Curso de Pós-Ofraduação em História da
Universidade Federal do Paraná - UFPr.

Qual seria a postura do historiador pego de surpresa em 
um evento do porte de uma revolução? Questão quase retó­
rica que à primeira vista pode levar à suposição de que se 
tratasse de um manual de ação revolucionária mais caracte­
rístico do “engajamento” exigido dos intelectuais de esquer­
da nas décadas de 60 e 70, mas que, neste caso, refere-se a 
uma revolução “às avessas” , se seguirmos à risca os cânones 
da esquerda ortodoxa. Pego nessa revolução, um historiador 
resolve, mais do que registrá-la, trabalhá-la como historiador. 
Tarefa difícil, considerando que o próprio autor relata seu 
total desconhecimento — e até certo ponto, sua aversão — 
ao que lhe surge como objeto de estudo. Além disso, o gran­
de corpo de seu trabalho até então diz respeito, de várias 
formas, à França e à Revolução Francesa.1

A revolução sem nenhuma guilhotina, barricadas e ata­
ques à Bastilha2, é a da Alemanha Oriental em 1989/90. A 
ruptura com o sistema comunista que levou à eventual uni­
ficação de um país dividido por mais de quatro décadas. O 
historiador, Robert Darnton, que chegou à Berlim em l 9 de 
setembro de 1989 com a intenção de escrever mais uma mo­
nografia sobre o século X V III.3

Pego de surpresa em eventos que mudariam uma "or­
dem” que toda uma geração aprendera a aceitar como razoa­
velmente definitiva — ou, para tanto, como imutável — Dam- 
ton, um profissional de renome mundial, se vê face a ques­
tões que para ele não se colocavam antes. Numa ânsia pe­
culiar a intelectuais em geral, ele se vê igualmente questiona­
do suas próprias definições quanto à “história dos eventos” , 
da qual ele mesmo, de par com toda uma tradição historio- 
gráfica, zombou.



Respondendo àquela ânsia e aquele impulso — que nós 
repetidas vezes vemos em certos intelectuais com uma espé­
cie de “banzo” da década de 60 — Darnton não sentiu-se

compelido a voltar para uma antiga tradição de narrativa 
política direta. Ao invés [tentou] combinar um registro do 
que aconteceu com relatos sobre como as pessoas enten­
deram os acontecimentos — isto é, conjugar dois gêneros 
conhecidos pelos profissionais como “história dos eventos” 
e “história das mentalidades, ou, em linguagem comum, ler 
o significado dos eventos como ele estava sendo gerado pe­
los próprios atores e manter um olho na dimensão sim­
bólica de suas ações4

O resultado foi uma série de ensaios escritos durante os 
acontecimentos de 1989/90, sobre os quais o autor não se 
sente culpado

sobre escrever no modo jornalístico. De fato, admiro os 
mestres da área, desde Louis-Sebastién Mercier a Meyer 
Berger mais do que admiro muitos professores na Ame­
rican Historcal Association, lamento somente não poder 
igualar os padrões estabelecidos por aqueles mestres do 
jornalismo.5

É dentro desses parâmetros que o autor começa a tecer 
seu Diário de Berlin, procurando, ainda, não criar nos afo­
rismos jornalísticos do tipo eu estive lá, vejam como sou 
esperto. Uma tarefa difícil para alguém que se confessa 
germanófobo e que sempre pensou que seu pai fora morto 
por um soldado alemão (quando na verdade ele o fora por 
fogo “amigo” de um artilheiro que errou o lado da batalha 
na Nova Guiné, em 1942), e que, com quatro anos de idade, 
acompanhando Meyer Berger pelas ruas de Washington, ao 
passar pela embaixada alemã, descreveu-a como a casa dos 
homens-maus.6

Além disso, três outros episódios — um envolvendo uma 
amiga francesa judia que assistiu ao fuzilamento de um co­
lega de escola que rira do exército de ocupação, o outro de 
um amigo alemão chamado Horst (nome não muito bem vis­
to devido ao “mártir” nazista Horst Wessel) e um encontro, 
em 1959, com um ex-guarda de um campo de prisioneiros de



guerra da SS, bêbado, que dizia ter matado, sob ordens, di­
versos prisioneiros americanos, mas ainda assim gostava 
muito deles —■ completam o quadro que Darnton tinha com 
relação à Alemanha.

A primeira parte do livro, que inclui essas histórias pes­
soais e a também pessoal história de Isaak Behar, um judeu 
que passou o período da guerra escondendo-se no under­
ground berlinense e que há anos vai de escola em escola 
contando suas experiências às crianças alemãs, pretende 
mostrar a visão de um outsider que tenta compreender 
os eventos que transformavam a Alemanha em 1989/90.7

A segunda parte do livro inclui relatos escritos no calor 
dos eventos, sob o sugestivo título Were are the people. Os 
ensaios são 1) A embaixada em Praga, onde o autor obser­
va, em outubro de 1989, os alemães orientais abandonando 
literalmente tudo para refugiarem-se na embaixada alemã 
ocidental; 2) Os significados do muro onde ele analisa, 
além de versões colhidas em ambos os lados, as pichações, 
incrições e faixas no muro no dia de sua queda (9 de novem­
bro de 1989), como, por exemplo, Charlie se aposentou. 10 
de novembro de 19898; 3) Uma terceira via? que ele pró­
prio, como a maioria dos analistas ocidentais, previra (ou 
desejara) que a Alemanha Oriental encontrasse; 4) Liber­
dade em Liepzig, sobre as passeatas dessa cidade (a primei­
ra das quais em 9 de outubro, precipitou os acontecimentos, 
porque alguém na Nomenclatura do partido decidiu fazer 
recuar as tropas do exército e da polícia que estavam pron­
tas a reeditar uma Primavera de Pequim); 5) História 
em Berlim, sobre a abertura do Portal de Bradenburgo; 6) 
A última dança no Muro sobre as comemorações do Ano 
Novo de 1990 e 7) Invadindo a Stasi, sobre as invasões po­
pulares aos quartéis da polícia secreta. Esses ensaios cobrem 
a fase de deposição do Regime como o autor a observou e 
nos quais ele pretende transmitir um pouco do “sabor” da 
revolução coletado in loco nos depoimentos das pessoas que 
estavam participando dos vários “eventos” .

Na parte III, Darnton busca explorar as diferentes in­
terpretações que pessoas de ambos os lados davam aos even-



tos recentes e aos conflitos resultantes desses eventos, por 
entrevistas e ensaios baseados em encontros ocasionais em 
sua estadia na Alemanha (durante a qual, em Halle, Alema­
nha Oriental, ao ser chamado à parte por um colega francês 
que disse que alguma coisa devia estar acontecendo pois um 
professor alemão oriental acabara de citar Nietzche em pú­
blico, ele percebeu estar em um país muito estrangeiro).

Essa parte é composta pelos ensaios 1) Os arquivos da 
Stasi, sobre como os comitês populares decidiram manter 
secretos esses arquivos para evitar o caos social completo 
— possivelmente descobertas do tipo marido denunciando es­
posa, irmão ao irmão, filho ao pai, vizinho ao vizinho, etc.; 
2) Andanças comparativas de bar em bar, quando Damton 
faz a ronda dos bares de Berlin Oriental e encontra os “de­
gredados” do sistema comunista; 3) O Trabi e seu treina­
dor, sobre os carros Trabant e como eles assumiram um 
caráter simbólico para toda a população alemã (oriental e 
ocidental); 4) A cidade mais suja da Europa, sobre o uni­
verso político criado após a queda do regime na cidade mi­
neira de Bitterfeld: 5) Noites com a velha guarda sobre a 
estadia de Darnton em Halle com professores universitários 
ligados ao Partido Comunista; 6) O que é a literatura?, e 
7) O ponto de vista de um censor, sobre o mercado edito­
rial na Alemanha Oriental e 8) A revolução em uma vila, 
relato da percepção da população de Laucha (2 bares, 3.000 
pessoas) sobre os eventos recentes.

A quarta parte (We ar d one people) trata do estabeleci­
mento de um novo regime para a Alemanha Oriental, abran­
ge o período de janeiro a julho de 1990 e reúne ensaios que 
falam da busca pelos alemães orientais de uma forma de 
governo que pudesse lidar com as questões agora colocadas 
de (re)construção do passado (memória), de um caminho 
próprio que não fosse nem entrega pura e simples ao consu- 
mismo ocidental nem retomo ao passado de ditaduras (Na­
zista e Comunista), nesta ordem, nas quais eles passaram 
as últimas cinco décadas. Os temas vão desde a necessidade 
de inventar-se a política num país que não sabia mais como



fazê-la até a legitimação e efetivação do Volkskammer (Par­
lamento ao Povo) em abril de 1990.

Na quinta e última parte, em quatro ensaios (1. Tem­
po é dinheiro, sobre a invasão de Berlim Ocidental pelos 
alemães orientais buscando consumir; 2. Mercado Polonês, 
sobre os poloneses que transformaram o Reichpietschufer 
em um mercado de pulgas de fim de semana; 3. Atraves­
sando a fronteira, sobre cenas cronologicamente diferencia­
das em relação ao muro e 4. A revolução no museu, so­
bre o museu de história alemã na então Berlim Oriental; 
Damton faz observações sobre o estranhamento que as no­
vas situações estavam gerando em ambas Alemanhas (o me­
do, do lado oriental, do consumismo exagerado e do desem­
prego, e do ocidental, da queda geral do nível de vida).

Vemos, a cada novo ensaio, sucederem-se os elementos 
que permitem o cruzamento daquelas duas formas de his­
tória que Damton se propõe a fazer no início do trabalho, 
e cada ensaio acrescenta dados que tomam possível uma cer­
ta compreensão da Alemanha Oriental (principalmente, ain­
da que a parte ocidental também seja objeto de considera­
ções). Conversando com um sobrevivente do holocausto, com 
pintores marginalizados por uma versão oficial de arte, com 
intelectuais que podiam viajar milhares de quilômetros até 
a Sibéria mas não podiam ir alguns quilômetros até Han­
nover para ver uma exposição de Paul Klee (ambos, Hanno­
ver e Klee sendo “tabus” na Alemanha Oriental até então), 
Damton capta o espírito de um povo que está, naquele mo­
mento, tentando compreender os acontecimentos do passa­
do e do presente e elaborando esses mesmos “acontecimen­
tos”.

É assim que Damton, por exemplo, reconstitui a carrei­
ra da esposa do pastor de uma vila de 3.000 habitantes na 
Alemanha Oriental, onde a revolução teve como resultado o 
fato de a Igreja ter lotado pela primeira vez desde que seu 
marido a assumira ,nos dias que a revolução foi feita em 
Laucha. Frau Müller se viu à frente da população da cidade 
sem compreender muito bem por que, mas feliz que as por-



tas das casas que antes lhe eram fechadas por medo da Sta­
si, estavam agora abertas. Uma “nova ordem” havia se ins­
tituído para essa população.

Trabis, bares e pessoas desfilam experiências diferen­
ciadas que Darnton tenta (e consegue em boa medida) trans­
mitir em seu texto de uma forma clara, precisa e despreten- 
ciosa, porque ele está consciente de todas as restrições que 
envolvem seu trabalho.

Neste percurso minucioso e rico em análises culturais, 
Darnton nos dá uma certa medida de como o historiador 
(ou o cientista social em geral) pode, falidas todas as “cer­
tezas teóricas” desse século, dar conta das mudanças que 
nos têm, cada vez mais e constantemente, surpreendido. En­
quanto em 1989/90 fatos até banais, como o comentário in­
formal do porta-voz do governo Honecker que levou ao fim 
das restrições da fronteira e eventualmente à derrubada do 
muro, já não nos causam tanto espanto devido ao distancia­
mento no tempo, hoje (1992) espantamo-nos com um golpe 
de estado caudilhesco no Peru “democratizado” sem poder­
mos dar conta das dimensõs de tal “evento” .

O mérito de Darnton está na profundidade de sua per­
cepção daqueles eventos em cujo “calor” ele se encontrava, 
alinhando-se a uma tradição que vai desde O 18 Brumário 
de Marx, passando pelas obras de John Reed e pelos livros 
de Cohn Bendit sobre Paris em 1968. Está também em sua 
capacidade de, quase que improvisadamente manter sua 
consciência de qual seja o papel do historiador. Ele produz 
um certo conhecimento, calcado em sua experiência e na de 
seus interlocutores, consciente de que um eventual “distan­
ciamento” poderá dar conta, de modos diferenciados, de 
1989/90 na Alemanha — e, para tanto, de toda uma série de 
eventos posteriores, como o golpe que acabou com a União 
Soviética em 1991. Em suas quase 350 páginas, Berlin Jour­
nal nos mostra uma das maneiras possíveis de sairmos do 
marasmo resultante da falência dos grandes modelos de ex­
plicação histórica que vigoravam entre nós até pouco tem­
po e de os historiadores buscarem formas de apresentar



seus trabalhos empíricos fora daqueles “modelos” mas den­
tro de um “quadro teórico acadêmico”.

Darnton traça um retrato extremamente refinado de to­
do um universo de representações e compreensões que de­
vido à força de eventos inesperados — ainda que talvez ar­
dorosamente desejados por uma parte significativa das pes­
soas neles envolvidas, diretamente ou não — seria impossí­
vel de ser traçado dentro de quadros referenciais rígidos e 
tradicionais.

É nesse sentido que Darnton afirma em mais uma con­
sideração sobre a “história dos eventos” — a qual, lembra­
mos novamente, ele também desconsiderou e ridicularizou 
— que os eventos não acontecem pura e simplesmente. Eles 
vêm carregados de significado ao mesmo tempo que impro­
visam ações.'1

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS
1 DARTON. Robert. O grande massacre de gatos» e outros episódios da história

cultural francesa. Rio de Janeiro: Graal, 1986; ---------, Boêmia literária e revolução; o
submundo das letras no Antigo Regime. São Paulo: Companhia das Letras, 1987; além 
de alguns doa ensaios de ---------, The Kiss o f Lamourrete. New York: Norton, 1990.

2 DARNTON, Robert. Berlin Journal. New York: Norton, 1991. p. 10.
3 DARNTON, p. 10.
4 DARNTON, p. 12.
5 DARNTON, p. 19.
6 DARNTON, p. 35. Meyer Berger anotou as observações e as publicou na pri­

meira pessoa no The New York Times em 1942, como “ Robert, 4 anos, no país das 
maravilhas” .

7 DARNTON, p. 15.
8 Referindo-se ao “ Checkpoint Charlie” , a principal passagem de um lado para 

o outro do muro.
9 DARNTON, p. 12.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

COHN-BENDIT, Gabriel. Nós que amávamos tanto a revolução. São 
Paulo: Brasiliense, 1988.

 ■------. O Grande Bazar. São Paulo: Brasiliense, 1988.
DARNTON, Robert. O grande massacre de gatos, e outros episódios da 

história cultural francesa. Rio de Janeiro: Graal, 1986.
---------------. Boêmia literária e revolução: o submundo das letras no

Antigo Regime. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.
--------------- . The Kiss of Lamourrete. New York: Norton, 1990.
----------- -— . Berlin Journal. New York Norton, 1991.
MARX, Karl. O 18 brumário de Luis Bonaparte. In Karl Marx. Col. Os 

pensadores. São Paulo: Abril, 1978.
REED, John. Os dez dias que abalaram o mundo. São Paulo: Círculo 

do Livro, 1980.
---------------. México Rebelde. São Paulo: Círculo do Livro, 1982.



WEIMER, Günter. O trabalho escravo no Rio Grande do Sul.
Porto Alegre: Sagra; Editora da Universidade Federal do
Rio Grande do Sul. 1991.

M A R IO  M A E S T R I
Professor do Departamento de História, da Pontifí­
cia Universidade Católica, PUC - RS.

O arquiteto Günter Weimer, professor de História da 
Arquitetura Brasileira da UFRGS, publicou, pela dinâmica 
Editora daquela Universidade, sob forma de livro, uma pes­
quisa sobre a mão-de-obra servil na Província de São Pedro 
do Rio Grande do Sul. O trabalho teve como fonte principal 
um amplo levantamento de mais de 16 mil anúncios de com­
pra, venda, aluguel e fuga de escravos realizado em sete co­
leções de jornais que cobriam, em forma irregular, o perío­
do 1829 a 1884. Neste ano, foi deflagrado o movimento abo­
licionista em Porto Alegre e que virtualmente acabou com 
a escravidão.

As duas primeiras partes do trabalho — O Negro no 
Período Colonial e o Negro no Período do Império — 
contêm uma revisão crítica dos mapas,, levantamentos, cen­
sos e outros dados estatísticos conhecidos sobre a demogra­
fia colonial e imperial do Rio Grande do Sul. Esta parte do 
trabalho finaliza com uma interessante e útil apresentação 
da evolução demográfica, sintetizada em um quadro esta­
tístico da População do Rio Grande do Sul e de Porto Ale­
gre, de 1780 a 1900.

Na terceira e última parte, Levantamento de Pequenos 
Anúncios, apresentam-se dados e conclusões obtidos a par­
tir da análise dos anúncios servis dos jornais analisados — 
cinco de Porto Alegre; um de Piratini/Caçapava. Günter Wei­
mer contribui para uma maior precisão de diversos e impor­
tantes aspectos da sociedade escravista sulina. Assinalaremos 
apenas alguns: a evolução das profissões servis masculinas e 
femininas; os primeiros passos do mercado de trabalho li­



vre no Sul; a venda de trabalhadores escravizados para o 
Centro-Sul, apds o fim do tráfico transatlântico; a evolução 
das condições de vida e trabalho servis, a ideologia escravis­
ta gaúcha; etc.

Nos últimos anos, o conhecimento da história do escra­
vismo brasileiro avançou consideravelmente. Singulares e 
variados aspectos da instituição foram abordados, muitas 
vezes a partir de uma documentação escassa, lacunar e de di­
fícil tratamento. Neste contexto, o estudo das manumissões 
servis conheceu um inusitado interesse. Causa espanto o pou­
co uso dos anúncios servis como fonte historiográfica — tal­
vez uma das documentações que melhor abordam, durante 
longos períodos e em forma uniforme, a questão servil. Nes­
te caso, o Jornal do Comércio do Rio de Janeiro é exemplar.

Entre os anúncios servis destacam-se os referentes aos 
“escravos fujões”. Neles, angustiados com a perda das pro­
priedades, os amos abandonavam pudores e escamoteações 
ideológicos e retóricos sobre a instituição que, incrustados 
normalmente à documentação escrita e à iconográfica, che­
gam até nós contribuindo para análises e explicações quase 
saudosistas sobre a escravidão, muito em voga nos últimos 
anos. Ver, neste sentido, o excelente trabalho de Jacob Go- 
render, A escravidão reabilitada. [Ática, São Paulo] . Nos 
anúncios de fujões, o senhor descrevia fisicamente, sem pu­
dor, seu cativo, para melhor aumentar as chances de recupe­
rá-lo.

O ensaio de Günter Weimer contribui igualmente para 
precisar o perfil do escravo fujão no RS. Segundo ele, a gran­
de maioria dos escravos escapados seria constituída por adul­
tos do sexo masculino e por crianças. O autor defende tam­
bém que os atos de fuga teria aumentado durante o movi­
mento separatista gaúcho (1835-1845). Historiador engajado 
afetivamente com seu objeto de estudo, Günter Weimer tra­
ça um patético e indignado quadro das condições de existên­
cia servil gaúchas, sobretudo antes de 1850, definido com 
pertinência como uma verdadeira feira de horrores.



Apesar da extensão da citação, preferimos dar a palavra 
ao autor. Ele escreve, sobre os anúncios de fuga de 2 meses 
do jornal bissemanal portoalegrense “O Amigo do Homem e 
da Pátria”:

Os mais interessantes são os 25 anúncios de fuga de escra­
vos (25 homens e 3 mulheres) porque contém uma descri­
ção mais objetiva e longa. [ . . . ] .  Pelas descrições, per­
cebe-se que os mesmos não tinham tão belas figuras como 
se poderia deduzir dos anúncios (de venda e de compra) 
[ . . . ] .  Em primeiro lugar, apresentavam sérios defeitos fí­
sicos (beiços furados, falta de dedos, pés e mãos mal fei­
tos, dedos com dedal por terem unheiros, fístulas no ôlho, 
falta de dentes ou podres, pescoço cheio de cicatrizes, ca­
roço na pele, grandes manchas de sarna, nariz com mar­
cas de fogo, cicatrizes nas costas, aleijados de mão ou de 
pé, olhos vermelhos, reumatismos, manchas de açoites, 
pernas tortas, cicatriz na sobrancelha ou na face [ . . . ] .

O Trabalho Escravo no Rio Grande do Sul termina com 
uma bibliografia sumária e dois anexos. Este trabalho res­
sente-se apenas de algumas explicações arriscadas sobre as 
flutuações demográficas e as condições de vida e trabalho sob 
o cativeiro — criatório de escravos, motivos da fuga, etc. — 
que exigiram uma comprovação documental mais acabada. 
Uma apresentação mais exaustiva e sistemática dos dados ob­
tidos — preços de venda; preços de tomadia dos fujões; etc. 
e uma revisão mais acurada do texto valorizariam ainda mais 
este estudo que constitui uma importante contribuição para 
o conhecimento do escravismo sulino e um incentivo para 
uma utilização mais intensiva dos jornais do Império como 
documentação história.



BURMESTER, Ana Maria de Oliveira. A (des)construção do 
discurso histórico; a historiografia brasileira dos anos 
70. Curitiba, 1992. Tese, Titularidade, Universidade Fe­
deral do Paraná.1

A N A  C L E IO E  C ES A R IO
Professora do Departamento de Ciências Sociais, da
Universidade Estadual de Londrina - UEL.

1 — Análise do Trabalho

O processo de elaboração, a estrutura, algumas questões 
principais e a finalidade.

O trabalho de Ana Maria é um convite para que conhe­
çamos os caminhos teóricos anteriormente percorridos por 
ela, como professora e como pesquisadora, caminhos esses 
que indicam as escolhas intelectuais — e em alguns momen­
tos até mesmo existenciais — feitas pela autora durante as 
suas lides acadêmicas.

Embora Ana Maria proponha, de início, uma análise vol­
tada para a produção historiográfica brasileira dos anos 70 
— creio que até por uma necessidade de compreensão dos 
primeiros trabalhos selecionados — a autora vai acrescen­
tando ao primeiro conjunto de obras, outras que tratam de 
temas similares ao central (A Revolução), estas, por sua vez, 
vão sendo referidas a outras e a proposta inicial, curiosa­
mente, vai se ampliando até que Ana Maria nos coloca dian­
te de uma ampla discussão teórica sobre tendências da pro­
dução historiográfica no Brasil.

Colocada diante da exigência de realizar, como parte de 
um conjunto de provas, um trabalho escrito com vistas à 
obtenção da titularidade, Ana Maria fez as suas escolhas.

Pelo que tudo indica, aproveitando sua experiência an­
terior, reuniu anotações e reflexões teóricas elaboradas nos 
muitos cursos que ministrou, submeteu-as a novos exames a



partir de novas leituras, como ela mesma diz: releituras, 
e formulou novas questões. Como conseqüência, acabou re­
velando, preferencialmente, a sua face de professora e de 
orientadora de alunos de pós-graduação.

Ao interpretar os muitos textos selecionados, exibiu tra­
ços de uma intelectual disciplinada, incansável e bem infor­
mada.

Diante da escolha de escrever uma tese regida pelos pa­
drões usuais da academia ou de elaborar um trabalho com 
um outro formato, a autora ficou com a última opção.

O trabalho de Ana Maria não é exatamente uma Tese, 
pelo menos não no sentido convencional. Aproxima-se mais 
de um memorial.

Por que um Memorial? Em primeiro lugar, por ser um 
texto que ,como a própria autora admite, contém uma ava­
liação pessoal dos caminhos percorridos por uma historia­
dora pertencente a uma geração preocupada com a brasili- 
dade e os rumos do pais. Em segundo lugar, por se tratar 
de um escrito que cobre uma parcela notável e representa­
tiva da historiografia brasileira.

Não tenho dúvidas de que este trabalho será uma impor­
tante referência para os interessados em estimular a dis­
cussão no âmbito da Teoria da História e da historiografia 
brasileira.

Esta obra tem o mérito de comunicar vários historia­
dores brasileiros pela intertextualidade existente entre suas 
obras, realçada por Ana Maria em seus diferentes matizes.

O que a autora nos apresenta é o resultado de um proces­
so intepretativo acerca do que ela denomina de construção 
e desconstrução do discurso histórico.

É u m texto adensado pela polifonia de vários diálogos 
teóricos e muitas narrativas. É um escrito entrecortado por 
muitas preocupações em relação ao trabalho do historiador, 
a saber: os motivos que o levam à escolha de um determi­
nado tema ou objeto; a procura dos fundamentos teórico-



metodológicos utilizados por ele e o entendimento de como 
esses fundamentos — selecionados em um determinado mo­
mento histórico — acabam influindo valorativamente no 
processo de investigação; enfim, como as representações e a 
visão de mundo do historiador contaminam, o discurso histo- 
riográfico.

Sempre que leio livros de História, utilizo uma estraté­
gia que mais parece um jogo: procuro ver os acontecimentos 
narrados pelo historiador através do seu modo de olhar, 
vendo-os, também, à minha maneira, isto é, utilizando os 
olhares da Sociologia, da Antropologia e da Ciência Política.

Ultimamente, tenho encontrado muito prazer nisto: fas­
cinam-me as novas narrativas, encantam-me os pormenores 
da história circunstancial, as reflexões sobre a longa dura­
ção e sobre as mentalidades.

Freqüentemente percebo que o enderedo tecido pelo his­
toriador me é muito familiar: quando a análise é cultural, 
quando a trama dos acontecimentos dá voz não apenas aos 
protagonistas, mas também aos coadjuvantes, quando a po­
lítica é apresentada como o resultado de forças sociais, 
quando a preocupação é com os grandes movimentos de 
transformação ou de mudança sociais.

Ler o trabalho de Ana Maria foi para mim fazer o jogo 
dos olhares, mas de um modo diferente, através de peque­
nos flashes, ora revendo trabalhos conhecidos, ora desco­
brindo outros ainda desconhecidos.

Desse modo, a leitura deste memorial me proporcionou 
satisfações já conhecidas, mas me reservou, também, algu­
mas vicissitudes. Refiro-me a vicissitudes não no sentido de 
mal-estar ou de desaprovação. Refiro-me a algumas tantas 
variações — para mim inesperadas — que encontrei neste 
trabalho e que iam adensando cada vez mais a discussão, 
ampliando as preocupações inicialmente sublinhadas como 
centrais.

Em alguns momentos, o tema central — a Revolução — 
fica quase que totalmente esmaecido,, cedendo lugar a outros



similares. Em outros momentos, é a discussão da teoria con­
tida nos trabalhos que constituem objeto de análise referida 
a outras análises já clássicas que ganham destaque exagera­
do, o que acaba distanciando o leitor do essencial.

Certamente, estas vicissitudes que me acometeram não 
acometeriam o especialista em Teoria da História. Vejamos 
quais são as variações que aparecem no trabalho. A primeira 
delas, à qual já me referi anteriormente, é quando a autora, 
afirmando que circunscreveria a sua análise à produção dos 
anos 70, acaba por envolver o leitor em um conjunto de 
obras produzidas desde os anos 30 até os anos 80.

A segunda, também já mencionada anteriormente, ocor­
re quando o tema Revolução tende a ser apresentado como 
o leitmotiv da análise — já que é recorrente na historiora- 
fia brasileira dos anos 70 — e acaba dividindo a atenção da 
autora com outros temas similares: momentos quase revo­
lucionários (sublevações e insurreições) e momentos de tran­
sição.

A terceira, certamente a mais instigante, é quando Ana 
Maria, repetindo uma assertiva de E. de Decca: A Revolução 
acabou, indica que os novos temas da historiografia brasi- 
liera sinalizam para novas tendências nos anos 80 e 90: os 
estudos acerca das representações, do cotidiano e da cultura.2

Como a autora tenta resolver as variações do roteiro ini­
cial? Inscrevendo o tema a Revolução num sistema explica­
tivo mais amplo para melhor compreensão do fenômeno.

O sistema de explicação construído por Ana Maria 
abrange, além da revolução, movimentos revolucionários re­
gionalizados, movimentos conjunturais de transição da so­
ciedade brasileira, todos eles referidos a um marco analítico 
mais amplo: o capitalismo nacional (incluindo sua fase colo- 
nial-mercantil ou pré-capitalista, dependendo do analista), e 
os modos de relação com o capitalismo internacional (como 
periferia ou como parte fundante e indispensável).

É neste momento que a análise relativiza de tal modo a 
Revolução que temos a impressão que a autora está, na ver­



dade, nos falando simplesmente de movimentos e mudanças 
ocorridos na sociedade brasileira, alguns de maior impacto, 
outros de menor alcance, e ainda aqueles que malograram 
totalmente.

E o que parece permanecer mesmo ae centrai na dis­
cussão feita por Ana Maria são as questões teóricas acerca 
do discurso historiográfico:

1 — A existência de vários discursos sobre um mesmo 
conjunto de acontecimentos;

2 — A possibilidade da análise histórica realçar ape­
nas alguns episódios desse conjunto, dando voz tão somen­
te aos atores notabilizados ou beneficiados pelos aconteci­
mentos;

3 — A tarefa que fica para aqueles que se ocupam da 
teoria da história: decodificar os vários signos presentes no 
discurso histórico (a desconstrução).

Fatalmente, a decodificação resultará em um novo dis­
curso, numa reconstrução ou reelaboração. Neste processo 
de elaboração de um novo discurso à procura de novas fon­
tes no plano empírico é indispensável. E é justamente a es­
te território — do empírico — que o trabalho de Ana Maria 
não chega, constituindo-se assim um dos seus limites.

2 — Algumas questões polêmicas

1 — A autora, na página 10, refere-se à Revolução como 
um período traumático, violento, de ruptura radical. Men­
ciona as Revoluções Francesa, Russa e Chinesa como inspi- 
radoras de modelos historicamente construídos, porém apli­
cados historicamente.

Penso que a aplicação de modelos meramente trans­
plantados não explicam acontecimentos de outros tempos e 
lugares ;porém, considerar que a historicidade da Revolu­
ção seja suficiente para explicá-la, me parece teoricamente 
insólito, ainda mais quando se está diante de um trabalho 
que lida com processos similares, como levantes e transi­
ções.



Em vários momentos nos perguntamos: — De que revo­
lução a autora está falando? Refere-se à revolução ou à re­
forma? Por que transição e não transformismo? E a resposta 
parece vir sempre da seguinte maneira: a idéia de Revolução 
em sua historicidade é a grande contribuição do historiador.

Mesmo assim, pens oque o trabalho carece de paradig­
mas que evitariam confusões provocadas por afirmações co 
mo a que aparece na página 141. Os autores daquela época 
[refere-se à produção historiográfica dos anos 30] [ . . .  ] ti­
nham em comum com os intelectuais dos anos 70 o fato de 
terem elaborado suas reflexões sobre a realidade brasileira 
em períodos pós-revolucionários.

Sabemos que entre um movimento cujo paradigma é o 
da Revolução Burguesa e outro cujo paraãigna é o do Es­
tado Autoritário há diferenças intransponíveis que impedem 
qualquer tipo de comparação, a não ser que a autora esteja 
se referindo ao movimento revolucionário e à resistência da 
sociedade civil nos anos 60 e início dos anos 70.

Penso que alguns paradigmas sobre a Revolução teriam 
sido úteis a este trabalho, por exemplo, o modo como Marx 
pensou a revolução: como emancipação política (Revolução 
Burguesa) e como emancipação social (Revolução Socialis­
ta). Não me refiro ao Marx do 18 Brumário e da Ideologia 
Alemã, mas ao Marx da Questão Judaica e do Manifesto Co­
munista.

Esta perspectiva poderia ser útil para o melhor enten­
dimento do que a autora chama de imaginário dos intelec­
tuais dos anos 70, imaginário este que fez os intelectuais 
voltarem-se para o momento revolucionário de 30.

2 — Embora na p. 33 a autora afirme que escolneu tra­
balhos não apenas diretamente voltados para o episódio re­
volucionário, mas também os que abordaram questões temá­
ticas e cronologicamente conexas, penso que a escolha do 
trabalho de Alcir Lenharo fica forçada, pois sabemos que 
Lenharo, a exemplo de Vesentini, considera 37 a reto­
mada do fato mítico — Revolução de 30 — apresentando-se



como uma revolução acabada, mas sabemos também que 
sua análise concentra-se no Estado Novo, um momento de 
extremo autoritarismo, inibidor de expressões individuais 
justamente pelos esquemas disciplinares utilizados para a 
manutenção do poder pelo Estado junto à sociedade. Se o 
momento analisado pelo autor demonstra a impossibilidade 
das liberdades individuais, sinalizando apenas para as ma­
nifestações coletivas do tipo corporativista, o que dizer das 
expressões coletivas do tipo revolucionário?

3 — Quando a autora escolhe três categorias do pensa­
mento marxista: luta de classes, ideologia e Estado pot  se­
rem recorrentes nas obras de Fausto, Tronca, De Decca, Ve- 
sentini e Lenharo, com vistas à comparação entre as análi­
ses, pergunto se a escolha não reduziu as múltiplas possi­
bilidades de diálogo?

Consideremos o caso do trabalho de Lenharo. Embora 
o autor se refira às classes sociais e à luta de classes várias 
vezes no primeiro capítulo, Pátria como família, é sempre 
com o intuito de explicar o Estado, mostrando que ele não 
é um organismo dado, mas uma entidade que se faz (a si 
própria a partir das forças sociais.

No caso do Estado Novo, as idéias acerca do próprio 
Estado e da sociedade organizada em corporações vão sen­
do vinculadas, através de seus ideólogos, imageticamente, à 
noção de corpo sacralizado da nação.

Este processo se faz por meio de um esforço de des- 
politização da sociedade civil, reduzindo-se as forças sociais 
a um embate surdo, manifestado através da resistência ope­
rária no seu existir cotidiano: no ambiente da fábrica, atra­
vés de jornais clandestinos, criação de fundos de assistência 
mútua, enfim, resistência ao sindicalismo oficial (PAOLI 
Maria Célia).

O que há de central mesmo na obra de lenharo é uma 
discussão sobre a instrumentalização política da imagem 
do corpo aplicada ao Estado (Hobbes, Tomas de Aquino) 
e à sociedade. ( Comte, Durkheim, Spencer e os teóricos do 
corporativismo, como Manoilesco).



Lenharo trabalha, preferencialmente com o simbólico e 
o capítulo 2: A Nação em Marcha, neste sentido é exemplar. 
O autor analisa os recursos imagéticos, míticos e alegóricos 
presentes no discurso dos ideólogos do Estado Novo, por­
tanto, uma análise em que categorias como cultura e iden­
tidade ganham importância e não apenas a categoria ideo­
logia.

Os processos de dominação são explicados preferencial­
mente através dos esquemas disciplinares e pela microfísi- 
ca do poder, (Foucault) e não propriamente através de uma 
explicação herdada da tradição marxista.

Pensar a obra de Lenharo pelo prisma das categorias 
luta de classes e ideologia, significa perder toda a riqueza 
da estimulante discussão que o autor faz sobre o Estado No­
vo nas dimensões realmente privilegiadas por ele.

4 — Nas pp. 131 e 132 a autora, ao analisar a influência 
de Roland Barthes no trabalho de Maria Stella Bresciani, 
afirma que o mito é uma fala despolitizada (conforme su­
gere Barthes no seu livro Mitologias), isto é, que o proces­
so de construção do mito transforma uma intenção histó­
rica em natureza e que este processo seria o próprio pro­
cesso da ideologia burguesa. Simplificando, o mito faria 
parte de uma metalinguagem que inverte os acontecimen­
tos, a exemplo do processo de inversão realizado pela ideo­
logia. Entretanto, em seguida, Ana Maria lembra que, para 
o próprio Barthes, a fala pode permanecer política.

Penso que o mito nunca transforma totalmente as coi­
sas em signos vazios de conteúdo político. O processo de 
mitificação, na verdade, realça ou ameniza certos significa­
dos quando associados a determinados significantes, con­
forme os interesses hegemônicos da sociedade burguesa. 
Portanto, penso que a fala não se despolitiza, pelo contrá­
rio, o mito é formado por signos carregados de significados 
também políticos e, quando decodificados pelos cientistas 
sociais, podem revelar interessantes relações de poder. Se 
não fosse desta forma, como explicaríamos o crescente in­
teresse da análise histórica voltada para o simbólico’



A autora, de modo provocativo, formula uma pergun­
ta, deixando-a sem resposta: Poderíamos, em última ins­
tância, aplicar Barthes aos nossos autores? (p. 132). Refere- 
se aos autores dos trabalhos analisados, insinuando a exis­
tência de mitos no discurso de esquerda.

Não tenho dúvidas de que o discurso de esquerda tam­
bém pode produzir mitos. Aliás, todas as sociedades de­
monstram precisar de mitos.

5 — Notei uma tendência da autora em falar através 
da voz dos outros autores, isto é, a crítica de um trabalho 
é geralmente feita por meio de um segundo trabalho.

Gostaria de ter visto com mais freqüência a :rítica 
mais incisiva e, por que não dizer, feita de modo direto pe­
la autora como vi na p. 127: a crítica ao estruturalismo em 
lingüística aplicada por Arnaldo Contier na análise sobre a 
imprensa e a linguagem política em São Paulo durante a 
organização de um pretenso Estado liberal com a Indepen­
dência do Brasü.

6 — Quando, ao final do trabalho, Ana Maria afirma 
através de De Decca que A Revolução acabou e indica os 
novos rumos que, provavelmente, seguirão as análises histó­
ricas no Brasil e que tendem a se distanciar dessa temática 
proeminente nos anos 70, pensei a respeito de algumas ques­
tões sobre as quais gostaria de ouvir a opinião da autora.

Em primeiro lugar, penso que o imaginário dos histo­
riadores acerca da revolução não acabou e sim enfraque­
ceu e que, mais cedo ou mais tarde, o interesse pela trans­
formação social tenderá a se manifestar entre os historia­
dores através da eleição de temas conexos que conduzirão 
aos antigos caminhos.

Em segundo lugar, cabe-nos lembrar que o próprio Be 
Decca admite, em seu artigo cujo título é justamente A Re­
volução acabou, que iniciava a partir daquele momento um 
trabalho de investigação sobre a Democracia, sinalizando 
talvez para a busca da compreensão dos rumos do país na o



mais através do estudo sobre a Revolução, mas sim da mu­
dança ou conjunto de mudanças via análise das instituições 
políticas dentro do regime democrático, apontando, queru 
sabe, a possibilidade de substituir o tema Revolução por ou­
tro: A Reforma.

Então, pode ser que, a história venha a se aproximar 
definitivamente da Ciência Política, a exemplo do que acon­
teceu no passado quando se acercou da Sociologia e mais 
recentemente da Antropologia-

Novos temas poderiam emergir para a História: Demo­
cracia Política e Democracia Social; Democracia Delegativa 
X Movimentos Participativos. E a antiga questão formulada 
pela autora: Que país é este? Seria formulada de um jeito 
novo: Que Democracia é esta?

E aí os historiadores brasileiros certamente viveriam 
situações muito semelhantes àquela vivida por Francisco 
Weffort, no início dos anos 80, quando um alto funcionário 
da Embaixada Americana perguntou a ele, Por que Demo­
cracia? Segundo o cientista político, a pergunta do america­
no trazia embutida uma outra: Por que não Revolução? E 
a resposta de Weffort está na sua primeira antologia sobre 
Democracia, publicada em 1984: ■[...] Permanecem os valo­
res fundamentais, a liberdade, a igualdade, o sonho no socia­
lismo. Mas o que mudou, ou vem mudando, é o modo de con­
ceber esses valores e suas relações.

E citando Thiago de Mello, Weffort completa: meus ca­
minhos de hoje são os mesmos de ontem, o que é novo em 
mim é o jeito de caminhar.s

3. Considerações Finais

Finalmente, quero reafirmar o mérito deste trabalho de 
Ana Maria. Trata-se de uma interessante síntese comenta­
da de parcela representativa da historiografia brasileira. 
Penso que deverá ser leitura obrigatória para os que pre 
tendem empreender incursões pela bibliografia dos estudos 
de história sobre a sociedade brasileira.



Estes interessados encontrarão em Ana Maria uma in­
telectual séria e bem informada, que facilitará as leituras e 
adiantará questões fundamentais que estimulam a discussão 
no âmbito da Teoria da História e sobre a realidade bra­
sileira.

Encontrarão sem dúvida uma intelectual marcada pc 
las discussões predominantes na década de 70, mas suficien­
temente seduzida pelas novas tendências da historiografia 
contemporânea. Encontrarão alguém que, no momento do 
seu exame com vistas à Titularidade, empreendeu uma rea­
valiação das escolhas que fez e das que não pôde fazer ao 
longo de sua carreira acadêmica..

NOTAS BIBLIOGRÁFICAS

1 Estas notas foram redigidas para subsidiarem a argtiic&o da Tese apresentada 
por Ana M aria de O. Burmester em seu exame de Professor T itu la r, em Teoria  da His­
tória, do Departamento de História da U FP R , em novembro de 1992. Mantive o tom colo­
quial do texto, já  que foram escritos para serem falados no momento da argtiic&o.

2 Todos os outros autores aos quais fiz referência estão citados no trabalho de 
Ana Maria ou pelos autores cujas obras foram analisadas por elà.

3 WEFFORT, Francisco. Por que democracia? São Paulo: Brasiliense, 1994.



Composto e impresso na: 
GRAFICA VICENTINA LTDA. 

Al. Cabral, 846 — Fone: 222-1057 
Caixa Postal, 988 

Curitiba — Paraná







História. Questões & Debates é uma revista preocupada com a 
História como conhecimento, com a História oomo pesquisa, com a 
História como instrumento de Educação; preocupada com as relações 
da História e as demais ciências humanas em particular, e com o 
valor que a sociedade lhe atribui.

Desta forma, a Revista está aberta não apenas aos associados da 
APAH e historiadores, mas também aos demais cientistas sociais, aos 
professores de Ensino Médio, aos que trabalham com a Educação e 
aos estudantes universitários.

Toda colaboração deverá:

1?) — ser inédita;

29) -- ser redigida preferencialmente em língua portuguesa, tra- 
baíhos em outros idiomas deverão obrigatoriamente incluir 
resumo em português;

3?) — trazer título que corresponde, de modo claro e preciso, à 
idéia geral do trabalho;

49) — apresentar, em folha à parte devidamente numerada, um 
resumo de no máximo 250 palavras;

59) trazer, quando elaborada sob orientação, o nome do Pro­
fessor orientador;

69) -  ser apresentada em três (3) vias datilografadas numa face 
em papel tamanho ofício, com margem de três (3) centí­
metros, espaço duplo e numeração no canto superior di­
reito;

79) apresentar, em folhas à parte devidamente numeradas, as 
notas de rodapés e as referências bibliográficas. Estas úl­
timas deverão estar de acordo com a ABNT (Associação 
Brasileira de Normas Técnicas);

39) — trazer os gráficos e/ou ilustrações uma em cada folha, à
parte, devidamente numeradas com o título claro, assina­
lando no texto o local em que deverão ser intercaladas.

Os originais deverão ser encaminhados à redação juntamente com 
carta anexa, autorizando sua publicação. A revisão das provas durante 
a impressão poderá ser feita pelo autor desde aue assim o deseje. O 
Conselho Editorial somente apreciará os trabalhos que obedeçam às 
normas estabelecidas.

Além de artigos, a revista poderá apresentar comunicações, notas 
prévias, notícias de pesauisas em desenvolvimento, resenhas bibliográ­
ficas, além de notícias da APAH.

Aos autores de artigos serão enviados cinco (5) exemplares do
número que trouxer seu trabalho.

Os originais não publicados não serão devolvidos.




