
História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Recebido em: 5/10/2023 e aprovado em: 12/07/2024

BUDA TĀRĀ: A AFIRMAÇÃO DAS MULHERES NO BUDISMO TIBETA-
NO GELUK

Tārā Buddha: The affirmation of women in Geluk Tibetan Buddhism

Sandra Duarte de Souza1

Tattiane Yu Borges Marques2

RESUMO

No budismo de tradição Geluk, as mulheres estão em segundo plano, 
porém, as deidades femininas, especialmente Tārā, em suas inúmeras 
representações, sempre estiveram muito presentes na vida dos grandes 
estudiosos budistas. Isso nos faz perguntar pela relação entre o apagamento 
progressivo de Tārā na tradição Geluk e a negação da condição das mulheres 
como professoras e, também, como detentoras da linhagem monástica 
feminina nessa tradição. O presente artigo tem como objetivo analisar a 
importância das narrativas de e sobre Buda Tārā como caminho para a 
afirmação das mulheres no budismo tibetano Geluk, tanto da comunidade 
monástica feminina quanto das mulheres leigas. 

Palavras-chave: Budismo tibetano Geluk; Buda Tārā; Mulheres. 

ABSTRACT

In Geluk tradition of Buddhism, women are relegated to a secondary role. 
However, female deities, especially Tārā in her numerous representations, 
have always played a significant role in the lives of prominent Buddhist 
scholars. This leads us to question the relationship between the gradual 
fading of Tārā in the Geluk tradition and the denial of women’s roles as 
teachers and holders of the female monastic lineage within this tradition. 
This article aims to analyze the importance of narratives about and 
involving Buddha Tārā as a pathway to empowering women in Tibetan 
Geluk Buddhism, both within the female monastic community and 
among laywomen.

Keywords: Geluk Tibetan Buddhism; Buddha Tārā; Women.

1	  Doutora  em Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo e pós-doutorado em 
História Cultural pela UNICAMP. Docente do Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião da 
Pontifícia Universidade Católica de Goiás; dirigente do Grupo de Estudos Gênero e Religião - Mandrágora/
Netmal. Contato: sanduarte3@gmail.com.

2	  Mestra em Ciências da Religião junto à UMESP – Universidade Metodista de São Paulo, Membro 
do Grupo de Pesquisa Gênero e Religião Mandrágora. Bacharel em Administração pelo IPEP – Instituto 
Paulista de Ensino e Pesquisa. Possui formação em Teologia Budista pelo Instituto Pramāṇa, Contato: 
tattiane.atg@gmail.com .  



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 74

O campo acadêmico sobre o budismo no Brasil é ainda muito embrionário, e 
quando se trata de pensá-lo em perspectiva de gênero, praticamente não há produção 
sobre o tema, com raríssimas exceções como, por exemplo, os escritos de Claudia Coen3 
(2019; 2005) e Nirvana França (2020). A pesquisa sobre representações femininas no 
budismo é parte de um movimento de estudiosas budistas no mundo inteiro que têm 
reivindicado o reconhecimento das mulheres dentro das suas mais distintas tradições4. 
Um olhar sobre a tradição Geluk5, objeto de nossa reflexão no presente artigo, explicita o 
lugar secundário das mulheres no budismo. Nessa tradição, não há mulheres professoras 
e nem detentoras da linhagem monástica feminina, pois não era permitido até o sec. XXI 
as mulheres alcançarem a titulação máxima acadêmica na tradição, tampouco serem 
detentoras da linhagem, porque o código monástico de ordenamento pleno feminino não 
fora preservado (FRANÇA, 2020, p.108). A ausência de mulheres nas universidades e 
monastérios budistas, não condiz, por exemplo, com o reconhecimento de sua sabedoria 
pelo sistema Vajrayāṇa6. Apesar dessa secundariedade das mulheres, as deidades femininas, 
em suas inúmeras representações, sempre estiveram muito presentes nos estudos e na 
biografia dos grandes estudiosos budistas, como por exemplo nas biografias do mestre 
Atiśa (APPLE, 2019) e do fundador da tradição Geluk Je Tsongkhapa (JINGPA, 2019). 
Uma delas é Tārā7, bastante presente no Tibete desde o século III d. C., ganhando certa 
relevância a partir dos ensinamentos de Padmasanbhavam,8 um mestre tântrico indiano 
que foi para o Tibete no séc. VIII d.C., se perpetuando nas tradições tibetanas, inclusive 
na tradição Geluk.  Tārā em sânscrito significa aquela que liberta, no budismo tibetano 
“Drolma” (སྒྲོལ་མཨ་, sgrol ma) que significa salvar, resgatar, libertar, simbologia muito 
significativa para o povo tibetano desde seu surgimento (BEYER, 2001, p. 364).

3	  Seu nome é Claudia Souza, porém ela é conhecida como Coen Rōshi  (em japonês) ou Monja 
Coen, no Brasil.

4	  Vale destacar também um movimento que tem ganhado corpo em diferentes lugares do mundo, 
visando promover a produção acadêmica de mulheres budistas sobre mulheres no budismo. Trata-se da 
Sakyadhita, uma Associação Internacional de Mulheres Budistas. No Brasil, a Sakyadhita foi fundada 
recentemente, e a monja Estela Piccin é a presidenta. Ver: 

5	  O budismo tibetano possui quatro grandes escolas dominantes: Geluk, Kagyu, Sakya e Nyingma, 
cada uma com seu próprio grupo de tratados e hermenêutica do Código de Disciplina Moral (TSAI, 2019, 
p. 11).

6	  Vajrayāṇa é um sistema de meditação, algumas vezes chamado de Veículo do Mantra, Man-
trayana ou Tantrayana. No budismo tibetano, o sistema Vajrayāṇa é uma especialização acadêmica 
separada devido à sua complexidade (TSAI, 2021, p. 19).

7	  Algumas vezes usaremo o nome de Buda na frente de Tārā, apesar de alguns textos tibetanos a 
chamarem de Bodhisattva, empregando o título de Āryā Tārā (Āryā significa um ser nobre), mas 
em seu texto canônico ela é referenciada como Bhagavatī, que significa Buda em sânscrito.

8	  A escola Nyingma é a mais antiga das escolas tibetanas, possui muitos textos de professores que 
receberam a transmissão oral direta de Padmasambhava, como a linhagem  Dzogchen,  que tem 
suas origens em Garab Dorje através de uma transmissão direta de Padmasambhava.



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

75

Somente a partir do séc. XI d.C. a popularidade de Tārā firmou-se através do 
erudito Dīpaṅkara Śrījñāna (982-1054), conhecido como Atiśa no Tibete. Inclusive é dito 
em sua biografia (APPLE, 2019) que um dos principais motivos dele ter ido ao Tibete foi 
devido à profecia que ele recebeu de Tārā Branca (LANDESMAN, 2020, p. 39). Atiśa, além 
de ser um grande devoto de Tārā, estabelece o sistema Vajrayāṇa nos monastérios, por meio 
de textos canônicos que levou da Índia para o Tibete, como o importante texto canônico 
de Tārā, o Tārā-mūla-kalpa. Atiśa foi professor de Je Tsongkhapa (1347-1419), fundador 
da tradição Geluk. Em sua obra principal, intitulada Lamrim Chenmo - O Grande Tratado 
do Caminho Gradual da Iluminação (TSONGKHAPA, 2020), ele dedica o capítulo inicial 
para Atiśa, destacando suas qualidades, seus feitos e suas obras. Tsongkhapa ressalta o 
quanto Atiśa foi importante para o budismo no Tibete, restabelecendo as práticas do 
sistema budista que haviam desaparecido, revigorando aquelas que permaneceram e, 
principalmente, removendo aquelas práticas que estavam corrompidas (TSONGKHAPA, 
2020, p. 74). As práticas corrompidas são aquelas que foram constituídas erroneamente 
nos tantras e que causaram danos às práticas da Disciplina Moral no budismo tibetano. 
Isso explica por que os ensinamentos do Vajrayāṇa na tradição Geluk se tornaram tão 
fechados e/ou secretos. 

Um fato curioso é que, para os biógrafos de Atiśa, Tārā está presente em toda a sua 
vida, mas Tsongkhapa, ao narrar a vida de Atiśa, diminui essa presença, fazendo apenas 
uma citação pontual sobre Tārā em seu escrito. Em uma passagem, ele oculta o nome de 
Tārā ao se referir às “deidades escolhidas” (TSONGKAPA, 2020, p. 64). As tais “deidades” 
referiam-se a Tārā.

A genealogia das narrativas de Tārā a colocam em alto patamar litúrgico, com culto e 
rituais próprios, que não só não a restringem aos herdeiros tibetanos, ou à “tibetologia”, mas 
traçam sólidos caminhos da tradição budista em seu surgimento na Índia e seu percurso e 
permanência até o Tibete (SCHERER, 2018). Tārā é a grande percursora de um movimento 
de popularidade em diversas esferas: conceitual, revolucionária e de reafirmação das bases 
hermenêuticas da tradição Mahāyāna.9 Na narrativa Mahāyāna, Tārā tem um importante 
destaque: ela foi a primeira a buscar o completo despertar no corpo feminino e fez o voto 
de sempre renascer como mulher, para provar o conceito de equanimidade proposto pelo 
Buda, que diz que todos os seres têm igual capacidade para realizarem a plena iluminação.

A partir da análise do texto canônico Therīgāthā10, que traça a história das primeiras 

9	  O sistema Mahāyāna é a base hermenêutica do budismo tibetano, tem como objetivo a busca do 
completo despertar pelo cultivo da bodhicitta, ou seja, a mente que busca o completo despertar não 
só para si mesmo, mas também para benefício de todos.

10	  O Therīgāthā é um conjunto de poemas em forma de cânticos. Therīs significa mulheres ilumi-
nadas, gāthā refere-se poemas. Os poemas relatam a vida das monjas no tempo da comunidade 
no tempo do Buda. É chamado também de therīs de udānas, que quer dizer que são escrituras 
canônicas. Ver em FRANÇA e MARQUES, 2021, p. 33.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 76

monjas na época do Buda, e que foi ignorado por diversos especialistas no budismo 
tibetano, o  presente artigo tem como objetivo analisar a importância das narrativas de 
e sobre Buda Tārā como caminho para a afirmação das mulheres no budismo tibetano 
Geluk, tanto da comunidade monástica feminina quanto das mulheres leigas. 

1. Situando o protagonismo feminino no Budismo

Apesar de o Buda histórico ter enfrentado grandes problemas na inclusão das 
mulheres na comunidade monástica, sendo radical em elevar as mulheres perante as 
realizações espirituais, colocando-as em pé de igualdade11 aos homens; após a sua morte, 
a construção da religião budista teve cursos bem diferentes que perduram até os dias 
atuais. Ao longo dos séculos, a religião foi moldada por mestres, gurus, professores, 
majoritariamente homens, o que implica que a produção de conhecimento sobre a religião 
budista foi socialmente construída por um sistema patriarcal.

Linda Woodhead (2013) afirma que, quando se trata de religião, é preciso olhar 
sob perspectivas de gênero, pois a construção do conhecimento do que é verdade na 
religião é afetada pelas relações de poder. Um olhar de gênero sobre a historiografia 
do budismo, provoca estranhamentos como, por exemplo, o fato de que nas produções 
literárias de Tārā, segundo relatos históricos, há o protagonismo feminino, mas quase 
não há, na história do budismo ao longo dos séculos, mulheres realizadas que foram 
grandes eruditas, professoras e assim por diante. Certamente a observação dessa e outras 
“dissonâncias” é fruto do questionamento de estudiosas feministas que têm questionado 
os “discursos de verdade baseados na evocação de pressupostos religiosos para afirmar e 
perpetuar desigualdades de gênero” (SOUZA, 2015, p. 15).

O olhar para as ciências budistas na perspectiva de gênero é importante, não só 
pela defesa de uma representatividade feminina, mas para recorrer às bases fundamentais 
do princípio de equanimidade proposto pelo Buda, que, por muitas vezes, foi levantado 
nas narrativas de Tārā, desconstruindo pressupostos religiosos de sua época, mas que 
ainda não foi capaz de romper com as desigualdades de gênero nas tradições budistas ao 
longo dos séculos, especialmente na patriarcal sociedade tibetana.

O budismo nasce na Índia, uma sociedade patriarcal em que a mulher era subjugada 
e tratada como propriedade, uma sociedade que lamentava o nascimento feminino. Isso 
era tão problemático, que o Buda, a princípio, negou a formação monástica feminina. Por 
outro lado, Ele ensinava sem discriminação de cor, casta ou gênero, conforme destacado 
por Nirvana França:

11	  A igualdade mencionada aqui é com relação ao princípio fundamental de equanimidade proposto 
pelo Buda. 



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

77

A forma como o Buda ensinava e o que ele ensinava trazia uma 
revolução nos valores da época, em especial, rejeitando as castas e a 
discriminação de gênero. Sponberg explica que, para entender melhor a 
complexidade desse espírito inclusivo em relação às mulheres no início 
do budismo, devemos demonstrar sua relação com a rejeição do Buda 
às distinções de casta ou classe. Ambas as visões sociais são derivadas 
dos princípios filosóficos em que ele se baseou. Assim como o objetivo 
budista não se limita aos que nascem em um grupo social, também não 
se limita aos que nascem homens ou mulheres. (FRANÇA, 2020, p. 38)

O sistema de crenças que o Buda enfrentava era uma organização social a partir 
de uma revelação divina dos Vedas e de exegeses dos textos sagrados dos Upaniṣads que 
impunham papeis sociais. Esse texto é o Manusmṛiti.12 Apesar de ser um escrito de difícil 
datação, por ter sofrido muitas edições e traduções ao longo dos séculos, há um consenso 
entre os pesquisadores de que ele ainda era vigente durante o tempo de vida do Buda 
histórico (TSAI, 2021, p. 33). 

O Manusmṛiti ditava a ordem social que deveria ser respeitada à risca. Tal ordem se 
constituía de forma hierárquica, contemplando privilegiados e excluindo os desprovidos 
por não terem proximidade com a essência divina, daí surge a divisão por casta.13 Então, o 
contexto enfrentado pelo Buda “era de uma sociedade dividida em classes, adquiridas por 
força do nascimento, e com isso há pouca ou quase nenhuma mobilidade social” (TSAI, 
2021, p. 35), sendo as regras ainda mais restritivas às mulheres:

[...] um dos pontos mais simbólicos quando se fala da situação da 
mulher na Índia se refere às leis de Manu (Manusrmith): elas colocam 
um ponto importante sobre a liberdade das mulheres, que literalmente 
era nula segundo esta lei, pois quando solteira ela deveria responder 
ao pai ou ao irmão mais velho, quando casada ao marido e quando 
viúva (considerando que ela não tenha sido queimada viva ao ter se 
tornado viúva) ela deveria obedecer ao filho mais velho. A questão do 
pouco valor dado à mulher era tão grande que ao se casar ela tinha um 
novo nascimento, ou seja, pertencia, era propriedade de outra família. 

12	  Também conhecido como Manavadharmaśāstra ou Leis de Manu em países europeus, uma cate-
goria do texto Dharmasūtras dos Vedas. Mais detalhes em TSAI, P. P., 2021, p. 31-33. 

13	  As castas ou classes (kula vaṃśa, zhǒngzú, 種族) são as quatro classes da sociedade indiana: 
artesãos, comerciantes, sacerdotes e guerreiros. Os escravos não estão entre os quatro, pois eram 
excluídos da sociedade para “pagar” suas negatividades mediante sofrimento. Acreditavam que 
suas negatividades eram mais pesadas do que dos animais. Veja mais em TSAI, 2019a, p. 78.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 78

(FRANÇA, 2020, p. 28)

Apesar de o Buda ter uma postura radical de enfrentamento aos padrões da sua 
época, o status das mulheres na Índia era fortemente ligado às relações familiares, e elas 
precisavam de motivos muito fortes para renunciar a esse modelo de família já enraizado 
nas crenças arquetípicas14 da época. “As famílias são hierárquicas, com os idosos tendo 
autoridade sobre as gerações mais jovens e os homens sobre as mulheres”. (FRANÇA, 
2020, p. 27)

O Buda, ao considerar todos em pé de igualdade, rompendo com o código social 
de castas e aceitando mulheres na comunidade, rompe também com a crença de essência 
divina, ou seja, com o modo que a sociedade fundamentava a realidade, como explica 
Plínio Tsai:

O Buda histórico se contrapôs a essa originação divina por geração, 
a partir da crença na existência, a partir da crença na essência divina 
nos seres vivos e no mundo, no lugar ele colocou a interdependência 
(co-originação-dependente) e posicionou Deus para fora da estrutura 
cognitiva dos seres sencientes, afirmando a inexistência da essência 
divina gerada, por isso imutável, em qualquer ser senciente. Não é que 
no tempo do Buda histórico não houvesse outros que interpretavam os 
Vedas de uma maneira diferente, mas no caso do Buda há uma mudança 
radical no fundamento da realidade. (TSAI, 2019a, p. 52, grifo no 
original)

Ele estava fundamentado com bases sólidas no conceito de interdependência, 
que faz a/o praticante se voltar para a investigação da sua própria realidade e de tudo 
que a/o cerca. O entendimento dessa co-originação-dependente é o conhecimento dos 
sofrimentos existenciais que prende todos os seres sencientes na prisão do saṃsāra, e isso 
inclui homens e mulheres. 

1.1. A primeira comunidade monástica feminina 

As mulheres sempre estiveram presentes no budismo, desde a época do Buda, 
inicialmente como leigas. Elas não só davam apoio à comunidade do Buda, sendo 
benfeitoras, como participavam ativamente dela. Além de fazerem parte da saṃgha,15 

14	  Tais crenças nos modelos de uma tríade de deidades indianas que formam uma família feliz: 
Shiva, Parvati, Ganesha. Mais detalhes em FRANÇA, 2020, p. 27.

15	  O termo saṃgha significa comunidade de praticantes, em tibetano é མཆོག་.



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

79

seguindo o Buda, ouvindo seus ensinamentos e praticando-os diligentemente. Mas o Buda 
enfrentava um momento político delicado ao equiparar os seres humanos, rejeitando o 
sistema de castas, ensinando mulheres, escravos e excluídos sem o apoio do reinado. 
Qualquer problema poderia causar confronto com outras religiões que estavam no poder.

Há indícios de corrupção em diversas tradições do budismo no que se refere à 
história da primeira comunidade feminina, principalmente em relação à primeira aluna 
do Buda e ao pedido de Mahāprajāpatī, sua madrasta (FRANÇA, 2020). São unânimes 
os registros em vários Sermões do Buda de que, somente após cinco anos da primeira 
fundação monástica masculina, é fundada a comunidade feminina através da insistência 
de Mahāpajāpatī.

Mahāprajāpatī Śākya Gotamī é símbolo para as mulheres budistas, sendo 
considerada a mãe de todas as monjas, por ser pioneira nessa luta de igualdade e inspiração 
para muitas mulheres no seu tempo e nos dias de hoje. Sua história no caminho para 
o despertar é emocionante. A história conta que ela liderou um grupo de quinhentas 
mulheres em marcha, após a negativa do Buda à fundação da saṃgha, com o objetivo 
de fundar sua própria ordem de renunciantes; elas raspam a cabeça e vestem-se com as 
vestimentas monásticas. Todavia, segundo Nirvana França (2020, p. 54) há divergências 
entre os textos Discurso para Gotamī e o Kullavagga sobre esse assunto. 

Na versão Sarvāstivāda, mantida pela tradição Theravāda, segundo Anālayo16, 
há indicação de que o Buda teria concordado com o ingresso de Mahāprajāpatī na vida 
monástica sem apresentar resistência:

A versão Sarvāstivāda relata similarmente o Buda concedendo a 
Mahāprajāpatī Gautamī a permissão de cortar o cabelo e usar vestes 
monásticas. No relato Mūlasarvāstivāda preservado na tradução chinesa, 
a passagem correspondente fala [da opção] de usar roupas de túnicas 
brancas. Em uma seção subsequente da versão do Mūlasarvāstivāda, 
quando Mahāprajāpatī Gautamī repete seu pedido depois de ter seguido 
o Buda em suas viagens, a permissão do Buda fala de ela usar “Roupões 
de retalhos remendados”. Essa parte também foi preservada na versão 
em sânscrito, segundo a qual o Buda realmente deu permissão para 
raspar seus cabelos e usar um saṃghāṭī, o manto monástico externo. 

16	  ANĀLAYO, Bhikkhu. The foundation history of the nun’s order. Freiburg. Projekt Verlag. 2016. 
A partir daqui será enunciado como ANĀLAYO, 2016, seguido de número de página.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 80

(ANĀLAYO, 2016, p. 51, tradução nossa17)

Nirvana França (2020) esclarece que, de fato, o Buda havia dito a Mahāprajāpatī 
para cortar seus cabelos e usar as vestes, porém esse ato seria uma forma de ela praticar 
renúncia e experienciar a vida monástica, mas sem correr riscos na peregrinação, como 
era feito pelos homens:

A discussão proposta pelo Bhikkhu Anālayo é que o Buda oferece uma 
alternativa às mulheres para que estas possam viver o que ele chama 
de “vida santa”, sem se colocarem em risco como aconteceria numa 
vida de peregrinação, como andarilhas, expostas e sem proteção. Desta 
forma, a próxima passagem é significativa, pois as mulheres raspam 
seus cabelos, vestem-se como os monges, fato não destacado ou 
comentado, e seguem por centenas de quilômetros a pé para seguir o 
Buda [...] (FRANÇA, 2020, p. 57)

As condições na época eram muito impróprias para as mulheres, o Buda sabia 
disso e estaria articulando qual forma seria mais adequada. Algumas versões18 tratam 
da intervenção de Ānanda, primo e atendente pessoal do Buda, em favor das mulheres. 
Segundo essas versões, ele teve êxito em conseguir a permissão do Buda para que as 
mulheres ingressassem na vida monástica, porém, para que isso fosse possível, elas teriam 
que assumir os preceitos chamados de Gurudharmas (sânscrito) ou Garudhammas (pāli) 
(TSAI, 2019a).

Canonicamente os oito “princípios a serem respeitados” (FRANÇA, 2020, p.88) 
somente pelas mulheres são usados até hoje como ferramentas de subordinação e opressão 
da comunidade feminina. Na época do Buda eles foram usados para a constituição da 
primeira comunidade feminina, como manobra política do Buda. Alguns estudiosos 
do tema apontam que eles deveriam ser abolidos, pois eram normas de transição entre 
o código masculino e feminino. Nirvana França (2020), monja budista, dedicou sua 
dissertação de mestrado a analisar os indícios de corrupção dos textos que trazem à tona 
tais preceitos, evidenciando os pontos em que podem ter ocorrido possíveis adições. 

17	  “The Sarvāstivāda version similarly reports the Buddha granting Mahāprajāpatī Gautamī permis-
sion to shave off herhair andput onmonastic robes. In the Mūlasarvāstivāda account preserved in 
Chinese translation, the corresponding passage speaks instead of wearing white robes or clothes. 
In a subsequent section of the Mūlasarvāstivāda version, when Mahāprajāpatī Gautamī repeats 
her request after having followed the Buddha on his travels, the Buddha’s permission speaks rath-
er of her wearing “patchwork robes”. This part has also been preserved in the Sanskrit fragment 
version, according to which the Buddha indeed gave her permission to shave off her hair and wear 
a saṃghāṭī, the outer monastic robe.”

18	  Para mais detalhes, veja FRANÇA, 2020, p. 59-69.



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

81

1.2. Protagonismo invisível

A literatura budista é muito rica em destacar um cenário propício às realizações 
de grandes mestres e professores, mas pouco se sabe sobre as praticantes femininas, suas 
conquistas e participações na história que remontaram as narrativas literárias, iconográficas 
e canônicas. É unanime entre as/os pesquisadoras/es que há um obscurecimento da história 
das mulheres no budismo, apesar do conceito igualitário proposto pelo Buda histórico.

Sabemos que, ao longo do tempo, os ensinamentos do Buda foram interpretados 
e traduzidos por seus estudiosos em suas línguas nativas, fundamentando-se em seus 
contextos e culturas. Infelizmente, alguns falharam em dar continuidade à proposta 
equânime de equiparar homens e mulheres, como afirma Owen:

Estudiosos quase unanimemente concordam que as escrituras budistas 
foram editadas, codificadas e traduzidas por homens. Além disso, 
todos os textos canônicos são atribuídos a uma composição masculina, 
ou seja, o Buda é o autor implícito. Portanto, a possibilidade de 
vieses androcêntricos e falocêntricos nos textos deve ser evocada 
continuamente. (OWEN, 1998, p. 10, tradução nossa19) 

Rita Gross (1993) também partilha da mesma opinião, mas elogia o budismo 
indiano por ter como herança a antologia de literatura das primeiras monjas budistas 
relatadas no texto canônico Therīgāthā. Infelizmente, há investigações que mostram 
que essa literatura feminina também fora escrita por homens. Por meio de comparações 
feitas por Kathryn Blackstone (2000), foram notadas semelhanças entre essa literatura e 
os poemas masculinos registrados no texto Theragāthā (coleção de poemas masculinos; 
thera: homem iluminado, gātha ̄: poema). 

Owen (1998) chama a atenção para o registro androcêntrico e falocêntrico das 
escrituras que, infelizmente, desmerece a luta dessas mulheres colocando o objetivo do 
completo despertar como secundário:

Não é de surpreender que as primeiras mulheres budistas, vivendo 
numa cultura androcêntrica e patriarcal, são registradas como “viúvas”, 
“matronas”, “esposas deslocadas” e “mães de filhos mortos”. A 

19	  “Scholars almost uniformly agree that the Buddhist scriptures were redacted, codified, and 
translated by men. Further, all canonical texts are attributed to male composition, i.e., the Buddha 
is the implied author. Thus, the possibility of androcentric and phallocentric biases in the texts 
must continually be evoked. Consequently, one must question whether the texts reflect a male or 
masculine perspective, thus revealing only one-half of the “(sexual) spectrum” of perspectives, 
knowledges, and experiences.”



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 82

mensagem aqui é clara: somente aquelas mulheres que não estão mais 
ligadas a pai, marido ou filho podem desconsiderar as convenções 
da sociedade indiana e renunciar ao papel tradicional da mulher em 
favor da vida monástica. Ao identificar essas mulheres renunciantes 
em relação aos homens e aos seus antigos papéis “tradicionais” como 
esposas e mães, o registro budista falha em conceder a essas mulheres 
total independência e agência. Em um registro androcêntrico e 
patriarcal contaminado, essas mulheres revolucionárias são retratadas 
como ingressando na comunidade monástica porque não havia outra 
alternativa, e essa era sua última esperança. (OWEN, 1998, p. 27, 
tradução nossa20)

Nirvana França (2020) ressalva que havia razão de a maioria das mulheres indianas 
no tempo do Buda se refugiarem na comunidade monástica por viverem em situação de 
vulnerabilidade, mas isso não deve apagar o caráter revolucionário dessas mulheres:

Nestes poucos textos, encontramos relatos que mostram a mulher que 
busca o refúgio na comunidade (saṃgha) como uma alternativa da sua 
situação. Decerto como foi apresentado, a realidade da mulher indiana 
naquele tempo era vulnerável, e sua vida estava em risco constante. 
As situações às quais ela se sujeitava eram degradantes e seu status de 
propriedade as colocava em condições que são inadmissíveis para os dias 
atuais. Mas simplesmente reduzir a luta destas mulheres a uma fuga é 
desmerecer seu poder revolucionário. (FRANÇA, 2020, p. 41-42)

Nona Olivia (2011) propõe que olhemos as histórias dessas mulheres considerando 
o objetivo soteriológico que elas se propuseram a relatar, pois é notório que elas queriam 
inspirar outras mulheres às realizações que foram tão difíceis de serem conquistadas. 

A questão principal aqui é questionar os motivos do Therīgāthā, o único registo das 
anciãs budistas, não ter o destaque que merece, uma vez que raramente são encontrados 
relatos das monjas nos grandes tratados budistas. Apesar de a tradição Geluk ter preservado 

20	  “It is not surprising that the first Buddhist women, living in an androcentric and patriarchal 
culture, are recorded as being ‘widows,’ ‘matrons,’ ‘displaced wives,’ and mothers of deceased chil-
dren. The message here is clear: only those women who are no longer bound to a father, husband, 
or son can pennissibly disregard the conventions of Indian society and renounce the traditional 
role of women in favor of the monastic life. By identifying these renunciant women in relation to 
men and to their former ‘traditional’ roles as wives and mothers, the Buddhist record fails to grant 
these women full independence and agency. In a tainted androcentric and patriarcal record, these 
revolutionary women are portrayed as joining the monastic community because there was no 
other alternative, and this was their last hope.”



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

83

o cânone dos versos das monjas,21 não encontramos menção disso nas principais obras da 
tradição Geluk, como no Lamrim Chenmo.

Outro indício da relevância das mulheres no budismo está nos achados arqueológicos. 
A arqueologia tem demonstrado haver indícios de que uma parcela significativa da iconografia 
budista foi encomendada e/ou financiada por mulheres. Esse estudo foi levantado porque 
havia uma figura feminina na estrutura da cena do Sermão do Buda sobre as Quatro Nobres 
Verdades na base da estela de Sernath (PICCIN, 2021, p. 85, n. 91); e, além dessa comprovação, 
alguns pesquisadores investigam outros diversos financiamentos de monumentos budistas 
vinculados a mulheres.

A narrativa de Tārā, personificada na princesa Jñānacandrā, é um exemplo de 
benfeitoria, pois a princesa fazia muitas oferendas para a comunidade monástica. Tamanha 
era a bondade expressada por ela à comunidade, que os monges pediam para que ela se 
transformasse em um homem, a fim de completar o que eles achavam ser o pré-requisito 
final para alcançar as realizações.

Também vivia ali a filha do rei chamada Jn͂ānacandrā, “Lua de 
Sabedoria”, que grandemente reverenciava os ensinamentos do 
Tathāgata. Ela prestava homenagens ao Buddha, juntamente com seu 
séquito – uma comunidade infinita de discípulos (śrāvakas) e seres 
iluminados (bodhisattvas) – por centenas de milhões de anos. Todos 
os dias ela fazia oferendas iguais em valor ao montante de joias que 
preenchiam completamente doze milhas em cada uma das dez direções... 
e ela gerou o Pensamento da Iluminação (bodhicitta). Que é a geração 
do pensamento último. Naquele tempo, um grupo de monges implorou 
à princesa, “Se você aspira servir os ensinamentos do Buddha, devido 
às suas raízes de virtudes, você será transformada em um homem nesta 
mesma vida. (COLLECTED Works. Apud LANDESMAN, 2008, p. 
28, tradução nossa22)

Não é novidade no budismo as mulheres serem mencionadas como patronas, não 

21	  Ver em SKILLING, Peter (2001).

22	  “Also living there was the king’s daughter Jñānacandrā, ‘Moon of Wisdom,’ who greatly revered 
the Tathāgata’s discourse. She worshipped the Buddha, together with his retinue — an infinite 
community of disciples (śrāvakas) and enlightened beings (bodhisattvas) — for hundreds of 
millions of years. Every day she made offerings equal in value to the amount of jewels completely 
filling twelve miles in each of ten directions… and she generated the Thought of Enlightenment, 
which is the generation of the foremost thought. At that time, a group of monks implored the 
princess, “If you aspire to serve the teachings of the Buddha, due to your own roots of virtue, you 
will be transformed into a man in this very life. In order for it to turn out that way, it is proper to 
do so accordingly…”



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 84

só por defenderem a causa budista, mas também por darem suporte às comunidades. 
Assim como destaca Nirvana França:

São consideradas patronas da religião porque defendiam a causa budista. 
Como discípulas leigas davam suporte às comunidades, algumas 
provendo condições de sustento, outras alugando parques para que 
as comunidades pudessem se estabelecer. Foi previamente explicado 
que a condição da mulher naquela época era desprivilegiada, contudo 
algumas convenciam seus maridos a patrocinar a causa, e por esta razão 
elas eram consideradas as patronas. Outras eram importantes cortesãs, 
sendo que neste caso, elas possuíam recursos próprios (FRANÇA, 
2020, p. 38, n. 59)

A questão principal é que essas mulheres foram esquecidas ou apagadas da 
história, e não há muitos registros de suas participações, seus nomes etc. Mesmo enquanto 
patronas ou benfeitoras, suas histórias foram esquecidas.

1.3. Monasticismo feminino tibetano

Conforme Tsomo (2014), o número de monjas no Tibete antes da invasão chinesa 
de 1950 foi subestimado. O Conselho para Assuntos Religiosos e Cultura do Dalai Lama, 
em Dharamsala, na Índia, revela em suas estatísticas que o número de monjas era bastante 
significativo: 12.398 monjas, sendo 7.141 da tradição Nyingma, 6.831 da tradição Geluk, 
3.697 da Kagyu e 1.159 da Sakya, o que torna o Tibete o país com maior número de monjas 
budistas do mundo. A grande controvérsia está relacionada à linhagem Mūlasarvāstivāda 
feminina (bhikkhunis)23 de ordenamento pleno, que não foi preservada no budismo tibetano. 
O ordenamento pleno de mulheres só poderia ser feito por mulheres. Como a linhagem não 
foi preservada, as novas monjas passaram a ser ordenadas somente por homens monges, mas 
estavam impedidas do pleno ordenamento por não haver monjas plenamente ordenadas. Já no 
contexto do budismo na China, há uma lista de professoras respeitadas e monjas plenamente 
ordenadas, inclusive existente nos tempos atuais no budismo Chinês.

O Buddha estabeleceu um código de normas para a ordenação das bhikkhunis, 
em todas as formas essenciais semelhantes ao bhikkhus.24 As bhikkhunis 
prosperaram na Índia durante muitos sécs., e a ordem foi estabelecida no 

23	  Bhikkhuni, monja mulher.

24	  Bhikkhus, monge homem.



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

85

Sri Lanka. De acordo com registros no Tripitaka chinês, a linhagem das 
bhikkhunis passou do Sri Lanka para a China. Embora isso possa parecer 
estranho para nós hoje, de fato, os laços históricos entre o Sri Lanka e a 
China são bem conhecidos, como mostra, por exemplo, a existência de 
um comentário binanês do Sri Lanka em chinês antigo. Posteriormente, 
por razões desconhecidas, a tradição das bhikkhunis morreu no Sri Lanka. 
Parece não ter chegado a outros países, como o Tibete25 e a Tailândia. Mas 
até hoje floresce na maioria dos países cuja principal influência budista 
vem da China, como Taiwan, Coréia e Vietnã. (SUJATO, 2012, p. 50) 

Atualmente o número de monjas no exílio em Dharamsala, na Índia, não é muito 
preciso; há fontes que dizem haver cerca de 818 monastérios femininos, que somam 27.190 
monjas, outras da estatística de Shakapba estimam existir 120.000 monjas, uma proporção de 
uma monja para dez monges.26 O reflexo dessas diferenças de proporção de monjas e monges, 
também pela escassez de professoras budistas, ocorre, segundo Rita Gross, por uma visão 
errônea enfrentada pelas mulheres budistas de que o corpo feminino não é adequado para as 
realizações:

Não é de admirar que a visão de que o renascimento feminino seja infeliz 
em comparação com o renascimento masculino cresceu cada vez mais 
forte, e em muitas partes do mundo budista, o renascimento eventual como 
um homem foi apresentado como a única solução viável para as desgraças 
do renascimento feminino. (GROSS, 2014, p. 7)

Esse problema já era tema central do surgimento de uma das narrativas de Tārā ao 
enfrentamento em relação ao corpo feminino de praticantes no budismo, quando em uma 
passagem que exemplifica o pensamento monástico desenvolvido pela escola do sistema 
Theravāda no séc. V, a saṃgha masculina acusa o corpo da mulher de não ser suficiente para as 
realizações. Essa história é muito parecida com a lenda da princesa Jñānacandrā, que também, 
no mesmo contexto, promete que alcançará as realizações no corpo feminino – narrativa que 
dá surgimento a Tārā e que se popularizou no Tibete (LANDESMAN, 2008). Esse fato nos 
instiga a questionar as bases patriarcais da sociedade tibetana, mesmo diante de um exemplo 
tão forte de mulher na narrativa de Tārā.

25	  O Dalai Lama, em discursos públicos, tem afirmado que a linhagem feminina completa existiu no 
Tibete, mas foi perdida.

26	  Ver o capítulo de Charlene MAKLEY (2014): The Meaning of Liberation: Representations of Tibetan 
Women.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 86

1. 4. As mulheres na sociedade tibetana

Na literatura tibetana, há muitos relatos que ressalvam o poder de luta de grandes 
mulheres, por vezes milagrosos quando relacionados às deidades. Porém, Barbara Aziz (2014) 
alerta que os modelos femininos que o budismo tibetano apresenta não foram e não são 
capazes de modificar a realidade social das mulheres tibetanas. Ela propõe uma visão mais 
contemporânea e sociológica das mulheres tibetanas, começando por um estudo de linguagens, 
de símbolos, dos papéis sociais e dos mitos das posições dessas mulheres (AZIZ, 2014, p. 23 e 
24).

Um fato unânime relatado pelas pesquisadoras nos estudos das mulheres tibetanas 
é que a educação para as mulheres sempre foi negligenciada, desde o ensino educacional 
formal, mas principalmente a educação religiosa. Janice Willis ressalva a grandiosidade de 
mulheres apresentadas na literatura budista tibetana, mas lamenta que:

[...] devido ao condicionamento cultural, expectativas sociais e suas 
próprias ilusões de incapacidade, o leque de oportunidades religiosas 
para as mulheres era muito mais limitado do que para os homens. Essas 
limitações foram mais substancialmente sentidas na área da educação. 
(WILLIS, 1989, p. 134, tradução nossa27)

 E, ainda, sobre a prospecção de melhoria, principalmente nos monastérios 
femininos, ela conclui:

A educação nos monastérios precisa ser estabelecida e organizada 
sistematicamente para fornecer instrução nos campos religiosos e 
seculares. As monjas e outras jovens precisam de incentivos para cursar 
o ensino superior nas universidades para qualificá-las como professoras 
para que possam assumir cargos em benefício de outras mulheres, 
bem como da sociedade em geral. Estão em curso mudanças que irão 
assegurar às mulheres tibetanas um papel maior na vida religiosa e 
cultural. (WILLIS, 1989, p. 134, tradução nossa28)

27	  “Still, due to cultural conditioning, social expectations, and their own delusions of incapability, the 
range of religious opportunities for women was far more limited than for men. These limitations 
were most substantially felt in the area of education.”

28	  “Education in the nunneries needs to be established and systematically organized to pro vide 
instruction in both religious and secular fields. Nuns and other young women need incentives for 
pursuing higher education at universities to qualify them as teachers so that they may take up 
positions to benefit other women as well as society at large. Changes are currently underway that 
will assure Tibetan women a greater role in religious and cultural life.”



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

87

No budismo da tradição Mahāyāna a vida intelectual das monjas não foi registrada. 
Os monges ficaram com o título de doutores das grandes universidades budistas indianas 
que posteriormente foram preservadas no Tibete.

Na raiz, o maior problema da ordem das mulheres provavelmente residia 
na incapacidade da tradição budista de afirmar completamente a ideia 
de que as mulheres prospectavam o papel de renunciante. Isso levou 
a uma estrutura institucional que oferecia às mulheres oportunidades 
admiráveis ​​de crescimento espiritual e intelectual, mas não para a 
liderança institucional e acadêmica que tal crescimento deveria habilitá-
las a assumir. (FALK, 2001, p. 197, tradução nossa29)

O desenvolvimento universitário budista na Índia foi estruturado a partir do 
séc. II, durante a fase de desenvolvimento do budismo imperial, que se iniciou com o 
imperador Aśoka30 e se firmou com a universidade de Nālandā31. De lá surgiram grandes 
eruditos, renomados professores e mestres do budismo iniciático. Infelizmente não 
encontramos registros de mulheres professoras nessa ou em outras universidades desse 
período, mas a arqueologia e a literatura marcam esse período com grande produção de 
narrativas femininas, incluindo o texto canônico de Tārā e aparições arqueológicas muito 
influenciadas pelos eruditos professores do monastério de Nālandā.

 

1. 5. As mulheres na tradição Geluk

Em busca dos registros intelectuais das mulheres tibetanas, foi interessante des-
cobrir que o grau de formação acadêmica nos monastérios femininos Geluk diferem dos 
monastérios masculinos. Desde a fundação da tradição Geluk no séc. XV até o séc. XXI, 

29	  “At the root, the major problem of the women’s order probably rested in the Buddhist tradition’s 
inability to affirm completely the idea of women pursuing the renunciant’s role. This led to an 
institutional structure that offered women admirable opportunities for spiritual and intellectual 
growth, but not for the institutional and scholarly leadership that such growth should have fitted 
them to assume. The nuns’ troubles were compounded by an ambivalent image created in a tradi-
tion of Buddhist stories that sometimes praised their achievements but just as often undercut and 
attacked them.”

30	  Império de Aśoka, o terceiro reinado dentro da Dinastia Mauryan (Kǒngquè wángcháo, 孔雀王朝) 
(325-169 a.C.); ver em TSAI, 2019a, p. 139.

31	  Nālandā foi uma grande universidade monástica budista, localizada na Índia, fundada no século V 
d.C. e reconhecida pela UNESCO como a primeira universidade do mundo. Ela existiu até o século 
XII. Nālandā foi o local onde os maiores especialistas do budismo lecionaram e produziram conte-
údos acadêmicos. Ver em BUSWELL e LOPEZ, 2014, p. 565.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 88

nenhuma mulher pôde obter o título do Geshema,32 que significa doutora em tibetano. Já 
para homens, o título Geshe (doutor) sempre existiu. Ou seja, somente os Geshes pode-
riam ensinar, inclusive ser professores de mulheres monjas. 

Embora Plínio Tsai (2021, p. 19) esclareça que “os tibetanos separam seu estudo 
acadêmico em Sūtra e Tantra, sendo reservado para o Vajrayāṇa um sistema universitário 
separado, por força da especialização que o sistema tântrico exige”, não se pode afirmar 
que o título de Geshe ou Geshema se enquadra no mesmo sistema universitário do Tantra.  
Mesmo nas escolas que possuem mulheres como detentoras das linhagens de Tārā e de 
outras deidades, elas não são autorizadas a ensinar, somente passam a transmissão oral e au-
torização de prática (iniciação, abhiṣeka). Em algumas raras exceções, recebem o título de 
conselheiras meditativas (kalyāṇa-mitra), tornando-se conselheiras pessoais de meditação. 

2. Tārā e seu protagonismo nas escolas do Budismo tibetano

O maior protagonismo feminino está no sistema Vajrayāṇa. É nele que Tārā se consolida 
como personificação feminina de conceitos pilares da tradição budista como, compaixão, 
equanimidade, sabedoria, entre outros (SCHERER, 2018). Na tradição Geluk tibetana, Tārā 
está inserida nas três classes do tantra, incluindo a mais elevada, a anuttarayogatantra. Nas 
escolas tibetanas Tārā é representada por todas as atividades iluminadas de todos os Budas e, 
portanto, é chamada de mãe dos Budas dos três tempos. Ela possui um protagonismo central 
dos ensinamentos do Buda nas escolas tibetanas por ter como base as escrituras Mahāyāna 
contidas nos Sūtras da Perfeição de Sabedoria (Āryaprajñāpāramitāhṛdayasūtram).

Sobre a igualdade de homens e mulheres nessa doutrina, Schuster afirma que:

existem muitas escrituras Mahāyāna que insistem que apenas os 
ignorantes fazem distinções entre as aspirações religiosas e as capacidades 
intelectuais e espirituais de homens e mulheres. Essa posição é a única 
que é consistente com a doutrina Mahāyāna de vacuidade de todos os 
fenômenos. Essa é a doutrina que está no coração de muitas escrituras 
Mahāyāna, começando com os Sūtras da Perfeição de Sabedoria 
(Prajn͂āpāramitāsūtras). (SCHUSTER, 1981, p. 25, tradução nossa 33)

32	  Geshema para mulheres e Geshe para os homens. O título de doutor em sânscrito é Paṇḍita, como 
vimos nos capítulos anteriores. 

33	  “But there are many Mahāyāna scriptures which insist that only the ignorant make distinctions 
between the religious aspirations and intellectual and spiritual capacities of men and women. This 
position is the only one which is consistent with the Mahāyāna doctrine of the emptiness of all 
phenomena. This is the doctrine which lies at the heart of many Mahāyāna scriptures, beginning 
with the Perfection of Understanding Sūtras (Prajn͂āpāramitāsūtras).” 



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

89

É comum na tradição Geluk iniciar esse Sūtra com a prece composta pelo mestre 
Nāgārjuna traduzida e adaptada por Plínio Tsai:

Eu me prostro à mãe de todos os Conquistadores, os Budas dos três tempos, 
que é a perfeição de sabedoria, Prajñāpāramitā, inexpressível na linguagem 
e pensamentos, não produzida e não cessada, como algo surgido nos céus, o 
objeto da realização do conhecimento não-dual. (2019b, p. 45)

A reverência é à sabedoria, que é representada como mãe desse método ensinado pelo 
Buda, essa corporificação é Buda Tārā (SCHERER, 2018) para os tibetanos. Como aponta 
Lotsawa, em sua tradução da coleção tibetana Degé Kangyur34, datada no final do séc. VIII d.C. 
e início do nono:

A Nobre Dhāraṇī “A Mãe de Avalokiteśvara”1 começa na cidade de Vaiśālī, 
onde o Buda estava residindo em meio a uma assembleia de monges e 
bodhisattvas. O bodhisattva Samantabhadra pede que revele a poderosa 
dhāraṇī conhecida como A Mãe de Avalokiteśvara, e o Buda concorda. [...]
Conforme indicado pelo título do texto, a dhāraṇī diz respeito a uma deusa 
chamada ou com o título Avalokiteśvaramātā, “A mãe de Avalokiteśvara.” 
No Degé Kangyur,2 a dhāraṇī pertence a um ciclo de oito textos Kriyātantra 
(bya rgyud) (Toh 724-31) dedicados à deusa Tārā. Com base nessa 
categorização, podemos inferir que os estudiosos tibetanos entenderam 
que Avalokiteśvaramātā era a deusa Tārā, mas não há mais evidências 
para confirmar essa identificação (LOTSAWA, 2021b, §§ i.1-i.2, tradução 
nossa35)

34	  O autor fez comparações das escrituras Kangyur com edições comparativas em tibetano དཔེ་བསྡུར་མ་ 
(dpe bsdur ma), encontradas nos catálogos Denkarma (ཨིདན་དཀར་མ་ (ldan dkar ma)) e Phangthangma 
(ཕང་ཐང་མ་ (‘phang thang ma)) de traduções feitas durante o período imperial do Tibete e textos em 
chinês que foram traduzidos por Fǎxián (法 賢, 973-1001) sob o título Fo shuo guanzizai pusa mu 
tuoluoni jing (观 自在 菩萨 母 陀罗尼 经, Taishō, 1117). A opção de escrever o tibetano romaniza-
do foi uma escolha minha e não consta no texto Lotsawa, apenas a versão Wylie. Para saber mais 
veja em LOTSAWA, 2021b, §§ i.3-i.4.

35	  “The Noble Dhāraṇī ‘The Mother of Avalokiteśvara’ 1 begins in the city of Vaiśālī, where the Buddha 
is residing amidst an assembly of monks and bodhisattvas. The bodhisattva Samantabhadra 
requests that he reveal the powerful dhāraṇī known as The Mother of Avalokiteśvara, and the 
Buddha agrees. 
[…]
As indicated by the text’s title, the dhāraṇī concerns a goddess named or bearing the title 
Avalokiteśvaramātā, “the mother of Avalokiteśvara.” In the Degé Kangyur,2 the dhāraṇī belongs to 
a cycle of eight Kriyātantra (bya rgyud) texts (Toh 724–31) dedicated to the goddess Tārā. Based 
on this categorization, we may infer that the Tibetan scholars understood Avalokiteśvaramātā to 
be the goddess Tārā, but there is no further evidence to confirm this identification.”



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 90

Essa menção do Buda no texto sagrado tibetano e chinês nos confirma que o Buda 
passou ensinamentos sobre Tārā. Para os tibetanos, essa dhāraṇi36 pertence aos textos 
sagrados de Tārā, agora personificada como a mãe de Avalokiteśvara.

2.1. As linhagens de Tārā nas principais escolas tibetanas

O budismo tibetano tem como tradição uma lista de professores que transmitiram 
os ensinamentos orais. Essa lista traz uma linhagem ininterrupta de ensinamentos do 
Buda histórico até os professores atuais. Grande parte da linhagem das escolas deriva da 
tradição de Atiśa e de diversos estudiosos da tradição Geluk. Vale ressaltar que Tsongkhapa 
(tradição Geluk) teve professores da tradição Kagyu em sua formação. Essa escola teve 
grande influência na prática tântrica no Vajrayāṇa Geluk como os Seis Yogas de Naropā37 
e Mahamudra,38 que vieram da linhagem Dagpo Kagyu.

2.1.1. Tradição Geluk

Na tradição Geluk há renomados professores das demais escolas tibetanas que 
vieram da linhagem de Atiśa e Tsongkhapa. Eles são responsáveis por grande parte da 
linhagem de Tārā que se disseminou no Tibete. Quanto às primeiras linhagens encontradas 
de Tārā Vermelha, das três obras em tibetano, duas foram preservadas na tradição Geluk 
(STEVENS, 2010, p. i.). 

Rachael Stevens, na sua detalhada pesquisa sobre as linhagens de Tārā Vermelha, 
aponta diversos professores da escola Geluk autores de textos canônicos sobre a deidade, 
como Tārānātha (2007), nomeado o Sétimo Panchen Lama, deu seguimento à linhagem 
para outras três principais escolas do budismo tibetano (STEVENS, 2010, p. 84). 

Há cinco linhagens do final do séc. XIX ao início do XX preservadas na escola 
Geluk:

Além disso, cinco mestres da escola dGe-lugs-pa compuseram textos 
sobre a Tārā Vermelha no final do séc. XIX e início do séc. XX: Blo-
bzang byang-chub bstan-pa’jsgron-me, ‘Jam-dbyangs’ phrin-las, ‘Jjgs-

36	  Dhāraṇi em sânscrito, em tibetano gzungs གཟུངས།. Tanto nos dicionários apresentados por Lotsawa 
e Buswell; Lopez, o termo dhāraṇī tem o sentido de reter, referindo-se, neste caso, à capacidade 
dos praticantes de memorizar e relembrar ensinamentos detalhados. O mesmo termo também é 
usado para denotar textos que contêm essas fórmulas, neste caso, um método.

37	  Conjunto de prática tântricas do budismo tibetano compiladas e avançadas pelos indianos Tilopa 
e Nāropa, posteriormente transmitidas para o yogi tibetano Marpa Ltsawa da tradição Kagyu

38	  Terminologia que possui muitos significados dentro do budismo indiano e tibetano. De maneira 
geral, são técnicas de meditação no estágio de conclusão nos tantras. 



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

91

med ‘phrin-Ias rgya-mtsho, Ngag-dbang dge ‘dun rgya-mtsho, e ‘Jam-
dpal grub-pa’j rdo-rje. (STEVENS, 2010, p. 388, tradução nossa39)

A única menção encontrada sobre uma professora mulher na tradição Geluk foi a 
professora do mestre tibetano Je Pabongkhapa40 (1878-1941). Pabongkhapa foi responsável 
por incluir o tantra de Tārā na mais alta classe de tantras, o anuttarayogatantra. A lenda conta 
que ele recebeu o ensinamento dessa professora que era considerada o renascimento do quarto 
Takpu Lama41, mas infelizmente não há menção ao verdadeiro nome da professora e, por isso, 
não foi possível identificá-la. 

Infelizmente não foi possível encontrar referências que mencionem alguma linhagem 
tântrica feminina na tradição Geluk, diferentemente de outras escolas tibetanas (como será 
visto a seguir), em que há importantes mulheres com o título do Jetsunmas,42 que são detentoras 
da linhagem de Tārā. 

2.1.2. Tradição Sakya

A tradição Sakya, ao contrário da tradição Geluk, possui renomadas professoras. 
A recente obra de Elisabeth Benard, intitulada The Sakya Jetsunmas, publicada em 2021, 
conta com a história da linhagem de professoras da tradição Sakya. Jetsunmas é um termo 
tibetano que significa mulheres praticantes, mas não necessariamente monjas, pois nem 
todas as monjas são Jetsunmas. Jetsun deriva da palavra bhaṭṭārikā,43 em sânscrito, que 
significa nobre ou venerável senhora, mas também é um título para leigos/as que ensinam 
monges e monjas. A tradução final para Jetsunmas é “mulheres veneráveis” (BENARD, 
2021, p. 09).

Jetsun Kushok, nascida em 1938, é uma dessas mulheres veneráveis da família 
Sakya, detentora da linhagem dos mais importantes tantras femininos, inclusive o de Tārā. 

39	  “Furthennore, five masters from the dGe-lugs-pa school composed texts on Red Tara in the late 
nineteenth to early twentieth centuries: Blo-bzang byang-chub bstan-pa’j sgron-me, ‘Jam-dbyangs 
‘phrin-las, ‘Jjgs-med ‘phrin-Ias rgya-mtsho, Ngag-dbang dge ‘dun rgya-mtsho, and ‘Jam-dpal grub-
pa’j rdo-rje.” 

40	  Pabongkhapa Déchen Nyingpo (Tibetan: ཕ་བོང་ཁ་པ་བདེ་ཆེན་སྙིང་པོ, Wylie: pha bong kha pa bde chen snying 
po), do período de 1878 a 1941. Ele foi professor do Kyabje Ling Rinpoche (1903-1983), tutor do 
atual 14º Dalai Lama, Trijang Rinpoche e muitos outros professores altamente respeitados. 

41	  Informação recebida pelo professor Plínio M. Tsai e pelo monge Lobsang Chogni, em aula na 
Associação Buddha-Dharma, a partir de ensinamentos do professor Geshe Jampa Gyatso, no dia 
14 de fevereiro de 2018. 

42	  Mulheres Veneráveis. Esse título só se aplica no contexto da escola Sakya, pois se trata de sistema 
diferente, apesar da crítica ser direcionada ao sistema tibetano geral, não apenas a Geluk.

43	  Jetsun é o mesmo que svāmi-vinaya (śīla) – o mesmo que bhaḍḍārak. C.f. instrução do Prof. Plínio 
na banca de defesa, também dicionário online de sânscrito learnsanskrit.cc e Elisabeth Benard, 
2021, p. 09. 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 92

Dentro do sistema Vajrayāṇa, na atualidade, a Venerável Jetsun Kushok é uma das poucas 
professoras (para não dizer a única) detentoras da linhagem feminina dos tantras.

De acordo com a biógrafa Elisabeth Benard (2021), Jetsun Kushok é uma Jetsunma 
leiga, casada e mãe de cinco filhos, atualmente mora no Canadá, após alguns anos em 
exílio na Índia, depois da tomada do governo tibetano pela China. Mesmo sendo a filha 
mais velha da família Sakya e tendo completado todas as práticas do budismo tântrico 
aos 17 anos, não pôde herdar o título de representante da tradição, uma vez que o título 
era concedido somente aos homens. Este foi dado ao seu irmão mais novo Sakya Trizin. 
Depois de sua mudança com o marido para o Canadá, Jetsun Kushok não ensinava, mas, 
quando seu irmão começou a ensinar em New York, mulheres questionaram-lhe por que 
não havia professoras de linhagens femininas. Então, foi assim que ele convidou Jetsun 
Kushok para ser professora, e ela começou a ensinar. Atualmente ela comanda dois centros 
de Dharma (escolas de ensinamentos), um em Vancouver, a escola Sakya Thubten Tsechen 
Ling, e outro em Oakland, Califórnia, a Sakya Dechen Ling, além de ensinar por muitos 
países e ser inspiração para muitas mulheres, monjas e leigas. 

Especificamente sobre a linhagem de Tārā na tradição Sakya, Rachael Stevens 
mostra-nos quatro linhagens, dentro do recorte da Tārā Vermelha: “Pīthesvarīt, Cundā 
Tārā, Tārās Vermelhas dentro das Vinte e uma Taras, e as Taras Vermelhas encontradas 
dentro do Ciclo de ensinamentos Sa-shya-pa” (STEVENS, 2010, p. 387, tradução nossa44).

E, por fim, a tradição Geluk deriva da escola Sakya, pois Rendawa (1349-1412), 
um dos principais professores de Tsongkhapa, era da escola Sakya. Mas a tradição Geluk 
não tem a tradição de Jetsunmas, tampouco professoras/es leigas/os ensinando no sistema 
Vajrayāṇa.

2.1.3. Tradição Nyingma

A tradição Nyingma é a escola mais antiga do budismo tibetano, também a mais 
próxima linhagem de Tārā no Brasil. Em 1995, Chagdud Tulku, mestre tibetano da escola 
Nyngma, muda para o Brasil e funda o Templo Budista Chagdud Gonpa Khadro Ling, 
em Três Coroas, no Rio Grande do Sul. Ele trouxe especificamente a linhagem de Tārā 
Vermelha e transmitiu seus ensinamentos para muitos adeptos no Brasil e na América 
Latina. 

De acordo com Stevens, há cinco linhagens de Tārā Vermelha na tradição 
Nyingma: a de A-pam gter-ston; a Garland of Bimba Blossoms; a prática de sMin-grol-
ling; a do séc. XVIII Tshe-dbang nor-bu; e Rang-rig rdo-rje no séc. XIX. (STEVENS, 2010, 

44	  “Pīthesvarīt, Cundā Tārā, Red Tārās within the Twenty-one Tārās, and the Red Tārās found within 
the Sa-shya-pa Cycle ofteachings.” 



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

93

p. 387, tradução nossa45)
Chagdud Tulku possuía algumas dessas linhagens.46 De acordo com a pesquisa 

de Stevens, toda bibliografia de Chagdud Tulku é marcada pela presença de Tārā. Desde 
a infância ele sempre teve acesso às linhagens de praticantes de Tārā. Sua mãe, Delog 
Dawa Drolma, foi sua primeira professora. Ela era considerada uma emanação de Tārā 
Branca. Apesar de ter casada com Sera Kharpo, um praticante Geluk, não foi encontrado 
qualquer registro de seus ensinamentos, mas foi registrado47 por Chagdud Tulku, que 
ela era considerada uma grande professora (Lama) e que recebia ensinamentos através 
de visões de Buda Tārā. Ela foi uma grande inspiração para que Chagdud Tulku desse 
continuidade à linhagem de Tārā. Além de sua mãe, ele também recebeu instruções de 
Zhe-chen rab_’byams48, que era detentor da linhagem de Tārā Verde. Durante um retiro 
de três anos,

[...] seu professor Khrom-dge drung-pa Rin-po-che disse a Chagdud 
Tulku: “Em cada geração de nossa família, há um lama que atinge 
plenamente o poder benéfico de Tārā. Sua mãe, foi a Tara siddha de sua 
geração, e se você praticar Tara, acredito que será a sua Tara siddha. 
Isso seria muito bom”. (STEVENS, 2010, p. 305, Tradução nossa49) 

Após essa instrução, Chagdud Tulku conta que recitou cem mil vezes os longos 
versos de louvores às Vinte e Uma Tārās50. O termo siddha na citação refere-se a poderes 
supramundanos.

3. Buda Tārā: uma representatividade para as mulheres budistas da 
tradição Geluk

Quem reivindica a alteridade? É com essa pergunta que Gayatri Spivak, de origem 
indiana, exemplifica com sua história de vida “como as narrativas históricas são negociadas” 

45	  “that of A-pam gter-ston, A Garland of Bimba Blossoms, the sMin-grol-ling practice, the eighteenth 
century Tshe-dbang nor-bu, and Rang-rig rdo-rje in the nineteenth century.” 

46	  Para maiores detalhes, veja em STEVENS, 2010, p. 387.

47	  Nome tibetano Zla-ba sgrol_ma, sua história de vida está no livro Drolma, D. (2001), Delog: Jour-
ney to Realms Beyond Death.

48	 , Importante mestre da escola Nyingma.

49	  “[…] his teacher Khrom-dge drung-pa Rin-po-che said to Chagdud Tulku, ‘In every generation of 
our family, there is one lama who fully attains the beneficial power of Tara. Your mother was the 
Tara siddha of her generation, and if you do Tara practice, I believe you will be the Tara siddha of 
yours. This would be very good’.”

50	  Há vinte uma manifestações de Tārā, cada uma representa ações para beneficiar os seres.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 94

(1994, p. 187). Spivak, faz uma reflexão de como a produção das narrativas transforma o 
socius e constrói as leituras que emergem e legitimam questões, cujas implicações são 
políticas em todos os níveis possíveis.

A história do budismo sempre fora narrada por homens ao longo dos séculos, que 
tiveram como protagonista uma deidade feminina, às vezes mãe, salvadora, subjugadora e 
muitos outros aspectos que Tārā representa.

3.1. Um ícone feminino como centro e sua inclusão soteriológica

Quando a narrativa (ou narrativas) de Buda Tārā se expande para além das fronteiras 
indianas, ela ganha força no Tibete como grande percursora de um movimento de popularidade 
em diversas esferas: conceitual, revolucionária e de reafirmação de uma “inclusão soteriológica” 
(SCHERER, 2018, p. 7) da tradição budista Mahāyāna, em defesa da igualdade de gênero 
expressa no relato de Tārānātha sobre a princesa Jñānacandrā (SPONBERG, 1992, p. 8).

A centralidade de Tārā no sistema budista Mahāyāna corresponde à base hermenêutica 
das escolas tibetanas, em relação aos conceitos teológicos de compaixão (karuṇā) e 
equanimidade (upekṣā), como fundamentos essenciais. Ou seja, trabalhar em prol de beneficiar 
os seres e tomar as ações para ajudá-los sem distinção de gênero, raça, classe e assim por diante. 

Na tentativa de entender por quais motivos Tārānātha e outros estudiosos legitimaram 
Tārā e a colocaram em ascensão, Bee Scherer (2018), faz uma leitura teológica para explicar 
a genealogia e soteriologia de Tārā, e aponta para questões cujas implicações são políticas e 
têm a ver com a reafirmação dos ideais Mahāyāna em contraposição ao budismo Theravāda. 
Conforme Plínio Tsai (2019a, p. 78), enquanto o Theravāda reafirmou o sistema de castas 
(classes) sem enfrentamento à sociedade naquele tempo, a tradição Mahāyāna desafiou essa 
continuidade social.

De fato, a inclusão soteriológica Mahāyāna apontada por Scherer (2018) teria 
fundamento. No entanto, na prática, há marcas patriarcais mantidas pelas tradições budistas 
tibetanas que não foram superadas mesmo atualmente

Tenho observado uma certa tendência nos estudos budistas feministas, que 
talvez seja uma reação ao fato de que Mahāyāna tem todas as ferramentas 
teológicas necessárias para propagar a igualdade de gênero, mas muitas 
vezes não conseguiu fazê-lo historicamente. (LAM, 2013, p. 159, tradução 
nossa51)

51	  “I have observed a certain tendency in feminist Buddhist studies, which is perhaps a reaction to 
the fact that Mahāyāna has all the theological tools needed to promulgate gender equality, yet has 
often failed to do so historically.” 



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

95

Raymond Lam,52 aponta para o lugar de igualdade em que as narrativas de Tārā 
estão, em relação aos patronos masculinos:

Tārā é uma dessas figuras atípicas cuja “visibilidade” (uma questão 
crucial no pensamento feminista) ultrapassa o nível simplesmente 
literário ou heurístico e entra na esfera transcendente geralmente 
reservada aos bodhisattvas masculinos, os atores ativos e agentes da 
iluminação. (LAM, 2013, p. 159, tradução nossa53)

Os Bodhisattvas masculinos são Avalokiteśvara e Mañjuśrī, que, de fato, são tão 
pioneiros nos textos canônicos quanto Tārā. Lam (2013) insiste que as virtudes Mahāyāna 
já existiam dentro dos textos tântricos indianos “antes que os autores tibetanos começassem 
a escrever sobre ela como uma Buda feminina” (LAM, 2013, p. 165).

3.1.1. Buda Tārā: caminho para afirmação das mulheres no budismo tibetano 
Geluk

Janice D. Willis (1999) é uma das pesquisadoras budistas que vêm estudando e 
escrevendo no meio acadêmico internacional sobre as mulheres budistas numa perspectiva 
feminista. Ela propõe em sua obra Tibetan Buddhist Women Practitioners, Past and Present, 
que façamos uma lista de mulheres budistas que são modelos de inspiração para nós:

Minha sugestão é que agora comecemos a formar para nós uma 
“linhagem especial de renomadas mulheres praticantes”. Aqui segue 
como modelo de como isso pode ser feito: (1) moldar essa linhagem 
de mulheres budistas tibetanas praticantes que foram inspiradoras para 
mim pessoalmente; e (2) narrar brevemente alguns detalhes das histórias 
de vida de algumas dessas mulheres. De uma forma importante, o que 
uma lista como esta faz é nos mostrar que mulheres tão exemplares 

52	  LAM, Raymond. Legitimizing Legitimization: Tāra ̄’s Assimilation of Masculine Qualities in Indo-
Tibetan Buddhism and the Feminist ‘Reclaiming’ of Theological Discourse. Feminist Theology 
2014, v. 22, n. 2, p. 157-172, 2014. A partir daqui será enunciado como LAM, 2014, seguido de 
número de página.

53	  “Tārā is one of these anomaly figures whose ‘visibility’ (a crucial issue in feminist thought) breaks 
past the simply literary or heuristic level, and enters the transcendent sphere usually reserved for 
male bodhisattvas, the active players and agents of enlightenment.” 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 96

existiram e agora vivem. (WILLIS, 1999, p. 145, tradução nossa54)

Tārā, sem dúvida, estaria na lista de mulheres budistas a serem lembradas, talvez 
nem tanto pela personificação materna e salvadora, mas por ter sido aquela que fez o 
voto de sempre ser mulher para garantir que todos os seres, sem exceção, pudessem se 
libertar dos sofrimentos. Esse modelo feminino reivindica a alteridade de nós mulheres, 
mas também nos inspira a sermos voz que sobrepõe o protagonismo invisível que nos 
assombra desde sempre.

É fato histórico que há uma carência de modelos femininos no budismo. Na 
tradição Geluk é extremamente raro encontrar professoras. Quando há menção, foram 
clamadas de ḍākiṇīs, yoginī,55 bodhisattvas, e seus nomes foram apagados da história. 
Já para os homens, há linhagens ininterruptas, professores que marcaram histórias que 
são narradas por diversos biógrafos, ensinamentos que são grandes clássicos e pilares de 
imensos debates ao longo de muitos séculos. 

O registo do papel da mulher na tradição Geluk ainda precisa ser feito. Nos 
monastérios os professores são sempre homens, são eles que se destacam no mais alto 
grau de hierarquia, enquanto as mulheres não possuem nenhuma representatividade 
hierárquica. Segundo Rita Gross (2011), esse é um fato na estrutura budista global. Ela 
explica que o reflexo disso é um ofuscamento do feminino, pois, em termos quantitativos, 
a maioria das praticantes são mulheres. 

Considerações finais

O caminho de inspiração na tradição Geluk, ainda precisa ultrapassar as barreiras 
patriarcais que imperam no budismo tibetano. Como Janice Willis (2014) nos propõe, é 
preciso recontar a história feminina a partir de nós, e, assim, traçarmos uma linhagem 
de mulheres que são detentoras da linhagem de deidades femininas. Tārā seria a mais 
importante para as mulheres da tradição Geluk.

Os mestres e professores que deram origem à tradição Geluk, como apontamos, 
tinham uma forte relação com Tārā. Eles foram os detentores e responsáveis pela 
preservação dos tantras que moldaram todo o sistema de prática do tantra de Tārā. 
O desafio para as mulheres budistas da tradição Geluk é, a partir do método Geluk, 
reconhecido como um dos mais completos sistemas de estudos e debates do budismo, 

54	  “My suggestion is that we now begin to fashion for ourselves a “special lineage of renowned wom-
en practitioners.” As a model for how this might be done, here I will: (1) fashion such a lineage of 
Tibetan Buddhist women practitioners who have been inspirational for me personally; and (2) 
briefly narrate some of the details of the life stories of a few of these women. In an important way, 
what a listing like this does is show us that such exemplary women have existed and do now live.”

55	  A palavra yoginī é a representação feminina de qualquer deidade, mais detalhes no glossário.



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

97

pela sua maior ênfase na lógica budista indiana, construir fortes alicerces para ultrapassar 
as barreiras do patriarcado tibetano. Esse caminho não pode ser outro do que aquele do 
estudo institucional e acadêmico, que foi tão negado às mulheres budistas tibetanas. 

Referências

APPLE, James B. Atiśa Dīpamkara: illuminator of the awakened mind. Shambhala, 2019.

AZIZ, Barbara Nimri. Moving Towards a Sociology of Tibet. In: Feminine Wisdom: Collection of 
Articles on Tibetan Women. Dharamsala; New Delhi: Library of Tibetan Works and Archi-
ves, 2014.

BENARD, Elisabeth A. The Sakya Jetsunmas: The Hidden World of Tibetan Female Lamas. Cali-
fornia: The Sapan Fund, 2021.

BEYER, Stephan. Magic and Ritual in Tibet the Cult of Tara. University Of California, 2001.

BLACKSTONE, Kathryn R. Women in footsteps of the Buddha: Struggle for liberation in the 
Therigata. Dheli, Motilal Banarsidass Publication, 2000. 

BUSWELL, Robert E.; LOPEZ, Donald S. The Princeton dictionary of Buddhism. Princeton: Prin-
ceton University Press, 2014.

COEN, Monja. O que aprendi com o silêncio. Planeta Estratégia, 2019.

COEN, Monja. Zen Budismo e Gênero. Rever. São Paulo, PUC, 2005. Disponível em: https://
www.pucsp.br/rever/rv2_2005/t_coen.htm. Acesso em: 06 ago. 2023.

FALK, Nancy Auer. The Case of the Vanishing Nuns: The Fruits of Ambivalence in Ancient Indian 
Buddhism, Unspoken Words: Women s Religious Lives, ed. by Nancy Auer Falk and Rita 
M. Gross, pp. 196-206. Belmont, CA: Wadsworth, 2001.  

FRANÇA, Nirvana de Oliveira Moraes Galvão. GURUDHARMAS: Processos de construção 
e corrupção do cânon referente às obrigações de monjas budistas iniciantes. Dissertação 
(Mestrado em Ciências da Religião) – Universidade Metodista de São Paulo. São Bernardo 
do Campo, 2020. Disponível em: http://tede.metodista.br/jspui/handle/tede/2082. Acesso 
em: 10 set. 2023.

FRANÇA, Nirvana de O. M. G. de; MARQUES, Tattiane Yu B. Therīgāthā: las primeras. Budd-
histdoor en Español. Hong Kong, 2022. Disponível em : https://espanol.buddhistdoor.net/
therigatha-las-primeras-voces-femeninas-en-el-budismo/  Acesso em: 10 set. 2023.

GROSS, Rita M. Buddhism After Patriarchy: A Feminist History, Analysis, and Reconstruction of 
Buddhism. New York: State University of New York Press, 1993.

GROSS, Rita M. Yeshe Tsogyel: Enlightened Consort, Great Teacher, Female Role Model. In: 
Feminine Wisdom: Collection of Articles on Tibetan Women. Dharamsala; New Delhi: 
Library of Tibetan Works and Archives, 2014.

JINPA, T. Tsongkhapa – Um Buddha na Terra das Neves. Tradução: (org.) Plínio Marcos Tsai. 
Valinhos: Associação Buddha-Dharma, 2023.

LAM, Raymond. Legitimizing Legitimization: Tārā’s Assimilation of Masculine Qualities in 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk 98

Indo-Tibetan Buddhism and the Feminist ‘Reclaiming’ of Theological Discourse. Femi-
nist Theology 2014, v. 22, n. 2, p. 157-172, 2014. Disponível em: https://www.academia.
edu/30435468/Legitimizing_Legitimization_Tārās_Assimilation_of_Masculine_Qualities_
in_Indo_Tibetan_Buddhism_and_the_Feminist_Reclaiming_of_Theological_Discourse. 
Acesso em: 08 ago. 2023.

LANDESMAN, Susan A. Goddess Tārā/ Silence and Secrecy on the Path to Enlightenment. 
Journal of Feminist Studies in Religion, Indiana University Press, v. 24, n. 1, p. 44-59, Spring, 
2008. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/20487912 Acesso em: 08 ago. 2023.

LOTSAWA, Lhasey. Translations and Publications. The Dhāraṇī “The Mother of Avalokiteśvara” 
(Avalokiteśvara- mātādhāraṇī, Toh 725, 909). In: 84000: Translating the Words of the Bud-
dha, 2021.

MAKLEY, Charlene. The Meaning of Liberation: Representations of Tibetan Women. In: Femi-
nine Wisdom: Collection of Articles on Tibetan Women. Dharamsala; New Delhi: Library 
of Tibetan Works and Archives, 2014.

MARQUES, Tattiane Yu Borges. Buda Tārā: surgimento, transformação e permanência da 
centralidade de um ícone feminino no budismo tibetano Geluk. Dissertação (Mestrado em 
Ciências da Religião) – Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 
2022. Disponível em: http://tede.metodista.br/jspui/handle/tede/2208. Acesso em: 10 set. 
2023.

OLIVIA, Nona (Sarana). Aprendendo com o Therīgāthā - O que libertou a venerável monja 
Uttamā. The Sati Journal: The Journal for the Sati Center Buddhist Studies, 2011. Disponível 
em: https://www.sati.org/wp-content/uploads/pre-2013/Aprendendo-com-o- Acesso em: 10 
set. 2023.

OWEN, Lisa Battagli. On Gendered Discourse and the Maintenance of Boundaries: A feminist 
Analysis of the Bhikkhuni order in Indian Buddhism. Asian Journal of Women’s Studies, v. 4, 
n. 3, 1998. 

PICCIN, Estela. O Bodhisattva Ascético: sua iconografia no contexto do desenvolvimento da 
tradição budista Mahāyāna em Gandhara. 2021. Dissertação (Mestrado em Ciências da Re-
ligião) – Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2021. Disponível 
em: http://tede.metodista.br/jspui/handle/tede/2114 Acesso em: 15 set. 2023.

SCHERER, Bee. Buddhist Tantric Thealogy? The Genealogy and Soteriology of Tārā. Bud-
dhist-Christian Studies, U.K., Canterbury Christ Church University, 2018. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.1353/bcs.2018.0024. Acesso em: 10 set. 2023.

SCHUSTER, Nancy. Changing the Female Body: Wise Women and the Bodhisattva Career in 
Some Maharatna kutasutras. Journal of the International Association of Buddhist Studies, v. 
4, n. 1, p. 33-46, 1981.

SKILLING, Peter. Esā agrā: Images of nuns in (Mūla-) Sarvāstivādins literature. Journal of Inter-
national Association of Buddhist Studies (JIABS), v. 24, n. 2, 2001.

SOUZA, Sandra Duarte de. Estudos Feministas e Religião: percursos e desafios. In: SOUZA, 
Sandra Duarte de; SANTOS, Naira Pinheiro dos. Estudos feministas e religião: tendências 
e debates. Curitiba: Editora Prismas; São Bernardo do Campo: Universidade Metodista de 
São Paulo, 2015.

SPIVAK, Gayatri. Quem reivindica alteridade? In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Ten-



Buda Tārā: a afirmação das mulheres no budismos tibetano Geluk

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 73-99, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

99

dências e Impasses – O Feminismo como Crítica da Cultura. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 
1994.

SPONBERG, Alan. Attitudes toward women and feminine in early buddhism. In: CABEZÓN, 
José Inácio. Buddhism, sexuality and gender. New York: State University of New York Press, 
1992, p.8.

STEVENS, Rachael. Red Tārā: Lineages of Literature and Practice. Tese de Doutorado, Oxford 
University, 2010.

SUJATO, Bhikkhu. White Bones Red Rot Black Snakes. A buddhist mitology of the feminine. 
Kaeo: Santipada, 2012. Disponível em: http://santifm.org/santipada/wp-content/uplo-
ads/2012/08/wbrrbsSCREENopt.pdf. Acesso em: 08 ago. 2023.

TĀRĀNĀTHA, Jo Nang. The Origin of Tārā Tantra. Tradução: David Templeman. New Delhi: 
Library of Tibetan Works and Archives, 2007.

TSAI, Patricia Guernelli Palazzo. O Conceito de Responsabilidade Universal: uma análise do 
conceito pela Tradição Budista Mahāyāna Geluk no XIV Dalai Lama. 2021. Dissertação 
(Mestrado em Ciências da Religião) – Universidade Metodista de São Paulo, São Bernardo 
do Campo, 2021. Disponível em: http://tede.metodista.br/jspui/handle/tede/2110 Acesso 
em: 08 ago. 2023.

TSAI, Plínio Marcos. Sermão do Grande Fundamento. Tradução Bilíngue e Comentário. Vali-
nhos: ATG, 2019a.

TSAI, Plínio Marcos. Néctar da Imortalidade: A dhyāna de Amitāyus. Tradução e adaptação. 
Valinhos: ATG, 2019b.

TSAI, Plínio Marcos. Introdução. In: VASUBANDHU, Mahapandita. Tratado da Refutação do 
Personalismo. Valinhos: BUDA, 2021.

TSOMO, Karma Lekshe. Tibetan Nuns and Nunneries. In: Feminine Wisdom: Collection of Ar-
ticles on Tibetan Women. Dharamsala; New Delhi: Library of Tibetan Works and Archives, 
2014.

TSONGKHAPA, Lobsang Dragpa. Lamrim Chenmo: parte I. Tradução: Plínio Marcos Tsai. Va-
linhos: BUDA, 2020.

WILLIS, Janice Dean. Feminine ground: essays on women and Tibet. Ithaca, New York: Snow 
Lion Publications, 1989. 

WILLIS, Janice Dean. Tibetan Buddhist Women Practitioners, Past and Present. In: TSOMO, 
Karma Lekshe (ed.). Buddhist Women Across Cultures: Realizations. Albany, NY: State Uni-
versity of New York, 1999.

WOODHEAD, Linda. As diferenças de gênero na prática e no significado da religião. Estudos de 
Sociologia, Araraquara, UNESP, v. 18, n. 34, 2013, p.. 

Recebido em: 5/10/2023 
 Aprovado em: 12/07/2024


