
História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Recebido em: 5/10/2023 e aprovado em: 10/12/2024

    INVISIBILIDADE DAS MULHERES NEGRAS NOS REGIS-
TROS DA UMBANDA NO BRASIL: RACISMO E SEXISMO 

NO CAMPO RELIGIOSO AFRO-BRASILEIRO

Invisibility of black women in Umbanda narratives in Brazil: racismo and 
sexism in the afro-brazilian religious field

Claudia R. Alexandre1

RESUMO

Neste artigo abordo sobre a invisibilidade das mulheres, em especial 
mulheres negras, na literatura da Umbanda no Brasil, como reflexo de 
uma historiografia produzida por homens e brancos, que dificultaram 
reconhecer a complexidade do campo das religiões afro-brasileiras. 
Ao longo do projeto histórico da formação da Umbanda nota-se a 
ausência e/ou apagamento de referências sobre a participação feminina 
na constituição de uma religião que apresenta, até os dias de hoje, 
heranças de tradições negro-africanas e ameríndias, de povos que na sua 
cosmogonia reservavam papel central para as mulheres, responsáveis pela 
manutenção de bens materiais e simbólicos.  Pensar a questão de raça, 
gênero, religião e o processo de marginalização tem aquecido a agenda 
do movimento de mulheres negras no Brasil, Estados Unidos e em vários 
países da América Latina, reivindicando, por meio de políticas públicas, o 
aumento da presença feminina na produção de conhecimento e liderança 
nas universidades, nos parlamentos e em segmentos da sociedade de 
dominação masculina.  Valorizar as múltiplas experiências de mulheres 
negras de terreiros significa que outras linguagens e instrumentos 
epistemológicos, não-hegemônicos, podem disputar lugar em espaços de 
construção de poder, mesmo que à margem. Aqui também ressaltamos 
a importância dessas reflexões para as análises sobre estas mulheres no 
campo dos estudos das religiões afro-brasileiras. Plural, diversificada, 
repleta de rupturas, tensões e transições, a Umbanda compõe o campo 
afro-religioso, assim como as denominações dos Candomblés (ketu, 
nagô, jejê, angola, ewê, fon, ijexá...), Batuque, Mina, Xambá, Jurema, 
Xangô, entre outras práticas ativas no país.

Palavras chaves: umbanda, mulheres negras, invisibilidade

1	  Doutora em Ciência da Religião (PUC-SP). Mestre em Ciência da Religião (PUC-SP). Foi 
Assessora Especial da Fundação Cultural Palmares (MinC), responsável pela sistematização das 
pré-conferências para a III Conferência Mundial de Combate ao Racismo - Durban (África do Sul). 
Contato: claudiaalexandre.jornalista@gmail.com.



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 54

ABSTRACT

In this article, I address the invisibility of women, especially black women, 
in Umbanda literature in Brazil, as a reflection of a historiography produced 
by men and whites, which made it difficult to recognize the complexity 
of the field of Afro-Brazilian religions. Throughout the historical project 
of the formation of Umbanda, there has been an absence and/or erasure 
of references to female participation in the constitution of a religion 
that presents, to this day, inheritances of black-African and Amerindian 
traditions that in their cosmogony reserved a central role for women, who 
had power over material and symbolic goods. Thinking about the issues 
of race, gender, religion and the process of marginalization has heated up 
the agenda of the black women’s movement in Brazil, the United States 
and in several Latin American countries, demanding, through public 
policies, an increase in the presence of women in universities, parliaments 
and in segments of society dominated by men. Valuing the multiple 
experiences of black women from terreiros means that other languages ​​
and epistemological instruments, which are not hegemonic, can compete 
for space in spaces of power construction, even if on the margins. Here it 
is also worth highlighting the importance of these reflections for analyses 
of these women in the field of studies of Afro-Brazilian religions. Plural, 
diverse, full of ruptures, tensions and transitions, Umbanda makes up the 
Afro-religious field, as do the denominations of Candomblés (ketu, nagô, 
jejê, angola, ewê, fon, ijexá...), Batuque, Mina, Xambá, Jurema, Xangô, 
among other practices active in the country.

Keywords: Umbanda, black woman, invisibility

Introdução

Quando a Umbanda se assentou no campo religioso brasileiro no início do século 
20, tratada como síntese da formação histórica e social do Brasil, revelou a possível junção 
das práticas dos povos indígenas, negro-africanos e europeus (católicos e kardecistas), 
características que ainda se mantém. Muitos teóricos e religiosos passaram a disputar formas 
de explicar uma dinâmica que com o tempo sinalizava sua complexidade multicultural. 
Porém desde os primeiros escritos nota-se a ausência da contribuição de mulheres seja 
disputando narrativas, seja como protagonistas dos ajuntamentos que deram origem às 
casas de cultos, desde antes da legitimação desta religião afroameríndia brasileira.

 Neste artigo abordo sobre a invisibilidade das mulheres, em especial mulheres 
negras, na literatura da Umbanda no Brasil, como reflexo de uma historiografia produzida 
por homens e brancos, que dificultaram reconhecer a complexidade do campo das 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

55

religiões afro-brasileiras. Ao longo do projeto histórico da formação da Umbanda nota-se 
a ausência e/ou apagamento de referências sobre a participação feminina na constituição 
de uma religião que apresenta, até os dias de hoje, heranças de tradições negro-africanas e 
ameríndias, de povos que na sua cosmogonia reservavam papel central para mulheres, que 
detinham poderes sobre bens materiais e simbólicos.  Pensar a questão de raça, gênero, 
religião e o processo de marginalização tem aquecido a agenda do movimento de mulheres 
negras no Brasil, Estados Unidos e em vários países da América Latina, reivindicando, 
por meio de políticas públicas, o aumento da presença feminina nas universidades, 
nos parlamentos e em segmentos da sociedade de dominação masculina.  Valorizar as 
múltiplas experiências de mulheres negras de terreiros significa que outras linguagens e 
instrumentos epistemológicos, não-hegemônicos, podem disputar lugar em espaços de 
construção de poder, mesmo que à margem. Aqui também ressaltamos a importância 
dessas reflexões para as análises sobre estas mulheres no campo dos estudos das religiões 
afro-brasileiras. (ALEXANDRE, 2021, p. 31).

Ao abordar o feminismo e o estudo das religiões, Rosado (2001) analisou como as 
transformações provocadas pelo movimento de mulheres influenciaram o desenvolvimento 
de uma análise feminista nas Ciências Humanas, que passou a considerar “[...] as diferentes 
formas pelas quais as relações entre os sexos moldam práticas, representações e discursos 
religiosos” (ROSADO, 2001, p.79). Quando iniciou suas pesquisas em meados dos anos 
1980, ela percebeu que havia um problema de caráter teórico-metodológico, pois na 
abordagem sociológica das religiões não havia referências para o feminismo enquanto 
proposta de análise.

A revisão do feminismo sobre as relações entre mulheres e religião 
possibilitou perceber “[...] as ideias religiosas como fonte de 
empoderamento e não mais de subordinação”. (DROGUS, 1997, p. 
6 apud ROSADO, 2001, p. 87). Isso contribuiu para que mulheres 
praticantes de outras religiões não-ocidentais também elaborassem e 
expressassem suas críticas: é “[...] assim, enquanto movimento social 
inspirador de práticas de resistência à situação de sujeição das mulheres, 
que o Feminismo atua, de início, no campo religioso”. (ROSADO, 
2001, p. 81). 

No Brasil, no entanto, a “elaboração teológica feminista mais difundida vem 
do campo cristão, protestante e católico”, ensejando necessidades e realidades em certa 
medida distantes das pautas do feminismo negro e dos temas presentes nos estudos 
afro-brasileiros (ALEXANDRE, 2021, p. 32). Desta forma ressalto que as religiões afro-



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 56

brasileiras também constituem espaços de protagonismos femininos, onde mulheres 
negras ganharam centralidade, como em nenhum outro lugar da sociedade patriarcal. 

Plural, diversificada, repleta de rupturas, tensões e transições, a Umbanda compõe 
o campo afro-religioso, assim como as denominações dos Candomblés (ketu, nagô, jejê, 
angola, ewê, fon, ijexá...), Batuque, Mina, Xambá, Jurema, Xangô, entre outras práticas 
ativas no país. Foi no Rio de Janeiro, onde teve “expansão vertiginosa”, entre 1945 e 
1979, que ganhou popularidade na mídia, representação política, reconhecimento e 
embranquecimento (ORTIZ, 1999, P. 33), se distanciando da população preta e pobre, 
parcela perseguida por realizar práticas que outrora haviam sido taxadas de feitiçaria, 
charlatanismo e curandeirismo. 

A história que escreveram sobre a Umbanda

Preocupados em definir um marco histórico para a religião e explicar as 
transformações, que vão do impulso, expansão ao esvaziamento (CUMINO, 2019, p.130), 
religiosos, pesquisadores e até políticos esforçaram-se para encontrar aceitação social 
para a Umbanda, apesar das repressões e perseguições. Os estudos mais referenciados 
mostram esse esforço para definir a inauguração e o momento da legitimação da religião, 
o que incluiu o apagamento das questões sociais e raciais. O que mais incomodava a elite 
patriarcal era a circulação livre dos negros e negras, que disputavam o espaço público e se 
inseriam na sociedade sem renunciar às heranças africanas. No período do Estado Novo 
(1937-1945) houve muito interesse em produzir escritos e publicações de jornais formando 
opinião negativa sobre as manifestações negras: “... esses intelectuais procuraram destituir 
ao máximo a religião de simbologias afro-religiosas, procurando em contrapartida, uma 
forte aproximação com o kardecismo e com o catolicismo” (NOGUEIRA, 2022, p. 28). 

Da prática para a teoria, a primeira geração de autores umbandistas recorria aos 
ensinamentos das religiões dos livros, como a Bíblia e à coleção espírita de Alan Kardec, 
na tentativa de explicar os saberes vindos dos espíritos que se manifestavam nos terreiros 
e zungus (casas comunitárias dos negros, século XVIII). A ideia era encontrar uma origem 
para a nova religião distanciada das experiências dos navios negreiros, das senzalas e mais 
próxima, quem sabe, das antigas civilizações perdidas da Atlântida ou Lemúria. A hipótese 
de um surgimento no paraíso desaparecido foi bastante discutida no Primeiro Congresso 
de Umbanda e defendida por dirigentes como Diamantino Coelho Fernandes: “existiu o 
continente perdido da Lemúria, do qual a Austrália e as ilhas do Pacífico constituem as 
porções sobreviventes, fácil nos será concluir que a Umbanda foi por eles trazida do seu 
contato com os povos hindus, com os quais aprenderam e praticaram durante séculos”. 
(PCBEU, p.114-117, in CUMINO, 2019, p. 49).  Mais uma tentativa de mostrar que a 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

57

Umbanda apesar de ser brasileira teria heranças localizadas nas antigas filosofias orientais. 
Aqui marcando uma diferença entre a forma de legitimação da Umbanda e do Candomblé, 
em relação às origens africanas:

[...] Enquanto a legitimidade buscada por pais e mães de santo em alianças 
com estudiosos do tema do Candomblé no Nordeste, particularmente 
na Bahia e em Pernambuco, ao longo dos anos 30, repousava na 
exaltação de uma herança africana dita “mais pura”; no Sudeste, com 
a Umbanda, teria ocorrido justamente o oposto. Nele, tentou-se retirar 
as simbologias afro-brasileiras da Umbanda, identificando-as como 
inferiores e pejorativas (DANTAS, 1988, p. 155). 

	 Esse distanciamento das heranças africanas fez com que na fase inicial, 
a religião fosse chamada de “Umbanda Branca”, pois através da negação da África ser 
tornaria “limpa”, “branca” e “pura”, relacionando-se a prática do “bem e da caridade”. “Até 
mesmo as duas principais figuras do panteão umbandista “branco”, ou seja, a figura do 
“caboclo” e do “preto-velho” seriam ressignificadas por esses intelectuais” (NOGUEIRA, 
2022, p. 29). Essas estratégias de legitimação foram apresentadas no Primeiro Congresso 
Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, realizado no Rio de Janeiro, em 1941.

O Primeiro Congresso de Umbanda2 também foi uma tentativa vã de unificar as 
práticas da religião, produzir um livro sagrado umbandista e “desafricanizá-la”. Durante 
o evento houve o esforço em explicar as práticas olhando para fora, a partir das religiões 
orientais, ocultismo, magia, esoterismo e espiritualismo em geral. “Começam após esse 
primeiro congresso, as disputas pela posse da verdade dentro da religião; surge uma 
leitura contraditória e agressiva umas com as outras. Os defensores de cada variante de 
Umbanda acreditam possuir a Verdadeira Umbanda” (ibidem, p. 193).  Foram realizados 
mais dois encontros, o Segundo Congresso, em 1961 e o Terceiro Congresso, em 1973, 
cuja presidência, organização e apresentações foram feitos majoritariamente por homens.

O Segundo Congresso, em 1961, foi marcado pelo entendimento geral de que havia 
diversas práticas dentro da mesma religião.  Bem menos avessos às heranças africanas, foi 
neste segundo evento que se concluiu que a Umbanda era uma religião brasileira e a origem 
do nome viria do tronco linguístico banto, da África Central, do falar quimbundo, assim 
como Zambi (Senhor Supremo) e cambone (auxiliar do sacerdote). O Terceiro Congresso 
foi marcado por uma definição da organização política da religião, recomendando a 
criação do Superior Órgão de Umbanda (S.O.U.), que congregaria o número crescente 

2	  PCEBEU - Desse congresso foi feito um livro, no qual constam teorias expostas durante os 
oito dias de apresentações. Livro Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, está 
disponível na Biblioteca Pública Virtual: http://ebooks.brasilpodcast.net/. 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 58

de Federações espalhadas pelo país. Foi o ano em que São Paulo se destacou em número 
de participantes e em ser o primeiro estado a apresentar um S.O.U. próprio, incluindo a 
presença de uma mulher, Graciana Fernandes, presidente da União Espírita Umbandista. 

Os primeiros textos a compor a literatura da Umbanda começaram a ser publicados 
em 1924, no jornal A Noite (RJ), assinados por Antônio Eliezer Leal de Souza, o Leal 
de Souza, cujos escritos marcam a conversão do autor, do kardecismo para a umbanda, 
após presenciar uma sessão de cura na Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade, fundada 
pelo médium Zélio de Moraes, do Caboclo da Sete Encruzilhadas, conhecido como o 
anunciador da religião, em 15 de novembro de 1908. Hoje, este marco é uma história 
tratada com reservas, entre os próprios umbandistas.  Há os que consideram que o marco 
só pode ser pensado, a partir das diversas elaborações e resistências das práticas negras, 
que saltaram para os terreiros da religião, depois de sua aceitação social. 

A dominação dos homens e as narrativas umbandistas

Os pioneiros da literatura da Umbanda se empenharam em decifrar as formas 
de contato dos fiéis com um mundo espiritual de onde se manifestavam espíritos de 
indígenas (Caboclos e Caboclas), negros (Pretos-Velhos e Pretas-Velhas), além das 
chamadas “sete linhas”, divisões e subdivisões, que acolhiam o culto dos orixás e guias 
espirituais. Cumino (2019) fez um cuidadoso levantamento dos principais autores que se 
destacaram na primeira fase dos estudos da Umbanda e incluiu, além de Leal de Souza, 
João de Freitas (1939), Waldemar L. Bento (1939), Lourenço Braga (1942), Emanuel Zespo 
(1946), J. Dias Sobrinho (1949), Oliveira Magno (1950), Silvio Pereira Maciel (1950), Tata 
Tancredo e Byron Torres (1951), Aluízio Fontenele (1951), Maria Toledo Palmer (1949, 
1953) e Florisbela M. Sousa Franco (1953), as duas únicas mulheres que aparecem na 
lista de autores, que publicaram seus trabalhos, mas não ganharam notoriedade, assim 
como boa parte dos nomes citados. “Em sua maioria ilustres desconhecidos na Umbanda 
da atualidade. No entanto, alguns deles viriam a se tornar inspiração para uma segunda 
geração que nem sempre lhes dava os devidos créditos; suas ideias foram passadas adiante, 
copiadas, alteradas e remendadas”. (CUMINO, 2019, p. 211). 

Maria Toledo Palmer publicou dois livros Chave de Umbanda (1949) e A Nova Lei 
Espírita Jesus: a chave de umbanda (1953) e não teve sua história particular registrada, para 
além do que ela mesma deixou em sua primeira publicação. “No dia 21 de agosto de 1948, 
recebi ordens de fundar, aqui na Terra, sob orientação de Estrela Guia, a nova Lei Espírita – 
Jesus, a Chave de Umbanda. Para este fim vinha sendo preparada desde criança” (PALMER, 
1949, p. 1). A autora e umbandista teria criado uma forma de pensar a religião, dando base 
filosófica e teológica para um grupo de tendas, que seguiram suas doutrinas e mantiveram 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

59

vivo seus ensinamentos. 
Florisbela Sousa Franco também publicou apenas dois livros, que a tornaram 

conhecida na década de 50: Umbanda (1953) e Umbanda para Médiuns (1958). Assim 
como os escritos de Palmer, Florisbela se apresentava como uma líder umbandista cuja 
missão era transmitir mensagens doutrinárias, recebidas mediunicamente e pesquisas. É 
ela quem vai revelar através de suas mensagens a tríade espiritual com os espíritos Caboclos, 
Pretos Velhos e Crianças, como os pilares da Umbanda. Em sua primeira publicação em 
1953, ela apresenta o triângulo energético tendo caboclos (energia), crianças (inocência) 
e pretos-velhos (humildade). Ela foi a primeira escritora umbandista a produzir uma obra 
mediúnica de mensagens doutrinárias, ditada pelos espíritos Pai João, Mãe Maria da Serra 
e Aleijadinho, trabalhando no Grupo Espírita Unidos pelo Amor de Jesus (Juiz de Fora – 
MG). 

A partir da década de 70, outras autoras passam a disputar o lugar no campo 
dos estudos sobre a Umbanda, reforçando a identidade da religião com o povo brasileiro. 
Nas ciências sociais, propondo abordagens antropológicas e sociológicas, destacaram-se 
Maria Villas Bôas Concone, Diana Brown, Patrícia Birman.   

O primeiro trabalho acadêmico de uma pesquisadora, que ganha relevância na 
produção científica sobre a religião é a tese de doutorado de Diana Brown, defendida na 
Universidade de Columbia (EUA) “Uma história da Umbanda no Rio” (1974) e publicada 
em 1985. Brown não aprofunda sobre as hierarquias de gênero, mas se dedica a olhar a 
formação do campo religioso e a questão de classe e raça, fazendo uma análise crítica sobre 
o mito de fundação da Umbanda, a partir da história de Zélio de Moraes e a manifestação 
do Caboclo das Sete Encruzilhadas. “A historiografia da Umbanda é extremamente 
imprecisa sobre este aspecto, e, fora deste contexto, a história de Zélio não é amplamente 
conhecida nem tão pouco ganhou aceitação geral” (BROWN, 1985, p. 9-12).  

Ao percorrer a trajetória do conhecido “fundador da Umbanda” ela se refere a 
uma de suas sucessoras, a filha mais velha (Zélia de Moraes)3, mas não aprofunda sobre 
a presença dessa liderança feminina. Mas não deixa de abordar a questão racial evidente 
e embranquecimento na liderança do sistema religioso: “Todos esses indivíduos eram 
homens e quase todos eram brancos [...] identificaram 15 como brancos e apenas dois 
como mulatos. Nenhum era Negro”, avaliou ela ao se deparar com uma fotografia oficial, 
tirada em 1941, com fundadores e principais dirigentes. Sobre a realização dos congressos 
ela ponderou: “Dois temas centrais destacavam-se nessas atas: a preocupação com a criação 

3	  Zélio de Moraes nasceu em 10 de abril de 1891 e morreu em 3 de setembro de 1975, a Tenda 
Espírita Nossa Senhora da Piedade, fundada por ele em 1920, ficou sob responsabilidade das duas 
filhas Zélia e Zilméia, que foram sucedidas por Lygia de Moraes (filha de Zilméia), hoje dividindo o 
comando com seu filho Leonardo de Moraes. 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 60

de uma Umbanda desafricanizada, cujas origens foram localizadas nas antigas tradições do 
Extremo Oriente e do Oriente próximo, e cujas conexões com África foram minimizadas 
ao máximo, e o esforço para branquear ou purificar a Umbanda, dissociando-a da África 
primitiva e bárbara”. (BROWN, 1985, p.9-12).

Patrícia Birman aborda sobre a unidade e multiplicidade da Umbanda. Para ela os 
umbandistas conseguiram desenvolver formas próprias de lidar com essas características da 
religião, onde a segmentação, a dispersão, a multiplicidade se combinam de alguma maneira 
com a unidade, a doutrina e a hierarquia. Birman também introduz nos estudos das religiões 
afro-brasileiras, as questões de gênero, possessão e sexualidade. “A possessão é o melhor 
paradigma dessa tensão entre Um e o Múltiplo que atravessa todas as questões peculiares 
à umbanda. Encerra o paradoxo de uma só religião com muitas faces e muitos deuses”. 
(BIRMAN, 1990, p. 25).  O que explicaria a pluralidade atual dos terreiros pelo Brasil: “a 
umbanda mais praticada, que se dissemina sem nenhum controle, é essa – misturada – que 
não dá importância à pureza, seja esta de cunho moral, com pretensão de impor códigos 
doutrinários, seja de caráter ritual” (p. 27). O estudo da autora sobre sexualidade alcançou 
apenas o segmento dos candomblés. Para ela somente nos terreiros de candomblé a questão 
da homossexualidade masculina se apresentaria como um problema:

A classificação dos grupos afro-brasileiros em alguns contextos 
(notadamente no Rio de Janeiro, pela forma como neste estado se 
desenvolveu a herança africana) privilegia uma divisão primária entre 
duas grandes classes: aquela designada usualmente como umbanda e 
a outra, que engloba algumas variações, designada como candomblé 
ou cultos de nação. Entre estas duas grandes vertentes, referidas 
através de atributos diversos, somente sobre uma recai a tematização 
da sexualidade. (BIRMAN, 1991 p. 39)

O trabalho de Maria Helena Villas Bôas Concone sobre a identidade nacional 
da Umbanda é lançado na tese “Umbanda Uma Religião Brasileira” (1987), onde mostra 
seu interesse em reafirmar a diversidade da umbanda no campo religioso brasileiro, 
usando os problemas que a própria religião apresenta em relação a aceitação da matriz 
africana e a forma como essa cultura se espraia pelo extrato social. “Tentar caracterizar 
a Umbanda é um trabalho ingrato, escorregadio e difícil. Na verdade, qualquer tentativa 
de caracterização absoluta está fadada, de antemão ao insucesso”. (CONCONE, 1987, p. 
65).  Maria Helena também não se ocupa da invisibilidade das mulheres no campo de 
estudos e com o apagamento da contribuição feminina na religião, mas faz duras críticas à 
forma como as narrativas sobre a Umbanda foram oficialmente construídas: “Na maioria 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

61

dos casos, a linguagem escrita dos umbandistas é extremamente pedante, existindo um 
abuso das ordens inversas ( por exemplo: “pelos negros, os nossos tão infelizes escravos”); 
repetições desnecessárias (“rezar, orar, deprecar, pedir, rogar, fazer uma prece”);uso de 
pequenas expressões latinas como pari passu, no mais das vezes deslocadas”, (CONCONE, 
1987, 133). Uma arrogância que além de racializar as narrativas sobre a Umbanda 
permitiram excluir dos registros a participação das mulheres, cujas memórias precisam 
urgentemente ser visibilizadas.

Mulher umbandista:  invisível, mas protagonista

Diferente do que ocorre com a historiografia do Candomblé, onde se reconhece 
um matriarcado nagô (ALEXANDRE, 2021), a história da Umbanda carece de heroínas. 
Negras e africanas, de Iyá Nassô Oká, fundadora da Casa Branca do Engenho Velho, o 
mais antigo candomblé iorubá-nagô, passando pelas veneráveis Mãe Senhora (Ilê Opó 
Afonjá) e Mãe Menininha do Gantois, a ialorixá mais famosa do Brasil, do Terreiro do 
Gantois, algumas mulheres se destacaram à frente dos terreiros, na cidade de Salvador. 
Essas mulheres e suas sucessoras romperam barreiras do sistema escravista, resistindo pelo 
sagrado e em defesa das heranças negro africanas. “As mulheres do candomblé na Bahia 
conquistaram o poderio marcando as memórias das iyalodé 4da sociedade yorubá, na qual 
eram também as iyáloja, as mães do mercado, responsáveis pela legislação dos centros 
comerciais, resolvendo pendências e disputas, e desempenhando assim importante papel 
político-social”, (ALEXANDRE, 2021, p. 222).  Um legado que garantiu a permanência 
das religiões de matrizes africanas no Brasil, apesar das violências sistemáticas, mesmo no 
pós-abolição.

A formação dos candomblés, no século XIX,  foi marcada por períodos de grande 
repressão às práticas negro-africanas, onde tinha centralidade a liderança das mulheres 
negras – africanas, libertas ou alforriadas, “período considerado chave para a compreensão 
da construção de poder e da ação política das mulheres negras dos candomblés, apontando 
que negociações, elaborações e aproximações ocorreram no centro da ordem escravista, 
mesmo com as opressões e as perseguições por parte da Igreja Católica” (ibidem. p. 223).  
A própria formação das irmandades negras católicas, impostas como protejo de controle 
pelo clero, objetivou eliminar as expressões públicas dos negros e afastá-los das práticas 
consideradas ameaçadoras à sociedade escravista.

Mulheres negras se inseriram no espaço social a partir de estratégias forjadas na “casa 

4	  Sacerdotisa responsável pelo cuidados com os bens materiais e de interesse das mulheres 
da comunidade. Iyalodê era uma associação feminina, cujo nome significa “senhora encarregada 
dos negócios públicos”. Sua dirigente tivera lugar no conselho supremo dos chefes urbanos e era 
considerada uma alta funcionária do Estado, responsável pelas questões femininas, representando 
especialmente, os interesses das comerciantes. (BERNARDO, 2003, p. 35).



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 62

grande”, com a compra de cartas de alforria ou como escravas de ganho, circulando pelas ruas 
exercendo o papel de mercadoras. Muitos ofícios como quituteiras, quitandeiras, aguadeiras 
e lavadeiras se tornaram essenciais nos centros urbanos.  No contato com as ruas também 
exerciam seus saberes de manipulação de plantas medicinais, benzimentos e promoviam 
ajuntamentos, que resultavam em redes de sociabilidades e cumplicidades sempre malvistas 
pela elite. A imprensa colonial operava como instrumento de controle social, para desqualificar 
o prestígio que as negras ostentavam junto ao grupo. Há uma lista de termos depreciativos que 
nominavam as mulheres dos cultos afro-brasileiros como feiticeiras, criminosas e desordeiras: 

No que concerne às mulheres participantes de cultos aos voduns 
e orixás, na maioria das vezes o jornal as trata como prostitutas que 
viviam em pândegas e orgia com ogans5 e pais de santo...A julgar pelas 
notícias do jornal A Ordem as mulheres constituíam a grande maioria 
das lideranças dos candomblés de Cachoeira, nas três primeiras décadas 
do século XX. Os candomblés, por seu turno, representavam para 
os setores letrados locais de “africanismo barato”, “os bródios”, “as 
orgias”, liderados por mulheres de “baixa candura” e “degeneradas”. 
(SANTOS, 2009, p. 145) 

Isso mostra a mentalidade que parece ter marcado o imaginário sobre as mulheres 
negras que empreendem na liderança de casas de cultos das religiões afro-brasileiras, até 
os dias de hoje. Mulheres, na maioria negras, sempre foram representadas como o avesso 
do ideal patriarcal.

Teresinha Bernardo (2003) analisou o empoderamento das mulheres de terreiro, 
desde o período colonial, chamando atenção para o comportamento diferenciado, resultante 
de séculos de enfrentamento à escravização de seus corpos. Para ela era difícil definir se a 
perceptível autonomia se revelava à medida que assumiam papel de poder como sacerdotisa 
do candomblé, “ou, ao contrário, se a mulher negra se tornou mãe de santo porque já tinha 
essas características. Essa questão, certamente, era a principal, mas outras gritavam em 
torno dela... para explicar o fato de a mulher negra ocupar o ápice da hierarquia religiosa no 
candomblé eram de âmbito sociopolítico, econômico e histórico”. (BERNARDO, 2003, p. 
14).  Para autora, um aspecto que deve ser destacado para compreender o fato de a mulher 
vir a ser “sacerdotisa-chefe” no candomblé, diz respeito à densidade do sentimento materno 
na tradição africana. Isto porque os terreiros na sua origem representavam o esforço da 
ressignificação da família destruída pelo tráfico africano.

5	  Ogan (ogãs) refere-se a ao cargo iniciático exercido por homens nos terreiros de candomblés, 
preparados para funções auxiliares importantes e, por vezes, restritas junto ao sacerdote/sacerdotisa 
(grifo nosso).



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

63

É no solo brasileiro que frutificará o candomblé, a terra-mãe como 
metáfora para os africanos e seus descendentes. Se o candomblé 
representa a terra-mãe, que por sua vez, possui os seus significados 
ligados ao feminino, essa expressão religiosa, ao representá-la, ganha 
todas as suas significações. É nesse sentido que a grande sacerdotisa do 
candomblé é chamada de mãe de santo. (BERNARDO, 2003, p. 52).

	 A figura da grande mãe nas religiões afro-brasileiras reflete a ligação 
ancestral com o princípio feminino e o domino das deusas, cultuadas no panteão do culto 
aos orixás: Iemanjá, Nanã, Iansã, Oxum, Obá e Ewá, as que mais possuem “filhos” e “filhas” 
no Brasil.  Outra figura feminina é a Pombagira6 e a Exu-Mulher,7 que aparece no sistema 
como símbolo regulador do poder e sexualidade feminina, o que a fez ser relacionada com 
o mal, assim como Exu, orixá que ganha os estudos afro-brasileiros associado ao diabo 
cristão.

Iemanjá se tornou a mais popular de todas as iyabás8 (orixás femininas), por ser 
considerada a “mãe de todas as cabeças”, associada à Nossa Senhora da Conceição dos 
Navegantes, rainha do mar, celebrada em 2 de fevereiro, em Salvador; em 8 de dezembro nas 
praias do sul de São Paulo; e 31 de dezembro, por todo litoral brasileiro, quando lhe oferendam 
flores nas águas, na noite de ano novo. 

Na Umbanda, onde orixás do candomblé figuram nos altares, as mulheres sempre 
estiveram presentes. Apesar de exercer papel de liderança como mãe-de-santo, madrinha ou 
dirigente espiritual, durante o processo histórico da Umbanda, elas foram percebidas muito 
mais dentro dos terreiros, do que ocupando lugares nas reuniões de cunho político ou, por 
exemplo, nos debates que marcaram a organização dos congressos umbandistas no século XX.  
Nota-se nas relações de gênero e de poder a imposição do pensamento patriarcal em relação 
ao lugar deste feminino, pensado como a mulher que teria que ser “apresentada bela e virtuosa, 
guardiã de desígnios divinos, frágil por natureza, porém soberana no espaço a ela destinado 
socialmente – o lar” (SANTOS, 2009, p. 143). 

Essa ideia pode ajudar a compreender o apagamento de registros sobre a presença e 
contribuição das mulheres umbandistas, em especial mulheres negras, nos debates públicos 

6	  Pombagira é uma entidade espiritual que se manifesta nos terreiros de candomblé e Umbanda...
Como um ser do mundo invisível ao incorporar nas médiuns e nos médiuns, geralmente mulheres, assu-
me-se uma mulher que transgrida normas, corajosa, sedutora, bela, sensual e perigosa. (MENEZES, 2009, 
9)
7	  Exu-Mulher é o princípio feminino elementar existente na composição do elemento masculino 
Exu. É a Exu-fêmea, que não teve seu culto introduzido no Brasil, na constituição dos candomblés yorubá-
-nagôs. em muitas regiões da África-Ocidental, é o elemento central do sistema de crenças yorubá-oyó, 
tendo seu culto individualizado e familiar em algumas cidades da Nigéria, como Lagos e Ibadan, onde é re-
presentado em pares, inseparáveis, masculino e feminino. As figuras de Exu-Mulher não se popularizaram 
no Brasil, mas são bem conhecidas na África yorubá. (ALEXANDRE, 2021, p. 29).
8	  Iyabás (iyá, mãe e obá, rainha), mãe rainha



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 64

no processo de legitimação da religião no Brasil. Uma exclusão contraditória, pois mesmo 
que em um determinado período homens brancos tenham ocupado os lugares de direção 
das casas de culto, as mulheres nunca estiveram ausentes das principais funções nas sessões e 
giras dentro dos terreiros, incorporando as entidades conselheiras caboclos, caboclas, pretos e 
pretas velhas, e até exus e pombagiras, ajudando  a conduzir espaços onde as relações sempre 
foram horizontais.

Silva (1998) concorda que na concepção umbandista tanto homens quanto 
mulheres possuem igualdade de condições, não há distinção ou proibição de funções por 
sexo:

A mulher encontrou na Umbanda uma oportunidade de exercer cargos 
idênticos aos dos homens. Nos rituais e nas cerimônias os papéis masculinos 
e femininos são equiparados. A presidenta ou mãe de Santo dirige os 
trabalhos desde a abertura até o final. Filhas de santo ou médiuns colaboram 
com a mãe na incorporação, na higiene da casa, nos cantos ou curimbas. Elas 
podem bater atabaques, tudo que concerne no bom andamento da religião, 
responsabilidades também dos homens. (SILVA, 1998, p. 29)

Uma organização diferente dos candomblés que guardam funções específicas, 
para homens e mulheres. Enquanto na Umbanda mulheres podem tocar atabaques e 
homens podem ajudar na cozinha, na tradição do candomblé isso não é possível.  Lá os 
homens (ogãs) devem se ocupar de funções de manutenção da casa, da parte musical e 
do abate religioso, também proibido para mulheres, na maioria das casas. Os atabaques 
são terminantemente proibido para mulheres.  Os antigos eram bem mais rígidos e 
impediam homens de participar da preparação das comidas votivas, de incorporarem as 
divindades e até de serem iniciados.  “A participação de homens na iniciação seria apenas 
na qualidade de ogan, o que não daria direito a manifestações de orixá e participação na 
roda de candomblé. Este pensamento visou impedir a tendência do “homossexualismo” 
masculino (grifo nosso), no candomblé ora organizado. Caberia somente às mulheres a 
participação nas danças rituais”, (BENISTE, 2014, p.326).

A Umbanda na atualidade é vista no plural, por isso tem sido referida como 
Umbandas, “o resultado de contatos diversos, circularidades culturais e entrecruzos 
que se codificam de múltiplas formas” (SIMAS, 2021, p. 26). São variadas correntes de 
pensamento e formas de praticar, que se autodenominam como Umbanda, com sessões 
onde espíritos diversos são evocados para interagirem com o grupo religioso, de forma 
assistencial e gratuita. Entre suas variantes estão: Umbanda Branca, Umbanda Pura, 
Umbanda Popular, Umbanda Tradicional, Umbanda Esotérica ou Iniciática, Umbanda 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

65

Trançada (Mista e Omolocô), Umbanda de Caboclo, Umbanda de Jurema, Umbandaime, 
Umbanda Eclética, Umbanda Sagrada (Umbanda Natural), Umbanda Cristã, entre outras.

Cada terreiro tem suas regras e com o passar do tempo tem se aproximado cada 
vez mais dos debates sociais sobre justiça, diversidade, igualdade e equidade, inclusive 
provocando uma revisão da participação do movimento umbandista nos períodos 
considerados obscuros, quando a religião dialogou com governos repressivos e pactuou com 
projetos de embranquecimento, desafricanização e desagregação da memória coletiva negra 
(ORTIZ, 1999, p. 36) durante a constituição da religião.

A benzedeira e o Caboclo das Sete Encruzilhadas

Quando a pesquisadora Diana Brown relacionou os primórdios da Umbanda 
com a história oficial sobre o médium Zélio de Moraes, e a manifestação do Caboclo 
7 Encruzilhadas como o fundador da religião, ela percebeu que havia várias incertezas, 
entre elas, de que não podia se afirmar que “a Umbanda tinha um único fundador”. Até 
ali, era conhecida a história de que em 15 de novembro de 1908, o jovem Zélio de Moraes, 
aos 17 anos, havia sido levado pelos pais à uma sessão espírita, da Federação Espírita do 
Rio de Janeiro, em Niterói (RJ), após dias apresentando-se enfermo, com febres e delírios. 
A visita aconteceu após alguma relutância do pai e o insucesso na consulta médica e a um 
padre, que nada conseguiram para melhorar ou diagnosticar o problema.

O desfecho bem conhecido, é que durante a sessão o Zélio tem uma incorporação 
mediúnica, com a manifestação de um espírito que se apresenta como Caboclo das Sete 
Encruzilhadas, para desagrado dos dirigentes da casa, que não permitiam a presença de 
espíritos “incultos” - de pretos e indígenas - nas sessões. “Então disse o espírito, amanhã 
na casa de meu aparelho, na Rua Floriano Peixoto, no. 30, será inaugurada uma Tenda 
Espírita de Umbanda, onde o preto e o caboclo podem trabalhar”. No dia seguinte, dia 16 
de novembro, lá estavam, no Bairro de Neves (São Gonçalo), com a casa cheia e o caboclo 
se apresentando, trazendo mensagens do evangelho e dando “passagem” para que também 
se manifestasse o espírito de um negro cativo, chamado Pai Antônio, um preto-velho.

Mas as suspeitas de Brown sobre essa história, tinham bastante fundamento, 
mesmo que ela não tenha encontrado elementos para que as confirmassem. Não se trata 
de duvidar da rica história passada, de geração em geração a mais de 100 anos, atestada 
pela existência da Tenda Nossa Senhora da Piedade, em atividade até hoje. Ocorre que um 
fato não foi inscrito na memória oficial do mito fundador da Umbanda: a visita da mãe de 
Zélio, acompanhada do filho, a uma negra rezadeira, em 14 de novembro, no dia anterior 
à sessão na Federação Espírita do Rio de Janeiro.

Tudo foi revelado em uma das transcrições de uma série de fitas gravadas pela 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 66

jornalista e dirigente umbandista, Lilia Ribeiro, da TULEF, nas décadas de 60 e 70, 
durante sessões em que se manifestava as entidades do médium Zélio de Moraes. As fitas 
estiveram guardadas até recentemente por Mãe Maria de Omulu, da Casa Branca de Oxalá 
e foram entregues ao escritor e sacerdote Alexandre Cumino (CUMINO, 2019, p. 309). 
Os conteúdos das fitas foram levados às filhas de Zélio, Zilméia e Zélia, em 1992. Ao 
ser questionada se confirmava o fato de que o jovem Zélio estaria passando por vários 
problemas de saúde, sem conseguir levantar da cama, dizendo no dia 15 de novembro de 
1908, “com uma voz estranha garantido que no dia seguinte estaria curado”, uma das filhas 
revelou taxativa: 

(Zélia responde); ocorreu, mas no dia seguinte; ele foi antes; foi na 
casa desta preta (nota do autor: esta negra, era uma rezadeira, que a mãe 
de Zélio o levou para ser benzido); eu faço questão de dizer; a Umbanda 
nasceu na humilde casa de uma preta, lá na Rua São José. Eva (nota do 
autor: Segundo alguns relatos escritos, o nome da rezadeira que benzeu 
Zélio, seria Cândida. Mas, segundo o relato fonográfico da própria 
Zélia, tendo ao fundo também a voz de Zílméia de Moraes, o nome da 
benzedeira seria Eva); ela recebia uma entidade chamada Tio Antônio e 
disse a ele (nota do autor: Zélio) que o irmão dele (nota do autor: irmão 
de Tio Antônio, que seria conhecido como Pai Antônio. Em época de 
escravidão, quando negros aportavam no Brasil, todos eram batizados 
pelo clero, e recebiam, todos, o nome do Santo do dia, o padroeiro ou 
de devoção; portanto, possivelmente, em vida, a entidade espiritual Tio 
Antônio, tinha um irmão, também chamado Antônio) iria trabalhar com 
meu pai. (JURUÁ, 1998, p. 17).

Ao inserir a história da negra benzedeira no evento que marca a história oficial 
da Umbanda no Brasil, as filhas de Zélio de Moraes confirmaram um fato que altera as 
narrativas hegemônicas sobre a primeira manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhas, 
no dia 14 de novembro de 1908. Este dado não foi reproduzido pela literatura e nem 
mesmo narrado publicamente pelo médium Zélio de Moraes, possivelmente porque 
colocaria uma mulher negra como marco da Umbanda no Brasil. Neste caso, Zélio teria 
sido tratado por Dona Cândida e a primeiro espírito a incorporar não seria de um índio, 
mas sim de um preto-velho escravizado. Fato interessante, é que no dia 16 de novembro de 
1908, como prometido em sua aparição na sessão Espírita, o espírito do Caboclo da Sete 
Encruzilhas voltou a se manifestar e, na mesma noite, teria se apresentado no médium, 
o espírito do preto-velho Pai Antônio, assim como anunciado na casa de Dona Cândida 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

67

benzedeira, ele seria o irmão de Tio Antônio.

Mãe Cacilda e Exu 7 da Lira abalaram a Umbanda

Cacilda de Assis foi a médium da entidade mais famosa da história da Umbanda, 
entre os anos de 1960 e 1970: o Seu Sete Encruzilhadas Rei da Lira. O exu arrastava 
multidões para o terreiro localizado no bairro de Santíssimo, Rua dos Caquizeiros, 
no Rio de Janeiro.  Entidade de vários nomes Sete Rei da Lira, José da Sete Liras, Sete 
Encruzilhadas ou Rei das Sete Liras, também era chamado por Saracura, o Homem ou 
simplesmente Rei da Lira. Dona Cacilda era compositora, escritora e tinha um programa 
na Radio Metropolitana de Inhaúma, para alegria da entidade que ao se manifestar lhe 
dava ares de um boêmio cantador e festeiro, a fama começou a crescer graças a forma 
inusitada em que “baixava” no terreiro,

Suas giras: música de todos os tipos podia ser cantadas e tocadas, 
além da impressionante ingestão de litros e litros de “marafo” e da 
roupa ritualística bordada em veludo preto, combinada com botas, 
capas e cartola. Quem presenciou a manifestação desse espírito se 
impressionou com o magnetismo e com a capacidade de movimentação 
das pessoas que acorriam ao seu templo, em Santíssimo, um bairro do 
Rio de Janeiro. As notícias se davam boca a boca. Os casos de cura de 
doenças gravíssimas, por exemplo se espalharam rapidamente, e a gira 
de Seu Sete chegou à marca de mais de cinco mil pessoas por rito”. 
(SIQUEIRA, 2020, p.22)

O Exu Sete da Lira era uma espécie de celebridade. Era amigo dos artistas e sua 
gira chegou a ser frequentada por nomes como Tim Maia, Freddie Mercury e o grupo Kiss 
e até o famoso apresentador de TV Chacrinha. Apaixonado por carnaval era “dono” de 
um bloco e era visto pelas ruas do centro em dias de folia, quando não estava nos salões 
disputando em concursos de marchinha, com composições feitas em parceria com Mãe 
Cacilda. Seus “milagres”, o poder de atrair as massas e seu jeito festivo endereçou muitas 
críticas à médium. Mas o resultado dos trabalhos aumentava a frequência, em especial nas 
mesas de cura: 

Os consulentes levavam garrafas de aguardente (sempre da marca 
Creoula, a preferida do Seu Sete Encruza), e ele, entre músicas 
e baforadas, ia atendendo aos presentes, aspergindo marafo (um 
dos nomes pelo qual é chamada a cachaça dentro dos cultos afro-



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 68

brasileiros), lavando locais de enfermidades, revelando detalhes da 
vida dos presentes e realizando as curas. As curas e os milagres por ele 
realizados aconteciam com o uso de apenas três ferramentas: músicas, 
cachaça e charuto. (p. 43)

Cacilda de Assis de Souza era uma mulher branca.  Nasceu em 14 de março de 1919, 
em Valença, município de Rio de Janeiro, onde passou a infância influenciada pela tradição 
católica da família e os costumes dos negros quilombolas da região, de forte influência 
africana. A menina “Cidinha”, como era chamada quando criança, conviveu com os toques de 
tambores do jongo, calango e com as festas de São Gonçalo. Aos 5 anos de idade apresentou 
as primeiras manifestações mediúnicas, “para espanto dos familiares a menina começou a 
pedir que lhe dessem cachimbo”. No dia da festa de 7 anos ela apagou as velinhas do bolo, 
voltou a brincar e em seguida caiu. Para desespero da família ficou paralisada durante dias, 
até que levada a uma negra rezadeira recebeu o diagnóstico, era coisa de “encanto do santo”. 
Ela acordou, mas nunca mais foi a mesma. Passou a fazer previsões e diagnóstico para todo 
mundo, até que o pai resolveu levá-la a um centro espírita, onde Cacilda com naturalidade 
manifestou um espírito. Era o Exu Sete Encruzilhadas. Nunca mais se separaram. 

Até 1966, a Umbanda não era considerada pelo IBGE como uma religião, por conta 
da perseguição, da fase inicial, e muitas vezes por constrangimento dos adeptos, muitos 
umbandistas se autodeclaravam espíritas ou kardecistas.  Mas era o momento de grande 
expansão da Umbanda. Segundo Ortiz (199, p. 48) as estimativas davam conta de que 
em todo país havia uma forte presença de umbandistas e abertura de casas de cultos. “A 
população umbandista em São Paulo cresce em 10 anos de 25%, e em três anos, 100%. No 
período de 1970 a 1973, a população quadruplica no Estado do Rio de Janeiro [...] A partir 
de 1966 a Umbanda se vê legitimada no nível oficial das estatísticas” (ibidem. p. 55) 

A Umbanda aparece, pois, como uma solução original; ela vem tecer um 
liame de continuidade entre as práticas mágicas populares à dominância 
negra e a ideologia espírita. Sua originalidade consiste em reinterpretar 
os valores tradicionais, segundo o novo código fornecido pela sociedade 
urbana e industrial. O que caracteriza a religião é o fato de ela ser o produto 
das transformações socioeconômicas, que ocorrem em determinado 
momento da história brasileira. (ORTIZ, 1999, p. 48)

Na década de 70, Seu Sete da Lira reinou absoluto, em uma noite de recorde de 
público o Sítio do Santíssimo chegou a receber 10 mil pessoas. Logo vieram dois convites 
que selaram a fama e o declínio da médium Cacilda Assis e consequentemente uma retração 
na trajetória do famoso Exu. 



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

69

O fato que ganhou a mídia e escandalizou a sociedade foi a ida do Seu Sete da Lira a 
dois dos maiores programas de TV da época: Chacrinha e Flávio Cavalcanti.

Incorporada pelo Exu Seu Sete Rei da Lira, Cacilda havia transformado 
os programas de Chacrinha e de Flávio Cavalcanti num verdadeiro ritual 
de Quimbanda daqueles mais bravos. Não se questiona aqui a veracidade 
da presença do Exu naqueles momentos, ou se é válido esse tipo de 
exposição ou manifestação em público, mas a verdade inquestionável de 
que algum poder realmente tomou conta das pessoas naqueles programas, 
pois plateia, cantores, assistentes de câmera, seguranças, contrarregras e 
outros entraram em transe, desmaiaram ou foram mediunizados por exus 
e outras entidades (SIQUEIRA, 2020, p. 22)

As aparições abalaram o movimento umbandista e do mundo televiso. A Censura 
Federal, teria recebido centenas de telefonemas de protestos, as centrais telefônicas 
receberam ligações comunicando que pessoas haviam entrado em transe em suas casas; 
a Igreja Católica teria reunido a cúria para debater o problema e a concessão das duas 
emissoras TV ficou ameaçada, com uma ordem para que os dois programas ficassem 8 
dias fora do ar, o que acabou não acontecendo. O interessante é que entre os espectadores 
do programa a Hora da Buzina, visitado por Seu Sete, estavam o presidente da República 
Garrastazu Médici e a primeira-dama Dona Cyla, direto do Palácio da Alvorada, em 
Brasília. “Indignado o general iria tomar algumas providências contra Mãe Cacilda, 
quando subitamente ao seu lado D. Cyla, incorporada, deu uma sonora gargalhada e disse 
ao marido totalmente desfigurada: Ah! Ah! Traz uma rosa e uma champanhe! Não mexe 
com quem você não pode” (SIQUEIRA, 1999, p. 239). Mas de nada adiantou.

Depois da péssima repercussão Mãe Cacilda foi vítima da intolerância e do 
racismo religioso. Ela sofreu muitos ataques e críticas, boa parte delas de afro-religiosos. 
Conselho Deliberativo dos Órgãos de Cúpula da Umbanda, Confederação Nacional 
Espírita Umbandista e dos Cultos Afro-brasileiros, todas as manifestações vinham da 
ala masculina, dirigentes e pais de santo. Dona Cacilda chegou a receber cartas de apoio 
do médium espírita Chico Xavier. Mãe Menininha do Gantois, maior autoridade do 
candomblé na época, não se manifestou, mas era de conhecimento de todos o apoio que 
dispensava aos trabalhos de Mãe Cacilda e Seu Sete da Lira, por intermédio das pessoas 
que frequentavam o terreiro em Salvador e a Fazenda do Santíssimo, no Rio de Janeiro. 

Mãe Cacilda se recolheu e as sessões deixaram de ser constantes até que na década 
de 80, o movimento diminuiu por completo, na mesma proporção do silenciamento 
da historiografia da Umbanda em relação à sua importância. A última sessão ocorreu 



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 70

em dezembro de 2000. Em 20 de abril de 2009, em plena segunda-feira, dia da semana 
dedicada a Exu, aos 90 anos, a médium Cacilda de Assis se despediu para sempre, junto 
com o “fenômeno” Exu Sete da Lira.

Quando tratamos da invisibilidade das mulheres, em especial mulheres negras, 
na historiografia da Umbanda remetemos as consequências do apagamento histórico de 
parte da própria história da constituição social do Brasil, que se estruturou no processo 
da escravização de indígenas e negro-africanos. Em relação à constituição das religiões 
afro-brasileiras mulheres negras foram determinantes para a formação das redes de 
solidariedade e sociabilidade que possibilitaram elaborações de práticas e estratégias de 
junção das tradições negras, indígenas e europeias que constituíram o corpo das tradições 
orais nos terreiros de Umbanda, Candomblé e demais denominações afro-religiosas. Porém 
os registros e narrativas tornaram invisíveis na literatura, especialmente da Umbanda, a 
presença e contribuição das mulheres negras como sujeitas e protagonistas. O caso da negra 
rezadeira que atendeu o jovem Zélio de Moraes, o médium que entrou para a história, porque 
teria anunciado a Umbanda através da manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas e 
a perseguição à médium Cacilda de Assis, que incorporava o Exu Sete da Lira, esquecida e 
quase nunca citada em narrativas sobre a história da religião, são fatos que atestam como 
os discursos hegemônicos ao anularem a participação de mulheres acabaram por distorcer 
as representações no campo das religiões afro-brasileiras, reforçando imaginários que 
perduram até os dias de hoje, na forma de sexismo, racismo e racismo religioso, cujos danos 
têm sido reduzidos por meio de movimentos sociais organizados de mulheres de terreiros, 
movimento de mulheres negras, debates em relação à educação para as relações étnico-
raciais e política pública de inclusão e equidade, que inclua a promoção de raça, gênero e 
religião.

Referências Bibliográficas

ALEXANDRE, Claudia. Exu Mulher e o Matriarcado Nagô: sobre masculinização, demoni-
zação e tensões de gênero na formação dos candomblés. Rio de Janeiro: Editora Aruanda-
-Fundamentos do Axé, 2023

BERNARDO, Teresinha. Negras, mulheres e mães. Lembranças de Olga de Alaketu. São Paulo: 
Pallas-EDUC, 2003

BIRMAN, Patrícia. Relações de Gênero, possessão e sexualidade. Pysys Revista de Saúde Cole-
tiva. V. 1, n2, 1991.

   -----------O que é Umbanda. São Paulo: Editora Brasiliense, Coleção Primeiros Passos, 1983

BROWN, Diana. Umbanda & Política. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1985

CONCONE, Maria Helena Villas Bôas. Umbanda: uma religião brasileira. São Paulo: FFLCH-
-USP-CER, 1987



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso...

História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

71

CUMINO, Alexandre. História da Umbanda. São Paulo: Editora Madras, 2019

DANTAS, Beatriz Góis. Vovó nagô e papai branco: usos e abusos da África no Brasil. Rio de 
Janeiro: Graal, 1988.

FRANCO, Florisbela M. Umbanda. 4ed. Rio de Janeiro: Espiritualista, [s.d.]

___________________ Umbanda para os médiuns. 5ed. Rio de Janeiro: Espiritualista [s.d.].

JURUÁ, Padrinho. (1956). Coletânea Umbanda “A Manifestação para a caridade” – As origens 
da Umbanda I. São Caetano do Sul, 2013. 

KARDEC, Allan. O Livro dos Espíritos. Rio de Janeiro: FEB, 2006

                              Instruções de Allan Kardec para o movimento espírita. Rio de Janeiro: FEB, 
2005

MAGGIE, Yvone. Guerra de Orixá. 3ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.

MENEZES, Nilza. Arreda homem, que aí vem mulher – representações da Pombagira. São 
Paulo: Fortune, 2009.

NEGRÃO, Lísias. A Umbanda com Expressão de Religiosidade Popular. Religião e Sociedade, 
n4. RJ: Ed. Civilização Brasileira, outubro 1979. 

NOGUEIRA, Farlen de Jesus. O Tata Ti Inkice da omolocô: Tancredo da Silva Pinto, clivagens 
e disputas no campo religioso umbandista do Rio de Janeiro (1950 -1979). Rio de Janei-
ro: Editora Autografia, 2020

NOGUEIRA, Renato. Mulheres e Deusas – como as divindades e os mitos femininos formaram 
a mulher atual. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2017

ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira. São 
Paulo: Brasiliense, 1999.

------------------ Nova Lei espírita: Jesus a chave da Umbanda. Rio de Janeiro: S.l., 1953.

PALMER, Maria Toledo. Jesus: a chave de Umbanda. 5 ed. Cartilha registrada na Biblioteca 
Nacional. Rio de Janeiro: S.l., 1949.

SANTOS, Edmar Ferreira. O poder dos candomblés – perseguição e resistência no Recôncavo da 
Bahia. Salvador: Edufba, 2009.

SILVA, Selma Maria da. A mulher na Umbanda, entre a cruz e a encruzilhada. Trabalho mono-
gráfico realizado sob a orientação da Professora Dra. Jane de Fátima S. Rodrigues. Universi-
dade Federal de Uberlândia. Setembro, l 998.

SIMAS, Luiz Antônio. Umbandas – Uma história do Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasilei-
ra, 2021.

SIQUEIRA, Cristian. O fenômeno Seu Sete da Lira – Cacilda de Assis a médium que parou o 
Brasil. Porto Alegre: Legião, 2020

SOUZA, Leal de. No mundo dos espíritos. Rio de Janeiro: Oficinas do Jornal A Noite, 1925.

-------------------- O Espiritismo, a magia e as sete linhas de Umbanda. Rio de Janeiro: coletâ-
nea de reportagens do Jornal Diário de Notícias, 1933



História: Questões & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Paraná. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000

Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 72

THEODORO, Helena. Mito e Espiritualidade Mulheres Negras. São Paulo: Pallas, 1996. 

TORRES, Tania Maria Lopes. Saúde, envelhecimento e religião: a contribuição de Maria Hele-
na Villas Bôas Concone para a antropologia. Práxis Teológica, 17 (1), e1573, 2021.

Recebido em: 5/10/2023 
 Aprovado em: 10/12/2024


