INVISIBILIDADE DAS MULHERES NEGRAS NOS REGIS-
TROS DA UMBANDA NO BRASIL: RACISMO E SEXISMO
NO CAMPO RELIGIOSO AFRO-BRASILEIRO

Invisibility of black women in Umbanda narratives in Brazil: racismo and
sexism in the afro-brazilian religious field

Claudia R. Alexandre’

RESUMO

Neste artigo abordo sobre a invisibilidade das mulheres, em especial
mulheres negras, na literatura da Umbanda no Brasil, como reflexo de
uma historiografia produzida por homens e brancos, que dificultaram
reconhecer a complexidade do campo das religides afro-brasileiras.
Ao longo do projeto histérico da formagao da Umbanda nota-se a
auséncia e/ou apagamento de referéncias sobre a participagdo feminina
na constituicdo de uma religido que apresenta, até os dias de hoje,
herancas de tradigdes negro-africanas e amerindias, de povos que na sua
cosmogonia reservavam papel central para as mulheres, responsaveis pela
manutenc¢do de bens materiais e simbdlicos. Pensar a questdo de raca,
género, religido e o processo de marginalizagao tem aquecido a agenda
do movimento de mulheres negras no Brasil, Estados Unidos e em varios
paises da América Latina, reivindicando, por meio de politicas publicas, o
aumento da presenca feminina na produ¢do de conhecimento e lideranca
nas universidades, nos parlamentos e em segmentos da sociedade de
dominagdo masculina. Valorizar as multiplas experiéncias de mulheres
negras de terreiros significa que outras linguagens e instrumentos
epistemoldgicos, nao-hegemonicos, podem disputar lugar em espagos de
construgao de poder, mesmo que a margem. Aqui também ressaltamos
a importancia dessas reflexdes para as analises sobre estas mulheres no
campo dos estudos das religides afro-brasileiras. Plural, diversificada,
repleta de rupturas, tensoes e transi¢oes, a Umbanda compde o campo
afro-religioso, assim como as denomina¢des dos Candomblés (ketu,
nago, jejé, angola, ewé, fon, ijexd...), Batuque, Mina, Xamba, Jurema,
Xang0, entre outras praticas ativas no pais.

Palavras chaves: umbanda, mulheres negras, invisibilidade

1 Doutora em Ciéncia da Religido (PUC-SP). Mestre em Ciéncia da Religido (PUC-SP). Foi
Assessora Especial da Fundagdo Cultural Palmares (MinC), responsavel pela sistematizagdo das
pré-conferéncias para a III Conferéncia Mundial de Combate ao Racismo - Durban (Africa do Sul).
Contato: claudiaalexandre.jornalista@gmail.com.

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000
Recebido em: 5/10/2023 e aprovado em: 10/12/2024



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 54

ABSTRACT

In this article, I address the invisibility of women, especially black women,
in Umbandaliteraturein Brazil, asareflection ofa historiography produced
by men and whites, which made it difficult to recognize the complexity
of the field of Afro-Brazilian religions. Throughout the historical project
of the formation of Umbanda, there has been an absence and/or erasure
of references to female participation in the constitution of a religion
that presents, to this day, inheritances of black-African and Amerindian
traditions that in their cosmogony reserved a central role for women, who
had power over material and symbolic goods. Thinking about the issues
of race, gender, religion and the process of marginalization has heated up
the agenda of the black women’s movement in Brazil, the United States
and in several Latin American countries, demanding, through public
policies, an increase in the presence of women in universities, parliaments
and in segments of society dominated by men. Valuing the multiple
experiences of black women from terreiros means that other languages
and epistemological instruments, which are not hegemonic, can compete
for space in spaces of power construction, even if on the margins. Here it
is also worth highlighting the importance of these reflections for analyses
of these women in the field of studies of Afro-Brazilian religions. Plural,
diverse, full of ruptures, tensions and transitions, Umbanda makes up the
Afro-religious field, as do the denominations of Candomblés (ketu, nago,
jejé, angola, ewé, fon, ijexa...), Batuque, Mina, Xamba, Jurema, Xango,
among other practices active in the country.

Keywords: Umbanda, black woman, invisibility

Introducado

Quando a Umbanda se assentou no campo religioso brasileiro no inicio do século
20, tratada como sintese da formacao historica e social do Brasil, revelou a possivel jungdo
das praticas dos povos indigenas, negro-africanos e europeus (catolicos e kardecistas),
caracteristicas queainda se mantém. Muitos tedricos e religiosos passaram a disputar formas
de explicar uma dinamica que com o tempo sinalizava sua complexidade multicultural.
Porém desde os primeiros escritos nota-se a auséncia da contribui¢ao de mulheres seja
disputando narrativas, seja como protagonistas dos ajuntamentos que deram origem as
casas de cultos, desde antes da legitimagdo desta religido afroamerindia brasileira.

Neste artigo abordo sobre a invisibilidade das mulheres, em especial mulheres
negras, na literatura da Umbanda no Brasil, como reflexo de uma historiografia produzida

por homens e brancos, que dificultaram reconhecer a complexidade do campo das

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 55

religides afro-brasileiras. Ao longo do projeto histérico da formagao da Umbanda nota-se
a auséncia e/ou apagamento de referéncias sobre a participagao feminina na constitui¢ao
de uma religido que apresenta, até os dias de hoje, herancas de tradigdes negro-africanas e
amerindias, de povos que na sua cosmogonia reservavam papel central para mulheres, que
detinham poderes sobre bens materiais e simbdlicos. Pensar a questdo de raga, género,
religido e o processo de marginalizagao tem aquecido a agenda do movimento de mulheres
negras no Brasil, Estados Unidos e em varios paises da América Latina, reivindicando,
por meio de politicas publicas, o aumento da presen¢a feminina nas universidades,
nos parlamentos e em segmentos da sociedade de dominagao masculina. Valorizar as
multiplas experiéncias de mulheres negras de terreiros significa que outras linguagens e
instrumentos epistemoldgicos, ndo-hegemonicos, podem disputar lugar em espagos de
construgdo de poder, mesmo que a margem. Aqui também ressaltamos a importincia
dessas reflexdes para as analises sobre estas mulheres no campo dos estudos das religides
afro-brasileiras. (ALEXANDRE, 2021, p. 31).

Ao abordar o feminismo e o estudo das religides, Rosado (2001) analisou como as
transformagoes provocadas pelo movimento de mulheresinfluenciaram o desenvolvimento
de uma analise feminista nas Ciéncias Humanas, que passou a considerar “[...] as diferentes
formas pelas quais as relagdes entre os sexos moldam praticas, representagdes e discursos
religiosos” (ROSADO, 2001, p.79). Quando iniciou suas pesquisas em meados dos anos
1980, ela percebeu que havia um problema de carater tedrico-metodoldgico, pois na
abordagem socioldgica das religides ndo havia referéncias para o feminismo enquanto

proposta de analise.

A revisao do feminismo sobre as relagdes entre mulheres e religido
possibilitou perceber “[...] as ideias religiosas como fonte de
empoderamento e nao mais de subordinagdo”. (DROGUS, 1997, p.
6 apud ROSADO, 2001, p. 87). Isso contribuiu para que mulheres
praticantes de outras religides ndo-ocidentais também elaborassem e
expressassem suas criticas: ¢ “[...] assim, enquanto movimento social
inspirador de praticas de resisténcia a situagdo de sujeicdo das mulheres,
que o Feminismo atua, de inicio, no campo religioso”. (ROSADO,

2001, p. 81).

No Brasil, no entanto, a “elaboragdo teoldgica feminista mais difundida vem
do campo cristdo, protestante e catolico’, ensejando necessidades e realidades em certa
medida distantes das pautas do feminismo negro e dos temas presentes nos estudos
afro-brasileiros (ALEXANDRE, 2021, p. 32). Desta forma ressalto que as religides afro-

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 56

brasileiras também constituem espagos de protagonismos femininos, onde mulheres
negras ganharam centralidade, como em nenhum outro lugar da sociedade patriarcal.
Plural, diversificada, repleta de rupturas, tensoes e transi¢des, a Umbanda compoe
o campo afro-religioso, assim como as denominagdes dos Candomblés (ketu, nago, jejé,
angola, ewé, fon, ijexa...), Batuque, Mina, Xambd, Jurema, Xango, entre outras praticas
ativas no pais. Foi no Rio de Janeiro, onde teve “expansdo vertiginosa’, entre 1945 e
1979, que ganhou popularidade na midia, representagdo politica, reconhecimento e
embranquecimento (ORTIZ, 1999, P. 33), se distanciando da populagdo preta e pobre,
parcela perseguida por realizar praticas que outrora haviam sido taxadas de feiticaria,

charlatanismo e curandeirismo.
A historia que escreveram sobre a Umbanda

Preocupados em definir um marco histérico para a religido e explicar as
transformagoes, que vao do impulso, expansao ao esvaziamento (CUMINO, 2019, p.130),
religiosos, pesquisadores e até politicos esforcaram-se para encontrar aceitagdo social
para a Umbanda, apesar das repressdes e persegui¢des. Os estudos mais referenciados
mostram esse esfor¢o para definir a inauguracao e o momento da legitimacao da religido,
o que incluiu o apagamento das questdes sociais e raciais. O que mais incomodava a elite
patriarcal era a circulagdo livre dos negros e negras, que disputavam o espago publico e se
inseriam na sociedade sem renunciar as herancas africanas. No periodo do Estado Novo
(1937-1945) houve muito interesse em produzir escritos e publicagdes de jornais formando
opinido negativa sobre as manifestacdes negras: “.. esses intelectuais procuraram destituir
ao maximo a religido de simbologias afro-religiosas, procurando em contrapartida, uma
forte aproximagdo com o kardecismo e com o catolicismo” (NOGUEIRA, 2022, p. 28).

Da pratica para a teoria, a primeira gera¢ao de autores umbandistas recorria aos
ensinamentos das religides dos livros, como a Biblia e a cole¢ao espirita de Alan Kardec,
na tentativa de explicar os saberes vindos dos espiritos que se manifestavam nos terreiros
e zungus (casas comunitarias dos negros, século XVIII). A ideia era encontrar uma origem
para a nova religido distanciada das experiéncias dos navios negreiros, das senzalas e mais
proxima, quem sabe, das antigas civilizagdes perdidas da Atlantida ou Lemuria. A hipotese
de um surgimento no paraiso desaparecido foi bastante discutida no Primeiro Congresso
de Umbanda e defendida por dirigentes como Diamantino Coelho Fernandes: “existiu o
continente perdido da Lemuria, do qual a Australia e as ilhas do Pacifico constituem as
porgdes sobreviventes, facil nos sera concluir que a Umbanda foi por eles trazida do seu
contato com os povos hindus, com os quais aprenderam e praticaram durante séculos”
(PCBEU, p.114-117, in CUMINO, 2019, p. 49). Mais uma tentativa de mostrar que a

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 57

Umbanda apesar de ser brasileira teria herangas localizadas nas antigas filosofias orientais.
Aqui marcando uma diferenga entre a forma de legitimagao da Umbanda e do Candomblé,

em relagdo as origens africanas:

[...] Enquanto alegitimidade buscada por pais e maes de santo em aliangas
com estudiosos do tema do Candomblé no Nordeste, particularmente
na Bahia e em Pernambuco, ao longo dos anos 30, repousava na
exaltacdo de uma heranga africana dita “mais pura”; no Sudeste, com
a Umbanda, teria ocorrido justamente o oposto. Nele, tentou-se retirar
as simbologias afro-brasileiras da Umbanda, identificando-as como
inferiores e pejorativas (DANTAS, 1988, p. 155).

Esse distanciamento das herancas africanas fez com que na fase inicial,
a religido fosse chamada de “Umbanda Branca’, pois através da negagdo da Africa ser
tornaria “limpa’, “branca” e “pura’, relacionando-se a pratica do “bem e da caridade”. “Até
mesmo as duas principais figuras do pantedo umbandista “branco’, ou seja, a figura do
“caboclo” e do “preto-velho” seriam ressignificadas por esses intelectuais” (NOGUEIRA,
2022, p. 29). Essas estratégias de legitimacao foram apresentadas no Primeiro Congresso
Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, realizado no Rio de Janeiro, em 1941.

O Primeiro Congresso de Umbanda® também foi uma tentativa va de unificar as
praticas da religidao, produzir um livro sagrado umbandista e “desafricaniza-la”. Durante
o evento houve o esfor¢co em explicar as praticas olhando para fora, a partir das religides
orientais, ocultismo, magia, esoterismo e espiritualismo em geral. “Comegam apods esse
primeiro congresso, as disputas pela posse da verdade dentro da religido; surge uma
leitura contraditoria e agressiva umas com as outras. Os defensores de cada variante de
Umbanda acreditam possuir a Verdadeira Umbanda” (ibidem, p. 193). Foram realizados
mais dois encontros, o Segundo Congresso, em 1961 e o Terceiro Congresso, em 1973,
cuja presidéncia, organizagao e apresentagdes foram feitos majoritariamente por homens.

O Segundo Congresso, em 1961, foi marcado pelo entendimento geral de que havia
diversas praticas dentro da mesma religido. Bem menos avessos as herancas africanas, foi
neste segundo evento que se concluiu que a Umbanda era uma religiao brasileira e a origem
do nome viria do tronco linguistico banto, da Africa Central, do falar quimbundo, assim
como Zambi (Senhor Supremo) e cambone (auxiliar do sacerdote). O Terceiro Congresso
foi marcado por uma defini¢ao da organizagao politica da religido, recomendando a

criacdo do Superior Orgdo de Umbanda (S.0.U.), que congregaria o niimero crescente

2 PCEBEU - Desse congresso foi feito um livro, no qual constam teorias expostas durante os
oito dias de apresentacgdes. Livro Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, esta
disponivel na Biblioteca Publica Virtual: http://ebooks.brasilpodcast.net/.

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 58

de Federagoes espalhadas pelo pais. Foi 0 ano em que Sao Paulo se destacou em niimero
de participantes e em ser o primeiro estado a apresentar um S.O.U. proprio, incluindo a
presenc¢a de uma mulher, Graciana Fernandes, presidente da Uniao Espirita Umbandista.

Os primeiros textos a compor a literatura da Umbanda comegaram a ser publicados
em 1924, no jornal A Noite (R]), assinados por Antdnio Eliezer Leal de Souza, o Leal
de Souza, cujos escritos marcam a conversdo do autor, do kardecismo para a umbanda,
apos presenciar uma sessdo de cura na Tenda Espirita Nossa Senhora da Piedade, fundada
pelo médium Zélio de Moraes, do Caboclo da Sete Encruzilhadas, conhecido como o
anunciador da religido, em 15 de novembro de 1908. Hoje, este marco ¢ uma histéria
tratada com reservas, entre os proprios umbandistas. Ha os que consideram que o marco
s6 pode ser pensado, a partir das diversas elaboragdes e resisténcias das praticas negras,

que saltaram para os terreiros da religido, depois de sua aceitagdo social.
A dominacdo dos homens e as narrativas umbandistas

Os pioneiros da literatura da Umbanda se empenharam em decifrar as formas
de contato dos fiéis com um mundo espiritual de onde se manifestavam espiritos de
indigenas (Caboclos e Caboclas), negros (Pretos-Velhos e Pretas-Velhas), além das
chamadas “sete linhas”, divisdes e subdivisdes, que acolhiam o culto dos orixas e guias
espirituais. Cumino (2019) fez um cuidadoso levantamento dos principais autores que se
destacaram na primeira fase dos estudos da Umbanda e incluiu, além de Leal de Souza,
Joao de Freitas (1939), Waldemar L. Bento (1939), Lourengo Braga (1942), Emanuel Zespo
(1946), ]. Dias Sobrinho (1949), Oliveira Magno (1950), Silvio Pereira Maciel (1950), Tata
Tancredo e Byron Torres (1951), Aluizio Fontenele (1951), Maria Toledo Palmer (1949,
1953) e Florisbela M. Sousa Franco (1953), as duas unicas mulheres que aparecem na
lista de autores, que publicaram seus trabalhos, mas ndo ganharam notoriedade, assim
como boa parte dos nomes citados. “Em sua maioria ilustres desconhecidos na Umbanda
da atualidade. No entanto, alguns deles viriam a se tornar inspiragdo para uma segunda
geragao que nem sempre lhes dava os devidos créditos; suas ideias foram passadas adiante,
copiadas, alteradas e remendadas”. (CUMINO, 2019, p. 211).

Maria Toledo Palmer publicou dois livros Chave de Umbanda (1949) e A Nova Lei
Espirita Jesus: a chave de umbanda (1953) e ndo teve sua historia particular registrada, para
além do que ela mesma deixou em sua primeira publicagdo. “No dia 21 de agosto de 1948,
recebi ordens de fundar, aqui na Terra, sob orientacao de Estrela Guia, a nova Lei Espirita -
Jesus, a Chave de Umbanda. Para este fim vinha sendo preparada desde crian¢a” (PALMER,
1949, p. 1). A autora e umbandista teria criado uma forma de pensar a religido, dando base

filosdfica e teoldgica para um grupo de tendas, que seguiram suas doutrinas e mantiveram

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 59

Vivo seus ensinamentos.

Florisbela Sousa Franco também publicou apenas dois livros, que a tornaram
conhecida na década de 50: Umbanda (1953) e Umbanda para Médiuns (1958). Assim
como os escritos de Palmer, Florisbela se apresentava como uma lider umbandista cuja
missdo era transmitir mensagens doutrindrias, recebidas mediunicamente e pesquisas. E
ela quem vai revelar através de suas mensagens a triade espiritual com os espiritos Caboclos,
Pretos Velhos e Criangas, como os pilares da Umbanda. Em sua primeira publica¢ao em
1953, ela apresenta o tridngulo energético tendo caboclos (energia), criangas (inocéncia)
e pretos-velhos (humildade). Ela foi a primeira escritora umbandista a produzir uma obra
meditnica de mensagens doutrindrias, ditada pelos espiritos Pai Jodo, Mae Maria da Serra
e Aleijadinho, trabalhando no Grupo Espirita Unidos pelo Amor de Jesus (Juiz de Fora —
MG).

A partir da década de 70, outras autoras passam a disputar o lugar no campo
dos estudos sobre a Umbanda, refor¢ando a identidade da religido com o povo brasileiro.
Nas ciéncias sociais, propondo abordagens antropoldgicas e socioldgicas, destacaram-se
Maria Villas Boéas Concone, Diana Brown, Patricia Birman.

O primeiro trabalho académico de uma pesquisadora, que ganha relevancia na
produgao cientifica sobre a religido ¢ a tese de doutorado de Diana Brown, defendida na
Universidade de Columbia (EUA) “Uma histéria da Umbanda no Rio” (1974) e publicada
em 1985. Brown ndo aprofunda sobre as hierarquias de género, mas se dedica a olhar a
formagdo do campo religioso e a questao de classe e raga, fazendo uma analise critica sobre
o mito de fundagdo da Umbanda, a partir da histéria de Zélio de Moraes e a manifestagdo
do Caboclo das Sete Encruzilhadas. “A historiografia da Umbanda ¢ extremamente
imprecisa sobre este aspecto, e, fora deste contexto, a histéria de Zélio nao é amplamente

conhecida nem tdo pouco ganhou aceitagao geral” (BROWN, 1985, p. 9-12).

Ao percorrer a trajetoria do conhecido “fundador da Umbanda” ela se refere a
uma de suas sucessoras, a filha mais velha (Zélia de Moraes)®, mas nao aprofunda sobre
a presenca dessa lideranga feminina. Mas ndo deixa de abordar a questao racial evidente
e embranquecimento na lideranca do sistema religioso: “Todos esses individuos eram
homens e quase todos eram brancos [...] identificaram 15 como brancos e apenas dois
como mulatos. Nenhum era Negro’, avaliou ela ao se deparar com uma fotografia oficial,
tirada em 1941, com fundadores e principais dirigentes. Sobre a realizagdo dos congressos

ela ponderou: “Dois temas centrais destacavam-se nessas atas: a preocupagdo com a criagao

3 Zélio de Moraes nasceu em 10 de abril de 1891 e morreu em 3 de setembro de 1975, a Tenda
Espirita Nossa Senhora da Piedade, fundada por ele em 1920, ficou sob responsabilidade das duas
filhas Zélia e Zilméia, que foram sucedidas por Lygia de Moraes (filha de Zilméia), hoje dividindo o
comando com seu filho Leonardo de Moraes.

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 60

de uma Umbanda desafricanizada, cujas origens foram localizadas nas antigas tradigdes do
Extremo Oriente e do Oriente préximo, e cujas conexdes com Africa foram minimizadas
a0 maximo, e o esfor¢o para branquear ou purificar a Umbanda, dissociando-a da Africa
primitiva e barbara” (BROWN, 1985, p.9-12).

Patricia Birman aborda sobre a unidade e multiplicidade da Umbanda. Para ela os
umbandistas conseguiram desenvolver formas proprias de lidar com essas caracteristicas da
religido, onde a segmentacao, a dispersao, a multiplicidade se combinam de alguma maneira
com a unidade, a doutrina e a hierarquia. Birman também introduz nos estudos das religides
afro-brasileiras, as questdes de género, possessdo e sexualidade. “A possessao é o melhor
paradigma dessa tensao entre Um e o Multiplo que atravessa todas as questdes peculiares
a umbanda. Encerra o paradoxo de uma sé religido com muitas faces e muitos deuses”
(BIRMAN, 1990, p. 25). O que explicaria a pluralidade atual dos terreiros pelo Brasil: “a
umbanda mais praticada, que se dissemina sem nenhum controle, é essa — misturada — que
ndo da importancia a pureza, seja esta de cunho moral, com pretensdo de impor cédigos
doutrinarios, seja de carater ritual” (p. 27). O estudo da autora sobre sexualidade alcangou
apenas o segmento dos candomblés. Para ela somente nos terreiros de candomblé a questao

da homossexualidade masculina se apresentaria como um problema:

A classificacdo dos grupos afro-brasileiros em alguns contextos
(notadamente no Rio de Janeiro, pela forma como neste estado se
desenvolveu a heranga africana) privilegia uma divisao primaria entre
duas grandes classes: aquela designada usualmente como umbanda e
a outra, que engloba algumas variacdes, designada como candomblé
ou cultos de nagdo. Entre estas duas grandes vertentes, referidas
através de atributos diversos, somente sobre uma recai a tematizagdo
da sexualidade. (BIRMAN, 1991 p. 39)

O trabalho de Maria Helena Villas B6as Concone sobre a identidade nacional
da Umbanda ¢ langado na tese “Umbanda Uma Religido Brasileira” (1987), onde mostra
seu interesse em reafirmar a diversidade da umbanda no campo religioso brasileiro,
usando os problemas que a prépria religido apresenta em relagdo a aceitagdo da matriz
africana e a forma como essa cultura se espraia pelo extrato social. “Tentar caracterizar
a Umbanda é um trabalho ingrato, escorregadio e dificil. Na verdade, qualquer tentativa
de caracterizacdo absoluta esta fadada, de anteméo ao insucesso”. (CONCONE, 1987, p.
65). Maria Helena também néo se ocupa da invisibilidade das mulheres no campo de
estudos e com o apagamento da contribui¢ao feminina na religido, mas faz duras criticas a

forma como as narrativas sobre a Umbanda foram oficialmente construidas: “Na maioria

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 61

dos casos, a linguagem escrita dos umbandistas é extremamente pedante, existindo um
abuso das ordens inversas ( por exemplo: “pelos negros, os nossos tao infelizes escravos”);
repeticdes desnecessarias (“rezar, orar, deprecar, pedir, rogar, fazer uma prece”);uso de
pequenas expressoes latinas como pari passu, no mais das vezes deslocadas”, (CONCONE,
1987, 133). Uma arrogancia que além de racializar as narrativas sobre a Umbanda
permitiram excluir dos registros a participagdo das mulheres, cujas memdrias precisam

urgentemente ser visibilizadas.
Mulher umbandista: invisivel, mas protagonista

Diferente do que ocorre com a historiografia do Candomblé, onde se reconhece
um matriarcado nagé (ALEXANDRE, 2021), a histéria da Umbanda carece de heroinas.
Negras e africanas, de Iyd Nassé Okd, fundadora da Casa Branca do Engenho Velho, o
mais antigo candomblé ioruba-nagd, passando pelas veneraveis Mae Senhora (Ilé Opo
Afonja) e Mae Menininha do Gantois, a ialorixd mais famosa do Brasil, do Terreiro do
Gantois, algumas mulheres se destacaram a frente dos terreiros, na cidade de Salvador.
Essas mulheres e suas sucessoras romperam barreiras do sistema escravista, resistindo pelo
sagrado e em defesa das herangas negro africanas. “As mulheres do candomblé na Bahia
conquistaram o poderio marcando as memdrias das iyalodé *da sociedade yoruba, na qual
eram também as iydloja, as maes do mercado, responsaveis pela legislacdo dos centros
comerciais, resolvendo pendéncias e disputas, e desempenhando assim importante papel
politico-social’, (ALEXANDRE, 2021, p. 222). Um legado que garantiu a permanéncia
das religides de matrizes africanas no Brasil, apesar das violéncias sistematicas, mesmo no
pos-aboligao.

A formagao dos candomblés, no século XIX, foi marcada por periodos de grande
repressao as praticas negro-africanas, onde tinha centralidade a lideranca das mulheres
negras — africanas, libertas ou alforriadas, “periodo considerado chave para a compreensao
da construgdo de poder e da agao politica das mulheres negras dos candomblés, apontando
que negociagdes, elaboragdes e aproximagdes ocorreram no centro da ordem escravista,
mesmo com as opressoes e as perseguicoes por parte da Igreja Catélica” (ibidem. p. 223).
A propria formacgao das irmandades negras catolicas, impostas como protejo de controle
pelo clero, objetivou eliminar as expressoes publicas dos negros e afasta-los das praticas
consideradas ameacadoras a sociedade escravista.

Mulheres negras se inseriram no espago social a partir de estratégias forjadas na “casa

4 Sacerdotisa responsavel pelo cuidados com os bens materiais e de interesse das mulheres
da comunidade. Iyalodé era uma associa¢do feminina, cujo nome significa “senhora encarregada
dos negdcios publicos”. Sua dirigente tivera lugar no conselho supremo dos chefes urbanos e era
considerada uma alta funcionaria do Estado, responsavel pelas questdes femininas, representando
especialmente, os interesses das comerciantes. (BERNARDO, 2003, p. 35).

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 62

grande’, com a compra de cartas de alforria ou como escravas de ganho, circulando pelas ruas
exercendo o papel de mercadoras. Muitos oficios como quituteiras, quitandeiras, aguadeiras
e lavadeiras se tornaram essenciais nos centros urbanos. No contato com as ruas também
exerciam seus saberes de manipula¢do de plantas medicinais, benzimentos e promoviam
ajuntamentos, que resultavam em redes de sociabilidades e cumplicidades sempre malvistas
pela elite. A imprensa colonial operava como instrumento de controle social, para desqualificar
o prestigio que as negras ostentavam junto ao grupo. Ha uma lista de termos depreciativos que

nominavam as mulheres dos cultos afro-brasileiros como feiticeiras, criminosas e desordeiras:

No que concerne as mulheres participantes de cultos aos voduns
¢ orixas, na maioria das vezes o jornal as trata como prostitutas que
viviam em pandegas e orgia com ogans’ ¢ pais de santo...A julgar pelas
noticias do jornal 4 Ordem as mulheres constituiam a grande maioria
das liderangas dos candomblés de Cachoeira, nas trés primeiras décadas
do século XX. Os candomblés, por seu turno, representavam para
os setores letrados locais de “africanismo barato”, “os brodios”, “as
orgias”, liderados por mulheres de “baixa candura” e “degeneradas”.
(SANTOS, 2009, p. 145)

Isso mostra a mentalidade que parece ter marcado o imaginario sobre as mulheres
negras que empreendem na lideranga de casas de cultos das religides afro-brasileiras, até
os dias de hoje. Mulheres, na maioria negras, sempre foram representadas como o avesso
do ideal patriarcal.

Teresinha Bernardo (2003) analisou o empoderamento das mulheres de terreiro,
desde o periodo colonial, chamando atenc¢do para o comportamento diferenciado, resultante
de séculos de enfrentamento a escravizagdo de seus corpos. Para ela era dificil definir se a
perceptivel autonomia se revelava @ medida que assumiam papel de poder como sacerdotisa
do candomblé, “ou, ao contrério, se a mulher negra se tornou mae de santo porque ja tinha
essas caracteristicas. Essa questdo, certamente, era a principal, mas outras gritavam em
torno dela... para explicar o fato de a mulher negra ocupar o apice da hierarquia religiosa no
candomblé eram de ambito sociopolitico, econémico e historico” (BERNARDO, 2003, p.
14). Para autora, um aspecto que deve ser destacado para compreender o fato de a mulher
vir a ser “sacerdotisa-chefe” no candomblé, diz respeito a densidade do sentimento materno
na tradigdo africana. Isto porque os terreiros na sua origem representavam o esfor¢o da

ressignificagdo da familia destruida pelo trafico africano.

5 Ogan (ogas) refere-se a ao cargo iniciatico exercido por homens nos terreiros de candomblés,
preparados para fun¢des auxiliares importantes e, por vezes, restritas junto ao sacerdote/sacerdotisa
(grifo nosso).

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 63

E no solo brasileiro que frutificard o candomblé, a terra-mae como
metafora para os africanos e seus descendentes. Se o candomblé
representa a terra-mae, que por sua vez, possui os seus significados
ligados ao feminino, essa expressdo religiosa, ao representa-la, ganha
todas as suas significa¢des. E nesse sentido que a grande sacerdotisa do
candomblé é chamada de mae de santo. (BERNARDO, 2003, p. 52).

A figura da grande mae nas religides afro-brasileiras reflete a ligacao
ancestral com o principio feminino e o domino das deusas, cultuadas no pantedo do culto
aos orixas: lemanja, Nana, lansa, Oxum, Oba e Ewd, as que mais possuem “filhos” e “filhas”
no Brasil. Outra figura feminina é a Pombagira® e a Exu-Mulher,” que aparece no sistema
como simbolo regulador do poder e sexualidade feminina, o que a fez ser relacionada com
o mal, assim como Exu, orixd que ganha os estudos afro-brasileiros associado ao diabo
cristao.

Iemanja se tornou a mais popular de todas as iyabds® (orixas femininas), por ser
considerada a “mae de todas as cabecas’, associada a Nossa Senhora da Conceicdo dos
Navegantes, rainha do mar, celebrada em 2 de fevereiro, em Salvador; em 8 de dezembro nas
praias do sul de Sao Paulo; e 31 de dezembro, por todo litoral brasileiro, quando lhe oferendam
flores nas aguas, na noite de ano novo.

Na Umbanda, onde orixas do candomblé figuram nos altares, as mulheres sempre
estiveram presentes. Apesar de exercer papel de lideranga como mae-de-santo, madrinha ou
dirigente espiritual, durante o processo historico da Umbanda, elas foram percebidas muito
mais dentro dos terreiros, do que ocupando lugares nas reunides de cunho politico ou, por
exemplo, nos debates que marcaram a organizagao dos congressos umbandistas no século XX.
Nota-se nas relagdes de género e de poder a imposigao do pensamento patriarcal em relacdo
ao lugar deste feminino, pensado como a mulher que teria que ser “apresentada bela e virtuosa,
guardia de designios divinos, fragil por natureza, porém soberana no espago a ela destinado
socialmente - o lar” (SANTOS, 2009, p. 143).

Essa ideia pode ajudar a compreender o apagamento de registros sobre a presenca e

contribui¢ao das mulheres umbandistas, em especial mulheres negras, nos debates publicos

6 Pombagira é uma entidade espiritual que se manifesta nos terreiros de candomblé e Umbanda...
Como um ser do mundo invisivel ao incorporar nas médiuns e nos médiuns, geralmente mulheres, assu-
me-se uma mulher que transgrida normas, corajosa, sedutora, bela, sensual e perigosa. (MENEZES, 2009,
9)

7 Exu-Mulher é o principio feminino elementar existente na composi¢ao do elemento masculino
Exu. E a Exu-fémea, que n3o teve seu culto introduzido no Brasil, na constituigio dos candomblés yoruba-
-nagds. em muitas regies da Africa-Ocidental, é o elemento central do sistema de crencas yoruba-oyd,
tendo seu culto individualizado e familiar em algumas cidades da Nigéria, como Lagos e Ibadan, onde é re-
presentado em pares, inseparaveis, masculino e feminino. As figuras de Exu-Mulher ndo se popularizaram
no Brasil, mas s3o bem conhecidas na Africa yoruba. (ALEXANDRE, 2021, p. 29).

8 Iyabas (iya, mae e ob3, rainha), mae rainha

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 64

no processo de legitimagao da religido no Brasil. Uma exclusao contraditdria, pois mesmo
que em um determinado periodo homens brancos tenham ocupado os lugares de diregao
das casas de culto, as mulheres nunca estiveram ausentes das principais fun¢des nas sessoes e
giras dentro dos terreiros, incorporando as entidades conselheiras caboclos, caboclas, pretos e
pretas velhas, e até exus e pombagiras, ajudando a conduzir espagos onde as relagdes sempre
foram horizontais.

Silva (1998) concorda que na concep¢ao umbandista tanto homens quanto
mulheres possuem igualdade de condigdes, nao ha distingao ou proibi¢ao de fungdes por

S€XO0:

A mulher encontrou na Umbanda uma oportunidade de exercer cargos
idénticos aos dos homens. Nos rituais e nas cerimdnias os papéis masculinos
e femininos sdo equiparados. A presidenta ou mde de Santo dirige os
trabalhos desde a abertura até o final. Filhas de santo ou médiuns colaboram
com a mae na incorporagao, na higiene da casa, nos cantos ou curimbas. Elas
podem bater atabaques, tudo que concerne no bom andamento da religido,
responsabilidades também dos homens. (SILVA, 1998, p. 29)

Uma organizagdo diferente dos candomblés que guardam funcoes especificas,
para homens e mulheres. Enquanto na Umbanda mulheres podem tocar atabaques e
homens podem ajudar na cozinha, na tradi¢do do candomblé isso nao é possivel. La os
homens (ogas) devem se ocupar de fungdes de manutencgdo da casa, da parte musical e
do abate religioso, também proibido para mulheres, na maioria das casas. Os atabaques
sao terminantemente proibido para mulheres. Os antigos eram bem mais rigidos e
impediam homens de participar da preparacao das comidas votivas, de incorporarem as
divindades e até de serem iniciados. “A participa¢do de homens na iniciagao seria apenas
na qualidade de ogan, o que nao daria direito a manifestagdes de orixa e participagao na
roda de candomblé. Este pensamento visou impedir a tendéncia do “homossexualismo”
masculino (grifo nosso), no candomblé ora organizado. Caberia somente as mulheres a
participagdo nas dangas rituais’, (BENISTE, 2014, p.326).

A Umbanda na atualidade é vista no plural, por isso tem sido referida como
Umbandas, “o resultado de contatos diversos, circularidades culturais e entrecruzos
que se codificam de multiplas formas” (SIMAS, 2021, p. 26). Sao variadas correntes de
pensamento e formas de praticar, que se autodenominam como Umbanda, com sessdes
onde espiritos diversos sdo evocados para interagirem com o grupo religioso, de forma
assistencial e gratuita. Entre suas variantes estao: Umbanda Branca, Umbanda Pura,

Umbanda Popular, Umbanda Tradicional, Umbanda Esotérica ou Inicidtica, Umbanda

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 65

Trancada (Mista e Omolocd), Umbanda de Caboclo, Umbanda de Jurema, Umbandaime,
Umbanda Eclética, Umbanda Sagrada (Umbanda Natural), Umbanda Crista, entre outras.

Cada terreiro tem suas regras e com o passar do tempo tem se aproximado cada
vez mais dos debates sociais sobre justiga, diversidade, igualdade e equidade, inclusive
provocando uma revisdo da participagio do movimento umbandista nos periodos
considerados obscuros, quando a religido dialogou com governos repressivos e pactuou com
projetos de embranquecimento, desafricanizagio e desagregacdo da memoria coletiva negra
(ORTIZ, 1999, p. 36) durante a constituigao da religiao.

A benzedeira e 0o Caboclo das Sete Encruzilhadas

Quando a pesquisadora Diana Brown relacionou os primérdios da Umbanda
com a histdria oficial sobre 0 médium Zélio de Moraes, e a manifestagdo do Caboclo
7 Encruzilhadas como o fundador da religido, ela percebeu que havia varias incertezas,
entre elas, de que ndo podia se afirmar que “a Umbanda tinha um unico fundador”. Até
ali, era conhecida a histéria de que em 15 de novembro de 1908, o jovem Zélio de Moraes,
aos 17 anos, havia sido levado pelos pais a uma sessao espirita, da Federa¢ao Espirita do
Rio de Janeiro, em Niterdi (R]), apds dias apresentando-se enfermo, com febres e delirios.
A visita aconteceu ap6s alguma relutancia do pai e o insucesso na consulta médica e a um
padre, que nada conseguiram para melhorar ou diagnosticar o problema.

O desfecho bem conhecido, é que durante a sessdo o Zélio tem uma incorporagao
meditnica, com a manifestacdo de um espirito que se apresenta como Caboclo das Sete
Encruzilhadas, para desagrado dos dirigentes da casa, que ndo permitiam a presenga de
espiritos “incultos” - de pretos e indigenas - nas sessoes. “Entao disse o espirito, amanha
na casa de meu aparelho, na Rua Floriano Peixoto, no. 30, sera inaugurada uma Tenda
Espirita de Umbanda, onde o preto e o caboclo podem trabalhar”. No dia seguinte, dia 16
de novembro, 14 estavam, no Bairro de Neves (Sdo Gongalo), com a casa cheia e o caboclo
se apresentando, trazendo mensagens do evangelho e dando “passagem” para que também
se manifestasse o espirito de um negro cativo, chamado Pai Antoénio, um preto-velho.

Mas as suspeitas de Brown sobre essa historia, tinham bastante fundamento,
mesmo que ela ndo tenha encontrado elementos para que as confirmassem. Nao se trata
de duvidar da rica histdria passada, de geracao em geragdo a mais de 100 anos, atestada
pela existéncia da Tenda Nossa Senhora da Piedade, em atividade até hoje. Ocorre que um
fato ndo foi inscrito na memoria oficial do mito fundador da Umbanda: a visita da mae de
Zélio, acompanhada do filho, a uma negra rezadeira, em 14 de novembro, no dia anterior
a sessao na Federacao Espirita do Rio de Janeiro.

Tudo foi revelado em uma das transcricbes de uma série de fitas gravadas pela

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 66

jornalista e dirigente umbandista, Lilia Ribeiro, da TULEE, nas décadas de 60 e 70,
durante sessdes em que se manifestava as entidades do médium Zélio de Moraes. As fitas
estiveram guardadas até recentemente por Mae Maria de Omulu, da Casa Branca de Oxala
e foram entregues ao escritor e sacerdote Alexandre Cumino (CUMINO, 2019, p. 309).
Os conteudos das fitas foram levados as filhas de Zélio, Zilméia e Zélia, em 1992. Ao
ser questionada se confirmava o fato de que o jovem Zélio estaria passando por varios
problemas de satde, sem conseguir levantar da cama, dizendo no dia 15 de novembro de
1908, “com uma voz estranha garantido que no dia seguinte estaria curado’, uma das filhas

revelou taxativa:

(Zélia responde); ocorreu, mas no dia seguinte; ele foi antes; foi na
casa desta preta (nota do autor: esta negra, era uma rezadeira, que a mae
de Z¢lio o levou para ser benzido); eu fago questdo de dizer; a Umbanda
nasceu na humilde casa de uma preta, 14 na Rua Sao José. Eva (nota do
autor: Segundo alguns relatos escritos, o nome da rezadeira que benzeu
Z¢lio, seria Candida. Mas, segundo o relato fonografico da propria
Zélia, tendo ao fundo também a voz de Zilméia de Moraes, o nome da
benzedeira seria Eva); ela recebia uma entidade chamada Tio Ant6nio e
disse a ele (nota do autor: Zélio) que o irmao dele (nota do autor: irmao
de Tio Antonio, que seria conhecido como Pai Antonio. Em época de
escravidao, quando negros aportavam no Brasil, todos eram batizados
pelo clero, e recebiam, todos, o nome do Santo do dia, o padroeiro ou
de devogao; portanto, possivelmente, em vida, a entidade espiritual Tio
Antonio, tinha um irmao, também chamado Antdnio) iria trabalhar com
meu pai. JURUA, 1998, p. 17).

Ao inserir a histdria da negra benzedeira no evento que marca a histéria oficial
da Umbanda no Brasil, as filhas de Zélio de Moraes confirmaram um fato que altera as
narrativas hegemonicas sobre a primeira manifestacdo do Caboclo das Sete Encruzilhas,
no dia 14 de novembro de 1908. Este dado ndo foi reproduzido pela literatura e nem
mesmo narrado publicamente pelo médium Zélio de Moraes, possivelmente porque
colocaria uma mulher negra como marco da Umbanda no Brasil. Neste caso, Zélio teria
sido tratado por Dona Candida e a primeiro espirito a incorporar nédo seria de um indio,
mas sim de um preto-velho escravizado. Fato interessante, é que no dia 16 de novembro de
1908, como prometido em sua aparicao na sessdo Espirita, o espirito do Caboclo da Sete
Encruzilhas voltou a se manifestar e, na mesma noite, teria se apresentado no médium,

o espirito do preto-velho Pai Antonio, assim como anunciado na casa de Dona Céndida

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 67

benzedeira, ele seria o irmao de Tio Antdnio.
Mae Cacildae Exu7 da Lira abalaram a Umbanda

Cacilda de Assis foi a médium da entidade mais famosa da historia da Umbanda,
entre os anos de 1960 e 1970: o Seu Sete Encruzilhadas Rei da Lira. O exu arrastava
multidées para o terreiro localizado no bairro de Santissimo, Rua dos Caquizeiros,
no Rio de Janeiro. Entidade de varios nomes Sete Rei da Lira, José da Sete Liras, Sete
Encruzilhadas ou Rei das Sete Liras, também era chamado por Saracura, o Homem ou
simplesmente Rei da Lira. Dona Cacilda era compositora, escritora e tinha um programa
na Radio Metropolitana de Inhatima, para alegria da entidade que ao se manifestar lhe
dava ares de um boémio cantador e festeiro, a fama comegou a crescer gragas a forma

inusitada em que “baixava” no terreiro,

Suas giras: musica de todos os tipos podia ser cantadas e tocadas,
além da impressionante ingestdo de litros e litros de “marafo” e da
roupa ritualistica bordada em veludo preto, combinada com botas,
capas ¢ cartola. Quem presenciou a manifestagdo desse espirito se
impressionou com o0 magnetismo e com a capacidade de movimentacao
das pessoas que acorriam ao seu templo, em Santissimo, um bairro do
Rio de Janeiro. As noticias se davam boca a boca. Os casos de cura de
doengas gravissimas, por exemplo se espalharam rapidamente, ¢ a gira
de Seu Sete chegou a marca de mais de cinco mil pessoas por rito”.
(SIQUEIRA, 2020, p.22)

O Exu Sete da Lira era uma espécie de celebridade. Era amigo dos artistas e sua
gira chegou a ser frequentada por nomes como Tim Maia, Freddie Mercury e o grupo Kiss
e até o famoso apresentador de TV Chacrinha. Apaixonado por carnaval era “dono” de
um bloco e era visto pelas ruas do centro em dias de folia, quando nao estava nos saloes
disputando em concursos de marchinha, com composicoes feitas em parceria com Mae
Cacilda. Seus “milagres”, o poder de atrair as massas e seu jeito festivo enderecou muitas
criticas a médium. Mas o resultado dos trabalhos aumentava a frequéncia, em especial nas

mesas de cura:

Os consulentes levavam garrafas de aguardente (sempre da marca
Creoula, a preferida do Seu Sete Encruza), e ele, entre musicas
e baforadas, ia atendendo aos presentes, aspergindo marafo (um

dos nomes pelo qual é chamada a cachaga dentro dos cultos afro-

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 68

brasileiros), lavando locais de enfermidades, revelando detalhes da
vida dos presentes e realizando as curas. As curas e os milagres por ele
realizados aconteciam com o uso de apenas trés ferramentas: musicas,

cachaga e charuto. (p. 43)

Cacilda de Assis de Souza era uma mulher branca. Nasceu em 14 de marco de 1919,
em Valenca, municipio de Rio de Janeiro, onde passou a infancia influenciada pela tradi¢ao
catdlica da familia e os costumes dos negros quilombolas da regido, de forte influéncia
africana. A menina “Cidinha’, como era chamada quando crianga, conviveu com os toques de
tambores do jongo, calango e com as festas de Sdo Gongalo. Aos 5 anos de idade apresentou
as primeiras manifestacdes medidnicas, “para espanto dos familiares a menina comegou a
pedir que lhe dessem cachimbo” No dia da festa de 7 anos ela apagou as velinhas do bolo,
voltou a brincar e em seguida caju. Para desespero da familia ficou paralisada durante dias,
até que levada a uma negra rezadeira recebeu o diagndstico, era coisa de “encanto do santo”.
Ela acordou, mas nunca mais foi a mesma. Passou a fazer previsoes e diagndstico para todo
mundo, até que o pai resolveu leva-la a um centro espirita, onde Cacilda com naturalidade
manifestou um espirito. Era o Exu Sete Encruzilhadas. Nunca mais se separaram.

Até 1966, a Umbanda nao era considerada pelo IBGE como uma religiao, por conta
da perseguicdo, da fase inicial, e muitas vezes por constrangimento dos adeptos, muitos
umbandistas se autodeclaravam espiritas ou kardecistas. Mas era 0 momento de grande
expansao da Umbanda. Segundo Ortiz (199, p. 48) as estimativas davam conta de que
em todo pais havia uma forte presenga de umbandistas e abertura de casas de cultos. “A
populagdo umbandista em Sao Paulo cresce em 10 anos de 25%, e em trés anos, 100%. No
periodo de 1970 a 1973, a populagdo quadruplica no Estado do Rio de Janeiro [...] A partir

de 1966 a Umbanda se vé legitimada no nivel oficial das estatisticas” (ibidem. p. 55)

A Umbanda aparece, pois, como uma solugdo original; ela vem tecer um
liame de continuidade entre as praticas magicas populares a dominancia
negra e a ideologia espirita. Sua originalidade consiste em reinterpretar
os valores tradicionais, segundo o novo cédigo fornecido pela sociedade
urbana e industrial. O que caracteriza a religido € o fato de ela ser o produto
das transformagdes socioecondmicas, que ocorrem em determinado
momento da historia brasileira. (ORTIZ, 1999, p. 48)

Na década de 70, Seu Sete da Lira reinou absoluto, em uma noite de recorde de
publico o Sitio do Santissimo chegou a receber 10 mil pessoas. Logo vieram dois convites
que selaram a fama e o declinio da médium Cacilda Assis e consequentemente uma retragao

na trajetdria do famoso Exu.

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 69

O fato que ganhou a midia e escandalizou a sociedade foi a ida do Seu Sete da Liraa

dois dos maiores programas de TV da época: Chacrinha e Flavio Cavalcanti.

Incorporada pelo Exu Seu Sete Rei da Lira, Cacilda havia transformado
os programas de Chacrinha e de Flavio Cavalcanti num verdadeiro ritual
de Quimbanda daqueles mais bravos. Nao se questiona aqui a veracidade
da presenca do Exu naqueles momentos, ou se ¢ valido esse tipo de
exposi¢ao ou manifestagdo em publico, mas a verdade inquestionavel de
que algum poder realmente tomou conta das pessoas naqueles programas,
pois plateia, cantores, assistentes de cadmera, segurangas, contrarregras €
outros entraram em transe, desmaiaram ou foram mediunizados por exus
e outras entidades (SIQUEIRA, 2020, p. 22)

As apari¢oes abalaram o movimento umbandista e do mundo televiso. A Censura
Federal, teria recebido centenas de telefonemas de protestos, as centrais telefonicas
receberam ligacdes comunicando que pessoas haviam entrado em transe em suas casas;
a Igreja Catolica teria reunido a curia para debater o problema e a concessdo das duas
emissoras TV ficou ameagada, com uma ordem para que os dois programas ficassem 8
dias fora do ar, o que acabou ndo acontecendo. O interessante é que entre os espectadores
do programa a Hora da Buzina, visitado por Seu Sete, estavam o presidente da Republica
Garrastazu Médici e a primeira-dama Dona Cyla, direto do Paldcio da Alvorada, em
Brasilia. “Indignado o general iria tomar algumas providéncias contra Mae Cacilda,
quando subitamente ao seu lado D. Cyla, incorporada, deu uma sonora gargalhada e disse
ao marido totalmente desfigurada: Ah! Ah! Traz uma rosa e uma champanhe! Nao mexe
com quem vocé ndo pode” (SIQUEIRA, 1999, p. 239). Mas de nada adiantou.

Depois da péssima repercussio Mae Cacilda foi vitima da intolerdncia e do
racismo religioso. Ela sofreu muitos ataques e criticas, boa parte delas de afro-religiosos.
Conselho Deliberativo dos Orgaos de Ctpula da Umbanda, Confedera¢io Nacional
Espirita Umbandista e dos Cultos Afro-brasileiros, todas as manifestagoes vinham da
ala masculina, dirigentes e pais de santo. Dona Cacilda chegou a receber cartas de apoio
do médium espirita Chico Xavier. Mae Menininha do Gantois, maior autoridade do
candomblé na época, ndo se manifestou, mas era de conhecimento de todos o apoio que
dispensava aos trabalhos de Mae Cacilda e Seu Sete da Lira, por intermédio das pessoas
que frequentavam o terreiro em Salvador e a Fazenda do Santissimo, no Rio de Janeiro.

Mae Cacilda se recolheu e as sessdes deixaram de ser constantes até que na década
de 80, o movimento diminuiu por completo, na mesma propor¢ao do silenciamento

da historiografia da Umbanda em relagao a sua importéncia. A ultima sessao ocorreu

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 70

em dezembro de 2000. Em 20 de abril de 2009, em plena segunda-feira, dia da semana
dedicada a Exu, aos 90 anos, a médium Cacilda de Assis se despediu para sempre, junto
com o “fendmeno” Exu Sete da Lira.

Quando tratamos da invisibilidade das mulheres, em especial mulheres negras,
na historiografia da Umbanda remetemos as consequéncias do apagamento histérico de
parte da propria historia da constitui¢ao social do Brasil, que se estruturou no processo
da escravizagdo de indigenas e negro-africanos. Em relagdo a constitui¢ao das religides
afro-brasileiras mulheres negras foram determinantes para a formagao das redes de
solidariedade e sociabilidade que possibilitaram elaboragdes de praticas e estratégias de
jungdo das tradigdes negras, indigenas e europeias que constituiram o corpo das tradigoes
orais nos terreiros de Umbanda, Candomblé e demais denominagées afro-religiosas. Porém
0s registros e narrativas tornaram invisiveis na literatura, especialmente da Umbanda, a
presenca e contribui¢ao das mulheres negras como sujeitas e protagonistas. O caso da negra
rezadeira que atendeu o jovem Zélio de Moraes, o médium que entrou para a histéria, porque
teria anunciado a Umbanda através da manifestacao do Caboclo das Sete Encruzilhadas e
a perseguicao a médium Cacilda de Assis, que incorporava o Exu Sete da Lira, esquecida e
quase nunca citada em narrativas sobre a histéria da religido, sdo fatos que atestam como
os discursos hegemonicos ao anularem a participagdo de mulheres acabaram por distorcer
as representagdes no campo das religides afro-brasileiras, reforcando imagindrios que
perduram até os dias de hoje, na forma de sexismo, racismo e racismo religioso, cujos danos
tém sido reduzidos por meio de movimentos sociais organizados de mulheres de terreiros,
movimento de mulheres negras, debates em relagdo a educagdo para as relagdes étnico-
raciais e politica publica de inclusdo e equidade, que inclua a promogao de raga, género e

religido.
Referéncias Bibliogrificas

ALEXANDRE, Claudia. Exu Mulher e o Matriarcado Nago: sobre masculiniza¢ido, demoni-
zagdo e tensoes de género na formac¢ao dos candomblés. Rio de Janeiro: Editora Aruanda-
-Fundamentos do Axé, 2023

BERNARDO, Teresinha. Negras, mulheres e maes. Lembrangas de Olga de Alaketu. Sao Paulo:
Pallas-EDUC, 2003

BIRMAN, Patricia. Relagdes de Género, possessao e sexualidade. Pysys Revista de Saude Cole-
tiva. V. 1, n2, 1991.

----------- O que é Umbanda. Sao Paulo: Editora Brasiliense, Cole¢do Primeiros Passos, 1983
BROWN, Diana. Umbanda & Politica. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1985

CONCONE, Maria Helena Villas Boas. Umbanda: uma religiao brasileira. Sao Paulo: FFLCH-
-USP-CER, 1987

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 71

CUMINO, Alexandre. Histdria da Umbanda. Sio Paulo: Editora Madras, 2019

DANTAS, Beatriz Gdis. Vové nago e papai branco: usos e abusos da Africa no Brasil. Rio de
Janeiro: Graal, 1988.

FRANCO, Florisbela M. Umbanda. 4ed. Rio de Janeiro: Espiritualista, [s.d.]

Umbanda para os médiuns. 5ed. Rio de Janeiro: Espiritualista [s.d.].

JURUA, Padrinho. (1956). Coletinea Umbanda “A Manifestagio para a caridade” — As origens
da Umbanda I. Sao Caetano do Sul, 2013.

KARDEC, Allan. O Livro dos Espiritos. Rio de Janeiro: FEB, 2006

Instrugdes de Allan Kardec para o movimento espirita. Rio de Janeiro: FEB,
2005

MAGGIE, Yvone. Guerra de Orixa. 3ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.

MENEZES, Nilza. Arreda homem, que ai vem mulher - representagdes da Pombagira. Sao
Paulo: Fortune, 2009.

NEGRAO, Lisias. A Umbanda com Expressao de Religiosidade Popular. Religido e Sociedade,
n4. RJ: Ed. Civilizagdo Brasileira, outubro 1979.

NOGUEIRA, Farlen de Jesus. O Tata Ti Inkice da omoloc6: Tancredo da Silva Pinto, clivagens
e disputas no campo religioso umbandista do Rio de Janeiro (1950 -1979). Rio de Janei-
ro: Editora Autografia, 2020

NOGUEIRA, Renato. Mulheres e Deusas — como as divindades e os mitos femininos formaram
a mulher atual. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2017

ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira. Sdo
Paulo: Brasiliense, 1999.

—————————————————— Nova Lei espirita: Jesus a chave da Umbanda. Rio de Janeiro: S.1., 1953.

PALMER, Maria Toledo. Jesus: a chave de Umbanda. 5 ed. Cartilha registrada na Biblioteca
Nacional. Rio de Janeiro: S.1., 1949.

SANTOS, Edmar Ferreira. O poder dos candomblés — perseguicao e resisténcia no Reconcavo da
Bahia. Salvador: Edufba, 2009.

SILVA, Selma Maria da. A mulher na Umbanda, entre a cruz e a encruzilhada. Trabalho mono-
grafico realizado sob a orienta¢ao da Professora Dra. Jane de Fatima S. Rodrigues. Universi-
dade Federal de Uberlandia. Setembro, 1 998.

SIMAS, Luiz Ant6nio. Umbandas - Uma histdria do Brasil. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasilei-
ra, 2021.

SIQUEIRA, Cristian. O fenémeno Seu Sete da Lira - Cacilda de Assis a médium que parou o
Brasil. Porto Alegre: Legido, 2020

SOUZA, Leal de. No mundo dos espiritos. Rio de Janeiro: Oficinas do Jornal A Noite, 1925.

———————————————————— O Espiritismo, a magia e as sete linhas de Umbanda. Rio de Janeiro: coleta-
nea de reportagens do Jornal Didrio de Noticias, 1933

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



Invisibilidade das mulheres negras nos registros da umbanda no Brasil: racismo e sexismo no campo religioso... 72

THEODORO, Helena. Mito e Espiritualidade Mulheres Negras. Sao Paulo: Pallas, 1996.

TORRES, Tania Maria Lopes. Saude, envelhecimento e religido: a contribuicao de Maria Hele-
na Villas Béas Concone para a antropologia. Praxis Teoldgica, 17 (1), e1573, 2021.

Recebido em: 5/10/2023
Aprovado em: 10/12/2024

Historia: Questoes & Debates, Curitiba, v. 72, n. 1, p. 53-72, Jan/Jun, 2024.
Universidade Federal do Parana. ISSN 2447-8261. DOI http://dx.doi.org/10.5380/his.v00i0.00000



