
 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

ENTRE ASSIMILADOS, MULHERES E HOMENS 
DO MATO: A BUSCA PELO SUJEITO 
NACIONAL EM LUANDINO VIEIRA. 

Among assimilated and women and men of the bush: 
the search for the national subject in Luandino 

Vieira. 
 

Washington Santos Nascimento* 

RESUMO 

Este artigo se propõe a analisar as representações dos 
assimilados, mulheres e homens do mato nas obras produzidas 
pelo escritor Luandino Vieira, entre os anos de 1950 – 1970, ou 
que se refiram a eles. Procura-se entender de que forma ele 
delineia/escreve uma identidade nacional para o  angolano. Para 
tanto analisaremos os conto “Companheiros” (escrito entre 1954 
e 56 e publicado em 1960), “Vavó Xíxi e seu neto Zeca Santos” e 
“Estória da galinha e do ovo” (1964) e os romances “A vida 
verdadeira de Domingos Xavier” (1961) e “O livro dos 
guerrilheiros: narrativas” (2009). 

Palavras chave: Identidades, Nação, Angola, Luandino Vieira. 

ABSTRACT 

This article aims to analyze the representations of women 
assimilated and / bush men in the works produced by the Angolan 
writer Luandino Vieira, between the years 1950 - 1970, or 
referring to them. We wanted to understand how he outlines / 
writes a national identity for the Angolans. To this end we will 
analyze the tale Fellows (written between 1954 and 56 and 

 
 

* Professor de História da África no Departamento de História da Universidade do 
Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Maracanã. Doutor em História Social pela Universidade de São 
Paulo (USP). Coordenador do Grupo de Pesquisa Áfricas – Leddes/UERJ. E-mail: 
washingtonprof@gmail.com 



278 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

published in 1960), Grandma Xixi and grandson Zeca Santos and 
Story Chicken and Egg (1964) and the novels The true life of 
Domingos Xavier (1961) and The Book the guerrillas (2009). 

Key words: Identities, nation, Angola, Luandino Vieira. 

 
Em Angola, na segunda metade do século XX, a literatura, ou 

mais propriamente a fala literária, procurará superar a fragmentação 
da sociedade colonial defendendo a luta contra o colonialismo 
português e a busca por uma identidade angolana1. Este é também um 
dos principais traços da obra do escritor José Luandino Vieira. Filhos 
de pais portugueses e nascido em Portugal como José Mateus Vieira 
da Graça. Trazido ainda criança para Angola, morou nos bairros 
populares de Luanda, convivendo com aqueles que mais tarde se 
tornariam os protagonistas de seus livros. 

Por conta de sua profunda ligação com Luanda, passou a usar 
como parte de seu nome o Luandino. Ligado ao Movimento Popular 
de Libertação de Angola (MPLA) foi preso em 1959 pelas 
autoridades metropolitanas portuguesa em Angola, fazendo parte do 
chamado "processo dos 50"2. Dois anos depois em 1961 voltou a ser 
preso, sendo condenado a 14 anos de prisão, cumprindo parte desta 
pena no campo de concentração do Tarrafal (Cabo Verde), onde 
escreveu a maioria de suas obras. Libertado em 1972, passou a viver 
em Lisboa, regressando a Angola (e Luanda) em 1974, por conta da 
Revolução dos Cravos em Portugal. Depois da independência em 
1975 de Angola, assumiu várias frentes de atuação junto ao novo 

 
 

1 A ideia de fala literária enquanto discurso, consciência de si e uma narrativa 
construída a partir da política, dentro e partir da literatura , é construído neste artigo a partir das 
leituras de Laura Padilha (2007) e Rita Chaves (1999). PADILHA, Laura. Entre voz e letra: o lugar 
da ancestralidade na ficção angolana do século XX. 2. ed. EdUFF, Rio de Janeiro: Pallas Editora, 
2007 e CHAVES, Rita. A formação do romance angolano: entre intenções e gestos. Coleção Via 
Atlântica, São Paulo, 1999. 

2 O “Processo dos 50” é a designação encontrada para o julgamento de que se atribui à 
prisão e julgamento de um grupo de nacionalistas angolanos acusados de clandestinamente 
conspirarem contra o regime colonial português em Angola. Ao todo estiveram envolvidos  no 
processo 56 integrantes, mas o nome “Processo dos cinquenta” se deve ao fato do padre Joaquim 
Pinto de Andrade ter enviado para o seu irmão que vivia no exterior, Mário Pinto de Andrade 
(fundador do MPLA), um folheto denunciando a prisão de 50 nacionalistas. MEDINA, Maria do 
Carmo. Angola. Processos Políticos da Luta pela independência, Luanda: Faculdade de Direito da 
Universidade Agostinho Neto. 2003 e CUNHA, Anabela Cunha. "Processo dos 50”: memórias da 
luta clandestina pela independência de Angola, Revista Angolana de Sociologia, 8, 2011, 87-96. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 279 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Estado como a direção da Televisão Popular de Angola, do Instituto 
Angolano de Cinema e da União dos Escritores Angolano. 

Luandino Vieira talvez seja aquele que melhor traduziu 
literariamente a Luanda de meados do século XX, suas obras são 
marcadas por uma forte representatividade da cena luandense, apesar 
de escapar constantemente aos parâmetros de verossimilhança. 
Aspectos da história social e política da capital de Angola aparecem 
misturados a seus personagens; além disso, há a denúncia do 
colonialismo português, do processo de assimilação imposto por 
Portugal e por fim a busca pelo sujeito nacional, como uma “posição 
teórica” e “autoridade narrativa” para as vozes marginais (ou 
discursos de minoria) no próprio processo de pensar e imaginar a 
nação3. 

Para Luandino este sujeito/identidade nacional nasceria do 
confronto/diálogo entre dois tipos de angolanos diferentes, os 
assimilados, mais próximos ao colonizador português, e pessoas de 
origens rurais, mais ligadas ao universo tradicional angolano4. Assim 
este artigo se propõe a discutir as representações destes dois perfis 
identitários nas obras produzidas por Luandino entre os anos de 1954 
– 1964, no período anterior e inicial da luta armada em Angola 
(iniciada em 1961). 

Para tanto analisaremos obras escritas dentro deste período 
como o conto Companheiros, escrito em 1955 e publicado no livro “A 
Cidade e a Infância” (1960), o romance “A vida verdadeira de 
Domingos Xavier”, de 1961,  contos “Vavó Xíxi e seu neto Zeca 

 
 

3 Ao pensarmos que Angola é esta as vésperas do processo de independência nos 
afastamos das visões essencialistas, sobretudo se pensarmos que este processo foi também 
conduzido por elites nativas letradas com formação na Europa, que trabalhavam nas margens e nos 
entre-lugares da relação metrópole-colônia, daí a importância das questões teóricas levantadas por 
Homi Bhabha (1998) e Stuart Hall (2000 e 2005), analisadas e discutidas ao longo do texto. 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998;  HALL, Stuart. Quem 
precisa da identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da. (org.) Identidade e diferença: a perspectiva dos 
estudos culturais. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2000 e HALL, Stuart. A identidade cultural na 
pós-modernidade. 10a ed. Rio de Janeiro: DP&A; 2005. 

4 Diferentemente da norma vigente, passaremos a usar neste artigo o nome de Luandino 
e não Vieira, visto ser desta forma que ele é usualmente denominado e discutido pelos 
pesquisadores do tema, como Laura Padilha (2007) e Rita Chaves (1999) anteriormente referidas. 
PADILHA, Laura. Entre voz e letra: o lugar da ancestralidade na ficção angolana do século XX. 2. 
ed. EdUFF, Rio de Janeiro: Pallas Editora, 2007 e CHAVES, Rita. A formação do romance 
angolano: entre intenções e gestos. Coleção Via Atlântica, São Paulo, 1999. 



280 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Santos” e “Estória da galinha e do ovo” de “Luuanda: estórias” de 
1964 e por fim obras que se refiram a este período como em uma de 
suas últimas, “O livro dos guerrilheiros: narrativas” (2009), que se 
passa no período da luta anticolonial (1961–1975)5. 

A análise destes contos e romances se torna importante, pois 
tal como Stuart Hall (1996), acreditamos que as identidades são 
construídas dentro e não fora do discurso, assim sendo precisamos 
compreendê-las como produzidas em locais históricos e institucionais 
específicos, no interior de formações e práticas discursivas especificas 
e que assim sendo são mais o produto da marcação da diferença (e da 
exclusão) do que signo de uma identidade idêntica e homogênea6. 

A assimilação colonial e os assimilados em Luandino 
Vieira 

Na história da colonização portuguesa a busca pela 
assimilação dos nativos foi um instrumento indispensável para a 
empreitada metropolitana, fazendo com que os portugueses fizessem 
usos de grupos locais (nativos ou não) que serviam de intermediários 
com as populações a serem colonizadas, pois entendiam, ao menos 

 
 

5 As descontinuidades no processo de escrita de Luandino, por conta de sua própria 
condição de preso político, nos traz algumas dificuldades em precisar a data de escrita das obras, o 
que para o historiador traz com certeza alguns problemas de melhor entendimento de produção das 
obras, entretanto nos basearemos nas datas de escrita sugeridos por Rita Chaves (1999 e 2005) e 
Benjamin Abdala Junior (2007). Quanto ás edições que serão analisadas neste livro faremos uso da 
edição de 1981, 2006, 2007 e 2009. CHAVES, Rita. Angola e Moçambique: experiência colonial e 
territórios literários. Cotia/SP: Ateliê Editorial, 2005 e CHAVES, Rita. A formação do romance 
angolano: entre intenções e gestos. Coleção Via Atlântica, São Paulo, 1999. VIEIRA, José 
Luandino. A cidade e a infância. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 136 p., VIEIRA, José 
Luandino. A vida verdadeira de Domingos Xavier. São Paulo: Ática, 1981. VIEIRA, José Luandino. 
Luuanda: estórias. São Paulo: Companhia das Letras, 2006 e VIEIRA, José Luandino. O Livro dos 
Guerrilheiros. Lisboa: Caminho, 2009. 

6 HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da. (org.) 
Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2000, 
p.109. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 281 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

em parte, seus códigos sociais e culturais, facilitando desta forma a 
atuação de Portugal nas suas colônias7.  

No período em estudo neste artigo, quem fazia esse papel 
eram os Assimilados, eles eram angolanos que durante parte do 
governo salazarista português em Angola (1926 – 1974) utilizaram-se 
do Estatuto do Indigenato (1926 - 1961) e seus documentos 
complementares, para conseguirem um status legal de civilizado, 
dotando-os de um novo bilhete de identidade, instrumento que lhes 
garantiam alguns direitos, como o voto, autonomia para deslocar-se 
dentro da colônia, além de permitir o trabalho dentro dos segundos e 
terceiros escalões da administração portuguesa em Angola8.  

O debate sobre a assimilação colonial e os assimilados 
aparece na obra “A vida verdadeira de Domingos Xavier” (1961), que 
se passa no momento imediatamente anterior ao início da luta armada, 
em 1961. Trata-se de uma narrativa sobre a realidade sócio- histórica 
de Angola onde se defende a necessidade da união entre angolanos de 
diferentes origens e mesmo portugueses solidários na luta contra o 
colonialismo português9. A recusa da assimilação era crucial neste 
contexto assim, Miguel, morador do musseque Samba, fala da 
importância de se ter um bilhete de assimilado naquele contexto, e da 
recusa em se adquirir  esse estatuto10: 

 
 

7 Esta camada da população estabeleceu o que Isabel Castro Henriques (2003) chamaria 
de “cumplicidade contraditória” com os portugueses, auxiliando-os no processo de colonização da 
colônia, mas criando certa autonomia em relação à metrópole ao longo dos anos. HENRIQUES, 
Isabel Castro. Território e identidade. O desmantelamento da terra africana e a construção da 
Angola colonial (c. 1872 – c. 1926). Sumário pormenorizado da lição de síntese apresentada a 
provas para obtenção do título de Professor Agregado do 4º Grupo (História) da Faculdade de 
Letras da Universidade de Lisboa. Lisboa. 2003. 

8 O Estatuto Político, Civil e Criminal de Angola e Moçambique, mais conhecido como 
Estatuto do Indigenato, foi um documento legal promulgado pela ditadura salazarista portuguesa em 
1926 até o ano de 1961. Este código legal visava organizar as relações de trabalho nas colônias 
africanas, bem como estipular as condições pelas quais os nativos ("indígenas") deveriam seguir 
para assim se tornar um assimilado ("civilizado").  NASCIMENTO, Washington Santos. Gentes do 
Mato: os "novos assimilados" em Luanda. Tese de Doutorado. Faculdade de Filosofia Letras e 
Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. 

9 O livro retrata a história do tratorista Domingos António Xavier, preso por ter contato 
com o movimento anti-colonialista em Angola, é duramente torturado e morto na cadeia, porém não 
denunciou ninguém. No dia de sua morte ele começara a sua vida verdadeira, na memória e nos 
corações de todo o povo angolano.  

10 Tania Macedo (2008) afirma que “[...] musseque inicialmente designava os terrenos 
agrícolas arenosos situados fora da orla marítima, passando mais tarde a nomear os bairros pobres 



282 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Era longe, da Samba até no Bairro Operário, mas a 
distância não lhe assustava, habituado às longas 
caminhadas, cruzando musseques e musseques. Temia, 
sim, cipaios e tropas, não tinha cartão, não tinha imposto, 
não tinha bilhete de identidade, nunca que quisera ter. 
Mas já estava muito habituado a evitar-lhes, conhecia 
todos os caminhos e desvios para chegar a casa de 
Mussunda, muitas vezes que fizera aquela caminhada. 
(VIEIRA, 1981, p. 65). 

A opressão colonial representada pelos cipaios (espécie de 
soldados) e tropas, bem como as imposições legais, cartão, imposto, 
bilhete de identidade revela a violência existente naquele cenário 
urbano, no final a recusa enquanto símbolo de resistência, pois 
conhecia os caminhos, desvios e resistências. Nascimento (2016) em 
suas análises sobre o também escritor angolano Raul David, diz que 
naquele contexto, anos 60 – 70, anterior à independência de Angola, a  
recusa da assimilação era um dos nortes a partir do qual os 
intelectuais afirmavam ser necessário para a construção da nação 
angolana11. Poderíamos, assim, entender a recusa pela assimilação, 
como uma posição política que era preciso ser tomada, no próprio 
processo de construção identitária. 

Em “Luuanda: estórias” (2006 [1964]) a questão da 
assimilação colonial e dos assimilados aparecem, sobretudo, nos 
contos “Vavó Xíxi e seu neto Zeca Santos” e “Estória da galinha e do 
ovo”. De acordo com Rita Chaves (2010), neste livro Luandino 
institui, conforme suas próprias palavras, uma espécie de contra-mapa 
da mitologia colonial, ou seja, ele coloca como protagonista das 
diferentes histórias os habitantes identificados com a exclusão 
econômica e sociocultural existente em Angola.12 

 
 

situados nas franjas da cidade de Luanda” (MACEDO, 2008, p. 115). MACÊDO, Tania. Luanda, 
cidade e literatura. São Paulo: Editora Unesp; Luanda (Angola): Nzila, 2008. 

11 NASCIMENTO, Washington Santos. Políticas coloniais e nação angolana nas 
memórias e discursos do escritor Raul David In: FONSECA, Danilo Ferreira; MORENO, Helena 
Wakim Helena; FONSECA, Mariana Bracks e NASCIMENTO, Washington Santos. Áfricas: 
política, sociedade e cultura. Edições Leddes, Rio de Janeiro, 2016 (no prelo). 

12 CHAVES, Rita. A propósito da narrativa contemporânea em Angola: notas sobre a 
noção de espaço em Luandino Vieira e Ruy Duarte de Carvalho. In: SECCO, Carmen Tindó (et 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 283 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Os contos se passam entre os anos cinquenta e sessenta, um 
período em que as reuniões estavam proibidas e a tensão em toda a 
cidade era grande. Em “Vavó Xíxi e seu neto Zeca Santos” o 
protagonista Zeca, desempregado, com o pai João Ferreira preso, 
acusado de ações terroristas contra Portugal, vivia com a avó Xíxi. 
Procurava trabalho pela Baixa (então um espaço onde existia 
comercio popular em Luanda) e pelos musseques. Ao tentar um 
emprego no posto de combustíveis de Sô Souto, acaba por levar umas 
chicotadas do proprietário, por ser filho de um “terrorista”. Tomando 
conhecimento através do amigo Maneco, que vira em um anúncio, 
sobre a possibilidade de um emprego, dirige-se até o lugar que 
anunciara a vaga, ocorrendo a seguinte situação: 

O rapaz da farda veio nas corridas trazendo bloco de 
papel e lápis e parou na frente dele, à espera. O homem 
magro observou bem Zeca Santos nos olhos: depois 
depressa desatou a fazer perguntas, parecia queria–lhe 
mesmo atrapalhar: onde trabalhou; o que é que fazia; 
quanto ganhava; se estava casado; qual era a família; se 
era assimilado; se tinha carta de bom comportamento dos 
outros patrões; muitas coisas mais, Zeca Santos nem 
conseguia tempo de responder completo, nem nada. 
(VIEIRA, 2006, p. 28-29). 

Nas perguntas do empregador, o trabalho, casamento, 
família, bilhete de assimilado e o comportamento adequado, 
aparecem como símbolo das boas referências para aqueles que 
estavam na busca de emprego. No depoimento dado pelo ex-
assimilado Raul David, anteriormente referido, ele afirmava que no 
contexto colonial havia a “humilhação total do negro” e referindo-se 
ao pedido do bilhete de assimilado diz que o pleiteante tinha que 
procurar uma série de documentos: “Certidão de idade, habilitações 
literárias, isto é, a 4ª classe, diploma, atestado de residência, atestado 

 
 

alli). África, escritas literárias. 1ed.Rio de Janeiro / Luanda: Editora da UFRJ / União dos Escritores 
Angolano, 2010, v. 1, p. 15. 



284 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

de comportamento moral e civil – dado pelo administrador do 
concelho” (DAVID apud NASCIMENTO, 2013, p.103-104)13. Ter 
“bom comportamento” significava naquele contexto cindido, não ter 
se insubordinado contra os portugueses. Continua o narrador a 
descrever sua estória14: 

– Ouve lá, pá, onde é que nasceste? 
– Nasceu onde? – repetiu o contínuo. 
– Catete, patrão! 
O homem então assobiou, parecia satisfeito, bateu na 
mesa enquanto tirava os óculos, mostrando os olhos 
pequenos, cansados. 
– De Catete, hem?! Icolibengo?... Calcinhas e ladrões e 
mangonheiros!... E agora, por cima, terroristas!... Põe-te 
lá fora, filho dum cão! Rua, filho da mãe, não quero cá 
catetes!... (VIEIRA, 2006, p. 29). 

Catete e Icolo-Bengo são regiões do norte angolano, que 
estabeleceram um contato antigo com os portugueses e de onde 
vieram muitos daqueles que iriam fazer parte de alguns movimentos 
anti-colonialistas, sobretudo do Movimento Popular de Libertação de 
Angola (MPLA), como Agostinho Neto, primeiro presidente de 
Angola independente, ou ainda Adriano Sebastião e Uanhenga Xitu, 
membros do MPLA e embaixadores em diferentes países. Fernando 
Pimenta (2010) destaca que era comum entre os portugueses de 
Luanda, o uso da expressão "calcinhas" para os nativos que apenas 
recentemente tinham adotado algumas das características do modo de 
vida europeu (os novos assimilados por exemplo), sendo alvo de 
constantes de chacotas dos brancos e de uma parte substancial das 
antigas elites mestiça e negra europeizada15. 
 
 

13 NASCIMENTO, Washington Santos. Gentes do Mato: os "novos assimilados" em 
Luanda. Tese de Doutorado. Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas da Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2013, p.103-104. 

14 Ao longo do texto usaremos “narrador” quando disse respeito as histórias de uma 
determinada obra, já Luandino quando nos referirmos as posições políticas deste autor. 

15 PIMENTA, Fernando Tavares. Angola. Os Brancos e a Independência. Porto: 
Afrontamento, 2010, p.59. Já os novos assimilados é analisado por Washington Nascimento (2013). 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 285 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Não conseguindo o emprego, restou a Zeca Santos trabalhar 
como carregador de sacos de cimento, agenciado por Sebastião, 
serviço pelo qual receberia quarenta “contos”, devendo dar a 
Sebastião dez. No final da narrativa, Zeca, “[...] com um peso grande 
a agarrar-lhe no coração, uma tristeza que enchia todo o corpo e esses 
barulhos da vida lá fora” (VIEIRA, 2006, p. 43), chora no ombro 
baixo de sua avó. Lágrimas estas que só viriam a fortalecer o desejo 
de luta contra o colonialismo português. 

No último conto do livro “Luuanda” (2006), “Estória da 
galinha e do ovo”, a questão da assimilação aparece através de dois 
personagens, João Pedro Capita, mais conhecido como Azulino, e 
Artur Lemos. A história se passa no musseque de Sambizanga e trata 
do conflito entre duas vizinhas em torno de um ovo. Uma reclama a 
posse do ovo, uma vez que a galinha lhe pertence. Já a outra rebate 
dizendo que é dela porque a mesma comeu o seu milho e pôs o ovo 
em sua propriedade. Para ser juiz dessa contenda, diferentes 
personagens são chamados, mostrando assim as gradações existentes 
na sociedade luandense. O primeiro é Sô Zé, branco e comerciante; 
depois o seminarista Azulino, representante do poder clerical e da 
instrução; o dono das cubatas, Sô Vitalino; o ex-notário Arthur 
Lemos, representante da burocracia; e, por fim, o sargento e seus 
soldados. Assim, as diferentes faces do poder existentes em Luanda 
são representadas, o poder oriundo do comércio, da religião, da 
propriedade territorial, do Direito e por fim da força policial. Todos 
tentam resolver a disputa entre as mulheres em benefício próprio.  

Azulino e Arthur Lemos são os únicos angolanos instados a 
serem juízes no processo, por serem eles assimilados às estruturas 
coloniais. Assim sendo, em Luandino (2006), há uma forte crítica aos 
dois assimilados, Azulino é assim descrito: 

A fama de Azulino era grande no musseque, menino 
esperto como ele não tinha, mesmo que só de dezasseis 
anos não fazia mal, era a vaidade de mamã Faxi, o sô 

 
 

NASCIMENTO, Washington Santos. Gentes do Mato: os "novos assimilados" em Luanda. Tese de 
Doutorado. Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2013. 



286 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

padre do Seminário até falava ia lhe mandar estudar mais 
em Roma. E mesmo que os outros monas e alguns mais-
velhos faziam-lhe pouco porque o rapaz era fraco e com 
uma bassula de brincadeira chorava, na hora de falar 
sério, tanto faz é latim, tanto faz é matemática, tanto faz é 
religião, ninguém que duvidava: Azulino sabia. 
(VIEIRA, 2006, p. 117). 

A ligação de Azulino com o universo cultural e simbólico 
europeu e cristão é enfatizado através da forma como ele tenta 
resolver a contenda, fazendo uso da história bíblica da moeda e da 
frase  “a César o que é de Cesar”. Ao estar com o ovo em suas mãos, 
diz: 

– Nem a imagem de César, nem a imagem de Deus! 
Levantou os olhos gastos atrás dos óculos, mirou cada 
vez Zefa e Bina, concluiu: 
– Nem a marca da tua galinha, Zefa; nem a marca do teu 
milho, Bina! Não posso dar a César o que é de Cesar, 
nem a Deus o que é de Deus. Só mesmo padre Júlio é que 
vai falar a verdade. Assim... eu levo o ovo, vavó Bebeca! 
(VIEIRA, 2006, p. 118). 

Em sua fala a logica cristã e referências a símbolos europeus 
como os óculos. Por fim, o que é mais significativo, ou seja, só o 
padre era detentor da verdade, aquele que traria a claridade para 
aquela situação. Azulino é obstaculizado por Nga Zeza: “- Sakuama! 
Já viram? Agora você quer levar o ovo embora no Sô padre, não é? 
Não, não pode! Com a sua sapiência não me intrujas, mesmo que nem 
sei ler nem escrever, não faz mal! “(VIEIRA, 2006, p.118). 

O segundo assimilado da trama é sô Arthur Lemos, ex-
notário e agora um dependente de álcool. Era desta forma, como 
salienta Adriana Mello Guimaraes (2012), o símbolo da burocracia, 
bem como da decadência do sistema colonial. É assim descrito pelo 
narrador (2006): 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 287 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

É que a vida dele era tratar de macas. Antigamente, antes 
de adiantar beber e estragar a cabeça, sô Artur Lemos 
trabalhava no notário. Na sua casa podiam-se ainda 
encontrar grossos livros encadernados, processo penal, 
processo civil, boletim oficial, tudo, parecia era casa de 
advogado. E as pessoas, quando queriam, quando 
andavam atrapalhadas com casos na administração, era 
sô Arthur que lhes ajudava. (VIEIRA, 2006, p. 123). 

Arthur Lemos, por ter acesso ao mundo do Direito 
metropolitano, servia de intermediário entre os angolanos e 
portugueses. Assim Luandino (2006) ressalta, tal qual outros 
personagens que viveram aquele contexto, como o português Adriano 
Moreira em “As elites das províncias portuguesa de Indigenato 
(Guiné, Angola, Moçambique)” e o angolano Raul David, 
anteriormente referido, o papel de intermediários exercidos pelos 
assimilados. Vejamos como Arthur Lemos tenta resolver o problema: 

– Diz a senhora que a galinha é sua?  
– Sim, sô Lemos.  
– Tem título de propriedade?  
– Ih? Tem é o quê?  
– Título, dona! Título de propriedade! Recibo que prova 
que a galinha é sua!  
Nga Zefa riu:  
– Sukuama! Ninguém no musseque que não sabe a Cabíri 
é minha, sô Lemos. Recibo de quê então? 
– De compra, mulher! Para provarmos primeiro que a 
galinha é tua!  
– Possa! Esse homem… Compra?! Então a galinha me 
nasceu-me doutra galinha, no meu quintal, como é vou 
ter recibo?  
Sem paciência, sô Lemos fez sinal para ela se calar e 
resmungou à toa:  
– Pois é! Como é que as pessoas querem fazer uso da 
justiça, se nem arranjam os documentos que precisam? 
(VIEIRA, 2006, p. 125) 



288 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Na forma como Arthur Lemos age, Luandino (2006), 
evidencia a importância da burocracia enquanto elemento de 
diferença social dentro de Luanda, distante das lógicas sociais 
próprias dos angolanos. Em sua discussão sobre o imperialismo 
europeu Hannah Arendt (2009) diz que ela, junto com a raça, foram 
importantes mecanismos de organização política e de domínio dos 
povos colonizados, sendo a burocracia a base organizacional do jogo 
de expansão e controle dos povos recém dominados16. 

Voltando ao conto, ele termina com a intromissão dos dois 
garotos e a resolução da contenda, dando o ovo para a mulher 
grávida, reforçando assim o sentimento de solidariedade entre o povo 
do musseque, bem com a ideia de que se estava a gestar um novo 
momento, uma nação independente de Portugal, a qual não seria 
construída sem a existência de uma  “camaradagem horizontal” e sem 
o auxílio da juventude17.  

A verdade no processo certamente não está do lado dos 
portugueses/representantes do colonialismo Zé-branco, Vitalino e os 
soldados. Também não estava como os assimilados (Arthur Lemos e 
Azulino) porque, como salienta José Ornelas (1990), eles faziam parte 
do texto do colonizador18. A verdade estava do lado dos colonizados, 
das pessoas do musseque, dos jovens e sobretudo das mulheres que 
como atesta Marilucia Ramos (2014) mostram que  [...] apesar das 
diferenças e rusgas, a ideia de pertencimento a um grupo aflorava, 
assim como a necessidade de assumir um papel de protagonismo 
naquele cenário opressor (RAMOS, 2014, p.26-27)19. 

Em obras mais recentes, como “O livro dos guerrilheiros: 
narrativas” (2009), que se passa no período da luta anticolonial 

 
 

16 ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo, Companhia das Letras, 
2009, p. 215 – 216. 

17 A ideia da necessidade de uma “camaradagem horizontal” no processo de imaginar a 
nação é tributária a Benedict Anderson (2008, p.13). ANDERSON, Benedict. Comunidades 
imaginadas: reflexões sobre a origem e a difusão do nacionalismo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2008. 

18 ORNELAS, José. Luandino Vieira: A desconstrução do discurso colonial In: Letras 
de Hoje, numero 80, PUCRS, Junho de 1990, p. 73.  

19 RAMOS, Marilúcia Mendes. Imagens de Angola nas representações do feminino em 
narrativas angolanas In: SILVA, Fabio Mario. O Feminino nas Literaturas Africanas em Língua 
Portuguesa. Centro de Literaturas e Culturas Lusófonas e Europeias, Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa. Lisboa, 2014. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 289 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

(1961–1975) e que mistura romance com memórias do autor, é 
possível perceber a alusão aos assimilados quando  cinco ex-
guerrilheiros contam suas “memórias”. O primeiro “depoente”, 
guerrilheiro Celestino Sebastião (Kakinda), dá uma entrevista à 
televisão portuguesa na qual relembra  sua entrada na luta armada e 
os cincos combates em que participara. O primeiro em 1939, o 
segundo em 1948, o terceiro em 1951, o quarto em 1959 e o quinto 
em 1961. No relato do quarto combate é possível perceber a presença 
de assimilados em Luanda e seu papel na luta anti-colonial: 

Quarto combate é na Pascoa de 59. Eu era marceneiro 
nas oficinas do Banco de Angola, um Luuanda. Fazia só 
meu trabalho, de quieto e calado. Sonhava voltar na roça 
minha, no Tenda Rialozo. Meu nome era João 
Palmeirim, me disfarcei de meu mestre. No clandestino 
da oficina fiz um copiógrafo, usava gelatina e tinta roxa, 
um amigo trouxe receita numa revista de crianças. Esse 
amigo era um assimilado, trazia também panfleto quando 
saía. Eu só fazia minhas cinco copias, para distribuir eu 
mesmo. Um dia me despediram sem mais nem quê: que 
era amigo de mulatos e assimilados, músicos. Se queriam 
ser calcinhas como eles? Insultaram-me de político da 
merda, com muita sorte. Fugi de Luanda na madrugada 
do 6 de Fevereiro de 61, meu patrão Palmeirim me deu a 
boléia. (VIEIRA, 2009, p. 20). 

Em sua fala a associação dos assimilados ao universo da 
escrita e a importância dos textos escritos como mais uma forma de 
resistência ao colonialismo português, afinal os panfletos também 
foram elementos a guerra subterrânea (clandestina) que antecede a 
luta armada, gerando prisões e o chamado “processo dos cinquenta”, 
uma das primeiras devassas feita pelo colonialismo português em 
Angola contra os ativistas anti-coloniais, sendo o Luandino Vieira um 
dos partícipes. Há também referências aos músicos, também citados 
em “A Vida verdadeira...”, sobretudo o Ngola Ritmos, que 
funcionava como uma espécie de arquétipo de união/identidade 
angolana, pois cantavam tanto em Português, quanto em quimbundo. 



290 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Ruy Mingas, um dos membros deste grupo destaca que "[...] a 
inciativa do “Ngola Ritmos” em cantar em quimbundu representava já 
a busca ou o oferecer à sociedade uma mensagem musical com 
alguma identidade que era cantar no nosso quimbundu" (MINGAS 
apud ALVES, 2015, p.88)20. 

Na narrativa do segundo guerrilheiro, Eme Makongo, o relato 
de que seu comandante tinha sido um assimilado, e que por esta razão 
durante a luta anticolonial pós 61 tornara-se mais maleável, 
respeitando dessa forma determinadas atitudes de seus comandados, 
como andar descalço, cheirar o chão, a mata e ar para evitar as minas 
nas picadas. Por outro lado, mesmo sendo assimilado, de origem 
urbana, aceitava e não contrariava determinadas atitudes daqueles que 
habitavam, viveram ou tinham vindo do mato.  

O mundo natural e as mulheres e homens do mato  

Para Portugal o "mato" não era um território com fronteiras 
delimitadas, mas sim o longe e periférico, o não urbano, não 
civilizado, cenário da colonização propriamente dita. Como salienta 
Diego Marques (2012) para a narrativa colonial portuguesa era o 
locus da “existência recidiva” e “bruta” dos da terra21.  Aqueles que 
vinham desta região eram chamados em Luanda de matumbos, uma 
variação da palavra kimbundu matumbu que, segundo Oscar Ribas 
(2009), passou a designar “Indivíduo bastante atrasado, ainda não 
liberto dos costumes primitivos. Selvagem. Ignorante. Bisonho. Fig. 
Incivil. Acanhado. Inexperiente” (RIBAS, 2009, p. 306). Por outro 
lado, para os angolanos poderia ser onde as tradições se faziam 

 
 

20 ALVES, Amanda Palomo. "Angolano segue em frente": um panorama do cenário 
musical urbano de Angola entre as décadas de 1940 e 1970. Tese de Doutorado. Programa de Pós 
Graduação em História. Universidade Federal Fluminense, 2015. 

21 MARQUES. Diego Ferreira Marques. O carvalho e a mulemba: Angola na narrativa 
colonial portuguesa. Tese de Doutorado. Programa de Pós graduação em Antropologia Social. 
Universidade Estadual de Campinas. 2012. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 291 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

presentes e onde se poderia encontrar o verdadeiro homem 
angolano22. 

Apesar de ser um escritor profundamente ligado a Luanda e 
suas histórias, a referência ao “mato ” ou interior e as pessoas vindas 
desta região são comuns nas obras de Luandino como no conto 
“Companheiros”, escrito em 1954 e publicado em “A Cidade e a 
Infância” seu livro  de estreia. A história se passa em Huambo (então 
denominada de Nova Lisboa) e constitui-se enquanto uma alegoria 
das distinções existentes entre as camadas mais pobres de Angola, ou 
seja, diferenças raciais e de origem23. O negro é representado por 
Negro João, o mulato por  Armindo mulato e as pessoas do interior 
por Calumango rato do mato!  No conto de Vieira é possível entender 
a associação do negro, mulato e mato ao nome das personagens 
enquanto  construção de um lugar social cujo propósito é o de  
exemplificar uma série de relações sociais existentes então em 
Angola. Para Pierre Bourdieu (2007) a imposição de um nome 
reconhecido faz com que se opere uma verdadeira transmutação da 
coisa nomeada que, desta forma  torna-se uma função social, ou seja, 
uma missão, um encargo, um papel, assim todos tinham uma 
funcionalidade social nesta obra24. 

Negro João é apresentado como ingênuo, originário do 
musseque, filho do capim, vendedor de jornais nas esquinas de 
Huambo, calado, partilhando com Armindo e Calumango os 
dividendos do dia. Aprendera a ler com Armindo, um mulato de 
Luanda, que trouxera consigo a malandragem e a leitura, que tentava 
ensinar para João e Calumango25. A mãe de João prostituía-se, o pai, 
um português casado com uma branca vinda de Portugal ainda o 

 
 

22 Esta é uma das questões destacadas sobretudo pelos escritores Raul David e 
Uanhenga Xitu em suas diferentes obras, a exemplo de Colonizadores e Colonizados de Davi e 
Kahitu de Xitu. DAVID, Raul. Colonizadores e Colonizados. Porto, Edições 70, 1984 e XITU, 
Uanhenga. Vozes na Sanzala (Kahitu). Luanda. Edições Maianga, 2004. 

23 O Huambo é uma cidade e município em Angola, sede da Província do Huambo. 
Durante parte do período colonial (1928 e 1975) era chamada pelos colonizadores de Nova Lisboa, 
entretanto Luandino conserva e usa o nome nativo Huambo, mesmo tendo seu conto se passado 
entre os anos 40-60. 

24 BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. São Paulo: Edusp; 
Porto Alegre: Zouk, 2007, p.444. 

25 A expressão filho do capim refere-se aos angolanos frutos de uma relação não 
consensual entre portugueses e nativos. 



292 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

manteve por um tempo na escola, mas a perversidade de sua madrasta 
o fez sair de casa e o empurrou para o musseque. Vivera entre as 
noitadas da periferia de Luanda, as praias e do mar, sobre o qual  
ouvira de seu primo marinheiro muitas histórias, que recontava para 
João e Calumango. Salvato Trigo (1981) diz que Armindo era o chefe 
daquela “[...] micro-sociedade de lumpen-proletariado que o sistema 
colonial criava à medida em que o urbanismo, que instaurava e 
instituía, atraía para as cidades jovens do mato (TRIGO, 1981, p.311-
312). 

Calumango viera do interior (o “mato”) e trabalhava como 
engraxate nas ruas de Huambo. Um “matumbo”, nas palavras de 
Armindo, ainda sem prática em seu oficio, se espantava com a cidade, 
não tinha ainda a malandragem de um Armindo que o ensinava a ler, 
mas também a fazer mais brilho com menos graxa. O narrador 
descreve Calumango enquanto este ouve as histórias de Armindo: 

Calumango olhava e bebia as palavras. Os olhos 
pequenos e receosos de animal do mato dilatavam-se. 
Cheirava à terra, a terra estava no seu corpo. As anharas 
extensas. A lavra de milho, da mandioca. A tentação da 
cidade também o tocara: não resistira ao chamado das 
bugigangas, dos panos coloridos da loja do sô Pinto. A 
irmã também não resistira: dormia com o sô Pinto. 
(VIEIRA, 2007, p. 94). 

O medo da cidade grande, a ligação com a terra e a tentação 
da cidade são traços aos quais Luandino (2007) constrói Calumango, 
enquanto uma alegoria do homem do mato. Na distinção entre 
Armindo e Calumango, o mar (Luanda) e o mato, enquanto elementos 
opostos, o mato desejando o mar descrito por Armindo: “E 
Calumango, rato do mato, vê o mar. É assim como nos dias de vento 
o capim a dançar na anhara. Sente que é assim” (VIEIRA, 2007, p. 
95)26. 

 
 

26 A associação de Luanda com o mar aparece em outras obras como Laurentino, Dona 
Antônia de Sousa Neto & eu (1981). Laurentino, protagonista do primeiro conto, diz sentir uma 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 293 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

Deixar de ser “matumbo” para ser homem de verdade 
passava, na visão de Armindo, por aprender a malandragem de 
Luanda, por isso foi junto com Armindo e Negro João roubar o 
interior de alguns veículos. Pego, Armindo apanhou sozinho do 
policial e protegeu Calumango e João dizendo para que eles fossem 
embora, que não poderiam fazer mais nada: 

Calumango calado, o olhar receoso acompanhando o 
amigo que não tinha medo dos polícias nem do cassetete. 
Nem gritava quando lhe batiam. Sentiu qualquer coisa 
dentro de si partir-se. Os punhos cerraram-se. Não era 
mais Calumango, rato do mato! Não era mais! Na outra 
esquina, a mão livre num adeus camarada, Armindo 
mulato, do corpo gingadão, dos ditos malandros, sorria 
para trás. (VIEIRA, 2007, p. 98). 

Em Luandino (2007) é possível perceber que a opressão 
colonial diluía o mato dentro da cidade. Como faz referência o título 
do conto, agora todos eram “companheiros”, construía-se dessa forma 
uma nova identidade, a partir do mulato, ou seja, uma identidade 
única, mestiça e também crioula. Segundo Filipe Morais (2007) esta 
seria então “[...] uma identidade para se rebelar, uma identidade para 
que vale a pena arriscar-se um pouco mais. Uma identidade que 
apesar do risco, vale a pena não ter medo” (MORAIS, 2007, p. 37)27. 

Em “A Vida Verdadeira de Domingos Xavier” (1961), 
analisada anteriormente, onde é descrita a história de Domingos 
Xavier, um tratorista luandense que trabalhava em diferentes lugares 
do interior angolano e que, no momento do conto, participava da  

 
 

enorme saudade de Luanda, andando na boléia de um caminhão por Angola, diz “Angola é grande, 
irmão! – nuvens de Kinaxixi nunca mais via, viagem ia: de tudo, um verso ficou, refrão de ainda 
sempre que nossas riquezas vejo por aí: ‘Come e arrebenta, o que sobra vai no mar’ Viemos – eu 
querendo ouvir o gosto do sal no ar das matas” (VIEIRA, 2004, p. 31). VIEIRA, Luandino. 
Laurentino, Dona Antônia de Sousa Neto & eu. Luanda: Edições Maianga, 2004. 

27 MORAES, Filipe. Uma análise sobre os aspectos marcantes das identidades do 
tempo (a infância) e do espaço (a cidade) “presente” nas estórias da obra A Cidade e a Infância, de 
José Luandino Vieira. In: O Cabo dos Trabalhos: Revista Electrónica do Programa de 
Doutoramento Pós-Colonialismos e Cidadania Global, Lisboa, Nº 2, 2007, p. 1- 47. 



294 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

construção de uma barragem no Dondo28. É preso e torturado para 
que entregasse alguns de seus companheiros (sobretudo o branco, 
traidor) que estavam lendo livros “subversivos” e articulando-se 
politicamente contra o regime português.  O jogo mato e cidade 
aparece na história central do conto. Mario Pinto de Andrade, em um 
texto de 1977, evidencia esta relação: 

[...] um preso, proveniente do mato, conduzido por dois 
cipaios, chega ao posto da polícia do musseque. As 
pesquisas feitas por seus compatriotas para o 
identificarem (dar um nome a esta face inchada e 
espancada) vão revelar progressivamente as malhas 
profundas da solidariedade militante que alimenta o 
movimento nacionalista (ANDRADE, 1977, p. 222)29. 

O mato e a cidade ligados pela exploração colonial, pela 
violência do colonizador e pelos laços entre todo o povo angolano na 
luta pela independência. No conto, uma miscelânea de personagens 
representativos do povo angolano que se insurgia contra o 
colonialismo português; o operário Domingos Xavier, o autônomo 
Mussunda, o burocrata Xico, o branco Silvestre... o mato é 
representado por Maria, mulher de Domingos Xavier30.  

Maria nascera no musseque Braga, mas há doze anos tinha 
ido viver no interior angolano, aprendera e conservara alguns hábitos 
aprendidos no mato, como é possível perceber na passagem em que 

 
 

28 Atualmente o Dondo é uma cidade de Angola, sede do município de Cambambe, na 
província de Cuanza Norte. Em depoimento dado a Michel Laban (1980) Luandino Vieira diz: “[...] 
trabalhei na barragem de Cambambe. Gosto de dizer isso porque A Vida Verdadeira de Domingos 
Xavier passa-se em Cambambe e, em grande parte, o que se lá conta passou-se, e, salvo os nomes, 
que estão alterados, as pessoas existiram” (VIEIRA In LABAN, 1980, p. 16). LABAN, Michel (et 
alli). Luandino, José Luandino Vieira e a sua obra: estudos, testemunhos, entrevistas. Lisboa : 
Edições 70, 1980. 

29 ANDRADE, Mário Pinto de. Uma nova linguagem no imaginário angolano. In: 
LABAN, Michel (Org.) Luandino: José Luandino Vieira e sua obra. Lisboa: Edições 70, 1977. p. 
220-227. 

30 Valdemir Zamparoni (1993) confere a Maria o papel de “mulher casada” na 
representação que faz. ZAMPARONI, V. D. . Ficção e História em A Vida Verdadeira de 
Domingos Xavier. Polifonia (UFMT), Cuiabá, v. 01, p. 160-180, 1993. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 295 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

ela chega a mais um posto administrativo nos Musseques, o posto dos 
musseques, à procura de Domingos: “No imbondeiro, de folhas 
novas, pírulas cantavam chuva e Maria, ouvindo-lhes, olhou 
novamente o céu, hábito de gente do mato”. (VIEIRA, 1981, p. 55). A 
distinção entre cidade e mato aparece na fala de Maria quando 
começa a chover em Luanda: 

Maria pensava a chuva, estava cheirar a chuva que vinha, 
e os grandes campos do planalto apareciam nos seus 
olhos, em baixo duma cortina de água alagando tudo, 
mas depois verdejava o capim, o milho, o massango, a 
massambala. Não sabia como era a chuva nesta cidade e 
nem podia pensar ainda a água ia molhar naquele 
alcatrão. Na sua imaginação, ali, em Luanda, a chuva só 
ia cair no mar ou nas ruas dos musseques, não podia 
mesmo cair no sítio ocupado por essas casas bonitas dos 
brancos, com seus grandes jardins. (VIEIRA, 1981, p.59-
60). 

O cheiro da chuva, a referência ao alcatrão, asfalto de rua 
largamente utilizado na parte nobre de Luanda são destacados por ela. 
A chuva era o elemento que trazia o mato para dentro da cidade. Em 
outra passagem do livro Maria se depara com um enorme dilúvio e 
novamente ressalta as diferenças entre os universos do asfalto (a 
cidade) e da areia (o mato), mas também a distinção entre cidade e 
musseque: 

Maria assistia, admirada, via a cidade toda coberta de 
água, chovia parecia era nas anharas do planalto e nem 
havia areia para beber a água. Ali só os carros passavam, 
a água corria barulhenta em baixo dos pneus. Chuva, 
raios que brilhavam toda a tarde cinzenta, trovões 
estremecendo vidros e os corações do povo lá em cima, 
metido em suas casas de barro e canas, cobertas a zinco, 
assistindo o barro a se desfazer. (VIEIRA, 1981, p. 62). 



296 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

A chuva fizera Luanda voltar a ser a cidade que Maria tinha 
conhecido, representada arquetipicamente pelas anharas. A anhara é 
uma palavra em quimbundo que significa uma 
planície arenosa, de vegetação rasteira, que margeia um rio, muito 
comum em parte significativa do interior angolano. Agora Luanda 
para ela era desconhecida e muito diferente daquela cidade de sua 
infância, sobretudo pelas mudanças na estrutura urbana da cidade. 
Nascimento (2016), destaca que entre os anos quarenta a sessenta do 
século XX, com a chegada em massa dos portugueses e de angolanos 
do interior, a capital de Angola passará por um remodelagem urbana 
significativa com a expulsão das populações nativas do centro e uma 
verticalização urbana mais acentuada dos principais bairros31. 

Para achar Domingos, que tinha sido preso pelos agentes 
coloniais, naquela cidade nova teria que aprender algumas 
“malandragens”, levar seu filho para comover os agentes, “fazer 
barulho”, “chorar”, “berrar”. Além da malandragem, tivera que 
aprender em Luanda a resiliência, representada por Tété, “[...] mulher 
do povo, vivendo na vida do musseque de Luanda, sempre sofrendo, 
lhe dera essa maneira de ver todas as coisas sem nunca desistir” 
(VIEIRA, 1981, p. 58-59). 

Tal qual em outras obras analisadas, a referência de Luanda 
com o mar aparece também nesta. Maria, doze anos afastada de 
Luanda, crescida no mato, enquanto esperava o velho maximbondo32, 
vê o mar, [...] lá em baixo, na Baía, os grandes barcos escuros 
parados, as águas virando de azul bonito para cinzento” (VIEIRA, 
1981, p. 59). O mato, enquanto um sertão, afastado do mar. 

O destino de Maria foi o mesmo de todos os angolanos sob o 
colonialismo português, a violência, a morte de seu companheiro 
torturado na cadeia... enfim, o jugo colonial que afastava todo o povo 
angolano, indistintamente, de suas origens e trajetórias. Nesse sentido 
é a mesma ideia presente no conto “Companheiros”, anteriormente 
analisado: a criação de uma identidade política única (o colonizado) 
para lutar contra o colonizador e a busca da nação como forma de 

 
 

31 NASCIMENTO, Washington Santos. Das Ingombotas ao Bairro Operário Políticas 
metropolitanas, trânsitos e memórias no espaço urbano luandense. (Angola, 1940-1960). Revista 
Locus, 2016. 

32 Uma espécie de Ônibus comum em Luanda. 



NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 297 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

preencher o vazio deixado pelo desenraizamento de sua comunidade 
de origem (no caso de Maria) os dos laços de parentesco (em 
Companheiros).  

Desta forma, através de suas obras, Luandino constrói, o que 
Hall (2005) chama de narrativa da nação, ou seja, uma serie de 
estórias, comportamentos, cenários, símbolos e rituais que 
simbolizam ou mesmo representam as experiências partilhadas, as 
perdas, os triunfos e os desastres que dão sentido a nação33.  

Considerações Finais  

O conceito de identidade talhado por Luandino era, 
sobretudo, estratégico e posicional em relação a própria situação 
colonial, ou seja, construído por meio da diferença e não fora dela. 
Assim sendo, o processo de construção do sujeito nacional passaria 
pela negação da assimilação colonial e pela força de um elemento 
novo naquela sociedade colonial que era o empoderamento feminino. 
Por outro lado teria que haver também uma busca daquilo que 
poderíamos chamar de mais tradicional em Angola, ou seja, o 
homem/mulher do mato, ligado a natureza e a raízes profundas. 

Para entender esta aparente contradição entre o “novo” (a 
recusa da assimilação, o poder das mulheres) com o “antigo” (ligação 
com o tradicional, a natureza) precisamos voltar novamente a Bhabha 
(2007) para quem a ideia de povo no processo de construção (ou 
escritura) da nação pressupõe por um lado um tipo de pedagogia 
nacionalista que se baseia no passado, no pré-estabelecido, na origem 
histórica e por outro na construção de “sujeitos” que devem 
obstaculizar/suprimir qualquer presença anterior ou originária34. 
Assim, é através deste processo ambivalente de continuidade-ruptura 

 
 

33 HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 10a ed. Rio de Janeiro: 
DP&A; 2005, p. 52. 

34 BHABHA, Homi K. DissemiNação: o tempo, a narrativa e as margens da nação 
moderna. In: BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998, p.198-238. 



298 NASCIMENTO, W. S. Entre assimilados, mulheres e homens do mato... 

História: Questões & Debates, Curitiba, volume 64, n.1, p. 277-298, jan./jun. 2016 

que se escreve/dissemina a nação, onde assimilados, mulheres e 
homens do mato, são também parte do processo construção do estado 
pós-colonial. 

 
 
 

RECEBIDO EM: 22/11/2015 
APROVADO EM: 03/05/2016 

 


