
ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 219

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

 OS BISPOS PAULISTAS  E A ORIENTAÇÃO
TRIDENTINA NO SÉCULO XVIII

Dalila Zanon*

RESUMO

O presente artigo apresenta as medidas tomadas pelos três primeiros
bispos da diocese de São Paulo, no século XVIII, na tentativa de
implantar a reforma do clero e dos costumes da população pretendida
pelo Concílio de Trento (ocorrido na Europa entre 1545-1563). Tais
medidas inserem-se num conjunto de mudanças ocorridas na Colônia
no período setecentista e versam sobre dois aspectos da vida religiosa
paulista: os sacramentos e a distribuição de indulgências.

Palavras-chave: igreja católica, século XVIII, clero.

ABSTRACT

This article presents the measures taken by the first bishops of the
Diocese of São Paulo, in the 18th century, at an attempt to establish the
reformation in the clergy and in the customs of the population set forth
by the Council of Trent (held in Europe between 1545 and 1563).  Such
measures are part of a set of changes which occurred in the Colony in
the 1700s and discuss two important features of the religious life in
São Paulo: the sacraments and the distribution of indulgences.

Key-words: catholic church, 18th  century, clergy.

* Mestre em História pela Unicamp. Este texto faz parte da dissertação de mestrado intitulada
A ação dos bispos e a orientação tridentina em São Paulo (1745-1796), financiada pela Fapesp.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...220

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Sacramentos para os pecadores

A criação de uma diocese na capitania de São Paulo no século
XVIII, mais precisamente em 1745, insere-se num conjunto de mudanças
ocorridas na Colônia neste século. Este período foi marcado pela intensifi-
cação dos esforços por parte da Igreja colonial para implantar a reforma
tridentina na Colônia. Sinais deste movimento foram a publicação das Cons-
tituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, a multiplicação de dioceses e
paróquias e a reforma moral e intelectual do clero. Neste momento ocorreu
também a mudança do eixo econômico do Nordeste para o Sudeste da Co-
lônia, por causa da mineração. Esta atividade motivou a efetivação de um
controle maior no Sudeste também por parte Coroa.

O texto apresentará algumas medidas dos três primeiros bispos da
diocese paulista, respectivamente D. Bernardo Rodrigues Nogueira, D. Fr.
Antônio da Madre de Deus e D. Fr. Manuel da Ressurreição, na tentativa de
implantar a reforma preconizada pelo Concílio de Trento em dois aspectos:
os sacramentos e a distribuição de indulgências.

A delimitação das paróquias da diocese de São Paulo – preocupa-
ção presente na atuação dos bispos paulistas – fazia parte das condições
estruturais que favoreceriam a desobriga quaresmal dos fiéis. Obrigatórios
para todos, os sacramentos da confissão e da eucaristia na época da Páscoa
foram preceituados pelo Concílio de Trento e mereceram grande destaque
nas Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia.1 No decurso de suas
administrações, os três primeiros prelados paulistas procuraram traçar os
limites entre as diversas unidades eclesiásticas do bispado, a fim de permi-
tir que os párocos confeccionassem o rol dos fregueses que estariam sob
sua supervisão espiritual, bem como assegurar que todos os fiéis fossem
desobrigados na quaresma.

Os párocos desempenhavam papel primordial para a efetivação do
controle e da reforma dos costumes que a Igreja tentava impor ao seu reba-

1 Na Colônia, até o século XVIII, a atuação dos bispos e sacerdotes pautava-se pelas Cons-
tituições de Lisboa, que por sua vez pautavam-se no Concílio de Trento – ocorrido na Europa no século
XVI. Com a publicação das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, no início do período
setecentista, as dioceses e bispos de toda a Colônia passaram a utilizá-la para orientação de suas atividades.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 221

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

nho através da desobriga quaresmal. A minuciosa legislação, contida nas
Constituições da Bahia, referente à desobriga quaresmal revela tanto sua
importância para a Igreja colonial, como a necessidade de uma instrução
detalhada para que os párocos desempenhassem corretamente seu papel.
Esta instrução e um grande número de advertências aos párocos relaciona-
das à desobriga estão presentes também nas pastorais dos bispos de São
Paulo e dos vigários capitulares, nos períodos de vacância da diocese.

Entre as advertências dos dirigentes do bispado chama a atenção a
negligência dos párocos com o envio do rol dos confessados para a Câmara
Episcopal no tempo prescrito pelas Constituições. Em 1747, D. Bernardo
Rodrigues Nogueira, primeiro bispo de São Paulo, dirigiu-se ao vigário de
vara de Paranaguá advertindo-o da remessa do rol do ano anterior:

...remeta à nossa câmara na primeira ocasião que se oferecer
certidão do registro do rol dos confessados das freguesias de
sua comarca do ano passado de 1746. E isto observará (...) em
todos os anos que se seguirem para o futuro, as quais certidões
será obrigado a remeter (...) até o fim do mês de setembro de
cada ano...2

Mais abaixo advertiu e ameaçou todos os vigários de vara, respon-
sáveis pelas comarcas eclesiásticas ordenando que,

... devem remeter à nossa câmara o seu rol e da sua mesma
freguesia no termo e tempo da Constituição, sob as penas dela,
porque para este efeito de registrar e serem juizes do mesmo
rol não tem poder, nem jurisdição e ficam sujeitos
imediatamente a nós ou a nosso provisor. E para que não
aleguem ignorância, farão todos e cada um registrar esta nossa
ordem no livro de Vara...3

2 ARQUIVO MONSENHOR JAMIL NASSIF ABIB − amjna. Cópia xerográfica da pas-
toral de D. Bernardo Rodrigues Nogueira. Rio Claro, 17 jan. 1747.

3 Id.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...222

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Os vigários de vara eram os superiores responsáveis pelos agrupa-
mentos das freguesias que constituíam as comarcas eclesiásticas. As ordens
do primeiro prelado do bispado demonstram que os vigários de vara de São
Paulo, no tocante à desobriga, não estavam desempenhando corretamente
seu papel. Ou seja, ao invés de remeterem os róis ao bispo para que este
tomasse as devidas providências mediante os registros dos párocos, esta-
vam os próprios vigários de vara assumindo essa função episcopal. A che-
gada do primeiro bispo na nova diocese traria, porém, mudanças no sentido
de subordinar as atividades destes vigários à autoridade episcopal. As ad-
vertências de D. Bernardo demonstram sua preocupação em colocar o me-
canismo da desobriga quaresmal conforme estava prescrito nas Constitui-
ções da Bahia.

A ordem de D. Bernardo foi difundida pelo vigário de vara de
Paranaguá, o qual enviou uma pastoral ao vigário de vara de Cuiabá desta-
cando que os párocos não estavam cumprindo com a forma, tempo e títulos
prescritos nas Constituições para a remessa dos róis. Além disso, os vigários
de vara não se davam conta das muitas cláusulas que faltavam nos mesmos.
Por isso, o vigário de vara de Paranaguá elencou os itens que deveriam conter
esses documentos,

... mandamos aos reverendos párocos declarem no rol os estados,
qualidades e condições de cada uma das pessoas e os que são maiores
e menores, e o número de casais e pessoas. E satisfaçam com a
remessa do rol no tempo da Constituição assim pessoas que respeita
aos brancos e livres, como pelo que respeita aos escravos e carijós;
os ausentes, os ignorantes esperados, e os doentes. E (...) mandará
o rol no tempo da Constituição pelo que respeita aos brancos, e
tornará a mandar aos escravos e carijós...4

A partir dessa ordem percebemos quão minucioso deveria ser o
levantamento contido em tais listas produzidas pelos párocos. Satisfazendo
todos os itens, os párocos teriam informações completas sobre seus fregue-
ses. A confecção correta dos róis deveria conter, portanto, a classificação

4 AMJNA. Cópia xerográfica da pastoral de D. Bernardo Rodrigues Nogueira. Rio Cla-
ro, 17 jan. 1747.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 223

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

dos fiéis em maiores ou menores; sua condição social; o “estado” (casado
ou solteiro) e, ainda a circunstância em que se encontrava o fiel no período
da Páscoa, ou seja, se encontrava-se doente ou ausente da freguesia.

O esforço dos dirigentes da Igreja em submeter todos os fiéis à
desobriga pode ser demonstrado pela pastoral do vigário capitular Manuel
José Vaz, em 1768. O dirigente do bispado de São Paulo ordenou aos páro-
cos que visitassem os doentes em suas casas no tempo da quaresma para a
aplicação dos sacramentos, advertindo-os de que muitas doenças eram fru-
to do pecado. Manuel José Vaz chegou a proibir que os médicos e cirurgi-
ões tratassem dos doentes, caso estes se recusassem a receber o sacramento
da confissão.5  Em 1773, o governador do bispado Antônio de Toledo Lara,
ameaçou os párocos com multas de dez tostões por doente que não fosse
desobrigado na quaresma.6

A preocupação em submeter todos os fiéis à desobriga quaresmal
encontra-se presente, conforme afirmou Fernarndo Torres-Londoño, na di-
reção que a Igreja assumiu no século XVIII, na Colônia. Segundo este au-
tor, “após um longo período voltada à conversão dos índios, e tendo conse-
guido montar uma certa estrutura, a hierarquia eclesiástica sentiu que era
chegada a hora de se demonstrar que havia uma cristandade. Ou seja, um
universo onde se cumpriam os mandamentos, se vivia regradamente na gra-
ça através da prática dos sacramentos e na obediência à Igreja.”7

Dessa forma, segundo o espírito tridentino, o tempo da quaresma
marcava contundentemente a vida da população, bem como a dos párocos.
As pastorais dos dirigentes de São Paulo demonstram que, mais do que em
outros períodos, os passos dos fregueses deveriam ser acompanhados pelos
curas para garantir o funcionamento da desobriga quaresmal. Todavia, esse
esforço de ordenação encontrava, algumas vezes, resistências por parte dos
fregueses, conforme revelam os capítulos de visita de Luiz Teixeira Leitão,
na freguesia de Cotia, em 1761:

5 ARQUIVO DA CÚRIA METROPOLITANA DE SÃO PAULO - ACMSO. Livro de tom-
bo de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de Manoel José Vaz, 18 mar. 1768. p. 39.

6 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de Antônio de
Toledo Lara, 24 jul. 1773, p. 43.

7 TORRES-LONDOÑO, F. Público e escandaloso: igreja e concubinato no antigo bispa-
do do Rio de Janeiro. São Paulo, 1992. Tese (Doutorado) - USP. p. 193-194.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...224

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Porquanto a todos é notório, e a experiência também o mostra
ir-se introduzindo em gravíssimo prejuízo das consciências o
abominável abuso de ocultarem os pais de família seus filhos,
escravos e administrados ao seu reverendo pároco para não os
matricular no rol da desobriga com o frívolo pretexto de que
são menores, ignorantes da língua e doutrina cristã. Vindo desta
sorte a tomarem sobre si o peso de tantas culpas...8

Vê-se, portanto, que, às vezes, os párocos não podiam contar
com a colaboração dos pais de famílias e senhores de escravos para a deso-
briga da quaresma. Segundo Lana Lage da Gama Lima, esse comportamen-
to dos senhores visava furtar os filhos e escravos ao recrutamento forçado
para a tropa ou para o serviço da Coroa, já que os róis costumavam ser
usados pelas autoridades civis e militares para esse fim. Dessa forma, res-
saltou a autora, estes expedientes acabaram por prejudicar a difusão da
desobriga.9

Além de ocultar os escravos, os capítulos de visita pastoral de
Antônio José de Abreu, em 1768, demonstram outro comportamento dos
senhores para fugir do pároco no tempo da quaresma. Segundo o visitador:

Consta-me que algumas pessoas que ficam dentro dos limites
desta paróquia e nela residem quase todo o ano, alguns dias
antes se passam com seus escravos para os limites de outra
freguesia, onde se desobrigam e satisfazem os preceitos da
quaresma. E porque não lhes é lícito semelhante (...) sem
prejuízo dos direitos paroquiais (...) e das péssimas
conseqüências que daí resultam, que vem a ser: a falta da
necessária correção por estarem dentro dos limites e jurisdição
de um pároco a quem não dão obediência, e reconhecerem por
seu a outro, que não pode saber seus vícios e maus costumes...10

8 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Capítulos de visita pastoral de
Luiz Teixeira Leitão, 30 nov. 1761, p. 34.

9 LIMA, L. L. da Gama. A confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial.
Campinas, 1990. Tese (Doutorado) - Unicam. p. 457-458.

10 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de São Roque (10-3-25). Capítulos de visita pasto-
ral de Antônio José de Abreu, 26 jan. 1768, p. 3.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 225

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Tal comportamento dos senhores revela o caráter de corre-
ção dos costumes dos fiéis da desobriga quaresmal. Correção que deveria
atingir também os escravos. Fugir dos párocos no tempo da desobriga não
era, porém, um comportamento exclusivo dos escravos, também os brancos
o faziam, como atesta a pastoral do vigário capitular Paulo de Souza Ro-
cha, de 1796,

...à minha notícia tem chegado por informações verídicas e
incontestáveis, que em muitas freguesias se tem introduzido o
perverso costume de procurarem os muitos paroquianos delas
satisfazer com os preceitos da Igreja no tempo das desobrigas
em capelas filiais, e ainda em oratórios particulares, sem
alcançar primeiro licença, nem se darem o rol no tempo
competente, nem de quem governo o bispado, nem do próprio
pároco, e com as cédulas que lhes passam os reverendos
sacerdotes, depois de os administrarem a confissão e comunhão
pascal, procuram que os seus reverendos párocos os tragam
por desobrigados da rigorosa satisfação dos preceitos anuais,
abuso este reprovado pelo Concílio Tridentino e Constituição
que se observa neste bispado...11

Diante de tal situação, Paulo de Souza Rocha ordenou aos
párocos que não permitissem a desobriga dos fiéis em oratórios particula-
res e capelas filiais, pois segundo ele, o fiel era obrigado a cumprir o pre-
ceito quaresmal com o pároco de sua freguesia.12

A instrução para o correto registro dos róis dada pelo vigário de
vara Gaspar de Souza Leal, em 1749, permite visualizar os objetivos dos
dirigentes do bispado na desobriga quaresmal:

...no princípio do rol deste ano [o pároco] dará conta por certidão
de como têm satisfeito as pessoas que foram esperadas o ano
passado dizendo: no rol das pessoas do ano próximo passado

11 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de São Roque (10-3-25). Pastoral de Paulo de Souza
Rocha, 30 jan. 1796, p. 44.

12 Id.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...226

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

não comungaram por não saberem a doutrina, ou por viverem
em estado pecaminoso ou escandaloso.13

Vê-se, portanto, que o conhecimento da doutrina católica era pré-
requisito para o acesso aos sacramentos. Da mesma forma, o pecado que
atingia a dimensão pública da comunidade, designado na pastoral como
“escandaloso”, constituía-se em impedimento aos preceitos anuais. As es-
tratégias dos fiéis para escaparem da desobriga, como vimos acima, de-
monstram, por sua vez, a tentativa dos mesmos em passarem ilesos às
reprimendas dos párocos. Tal atitude reforça a idéia de que a desobriga
quaresmal tinha o caráter de correção dos costumes. Segundo Londoño, a
convicção de que a prática dos sacramentos evitava a ocasião do pecado,
entendendo por sacramentos a confissão e a comunhão, foi comum entre os
bispos e autoridades eclesiásticas alinhados com o projeto de reforma dos
fiéis. De acordo com o autor, os bispos do século XVIII, seguidores das
Constituições, quiseram fazer da quaresma e dos sacramentos espaços de
afirmação da moral católica na linha do Concílio de Trento.14

Nesse sentido, as pastorais dos dirigentes do bispado de São Paulo,
pautadas nas Constituições, objetivavam instruir os párocos para a emenda
dos pecados públicos dos fiéis.15 Aos que persistissem nas ocasiões públicas
de pecado, além de lhes ser negado o acesso ao sacramento da eucaristia e a
absolvição dos pecados na confissão, seriam excomungados e incorreriam
em penas pecuniárias. Em uma visita pastoral à freguesia de São Roque, em
1768, Antônio José de Abreu exemplificou uma dessas ocasiões,

...[o pároco] não administrará os sacramentos a homens casados
que vivam ausentes de suas mulheres, sem licença destas
passado pelo juízo eclesiástico, ou sem licença in scriptis do
senhor doutor vigário capitular, ou do senhor bispo quando Deus
for servido que se prouva de pastor este bispado.16

13 AMJNA. Livro de tombo da freguesia de Cunha. Cópia xerográfica da pastoral de Gaspar
de Souza Leal, Rio Claro, 10 abr. 1749. p. 56.

14 TORRES-LONDOÑO, op. cit., p. 193-194.
15 Ver em CONSTITUIÇÕES Primeiras do Arcebispado da Bahia. São Paulo: Typographia,

2 dez. 1852. Livro Primeiro, Tít. XXIV, parág. 88 (a classificação de pecados públicos).
16 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de São Roque (10-3-25). Capítulos de visita pasto-

ral de Antônio José de Abreu, 26 jan. 1768. p. 3.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 227

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

A multa pecuniária e a excomunhão ocorreria se, sendo admoesta-
do pelo pároco, o fiel não mudasse de conduta. A pena de excomunhão
significava desligar o indivíduo da Igreja, ou seja, durante a permanência
nesse estado, o fiel perdia as graças espirituais que todos os cristãos eram
participantes enquanto membros do corpo de Cristo. Além disso, proibia-
se a comunicação dos outros fiéis com os excomungados, objetivando as-
sim o isolamento social dos penalizados.

Através da pastoral do vigário capitular Manoel de Jesus Pereira
de 1765, percebemos que era grande o número de fiéis que não coaduna-
vam seu comportamento com os preceitos da Igreja. Disse o responsável
pelo bispado que,

...não só por informações verídicas, mas ainda pelos róis dos
confessados, tem chegado a minha notícia, que em grande parte
das freguesias deste bispado se acham excomungados de muitos
anos, e que assim vivem, e assim morrem, ensurdecidos nas
censuras, por não se lhes aplicarem os meios aptos e
proporcionados para os reduzir ao grêmio da Igreja de que vivem
separados, com grande risco de sua salvação...17

Para reverter o estado de excomungado, segundo Manoel de Jesus
Pereira, era necessário que o fiéis pagassem a multa pecuniária à fábrica da
igreja, se afastassem da ocasião escandalosa de pecado e recorressem da
absolvição por meio de uma petição à Câmara Episcopal. A pastoral revela,
porém, que tais procedimentos não estavam sendo seguidos pelos fiéis. De
acordo com as pastorais de Antônio de Toledo Lara, de 1773 e de Francis-
co Ângelo de Xavier Aguirre, de 1775, as rendas provenientes das multas
pecuniárias impostas aos faltosos da desobriga quaresmal não constavam
no registro dos livros das fábricas de muitas freguesias,18 sugerindo que
este preceito também não estava sendo cumprindo.

17 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de São Roque (10-3-25). Pastoral de Manoel de
Jesus Pereira, 18 maio 1765, p. 24.

18 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33), Pastoral de Antônio de
Toledo Lara, 24 jul. 1773, p. 43; AMJNA. Livro de tombo da freguesia de Itu. Cópia xerográfica da pastoral
de Francisco de Xavier Aguirre, 12 mar. 1775.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...228

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

As advertências demonstram a resistência da população no cum-
primento dos preceitos da quaresma. Tal resistência pode ser explicada,
principalmente, pela mudança de comportamento que era exigida do fiel
para ter acesso aos sacramentos. As estratégias desenvolvidas pelos fiéis
para fugir da desobriga podem significar menos a falta de desejo dos sacra-
mentos, e mais uma forma de não se submeterem às reprimendas dos páro-
cos. Diante disso, as punições tinham o papel de obrigar os fregueses a se
sujeitarem à desobriga no ano seguinte. A falta de cobrança das punições
demonstram também que alguns párocos não estavam sendo rigorosos com
os fiéis, como ordenavam os dirigentes do bispado.

O funcionamento da desobriga quaresmal, conforme afirmou
Londoño,  significaria primeiro que os clérigos cumpriam com suas obriga-
ções. Em segundo lugar, que os sacramentos se realizariam, espalhando na
comunidade a recomposição da graça perdida. Em terceiro, que por meio
da aparição dos públicos penitentes poder-se-ia visualizar os efeitos da cura
das almas, através da confissão. Em quarto lugar, que a composição dos
róis da desobriga e as punições assegurariam o cumprimento dos preceitos
no próximo ano.19

Para Lana Lage da Gama Lima, o empenho dos bispos para o fun-
cionamento da desobriga quaresmal no século XVIII, na Colônia, fazia parte
do esforço em difundir o sacramento da confissão, característico de uma
política reformadora de inspiração tridentina. Tal esforço foi acompanhado
do cuidado em promover a melhoria da qualidade dos confessores colocan-
do-os sob o controle episcopal.20

As pastorais dos bispos da diocese de São Paulo, do período
setecentista, revelam a preocupação em instruir os sacerdotes para desem-
penharem a tarefa do confessionário. Uma das primeiras medidas tomadas
por D. Bernardo Rodrigues Nogueira, ao tomar posse do bispado em 1746,
foi enviar uma pastoral em latim para todos os confessores da diocese. Na

19 TORRES-LONDOÑO, op. cit., p. 197.
20 A importância dada ao sacramento da confissão no Concílio de Trento explica-se, segundo

a autora, pelos ataques de Lutero à doutrina católica que vinculava a salvação da alma à confissão vocal dos
pecados. As críticas luteranas no século XVI provocaram a ratificação desse sacramento em Trento, o qual
repudiou a doutrina da justificação apregoada por Lutero. A igreja católica, por sua vez, reafirmou a neces-
sidade da absolvição dada pelo sacerdote para que o fiel recuperasse a graça divina que salvava. A absol-
vição só seria concedida mediante a confissão vocal dos pecados no sacramento da penitência. Cf. LIMA,
op. cit., p. 181-182, 467.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 229

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

abertura da pastoral o prelado exprimia sua preocupação com a reta adminis-
tração do sacramento da penitência:

Para que nesta diocese e lugares, segundo a faculdade e jurisdição
concedidas por nós a cada um de vós, possais ouvir confissões
sacramentais, admoestamos no Senhor, a fim de que, enquanto
vos dediqueis a livrar os outros dos laços dos pecados, vós
mesmos não fiqueis embaraçados, ordenamos (...) que observeis
tudo que está nos decretos apostólicos, concílios Romano e
Tridentino e nas Constituições Sinodais da Bahia (...) para isso
deveis lê-las continuamente e tendo-as na memória as observeis
integralmente...21

Nota-se que D. Bernardo procurava submeter a aplicação do sacra-
mento às prescrições tridentinas. O prelado procurou, também, enfatizar os
pontos principais que deveriam ser observados pelos sacerdotes no mo-
mento da confissão. Os confessores iniciariam a confissão com perguntas
como,

Indaguem com diligência a todos e principalmente aos mais
rudes se sabem os artigos da fé, e os preceitos do decálogo e da
Igreja, e a doutrina cristã? Se fizeram exame de consciência, e
tem a necessária dor dos pecados, e os detestam com verdadeiro
propósito de evitá-los no futuro? Se ocultaram algum pecado
mortal por vergonha, ou qualquer outra coisa? Excitem-nos
ajudando-os a fazerem o ato de contrição, ou pelo menos de
atrição...22

A orientação do bispo tocava em dois pontos fundamentais do sa-
cramento da confissão: a contrição e a confissão dos pecados. Segundo o
Concílio de Trento, este sacramento era composto por  três partes: a
contrição, a confissão e a satisfação. A contrição constituía no sentimento

21 PASTORAL de D. Bernardo Rodrigues Nogueira, 5 ago. 1746, apud CAMARGO, P. F. da
S. A Igreja na história de São Paulo. São Paulo: Instituto Paulista de História e Arte Religiosa, 1952. p.
261-263. v. 4.

22 Id.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...230

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

de detestação dos pecados cometidos e na promessa, por parte do fiel, de
que não haveria de cometê-los novamente, motivado pelo amor que sentia
a Deus.23

Como vimos, o bispo D. Bernardo recomendou aos confessores de
seu bispado que ajudassem os fiéis na recitação do ato de contrição, mas
caso isso não fosse possível, ao menos os ajudassem na atrição. Esta orien-
tação reflete o caminho adotado pela Igreja desde o Concílio de Trento.
Para atingir a grande massa da população era necessário baixar as altas
expectativas depositadas no sacramento da confissão, no que diz respeito
ao sentimento que movia os fiéis a procurá-lo, se não fosse por amor a
Deus, que fosse ao menos pelo medo do inferno.

A segunda parte do sacramento constituía-se na confissão vocal
dos pecados. Complexo, este talvez fosse o momento de maior relutância
dos penitentes. Obrigados a confessar com inteireza todos os pecados mor-
tais, como decretou Trento, na prática, conforme Delumeau, exigia-se que
o fiel confessasse também os pecados veniais, deixando ao confessor o
trabalho de classificar as faltas cometidas em mortais ou veniais.24  Deixar
de confessar algum pecado mortal por vergonha, conforme lembrou D.
Bernardo aos confessores, constituía-se em falta grave que deveria ser re-
mediada na próxima visita do fiel ao confessionário. Uma confissão incom-
pleta, seja por esquecimento, vergonha ou malícia, transformava-a de ca-
minho de salvação da alma a caminho de condenação.

As últimas orientações de D. Bernardo Rodrigues Nogueira aos
confessores referem-se à satisfação ou penitência. No momento de senten-
ciar as penas dos pecados confessados e absolvê-los deveriam, os confes-
sores, ter os seguintes cuidados:

Cuidem se há caso de ser feita a restituição de fama, ou sobre
danos causados por furto de coisas. Aos que não querem ou
são negligentes em restituir, se podem, suspendam a absolvição

23 Delumeau apresenta os debates teológicos em torno da obrigatoriedade da contrição ou
da validade da atrição. Esta designava um sentimento de detestação dos pecados menos por amor a Deus
e mais pelo medo do inferno. Cf. DELUMEAU, J. A confissão e o perdão. Tradução de: Paulo Neves. São
Paulo: Cia. das Letras, 1991. p. 43.

24 Cf. DELUMEAU, op. cit., p. 15-16.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 231

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

(...) e aos que não querem deixar os pecados, nem as ocasiões
próximas de pecar (como os concubinários voluntários, as
meretrizes, e os que conservam ódio e inimizades, os que vivem
em alguma ocasião voluntária, ou costume de pecar) neguem
absolutamente a absolvição. Imponham penitências salutares
e satisfação convenientes, conforme sugerir a prudência, de
acordo com a qualidade do pecado e dos penitentes (...) e se
algumas confissões foram nulas (pelas ditas causas ou
semelhantes) promovam revalidá-las.25

Segundo D. Bernardo, portanto, o pré-requisito para receber a al-
mejada absolvição impunha ao fiel o abandono das ocasiões do pecado ou
a prática de atos que simbolizassem um verdadeiro arrependimento da falta
cometida. Nesses casos, a reparação do mal fazia parte da penitência. No
caso de desacato à penitência pelo fiel, a orientação do bispo era negar a
absolvição, invalidando a confissão. Enveredava o ordinário nesta orienta-
ção para a tradição teológica rigorista.26

A reta aplicação do sacramento da penitência passava também pela
forma como se apresentavam os sacerdotes para administrá-lo. Segundo D.
Bernardo, os confessores deveriam estar vestidos com hábito talar, sobre-
pelizes, barrete e estola.27  O antístite proibiu que se ouvissem confissões de
mulheres e meninos fora do confessionário, o qual deveria estar em lugar
público e com grade separativa. A confissão não poderia ocorrer antes do
nascer do sol, nem depois do seu ocaso.28  Estava atento, o bispo, à prática
dos dois crimes condenados veemente pela Igreja: a solicitação dos confes-
sores a fim de obter favores sexuais dos penitentes e a sodomia, prática
talvez menos numerosa, mas que também se encontrava entre os sacerdo-
tes.29

25 PASTORAL de D. Bernardo Rodrigues Nogueira, 5 ago. 1746, apud CAMARGO, op.
cit., p. 261-263.

26 Ver sobre o assunto DELUMEAU, op. cit., p. 19.
27 PASTORAL de D. Bernardo Rodrigues Nogueira, 5 ago. de 1746 apud CAMARGO, op. cit.
28 Id.
29 Ver MOTT, L. Modelos de santidade para um clero devasso: a propósito do Cabido de

Mariana, 1760. Revista do Departamento de História, Belo Horizonte, n. 9, p. 102-111, 1989. Ver também,
LIMA, op. cit.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...232

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Para garantir que a difusão do sacramento da penitência fosse acom-
panhada pela melhoria da qualidade dos confessores, os dirigentes do bis-
pado de São Paulo emitiam licenças anuais para os sacerdotes exercerem
esta atividade. Esse procedimento estava de acordo com o Concílio de
Trento, o qual determinou que todos os sacerdotes deveriam ter licença
especial do ordinário para tal função.30  Nas Constituições da Bahia está
prescrito que a licença seria concedida mediante exame realizado por dou-
tores letrados e na presença do ordinário do bispado. Nesse momento, de-
viam os párocos comprovar conhecimento em teologia ou cânones e, prin-
cipalmente, casos de consciência. Seriam inquiridos também sobre sua vida
e costumes, e sendo considerados idôneos, “se lhes passará licença somen-
te por um ano.” Ao término deste período, recorreriam os sacerdotes a uma
nova licença anual, a qual não seria concedida sem novo exame.31

Em 1764, administrando a diocese vacante, Manoel de Jesus Pe-
reira denunciou a estratégia utilizada por alguns sacerdotes do bispado de
São Paulo para se livrarem da atividade do confessionário. Discorrendo
sobre a importância do sacramento para a reabilitação das almas, lamenta-
va que nem todos os fiéis tivessem acesso a uma confissão bem feita, pois,

...falta ministros que os ouçam, porque alguns dos que se tem
ordenado nunca cuidaram em se habilitar para exercerem o santo
ministério de confessar, e outros com pouca edificação, por
não dizer escândalo de quem os ouve, publicam que não querem
tirar novas licenças por não se sujeitarem a novos exames.
Dizendo que faziam muito favor em confessar...32

Qual seria o motivo dos sacerdotes para não se submeterem aos
exames que os aprovariam para confessar? Estariam fugindo do constran-
gimento de receber advertências pela má conduta ou pelo desconhecimento

30 O SACROSSANTO e ecumenico Concilio de Trento. Lisboa: Oficina de Antonio
Rodrigues Galhardo, tomo 2, sessão 23, cap. 15, 1807. p. 195-197.

31 Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, op. cit., Livro Primeiro, Tít. XLI,
parág. 162 e 168.

32 ACMSP, Livro de tombo da freguesia de Cotia. Pastoral de Manoel de Jesus Pereira.
Cotia, 16 nov. 1764. p. 37v.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 233

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

da legislação sobre este sacramento? De qualquer forma, a pastoral revela
um enfrentamento sacerdotal em relação às autoridades do bispado.

Tal comportamento não foi, porém, suficiente para abalar o poder
de pressão e punição do vigário capitular Manoel de Jesus Pereira. Do alto
de sua posição hierárquica lembrou a todos os sacerdotes que não deveriam
se esquecer da causa que apresentaram para serem ordenados e que, tendo
sido admitidos às Ordens, deveriam servir à Igreja por “obrigação” e não
por “favor”, como proclamavam. Essa obrigação, segundo o vigário capi-
tular, tornava-se mais contundente pela falta de operários que sofria a insti-
tuição para a administração dos sacramentos, especialmente o da penitên-
cia. Diante destes motivos ameaçou,

...e desejando eu evitar este culpável descuido, filho talvez da
ociosidade, que é origem de todos os males, e querendo facilitar
mais aos fiéis este tão necessário como saudável sacramento,
ordeno que todos os reverendos sacerdotes sob pena de
suspensão ipso facto, dentro de quatro meses se aprovem e
habilitem para confessarem...33

A suspensão constituía em uma censura eclesiástica pela qual se
impedia aos ministros da Igreja o exercício de todas ou parte de suas fun-
ções eclesiásticas, por certo tempo ou para sempre.34  Além da ameaça de
suspensão para os sacerdotes que não se habilitassem para o confessioná-
rio, Manoel de Jesus Pereira adiantou-se e ordenou as atividades que seri-
am necessárias para alcançar as licenças. Ameaçando novamente suspen-
der os sacerdotes, ordenou o vigário capitular que os párocos se reunissem
com os outros sacerdotes de suas freguesias semanalmente e realizassem
conferências de moral, por espaço de duas horas. A conferência seria presi-
dida pelo pároco e sua dinâmica consistiria no seguinte: toda semana seria
escolhido um sacerdote para defender e explicar alguma questão relaciona-

33 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Pastoral de Manoel de Jesus
Pereira. Cotia, 16 nov. 1764. p. 37v.

34 CONSTITUIÇÕES Primeiras do Arcebispado da Bahia, op. cit., Livro Quinto, Tít. LIV,
parág. 1195.

35 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Pastoral de Manoel de Jesus
Pereira, 16 nov. 1764. p. 37v.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...234

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

da ao uso do confessionário. Os outros participantes colocariam suas dúvi-
das, as quais deveriam ser resolvidas pelo pároco. Tanto os sacerdotes como
as questões seriam variadas semanalmente.

Para assegurar a efetivação de tal medida, Manoel de Jesus Pereira
ordenou aos párocos que avaliassem a participação dos demais sacerdotes.
Caso estes faltassem ou não apresentassem as questões que lhes foram in-
cumbidas, seriam suspensos. A cada seis meses deveriam ser enviadas ava-
liações sobre a participação e o aproveitamento nas conferências de moral
para a Câmara Episcopal, sendo que as mesmas deveriam ser iniciadas no
prazo de quinze dias.35

Quase dez anos depois, o mesmo assunto voltou a ocupar os diri-
gentes do bispado de São Paulo. Em 1773, Antônio de Toledo Lara expôs
seu estranhamento ao constatar que muitos sacerdotes, cientes de que a
finalidade do seu ministério era encaminhar as almas para o céu, desvia-
vam-se de exercer o sacramento da penitência, não procurando aprovação
para serem confessores. Diante disso ordenou:

...mando a todos os sacerdotes deste bispado que, à publicação
desta, estiverem sem atual aprovação, recorrerem procurando
provisão de confessor, o que farão os da freguesia desta catedral,
dentro de oito dias, os das mais, dentro de quinze, todos sob
pena de suspensão ipso facto...36

A fim de derrocar os impedimentos às licenças para o sacramento
da penitência, devido à falta de instrução em Teologia Moral, novamente
Antônio de Toledo Lara ordenou a realização de conferências de moral nas
freguesias. As conferências seriam realizadas segundo as ordens da pasto-
ral do vigário capitular Manoel de Jesus Pereira.

As instruções sobre o sacramento da penitência contidas nas pas-
torais, bem como as medidas tomadas para qualificar o clero para exercer
tal atividade, demonstram o esforço dos administradores do bispado de São
Paulo na difusão deste sacramento. Essa difusão estava de acordo com as
normas conciliares tridentinas, as quais, em certa medida, deram maior ên-

36 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de Antônio
de Toledo Lara. Araçariguama, 24 jul. 1773. p. 43.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 235

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

fase à quantidade de fiéis que freqüentariam anualmente o confessionário,
e menor ênfase à qualidade das confissões realizadas. Ou seja, embora o
sacramento da confissão implicasse no exame de consciência e no arrepen-
dimento interior, o esforço das autoridades eclesiásticas em difundi-lo trou-
xe como conseqüência uma menor valorização desse aspecto subjetivo do
sacramento. Tal contradição está presente no próprio Concílio de Trento na
medida em que valorizou o arrependimento interior como parte do sacra-
mento, mas validou a atrição para obter a absolvição e impôs a confissão
anual obrigatória.

A imposição dos sacramentos da penitência e da comunhão se efe-
tivaria, como vimos nas pastorais dos dirigentes do bispado de São Paulo,
através do mecanismo da desobriga quaresmal, a qual objetivava corrigir
os pecados públicos dos fiéis. As pastorais revelam as inúmeras medidas
tomadas pelos administradores do bispado de São Paulo para o funciona-
mento da desobriga, a qual traria a reforma dos costumes da população,
adequando-a aos preceitos católicos. Devemos ressaltar, contudo, que as
dificuldades encontradas nesse sentido integravam a própria contradição
presente na direção que a Igreja assumiu desde o Concílio de Trento, ou
seja, promover a reforma dos costumes da população − o que implicaria
numa mudança de mentalidade − e, ao mesmo tempo atingir o maior núme-
ro possível de fiéis.

O Purgatório, as indulgências e as devoções aos santos

A partir do século XII, momento em que se instalou no interior da
doutrina católica a crença no purgatório, os fiéis passaram a ter três possibi-
lidades de destino após a morte. Morrer com pecado mortal levava fatal-
mente a alma do cristão para o inferno. Havia, porém, outras duas possibi-
lidades na geografia do além: o céu ou o purgatório. O caminho direto para
o céu estava reservado somente aos santos, almas puras que não levavam
consigo qualquer pecado: nem mortal, nem venial. Para a grande massa dos
fiéis, no entanto, o objetivo era livrar-se do inferno para chegar ao menos
ao purgatório − lugar intermediário. As almas que lá chegavam tinham o
destino celestial garantido. Haviam sido perdoadas dos pecados mortais



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...236

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

mas, ou estavam impregnadas de pecados veniais que não permitiam o
acesso à esfera celeste, ou não haviam cumprido inteiramente a pena
satisfatória imposta pelo sacramento da penitência. Lugar de purgação, a
alma só saía quando estivesse  totalmente purificada. A grande inquietação
dos vivos residia no tempo em que a sua alma se encerraria no purgatório.

A existência do purgatório está diretamente relacionada com a pe-
nitência. A distribuição de indulgências −  movimento presente na orienta-
ção dos dirigentes do bispado de São Paulo −, só adquire significado quan-
do relacionada à existência do purgatório, conforme observou Jacques Le
Goff na sua obra O nascimento do purgatório.37 O autor ressaltou que a
concepção de “pena” é que sustentou o nascimento do purgatório, pois o
pecado comporta dois aspectos: o que diz respeito à “culpa” e o que diz
respeito à “pena”. Dessa forma, o purgatório e o aparecimento das indul-
gências estão relacionados ao que diz respeito à “pena” como parte do pro-
cesso de perdão dos pecados. Como veremos adiante, a Igreja, muitas ve-
zes, condicionou a distribuição de indulgências ao sacramento da confis-
são.

O Concílio de Trento procurou coibir os abusos praticados em tor-
no das indulgências e reforçou a necessidade de uma confissão sincera para
obtê-las, mas excomungou aqueles que as consideravam inúteis ou que ne-
gavam à Igreja o poder de concedê-las.38  Apesar da reforma protestante e
dos abusos praticados, a distribuição de indulgências continuou a ser uma
prática incentivada pela Igreja entre os cristãos católicos. Em São Paulo, no
período setecentista, a distribuição de indulgências assumiu diversos signi-
ficados, tanto para os fiéis quanto para os dirigentes do bispado. Havia, por
exemplo, as indulgências concedidas através de bulas papais para todo o
orbe católico, que chegavam à diocese e eram publicadas pelos bispos atra-
vés das pastorais. Da mesma forma, os jubileus decretados em Roma alcan-
çavam todos os reinos cristãos, sendo também difundidos no bispado de
São Paulo. Esta forma de distribuição de indulgências incentivava nos fiéis
a freqüência aos sacramentos de confissão e comunhão, as orações, o je-
jum, as visitas às igrejas e outros atos pios.

37 LE GOFF, J. O nascimento do purgatório. Lisboa: Estampa, 1981.
38 O SACROSSANTO e ecumenico Concilio de Trento. Lisboa: Oficina de Antonio Rodrigues

Galhardo. Sessão 25, decreto das indulgências, p. 487-489.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 237

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Em 1754, D. Fr. Antônio da Madre de Deus enviou pastoral a todo
o bispado participando aos párocos e fiéis sobre a bula expedida pelo papa
Benedito XIV, em 1740.39 A bula continha a seguinte ordem:

...manda em virtude da santa obediência a todos os curas e
párocos das igrejas catedrais e paroquiais, que em todas as
sextas-feiras do ano pelas três horas da tarde, façam tocar um
dos sinos das suas igrejas, para os fiéis se despertarem e rezarem
de joelhos cinco pai-nossos e cinco ave-marias, em memória
da paixão e agonia do nosso redentor Jesus Cristo...40

Tal ordem revela a tentativa da Igreja em reavivar na memória dos
fiéis os mistérios da paixão de Cristo. Indicando a sexta-feira e, principal-
mente as quinze horas, como o dia da semana e o momento em que os fiéis
deveriam direcionar sua devoção ao acontecimento que sustenta toda a idéia
do cristianismo. Para quem cumprisse este ato piedoso o papa concedia o
seguinte:

...a todas as pessoas de um e outro sexo, que rezarem os referidos
pai-nossos e ave-marias de joelhos na dita hora, cem dias de
perdão de penas temporais, orando e rogando com devotamento
pela paz entre os príncipes cristãos, saúde e tranqüilidade do
povo cristão.41

Em seguida, ordenou D. Fr. Antônio da Madre de Deus que todos
os párocos do bispado atendessem à ordem papal e tocassem o sino ade-
quadamente na referida hora todas as sextas-feiras. Trata-se, portanto, de
indulgência parcial das penas devidas pelos fiéis, as quais seriam pagas no
purgatório. Servindo-nos de uma matemática do além, o acúmulo de cem
dias de perdão das penas, obtido à custa de rezas às sextas-feiras, poderia

39 Na pastoral consta a data de expedição da bula papal como sendo de 1740, porém, tem-se
a impressão que foi erro do copista, na verdade parece que a bula foi expedida em 1750.

40 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Pastoral de D. Fr. Antônio da
Madre de Deus. Cotia, 26 out. 1754. p. 25v.

41 Id.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...238

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

abreviar um tempo considerável no purgatório. Em troca, os fiéis demons-
trariam a devoção nos dias de sextas-feiras, pois, a intenção era que nesse
momento houvesse uma mobilização dos fiéis em todas as freguesias para
cumprir as orações ordenadas.

Os jubileus decretados pelos papas também concediam indulgên-
cias aos cristãos. Em 1776, D. Fr. Manuel da Ressurreição publicou em sua
pastoral o jubileu do ano santo, decretado no ano anterior pelo papa Pio VI.
No jubileu era concedida indulgência plenária para todos os fiéis católicos
que observassem as condições especiais ditadas pelo sumo pontífice.42  Neste
ano de 1775, Pio VI oferecia, segundo o bispo,

...pleníssima indulgência e remissão de todos os pecados a todos
e cada um dos fiéis de Cristo existentes em qualquer parte do
mundo (...) E que, penitentes, confessados e refeitos com a
sagrada comunhão, no termo prefixo de seis meses, que em
cada uma das freguesias deste bispado, por espaço de quinze
dias contínuos ou interpolados, (...) visitarem devotadamente
quatro igrejas a saber – a Catedral ou maior, e mais três -, que
forem para isso designadas pelos respectivos ordinários dos
lugares. E aí fizerem pias deprecações da santa madre Igreja,
extirpação das heresias, concórdia dos príncipes cristãos, saúde
e tranquilidade do povo cristão.43

A indulgência plenária remia todas as penas temporais dos peca-
dos já praticados pelos fiéis. Se algum fiel viesse a morrer após receber a
indulgência, sua alma se esquivaria do purgatório e voaria direto para o
céu! Caso não sobreviesse a morte, o fiel estava livre de todas as penas
purgatórias que devia até então. Tamanha generosidade do papa não era
obtida sem condições. Podemos dividí-las em duas partes principais: pri-
meiro o acesso aos sacramentos da confissão e comunhão e, segundo, o
complemento desses atos com as visitas às igrejas e orações. Recomenda-
va-se que a segunda parte fosse feita proximamente ao recebimento dos
sacramentos, para que o fiel se encontrasse em estado de pureza para efetuá-

42 Sobre a origem dos jubileus, ver LE GOFF, op. cit., p. 384-385.
43 AMJNA. Cópia xerográfica da pastoral de D. Fr. Manuel da Ressurreição. Rio Claro,

14 ago. 1776.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 239

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

la. Nesse caso, a indulgência funcionava como um incentivo ao sacramento
da confissão, na medida em que condicionava a indulgência ao mesmo e
garantia ao fiel o perdão completo de todos os pecados cometidos: dos
confessados e dos que infalivelmente foram esquecidos, tratando-se, nesse
último caso, dos pecados veniais. Por outro lado, incentivava a prática das
orações e as visitas às igrejas. Se no período de seis meses, a partir da
publicação da pastoral, todos os fiéis do bispado de São Paulo escolhessem
quinze dias para visitar todos os dias da quinzena (contínuos ou intercala-
dos) quatro igrejas de sua freguesia, provocariam, provavelmente, uma
movimentação quase constante de fiéis dentro das igrejas da capitania. Vê-
se portanto, que, por meio das indulgências, objetivava-se criar nos fiéis
práticas visíveis de devoção.

As indulgências plenárias não eram concedidas somente na época
dos jubileus, os quais segundo parece, não eram tão freqüentes nesse perí-
odo. Próximo ao ano de 1760,44  o papa Clemente XIII expediu uma bula
concedendo essa mesma indulgência, da mesma forma que se costumava
conceder no ano de jubileu em Roma. No dia 25 de julho de 1760, o bispo
D. Fr. Antônio da Madre de Deus chamava novamente a atenção de todos
os fiéis do bispado de São Paulo para as vantagens desta bula. Dizia o
prelado que o papa concedeu “pleníssima remissão e indulgência de todos
os pecados” a todos aqueles que visitassem ao menos uma vez, dentro de
duas semanas, as igrejas por ele assinaladas, rezando pelo estado do sumo
pontífice, pela extirpação das heresias, assim como pela saúde e tranqüili-
dade do povo cristão. As outras condições eram as seguintes:

...jejuando na quarta-feira, sexta e sábado de uma das duas
semanas, confessando-se e comungando no domingo que
imediatamente se seguir, ou em outro qualquer dia da semana.
E dando aos pobres alguma esmola...45

Acrescentava-se, dessa forma, outras atitudes pias entre os fiéis
para a satisfação dos pecados, como os jejuns e esmolas para os pobres.

44 Não se tem a data exata da expedição dessa bula.
45 AMJNA. Livro de tombo da freguesia do Sorocaba. Cópia xerográfica da pastoral de D.

Fr. Antônio da Madre de Deus. Rio Claro, 25 jul. 1760, p. 41v-42v.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...240

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Essa bula, no entanto, apresentava mais vantagens além da indulgência
plenária. O papa concedia ao fiel, que observasse as condições acima, esco-
lher qualquer confessor aprovado pelo bispo de sua diocese para que rece-
besse absolvição de quaisquer sentenças de excomunhão e  suspensão, exceto
de delitos ou crimes. A bula ampliava também os poderes do confessor,
concedendo-lhe o direito de comutar quaisquer votos feitos pelos fiéis em
outras obras “pias e saudáveis”, exceto os votos de religião e castidade.46

Deve-se concluir que a Igreja esforçava-se para proporcionar aos
católicos meios aptos para sua salvação e para a suavização das penas tem-
porais do purgatório. Na tentativa de aplacar o medo que havia inculcado
nos fiéis ante os sofrimentos no além, ela multiplicava as ocasiões que,
teoricamente, trariam conforto para as almas assustadas. O medo da conde-
nação eterna ou do tempo que passaria no purgatório devia-se à constante
sensação de culpa que a própria Igreja incutia nos fiéis, em decorrência do
grande número de pecados que eram praticados todo dia por cada cristão.
De acordo com a doutrina católica, os pecados veniais eram praticados
cotidianamente, por isso eram numerosos, tornando-se quase impossível
delatá-los por completo na confissão. Mesmo sendo classificados pela Igreja
como pecados “leves”, o acúmulo dessas faltas resultava em muitos anos
ou séculos de penas no purgatório. Essa situação levava, infalivelmente, os
fiéis temerosos a procurarem as indulgências parciais e plenárias, única
forma de garantir um tempo menor de purgação no além intermediário.
Havia, porém, pessoas tidas como santas que se dedicavam a salvar as al-
mas no purgatório. Segundo Leila Mezan Algranti, Jacinta de Jesus, funda-
dora da Ordem das Carmelitas Descalças no Brasil no século XVIII, pas-
sou os anos de 1744 e 1745 entre êxtases, visões e doenças que a prendiam
ao leito. Os motivos de suas doenças eram nitidamente atribuídos às graças
que recebia e às almas que salvava do purgatório.47  Atesta-se, dessa forma,
a introspecção na Colônia, no período setecentista, da concepção do purga-
tório e dos tormentos das almas que lá se encontravam.

O momento da morte era utilizado pela Igreja para motivar nos
cristãos uma vida pautada pelos sacramentos e regrada pela doutrina cristã.

46 AMJNA. Livro de tombo da freguesia de Sorocaba. Cópia xerográfica da pastoral de D.
Fe. Antônio da Madre de Deus. Rio Claro, 25 jul. 1760. p. 41v-42v.

47 ALGRANTI, L. M. Honradas e devotas: mulheres da Colônia. Rio de Janeiro: J. Olympio,
1993. p. 21.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 241

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

A pastoral do bispo D. Bernardo Rodrigues Nogueira, de 1748, comunicava
aos sacerdotes e fiéis do bispado de São Paulo que o papa Benedito XIV,
através da constituição Pia Mater Catholica Ecclesia, expedida em Roma
aos 5 de abril de 1747, havia ampliado o poder de conceder indulgência
plenária na hora da morte aos moribundos. De acordo com a constituição
papal, D. Bernardo estendia esse poder, antes delegado somente aos bispos
e por tempo determinado, a todos os párocos, coadjutores e capelães de
todas as freguesias do bispado paulista. As condições para a aplicação des-
ta indulgência eram as seguintes:

...a benção no artigo de morte só se dá depois dos sacramentos
da penitência, eucaristia e extrema-unção. E aos que a pedem
estando em seus cinco sentidos, ou se verossimelmente a
pediram, estando em juízo ou derem sinais de contrição quando
tiverem perdido a fala (...) porém não se dá, nem se pode dar
aos excomungados, ou impenitentes, ou que morrem em
manifesto pecado mortal; e se o doente pedir confissão a devem
ouvir, e absolver antes da benção...48

A presença do sacerdote na hora da morte foi algo constantemente
recomendado pela Igreja. Conforme afirmou Le Goff, o purgatório modifi-
cou a atitude dos cristãos perante os últimos momentos da vida, dramati-
zando essa parte da existência terrena e carregando-a de intensidade mistu-
rada com temor e esperança.49  Tratava-se, certamente, do momento propí-
cio para que os fiéis, impulsionados pelo medo do inferno ou do tempo no
purgatório, recorressem ao confessor a fim de realizarem uma confissão
geral, na qual todos os pecados e detalhes esquecidos durante a vida fossem
revelados.50  Se o moribundo recebesse todos os sacramentos apontados
pelo bispo e fosse agraciado com a indulgência plenária, certamente sua
salvação estaria garantida. Contudo não estariam os fiéis correndo um risco
grande de condenação eterna se deixassem tudo para a hora da morte? Nes-
se sentido, D. Bernardo advertiu,

48 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Pastoral de D. Bernardo
Rodrigues Nogueira. Cotia, 12 jul. 1748. p. 16v.

49 LE GOFF, op. cit., p. 427.
50 Cf. LIMA, op. cit., p. 215; MOTTT, op. cit., p. 216.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...242

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

...admoestamos também a todos e a cada um dos nossos súditos
para que em sua vida sejam cuidadosos e diligentes na guarda
dos mandamentos de Deus e da Santa Madre Igreja, e em
acudirem a ouvir a palavra de Deus e doutrinas, e a freqüentarem
os sacramentos, para que a morte quando vier os ache mais
bem dispostos e mereçam conseguir o benefício da indulgência
plenária aqui concedida. De modo que a confiança nela lhe
não ocasione mais liberdade, que seria provocarem a Infinita
paciência, e fazerem indignos da mesma benção e
indulgência...51

Incutir o temor de uma morte solitária ou do sofrimento no além
era uma forma de atrair os fiéis para a vida eclesial. Através das pastorais
apresentadas, destaca-se o papel das indulgências no programa salvífico da
igreja, bem como a utilização das mesmas para garantir a presença e a fre-
qüência dos fiéis nos sacramentos e nas igrejas. Nas pastorais até agora
analisadas não é salientado o aspecto pecuniário presente no sistema de
distribuição de indulgências. Contudo havia pastorais que tratavam exclu-
sivamente das publicações da bula da Santa Cruzada, a qual revela o inte-
resse econômico da Igreja no desenvolvimento e sustentação do sistema de
indulgências, e que, no caso da bula em questão, foi altamente incentivado,
favorecendo o Estado português.

Em 1751, D. Fr. Antônio da Madre de Deus ressaltava sua obriga-
ção de exortar os súditos do bispado de São Paulo a adquirirem a bula da
Santa Cruzada. O prelado disse que era muito “útil e conveniente” a dita
bula, tanto para os brancos como para os escravos, pois concedia muitos
privilégios, graças e infinitas indulgências a todos. Segundo D. Fr. Antô-
nio, a bula deveria ser adquirida todos os anos, no entanto, constatava-se
que muitos deixavam de adquiri-la, resultando num “gravíssimo prejuízo
espiritual de suas almas.”52  Portanto, exortava a todos ministros do bispado
que exaltassem as graças concedidas pela bula, destacando como eram ne-
cessárias as indulgências para a remissão das penas temporais do purgató-

51 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Pastoral de D. Bernardo
Rodrigues Nogueira. Cotia, 12 jul. 1748. p. 16v.

52 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de D. Fr. An-
tônio da Madre de Deus. Araçariguama, 28 nov. 1751. p. 7.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 243

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

rio. Para adquiri-la, assinalou o bispo, cada fiel deveria dar a esmola segun-
do suas posses.53

Essa bula participava de um sistema de arrecadação monetária alta-
mente burocrático iniciado alguns séculos antes. A bula da Santa Cruzada
fazia parte das concessões papais aos monarcas portugueses, objetivando a
expansão e domínio da fé católica nos territórios conquistados e a conquistar
do além-mar.54  Havia em Portugal, desde o século XVI, publicações para
divulgação e explicação das graças concedidas pela referida bula.

Dispondo de menos recursos para divulgar a bula da Santa Cruzada,
o bispo D. Fr. Antônio esforçava-se para atingir os recônditos do bispado por
meio das pastorais. Contava para isso com os sacerdotes e capelães dos luga-
rejos mais afastados. Segundo Luís Castanho de Almeida, foram realizadas
procissões para a publicação da bula da Santa Cruzada nas cidades coloniais
até o ano 1823.55  De maneira semelhante aos dízimos, a arrecadação dos
rendimentos da bula na Colônia era realizada através de oficiais nomeados
especificamente para esse fim. Os que participavam dessa estrutura burocrá-
tica gozavam de privilégios e isenções concedidos pela Coroa, a qual intenta-
va por esse meio garantir funcionários para a atividade de arrecadação.

Os monarcas portugueses também utilizavam as concessões de in-
dulgências da Santa Sé para incentivar as devoções populares em torno de
vários temas religiosos. Um deles foi o incentivo dado pela rainha D. Maria
I ao culto do Santíssimo Sacramento. Em 1785, Gaspar de Souza Leal co-
municava que as súplicas da rainha alcançaram do papa Pio VI a solenização
do dia 24 de março como o dia privilegiado ao Santíssimo Sacramento.
Além disso, o papa concedeu a quem visitasse as igrejas na festa do dia 24
de março, tendo anteriormente confessado e comungado, a indulgência da
porciúncula, da mesma forma como era concedida essa indulgência para
todos os que visitavam as igrejas da ordem de São Francisco no dia 2 de
agosto.56

53 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de D. Fe.
Antônio da Madre de Deus. Araçariguama, 28 nov. 1751. p. 7.

54 Para ver mais sobre o assunto: ALMEIDA, F. de. História da igreja em Portugal. Nova
ed. preparada por Damião Peres. Porto: Livraria Civ. Edit., 1967. p. 242-252. v. 2.

55 ALMEIDA, L. C. de. São Paulo: filho da Igreja. Petrópolis: Vozes, 1957. p. 48-49.
56 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Santo Amaro (2-2-27). Pastoral de Gaspar de

Souza Leal, 8 fev. 1785. p. 132. Ver sobre a indulgência da porciúncula em CAMARGO, op. cit., v. 3,  p. 382.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...244

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Aqui, a promessa de um purgatório mais curto era utilizado pela
soberana para desenvolver e solenizar a festa do Santíssimo Sacramento.
Prescrevia as visitas às igrejas e a freqüência aos sacramentos, porém, com
o objetivo definido de devoção ao corpo de Deus. Essa utilização das in-
dulgências torna-se mais interessante na medida em que se verificam pedi-
dos da mesma natureza, que partiram de párocos, religiosos e moradores.

No livro de tombo da freguesia de Santo Amaro encontra-se um
despacho do bispo D. Fr. Manuel da Ressurreição, de 1783, respondendo a
uma petição do pároco dessa freguesia, Félix Joseph de Oliveira. O pároco
havia solicitado ao bispo que fosse privilegiado o altar de Nossa Senhora
das Dores na sua freguesia. O despacho do bispo continha o seguinte:

...declaramos privilegiado o altar de Nossa Senhora das Dores
da dita freguesia de Sto. Amaro; para que todo sacerdote secular
ou regular, que nele celebrar missa dos defuntos pela alma de
qualquer dos fiéis de Cristo que faleceu em graça, lhe adquira
sua indulgência plenária do tesouro da Igreja e seja livre das
penas do purgatório...57

Observa-se que, no decorrer dos séculos, a Igreja foi facultando
cada vez mais poder aos bispos no sentido de libertarem as almas do purga-
tório instantaneamente, por meio da indulgência plenária. Esta medida de
grande importância, tomada inicialmente por Bonifácio VIII no século XIV,
estendeu-se no período setecentista aos bispos de toda Igreja.58

Aliviar as penas das almas de parentes e amigos no purgatório, por
meio dos sufrágios, implicava em encomendar missas pelos defuntos, dar
esmolas, realizar preces e outras obras pias. O pedido do pároco de Santo
Amaro valorizava dois tipos de devoções: a devoção aos santos e a prática

57 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Santo Amaro (2-2-27). Despacho de D. Fr.
Manuel da Ressurreição, 15 jan. 1783. p. 131.

58 Essa atitude, que foi criticada por Lutero no século XVI, era justificada pela igreja pelo
poder das chaves que ela havia recebido de Jesus Cristo. Através desta doutrina, a igreja arrogou-se o
direito de administrar os méritos provindos do sacrifício de Cristo, que eram acrescidos freqüentemente
pelas boas obras dos santos. Estes dois componentes – Cristo e os santos – formavam a comunhão dos
santos, tesouro da igreja, da qual participavam todos os cristãos batizados. A indulgência era a transferên-
cia, realizada pela igreja, dos méritos da comunhão dos santos para as almas que deles necessitavam no
purgatório. Essas e outras informações foram cedidas gentilmente pelo professor Leandro Karnal.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 245

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

dos sufrágios pelos mortos. Colocava, também, ao alcance dos fiéis a liber-
tação das almas de seus parentes e amigos do purgatório. Deve-se conside-
rar que encomendar missa pelos defuntos exigia uma taxa para o celebrante.
Assim, com o altar de sua paróquia sendo privilegiado com indulgência
plenária, o pároco da freguesia de Santo Amaro receberia um maior núme-
ro de encomendas de missas pelos defuntos, garantindo o aumento de suas
rendas. Contudo, segundo o bispo, a indulgência seria concedida por meio
de qualquer pároco, secular ou regular, que celebrasse missa pelos defuntos
no altar de Nossa Senhora das Dores no período de quinze anos, a contar da
data do despacho.59 Dessa forma, o prelado atrelava a indulgência plenária
mais ao lugar e menos aos sacerdotes.

A eleição de lugares e de santos para agraciar os fiéis com indul-
gências parece ter sido uma prática bem utilizada pelo bispo D. Fr. Manuel
da Ressurreição. Em 1789, ele concedeu, a instâncias do guardião do con-
selho de Nossa Senhora do Amparo da vila de São Sebastião, quarenta dias
de indulgências para o fiel que orasse “pelo feliz estado da Igreja romana”
diante da imagem da Virgem colocada no altar da portaria do dito conven-
to.60  Demonstra-se, dessa forma, o desejo dos religiosos em atrair fiéis para
o seu convento através do incentivo à devoção da imagem de Nossa Senho-
ra. Pode-se imaginar que, além da tentativa de instaurar um sentimento de
devoção à santa, os religiosos da vila de São Sebastião estavam interessa-
dos nas esmolas que comumente deixavam os fiéis. Não se deve, contudo,
imaginar que a devoção aos santos era movida somente pelo interesse das
esmolas. Havia fiéis devotos que não poupavam esforços a fim de estimular
entre a população a devoção aos seus santos preferidos.

A devota Maria de Siqueira Lima, moradora da freguesia de Cotia,
percorreu os trâmites burocráticos necessários para que fosse exaltada a
imagem de Nossa Senhora de Monserrate, padroeira de sua freguesia. No
ano de 1757, enviou uma representação ao núncio apostólico de Lisboa
expondo sua preocupação diante do repentino esquecimento a que estava
exposta a imagem da santa de sua devoção. Identificando-se como morado-
ra da cidade de São Paulo, disse Maria de Siqueira que a imagem de Nossa

59 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Santo Amaro (2-2-27). Despacho de D. Fr.
Manuel da Ressurreição, 15 jan. 1783. p. 131.

60 AMJNA. Rio Claro, documento avulso.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...246

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

Senhora de Monserrate sempre fora objeto de suma devoção e de cordial
veneração por parte de todos os fiéis, a qual a tributavam-se os “maiores e
mais devidos cultos.” No entanto, assinalou que, a decadência da freguesia
de Cotia estava sendo responsável por imprimir perpétuo esquecimento à
dita imagem. Diante disso, solicitava ao núncio que concedesse cinquenta
dias de indulgências a todas as pessoas que com “cordial afeto” visitassem
a imagem. O despacho do núncio de Lisboa foi favorável ao pedido de
Maria de Siqueira, contudo, faltava ainda a autorização do bispo da diocese
paulista D. Fr. Antônio da Madre de Deus. A fim de conseguir a autoriza-
ção, Maria de Siqueira enviou ao antístite uma petição semelhante, acres-
centando a necessidade que tinha da autorização de D. Fr. Antônio para que
seu intento fosse alcançado. O despacho do bispo, datado de 27 de setem-
bro de 1757, confirmava as indulgências concedidas em Lisboa e ordenava
ao pároco publicar o acontecido na missa conventual, lançando também
despacho no livro de tombo da sua freguesia.61

O caso de Maria de Siqueira revela um outro sentido da distribui-
ção de indulgências na diocese paulista. Nas pastorais, analisadas acima
ressalta-se o papel das indulgências para atrair fiéis para a Igreja, incentivar
práticas de oração e a freqüência aos sacramentos. Salientamos também a
utilização das indulgências para arrecadar mais fundos para a Coroa, incen-
tivar a devoção popular aos santos e atrair a população para lugares privile-
giados. Nesses casos, a iniciativa partia da Igreja, ou seja, dos papas, dos
bispos e, até mesmo, dos sacerdotes seculares e regulares. A iniciativa de
Maria de Siqueira abre um campo para a reflexão sobre o alcance das estra-
tégias da Igreja em meio à população. Sugere a eficácia das indulgências
como meio de incentivar os fiéis a tornarem-se devotos dos santos, caso
contrário, a moradora em questão não teria se mobilizado para alcançar a
graça de Lisboa e depois do bispo, submetendo-se à lentidão burocrática
das correspondências entre a Colônia e a Metrópole. A petição de Maria de
Siqueira pode revelar também a introspecção da orientação dos dirigentes
do bispado em meio aos fiéis.

Como assinalamos acima, o Concílio de Trento procurou coibir o
comércio praticado em torno das indulgências, mas reafirmou sua eficácia

61 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Cotia (10-2-18). Petição e despacho de Maria
de Lima de Siqueira, 27 set. 1757. p. 32v.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 247

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

junto ao povo cristão. Por outro lado, a devoção aos santos, suas imagens
e relíquias foi explicitamente aceita e incentivada por Trento, como se nota
a seguir:

Manda o santo concílio a todos os bispos e aos mais que tem o
ofício e cuidado de ensinar (...) instruam diligentemente os fiéis
primeiramente da intercessão dos santos, sua invocação,
veneração das relíquias, e legítimo uso das imagens. E lhes
ensinem que os santos, que reinam juntamente com Cristo,
oferecem a Deus pelos homens as suas orações, e que é bom e
útil invocá-los humildemente e recorrer às suas orações, poder
e auxílio...62

Em seguida, há a especificação no texto conciliar quanto ao uso
das imagens de Maria e Cristo que deveriam ser veneradas pela sua repre-
sentação dos “originais”.63 Por isso, segundo Trento, é lícito beijar essas
imagens, descobrir a cabeça  e prostrar-se diante delas. Além da interces-
são dos santos junto a Deus aos que lhes tributavam devoção, o Concílio
também previa que a partir das imagens dos santos podia-se instruir o povo:

Ensinem pois os bispos com todo cuidado, que com as histórias
dos mistérios da nossa redenção, com as pinturas, e outras
semelhanças, se instrui e confirma o povo, para se lembrar e
venerar com freqüência os artigos da fé, e que também de todas
as sagradas imagens se recebe grande fruto, não só porque se
manifestam ao povo os benefícios e mercês que Cristo lhes
concede, mas também porque expõe aos olhos dos fiéis os
milagres que Deus obra pelos seus santos e seus saudáveis
exemplos.64

Tem-se, portanto, a aprovação da veneração de imagens por Trento,
bem como a sugestão de utilizá-las para a instrução do povo na doutrina

62 O SACROSSANTO e ecumenico Concilio de Trento. Lisboa: Oficina de Antonio Rodrigues
Galhardo. Sessão 24, decreto do purgatório, p. 349-351.

63 Ibid., p. 353.
64 Ibid., p. 355.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...248

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

católica. A devoção aos santos e suas imagens é um dos aspectos ressalta-
dos pela historiografia na religiosidade colonial. Contudo, o referido as-
pecto é interpretado geralmente como um afastamento das diretrizes
tridentinas, especialmente porque das práticas de devoção emergia uma
religiosidade pouco ortodoxa que a Igreja se preocupava em extinguir. Que-
remos, no entanto, acrescentar novos elementos à reflexão sobre essa face
da vida religiosa da população colonial, salientado comportamentos, como
o da moradora da freguesia de Cotia, que revelam a receptividade dos fiéis
à orientação dos bispos. O incentivo dado, através das indulgências, pelos
dirigentes do bispado à devoção aos santos encontra respaldo na orientação
tridentina, a qual reafirmou a validade deste tipo de devoção.

Além de recomendar aos fiéis que invocassem freqüentemente os
santos, a Igreja privilegiava alguns dias para comemoração dos mesmos.
Tais dias normalmente eram tidos como feriados e exigia-se a presença dos
fiéis na missa. A criação de um dia santo poderia ocorrer mediante solicita-
ções dos monarcas portugueses à Santa Sé. Os dias de comemorações aos
santos comportavam às vezes apenas missa solene e feriado, outras vezes
eram acrescidos de procissão e jejum.

No tempo da administração de D. Fr. Antônio da Madre de Deus
(1751-1764) ocorreu o terremoto que destruiu grande parte da cidade de
Lisboa, em 1 de novembro de 1755. Diante da catástrofe, e talvez temeroso
de um novo terremoto, D. José I enviou uma súplica ao papa Benedito XIV
para que São Francisco de Borja da Companhia de Jesus fosse invocado e
venerado como patrono e protetor de Portugal e seus domínios contra os
terremotos. O pedido do monarca português foi atendido pelo papa, em
1756, e D. Fr. Antônio enviou uma pastoral a todo o bispado de São Paulo
comunicando a nova festa. Segundo o bispo, o ofício do santo deveria ser
rezado por todo o clero secular e regular.65

A exigência da presença da Câmara na missa comemorativa de S.
Francisco de Borja, feita pelo bispo,  demonstra a tentativa de imprimir
solenidade à data, marcando também o caráter de feriado santo. A institui-
ção de dias santos no Reino e na Colônia dependia do aval da Igreja, mas

65 ACMSP. Livro de tombo da freguesia de Araçariguama (10-1-33). Pastoral de D. Fr.
Antônio da Madre de Deus, 28 ago. 1757. p. 16.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina... 249

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

também dos decretos da Coroa, especialmente se nesse dia fosse decretado
feriado em todo reino.

Percebe-se, através da orientação dos dirigentes do bispado de São
Paulo, a grande ênfase dada às indulgências e às devoções aos santos. Res-
salta-se que esses aspectos da doutrina católica foram reafirmados e incen-
tivados pelo Concílio de Trento, o qual respondia, dessa forma, às críticas
protestantes que incidiram exatamente sob esses aspectos. Segundo Lean-
dro Karnal, o que marcou o Concílio não foi seu caráter renovador, mas a
reafirmação dos tradicionais postulados católicos atacados pelos reformis-
tas. Assim, segundo este autor, após Trento, o católico “passa a ser, cada
vez mais, quem aceita a autoridade do papa, o que venera os santos, (...) as
indulgências, as novenas e procissões, os tríduos de intercessão (...) O que
antes parecia acessório agora torna-se o busílis das questões.”66  Esse espí-
rito tridentino encontra-se presente, pois, no bispado de São Paulo na se-
gunda metade do século XVIII − por meio das indulgências − incentivava-
se a realização dos sacramentos, as orações, as visitas às igrejas e as devo-
ções aos santos. Esses aspectos, geralmente bastante ressaltados pelos estu-
dos sobre a religiosidade colonial, constituíam-se em marcos da Igreja re-
formada.

Referência Bibliográfica

ALGRANTI, L. M. Honradas e devotas: mulheres da Colônia. Rio de Janeiro: J.
Olympio, 1993.

ALMEIDA, F. de. História da Igreja em Portugal. Nova ed. preparada por Damião
Peres. Porto: Civilização, 1967. v. 2.

ALMEIDA, L. C. de. São Paulo: filho da Igreja. Petrópolis: Vozes, 1957.

ARQUIVO MONSENHOR JAMIL NASSIF ABIB – AMJNA.

66 KARNAL, L. Teatro da fé, representação religiosa no Brasil e no México do século XVI.
São Paulo: Hucitec, 1998. p. 58.



ZANON, D. Os bispos paulistas e a orientação tridentina...250

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 36, p. 219-250, 2002. Editora UFPR

ARQUIVO DA CÚRIA METROPOLITANA DE SÃO PAULO – ACMSP.

CAMARGO, P. F. da S. A igreja na história de São Paulo. São Paulo: Instituto
Paulista de História e Arte Religiosa, 1952. v. 3, 4.

CONSTITUIÇÕES primeiras do arcebispado da Bahia feitas e ordenadas pelo
reverendíssimo senhor D. Sebastião Monteiro da Vide, propostas e aceitas em
separado diocesano, que o dito Senhor celebrou em 18 de junho de 1707. São Paulo:
Typographia, 2 dez. 1852.

DELUMEAU, J. A confissão e o perdão. Tradução de Paulo Neves. São Paulo: Cia.
das Letras, 1991.

KARNAL, L. Teatro da fé, representação religiosa no Brasil e no México do século
XVI. São Paulo: Hucitec, 1998.

LE GOFF, J. O nascimento do purgatório. Lisboa: Estampa, 1981.

LIMA, L. L. da G. A confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial.
Campinas, 1990. Tese (Doutorado) - Unicamp.

MOTT, L. Modelos de santidade para um clero devasso: a propósito do Cabido de
Mariana, 1760. Revista do Departamento de História, Belo Horizonte, n. 9, 1989.

O SACROSANTO e Ecumênico Concílio de Trento. Lisboa: Oficina de Antonio
Rodrigues Galhardo, 1807. t. 1 e 2.

TORRES LONDOÑO, F. Público e escandaloso: Igreja e concubinato no antigo
bispado do Rio de Janeiro. São Paulo, 1992. Tese (Doutorado) - USP.


