
MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 121

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

MÁS ALLÁ DEL TIEMPO Y DEL ESPACIO: 
LA SOLIDARIDAD COMO PILAR SECULAR 

Y TRANSNACIONAL DE LA REPRODUCCIÓN 
FAMILIAR Y SOCIAL SONINKÉ

Beyond time and space: Solidarity like 
secular and transnational spindle of 

Soninké’s family and social reproduction

Berta Mendiguren*

RESUMEN

La sociedad soninké ha logrado perdurar en el tiempo y el espacio a 
pesar de haberse convertido la migración en un fenómeno estructural. 
En situación transnacional, la reproducción del orden social tradicional, 
fundamentado en el patrilinaje y atravesado de múltiples desigualdades 
(entre clases sociales, generaciones y géneros), es posibilitado por 
la actualización de las diferentes redes de solidaridad y compromiso 
mutuo, que tanto familiares como comunitarias, la caracterizan.  Y que 
se traducen tanto a través de las remesas como del asociacionismo. 
Sin embargo, el creciente cierre de fronteras que se vive en Europa así 
como la situación de las segundas y terceras generaciones nacidas en 
exilio estaría poniendo en peligro a la sociedad soninké en su conjunto.

Palabras-clave: soninké; solidaridad; migración transnacional.

ABSTRACT

Soninké society has managed to last in time and space in spite 
of migration which has turned into a structural phenomenon. In 
transnational situation, the social reproduction of a traditional order, 
based on the patrilinaje and crossed of multiple inequalities (among 
social classes, generations and gender), is possible by the update of 

*  Investigadora-Consultora Internacional Independiente. Dra. en Antropología de la Salud, 
Máster en Cooperación Internacional y Diplomada en Trabajo social. Tfno: 00.34.94.463.63.93. E-mail: 
mendigurenberta@yahoo.es.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...122

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

different solidarity networks and mutual commitment, that characterizes 
this society as familiar as much as communitarian. And that is translated 
through economics aid and associationism. Nevertheless, increasing 
border’s closing, such as in Europe, as well as the situation of the 
second and third generations born in diaspora would be putting in danger 
soninke society as a whole. 

Keywords: soninké; solidarity; transnational migration.

Introduccion

El presente artículo aborda una de las ideas clave de la investiga
ción-acción1 que entre enero de 1999 y junio de 20042 desarrollamos entre 
las poblaciones migrantes subsaharianas de mayor tradición migratoria hacia 
Europa, las de etnia soninké3 y sus comunidades de origen en África: de 
cómo las diferentes redes de solidaridad y compromiso mutuo, tanto familia-
res como comunitarias, que caracterizan la sociedad soninké, se perpetúan 
en el tiempo y el espacio incluso en situación transnacional constituyendo 
unos de los pilares seculares de su reproducción social.

Previo a su abordaje resulta necesario señalar cómo uno de los ele-
mentos claves en la correcta comprensión de dicho fenómeno ha resultado 
ser la estrategia metodológica empleada. Una metodología cualitativa, que 
acorde con la perspectiva holística y relacional de la Antropología4, nos 
llevó a desplazarnos entre Malí y Europa, entre al ámbito rural (poblados 
de Dramané y Makhaná5) y el urbano (Kayes, Bamako y París), simulando 

1  Esta ha dado lugar a la tesis doctoral titulada Inmigración, medicalización y cambio social 
entre los soninké: el caso de Dramané (Malí), la cual obtuvo el Premio Extraordinario de Doctorado 2006-
2007 de la Universidad Rovira i Virgili de Tarragona (España).

2  Dicha investigación es igualmente fruto de una nutrida experiencia como trabajadora social 
con inmigrantes sub-saharianos iniciada en España en 1992, continuada en Francia desde 1996 y retomada 
en España a la vuelta de Mali en julio de 2004.

3  En la bibliografía en español se utiliza el término saraholé, aún cuando en francés se use el 
de soninké. Optaremos por éste último al ser con el que autodenominan los miembros de dicha comunidad.

4  Y en especial de la subdisciplina denominada Antropología de la Salud ya que nuestra tesis 
ha tenido como sujeto de estudio cómo dichas comunidades se valen del proceso de medicalización para 
gestionar el cambio social derivado de las migraciones.

5  Nuestra investigación se centró en el área sanitaria de Dramané, poblado soninké de 3.766 
habitantes según el ultimo censo que data de 2001. Situado a 70 km al oeste de Kayes y equidistante de 30 
km de la frontera senegalesa y mauritana, Dramané pertenece al mismo área sanitaria que los 3 poblados 
soninké de Makhadougou, Makhalagaré y Toubaboukané conocidos como los 3 Makhaná.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 123

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

las rutas migratorias de sus miembros. Y en la que fueron protagonistas la 
población soninké y sus parientes migrantes, gracias a la preeminencia de 
técnicas como la observación participante complementada con entrevis-
tas, historias de vida y genealogías6 así como por el análisis histórico y 
bibliográfico. 

Su análisis ha de aportarnos elementos de conocimiento, reflexión e 
intervención sobre el rol y estrategias de mantenimiento a través del tiempo 
y el espacio de las redes de solidaridad existentes en el África subsahariana 
gracias al ejemplo de esta etnia que la comunidad científica internacional 
estima ser  la que simboliza, al menos en Europa, “más fuertemente las mi-
graciones de mano de obra provenientes del sur del Sáhara”7. Sin embargo, 
la correcta comprensión de dichas redes de solidaridad y compromiso mutuo 
encuentra un sentido y una lógica que si previamente son contextualizadas 
en la milenaria historia y organización social de este pueblo migrante.

Los soninke, un pueblo migrante y milenario

Según la tradición histórica8, la etnia soninké, proveniente del 
Mediterráneo, fundó hacia el año 300 d.c. la primera entidad política de la 
Región del Alto Senegal-Níger: el Imperio de Wagadu o Ghana. Su capital 
se situaba en Koumbi-Saleh (actual Mauritania), extendiéndose del Océano 
Atlántico hasta Tombuctú (Mapa I). Su principal fuente de riqueza era el 
comercio trans-sahariano, sirviendo de alto en el camino de las caravanas 
que transitaban entre África del Norte y el centro del continente africano. 
Los bereberes con el fin de acapararse de sus riquezas comienzan su per-
secución en el s.VIII y en 1076, la armada almorávide ocupa la capital y 
los principados dependientes de Wagadu que pasan a constituirse como 
pequeños reinos independientes. Posteriormente los bereberes almorávides 

6  Se residió en concesiones soninké durante 2 años y medio, entrevistando en múltiples oca-
siones a un total de 233 actores sociales.

7  BAROU, J. Les soninké d’hier á demain. Revue Hommes & Migrations, p. 9-12, 1990.
8  Para un magnífico estudio de su historia: BATHILY, A. Les portes de l’or: le royaume de 

Galam (Sénégal) de l’ère musulmane au temps des négriers (VIIIe-XVIIIe siècles). L’Harmattan, 1989.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...124

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

deciden aliarse con el Imperio naciente de Malí y en 1240 el Imperio de 
Wagadu cae definitivamente en sus manos. Sus poblaciones, organizadas 
por clanes y linajes, deciden emigrar hacia el sur (incluida la zona aquí 
en estudio), mezclándose con otros pueblos y fundando en algunos casos 
“reinos autónomos como es el caso del Gajaaga, Gidimaxa y más al este, 
en el Mali actual, los reinos de Jafunu, Mema, Kingi y Giyune”9. De ahí 
que desde el s. XI los soninké ocupen una banda de unos 800 km “entre 
Matam (Senegal) y Sokolo (Malí)”10.

9  BAROU, J. Loc. cit., p. 10.
10  FAINZANG, S.; JOURNET, O. La femme de mon mari. Anthropologie du mariage poly-

gamique en Afrique et en France. L’Harmattan, p. 16, 1988.

MAPA 1 – Zonas de asentamiento soninké entre principios del I milemario y el año 1500 d.c.   
(BATHILY, A., loc. cit., p. 126).

Uno de sus principales asentamientos coincide con los límites de la 
actual región de Kayes, al Oeste de Malí, en donde se sitúan los poblados 
de Dramané y Makhaná (Makhadougou, Makhalagaré y Toubaboukané), 
locus principal de nuestra investigación (Mapa 2). 

Los 3 poblados que componen Makhaná son la sede del poder 
político del citado reino de Gajaaga o Gadiaga ostentado por el clan guer-



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 125

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

M
A

PA
 2

 –
 D

ra
m

an
é 

y 
lo

s 3
 M

ak
ha

ná
: M

ak
ha

do
ug

ou
, M

ak
ha

la
ga

re
  y

 T
ou

ba
bo

uk
an

e.
(I

G
N

).



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...126

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

rero “Sempera-Bathily que dirigirá el país desde fines del siglo VIII”11. 
Posteriormente llegó a la zona el clan de marabúes Dramé Kandjí que se 
instaló en los terrenos ofrecidos por el clan Bathily al este de su capital y que 
actualmente constituyen el poblado de Dramané. Según Bathily “basándonos 
en la historia general del Gadiaga, la emergencia de esta ciudad (Dramané) 
se sitúa entre finales de s. XIII y principios del s. XIV”12.

Y es así que desde su creación los poblados del área en estudio han 
constituido un lugar estratégico a nivel geográfico y comercial habiendo 
determinado su emplazamiento el rol capital que jugaron en los inicios de 
la penetración comercial y militar de los franceses en el antiguo Sudán 
francés13. Sin embargo la economía soninké basada tradicionalmente en la 
agricultura y el comercio (de oro, goma arábica y esclavos) acabó siendo 
marginalizada por la empresa colonial que apartó a esta región de los cir-
cuitos que anteriormente dominaba, viniendo a su vez a empobrecer a las 
familias nobles la emancipación de los esclavos decretada en 1905 por la 
metrópoli. De este modo los clanes nobles tuvieron que ponerse a trabajar 
en la agricultura y a buscar en la emigración un complemento, actividad que 
acabaría siendo desde el último tercio del s. XX el pilar de su economía. La 
historia nos muestra “cómo ya desde el s. XIX hay asentamientos de esta 
etnia en África Central y sin que ello corresponda a una situación económica 
catastrófica”14. En efecto y desde finales de dicho siglo las migraciones 
soninké toman nuevos rumbos, dirigiéndose en especial hacia Senegal 
(plantaciones de cacahuetes situadas a lo largo del eje Dakar-Saint-Louis 
y Dakar-Kayes) y sin olvidar el resto del continente, de modo que en la 
actualidad existen importantes comunidades soninké desde Sudáfrica hasta 
Libia, Costa de Marfil o Guinea Conakry.

El éxodo hacia Europa comienza durante la Primera Guerra Mun-
dial, cuando la potencia colonizadora (Francia) aprovecha la familiaridad 
de los soninkés con la navegación para embarcarlos como mecánicos en 

11  BATHILY, A. Loc. cit., p. 11.
12  BATHILY, A. Loc. cit., p. 115.
13  Las fuentes históricas señalan que el 1 de septiembre de 1698, Brue, director de la Com-

pañía francesa de Senegal, llegó a Dramané “localidad poblada por comerciantes soninké que profesan el 
Islam como el rey de Gadiaga”. DELAFOSSE, M. Haut-Sénégal-Niger: Le pays, les peuples, les langues. 
Maisonneuve, p. 384, 1912. Brue fundó en el mismo año en Makhalagaré el primer fuerte construido por 
los franceses en el antiguo Sudán. 

14  DAUM, C. Les associations de Maliens en France. Migration, développement et citoyen-
neté. Karthala, p. 93, 1998.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 127

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

la marina de guerra. Al final de la misma, miembros de esta etnia llegan 
a las costas francesas instalándose en Marsella, Burdeos o Le Havre. Ya 
en 1919 los archivos de Yelimané (Kayes) señalan cómo “las operaciones 
de reclutamiento han permitido constatar que en ciertos poblados están 
ausentes alrededor del 70% de los jóvenes inscritos como aptos para el 
servicio militar”15. Actualmente la casi totalidad de los poblados al borde 
del río Senegal han visto gran parte de sus hombres jóvenes migrara, va-
riando su porcentaje según las fuentes, aunque podemos situar “la media 
de inmigrantes en el 54% de la población total de los poblados”16. Desde la 
década de los 70’ constituyen la mayoría de los sub-saharianos instalados en 
Francia, aunque desde los 90’ aparecen nuevos destinos como Italia, EEUU 
o España. En el caso de nuestra investigación, el primer inmigrante del 
área de Dramané llega a Francia en los 40’. La primera mujer en 1973 por 
reagrupación familiar. El flujo continua a pesar de las restrictivas políticas 
migratorias europeas.

En definitiva, los procesos migratorios se han convertido en un 
fenómeno estructural que como veremos afecta a los pilares mismos de esta 
sociedad. Como dice un proverbio soninké Dalla gumme ya mpasu Kalle 
nga, es decir Vale más trabajar en el extranjero que morir en su casa17.

El patrilinaje, pilar historico de la sociedad soninké

Las fuentes históricas y antropológicas18 confirman el testimonio 
de nuestros interlocutores: “si hemos conseguido perdurar a través de los 
siglos es gracias a que somos uno sólo, una gran familia y entre todos nos 
ayudamos” (E.H. Bathily, noble, rey de Gadiaga). En efecto, y desde la 
Antigüedad, los soninké se han organizado en base a clanes y linajes, siendo 
la familia extensa patrilineal la base de dicha organización y pilar de su 
reproducción junto a la solidaridad (Figura I). 

15  DELAFOSSE, M. Loc. cit., p. 16.
16  DAUM, C. Contribution des immigrés au développement de leur pays: le cas des Maliens 

de France. OCDE, p. 85, 1995.
17  BAROU, J. Loc. cit., p. 11.
18  Ver el ya citado Bathily, A. o POLLET, E.; WINTER, G. La société Soninké (Dyafunu, 

Malí). Université Libre, 1971.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...128

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

FIGURA I – ESTRUCTURA DE LA ETNIA SONINKÉ

CLANES O DYAMU



LINAJES o SOXODE



SEGMENTOS, PUERTAS 
O KUNDAS



CONCESIONES O KA 
Familia extensa patrilineal

Es así que en cada poblado la mayoría de la población pertenece 
al clan fundador (Bathily y Dramé Kandjí en el caso Makhaná y Dramané 
respectivamente) al que han venido a unirse posteriormente clanes o linajes 
extranjeros. Los clanes identificados por su apellido (dyamu) se dividen en 
linajes (soxodé) y estos, al aumentar sus miembros19, en segmentos denomi-
nados “puertas” (kundas). Cada linaje(o en su caso cada segmento) pasa a 
ocupar una (o varias) concesiones (ka) en la cual reside cada familia extensa 
patrilineal. A su vez los poblados al crecer pueden subdividirse en barrios 
(kudas). Un claro ejemplo lo tenemos en Dramané (Figura II).

El patrilinaje es denominado en soninké kille, que significa “el 
camino”. La familia extensa patrilineal se encuentra constituida por el 
más anciano y jefe de la familia (kagumé), sus esposas, sus hermanos 
cadetes y sus cónyuges así como del conjunto de sus descendientes sobre 
2 o 3 generaciones. Todos los miembros de una misma familia extensa 
patrilineal cohabitan en una misma concesión (ka) que constituye de facto 
una unidad de residencia, producción, consumo y reproducción. La talla 
de cada concesión  varía entre medio urbano y rural llegando en el caso 
de los poblados de nuestra investigación a alcanzar hasta 300 personas 
conviviendo en un mismo ka.

La regla de residencia matrimonial es patrivirilocal. El matrimonio 
preferencial es el que se realiza entre primos y especialmente entre primos 

19  Puede darse igualmente el caso de que un linaje se segmente por problemas de autoridad 
entre hermanos. 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 129

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

20  Dramané, al ser un poblado de gran talla se compone de 2 barrios: Soumailosoxodé y 
Sire soxodé.

paralelos patrilineares. También ocupa un lugar privilegiado el matrimonio 
en el interior de la concesión, el linaje, el clan o en el seno del poblado. 
Intercambios regulares de esposos tienen lugar entre linajes rivales desde la 
fundación de Dramané y Makhaná lo cual permite gestionar antagonismos. 
La poliginia en esta sociedad fuertemente islamizada es altamente apreciada 
al haber sido recomendada en la surata IV, 2 del Corán. Las mujeres, en 
caso de no estar casadas en el interior del Ka, lo abandonan yendo a vivir 
al del marido. A la muerte de éste, la mujer continúa bajo la dependencia 
del nuevo jefe de familia e incluso puede ser casada con el hermano de su 
marido, siendo frecuente el levirato. 

Respecto a la filiación, en esta sociedad la descendencia pertenece 
al patrilinaje y el tener hijos se considera la principal función de la mujer, 
jugando los parientes del lado materno un rol más afectivo y solidario. Reglas 
de residencia, alianza y filiación que son una de las múltiples expresiones 
de la situación subalterna en la que se encuentra la mujer en esta sociedad. 

Al interior de la concesión existe una clara jerarquización dada 
por la edad, la cual opera por orden de nacimiento y pertenencia a una 
generación. El jefe de la concesión (kagumé), se encuentra en la cima de la 

CLAN FUNDADOR: DRAMÉ KANDJÍ
SOUMAILO WALI SIRE KOMONGALOU TAMBODOUGA

(hijos de Dramé Kandjí) (linajes llegados con posterioridad)
Linajes Dramé fundadores por orden de llegada

SOUMAILO-
SOXODÉ

WALI-
SOXODÉ SIRE-SOXODÉ KOMONGALOU TAMBODOUGA

HORONGALOU WALISOXODE
Localización geográfica de los linajes en barrios o Koudas20

En cada barrio: Kundas y Kas

FIGURA II – CLAN, LINAJES FUNDADORES Y BARRIOS DE DRAMANÉ

   



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...130

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

pirámide social. Tiene derechos y poder sin necesidad de ser competente. 
Los cadetes tienen obligaciones sin derecho a la palabra ni a la toma de 
decisiones. Estos aún casados le deben sumisión y “poseen una autonomía 
económica parcial”21. A menudo, el Kagumé demasiado anciano delega una 
parte del espacio decisional a un hermano cadete o al mayor de sus hijos. 

Pero, el sujeto soninké no sólo forma parte de un hogar, de una 
familia extensa, de un linaje y de un clan, sino que se encuentra inmerso en 
otras redes de pertenencia que conforman su identidad y a cuya reproducción 
social como veremos contribuye igualmente la solidaridad: la clase social, 
los grupos de edad, la pertenencia a un mismo barrio ver a un mismo poblado. 

Es así que en esta sociedad fuertemente jerarquizada, el patrilinaje 
determina igualmente el status social del individuo (Figura III). La posición 
social depende en primer lugar de la condición de hombre libre o esclavo, 
siendo el ya citado apellido (diamou), en definitiva el clan de pertenencia, 
quien señala la pertenencia a una u otra clase social y ello desde el naci-
miento. El diamou nos habla del origen libre o esclavo y con ello del lugar 
social del individuo, de sus derechos y obligaciones respecto a los miembros 
de su clan y respecto a los otros clanes22.

FIGURA III – ORGANIZACIÓN SOCIAL SONINKÉ

•  Clanes de
    hombres
    libres:

Nobles o Hoore:

- con mando: tunka (reyes), debegumé (jefes de 
poblado) o koudagumé (jefe de barrio).
- mangé (jueces)
- hankaman (guerreros)
- imanes y marabúes (religiosos)

Artesanos o Nyakhamala:

- gesere o tradicionalistas.
- dyare o griots.
- tage o herreros-joyeros.
- garanké o zapateros.

•  Clanes de esclavos: - komé o esclavos de trata adquiridos por el 
comercio y que pueden ser vendidos.

21  LAVIGNE, P. La rizière et la valise. Irrigation, migration et stratégies paysannes dans la 
vallée du fleuve Sénégal. Syros Alternative, p. 26, 1991.

22  Esta jerarquización define igualmente el campo de alianzas matrimoniales posible estando 
prohibido el matrimonio entre libres y esclavos, e incluso al interior de una misma clase social. Así en 
Dramané está prohibido entre una mujer de un clan marabútico y un hombre Bathily “pues perdería la buena 
práctica de la religión ya que los Bathily no son buenos musulmanes” (A. Tirera, noble).



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 131

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Entre los hombres libres hay que distinguir dos castas: la de los 
clanes nobles (hoore) y los de casta o artesanos (nyakhamalas). Entre los 
nobles existen a su vez los clanes que detentan el poder político (en manos 
de los reyes, de los jefes de cada poblado y de cada barrio), los encargados 
de la distribución de justicia (mangue) con un rol de tesoreros, los que poseen 
el poder religioso (imán y marabúes), así como los guerreros (hankaman). 
Cada linaje fundador tiene asociado una serie de linajes guerreros con 
los que conforma una entidad denominada kabila. Por ejemplo el linaje 
Dramé-Kandji fundador del barrio de Dramané denominado Soumailo-
soxodé (Figura II), tiene asociado 3 linajes guerreros: Kanouté, Tirera y 
Yatabaré. Cada clase social tiene una manera de ser y hacer (dambe) que 
debe ser respetada y actualizada en toda relación social23. Ser noble supone 
orgullo, endogamia, poder de decisión así como ser prolijo en dones sino 
se humilla al patrilinaje.

Los artesanos u hombres de casta (nyakhamalas) mantienen la 
antigua especialización del trabajo: los tradicionalistas (gesere), los griots 
(dyare), los herreros-joyeros (tage), y los zapateros (garanké). Las mujeres 
ejercen la misma actividad que su marido o una actividad relacionada24. An-
tiguamente estaban ligados a un linaje noble que les mantenía y para el cual 
trabajaban, en la actualidad suelen constituir concesiones independientes. 
Su manera de ser, no sometida a “la obligación del orgullo” les permite ser 
indiscretos y pedigüeños.

Respecto a los esclavos (komé), se trata de los descendientes de 
los antiguos esclavos de guerra. A pesar de la abolición de la esclavitud 
decretada por Francia en 1905, el término esclavo sigue designando a una 
clase social que continúa sometida a las obligaciones propias del rango 
heredado de sus antepasados con respecto del linaje noble al que pertenecía 
su familia. Cada familia de esclavos continúa llamando a su maestro por el 
nombre de kamanugo o kamanagaré.

Además la sociedad se encuentra organizada en grupos de edad. 
Se trata de jóvenes que han hecho la infancia juntos formando una sociedad 

23  POLLET, E.; WINTER, G. Loc. cit., p. 227.
24  Así, las mujeres de los herreros pueden ser ceramistas o dedicarse a la realización de la 

escisión, la mujer del zapatero realizar tatuajes o ser peluquera. La introducción de artículos manufactura-
dos ha desplazado la actividad artesanal. Así, por ejemplo, el herrero no produce más que algunas joyas y 
mantiene el material agrícola aunque su rol subsiste en las ceremonias de matrimonio, bautismo o defunción. 
Así por ejemplo el ritual del matrimonio es ejecutado por los clanes artesanos de las familias en unión. 
Son ellos quienes van y vienen entre las dos familias con el fin de establecer los términos de la alianza. 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...132

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

jerarquizada. El jefe será el niño que, perteneciente al linaje que ostente el 
poder en el poblado, tenga mayor edad. Cada barrio (kouda) o en su caso 
poblado tiene su grupo de edad tanto masculino como femenino. Es así que 
los rituales de la circuncisión25 y de la toma del pantalón26 se celebran por 
grupos de edad. A menudo residen en una  choza separada de sus concesiones 
de origen aunque sigan bajo la autoridad de su kagumé.

Los barrios, en caso de existir, conforman un nuevo nivel de perte-
nencia, identidad y organización social. Es así que por ejemplo, previa a una 
reunión del poblado, cada barrio de Dramané se reúne separadamente para 
discutir los asuntos que le conciernen más directamente. Asimismo algunos 
servicios se prestan por barrios como queda patente en la organización de 
una cooperativa de alimentos27 en cada barrio de dicho poblado. Sin embar-
go, y a pesar de dichas subdivisiones, podemos afirmar la continuidad de 
un sentimiento común de pertenencia a un mismo poblado, especialmente 
patente frente a los poblados vecinos: “Makhaná, los Bathily, son los reyes, 
pero el poder de Dramané es el religioso, y Allah es más fuerte que todo” 
(E. H. Dramé, noble).

En definitiva, la organización social soninké así como su estruc-
tura y normas muestran claramente como el individualismo es raro. Cada 
soninké no tiene sentido más que a través de su pertenencia a múltiples 
redes: la etnia, el clan, el linaje, la familia, la clase social, el grupo de edad, 
el poblado, el barrio, el reino, la religión. Como dice un proverbio soninké 
Baanakhum da Allah baane ya nafa, es decir La soledad no es buena más 
que para Dios. Y ello a través de los siglos e incluso en exilio.

25 El principal rito de iniciación masculina es la circuncisión. Tradicionalmente, tiene lugar 
hacia los 12 o 13 años (un año antes de la “toma del pantalón”) y es realizada por la casta de los herreros. 
En el caso de las niñas, el ritual paralelo es la ablación del clítoris que se realiza durante los días que siguen 
al nacimiento y no da lugar a rituales públicos.

26 La toma del pantalón simboliza el abandono de la infancia de los miembros de sexo mas-
culino. A partir de ese momento, hacia los 14-20 años, el joven es considerado adulto. En dicho ritual los 
jóvenes de un mismo grupo de edad visten por primera vez un boubou (túnica) grande y un pantalón largo. 
Su paralelo para las niñas es el fendeli o toma del paño.

27 Se trata de estructuras comunitarias para la compra en común de víveres al exterior del 
poblado de modo que puedan ser puestos a la venta en el poblado a un precio inferior que si fueran ad-
quiridos de modo individual.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 133

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Nuevos espacios y reproduccion social soninke

Una vez asentados en el extranjero, los soninké tratan de repro-
ducir su comunidad de origen, es así que “todos los observadores se han 
sorprendido por la fuerza de la tendencia a reconstituir las estructuras co-
munitarias inspirándose de los modelos de la sociedad de origen”28. En el 
caso del destino preferente de los protagonistas de nuestra investigación, 
Francia, el hecho de residir de modo colectivo en residencias29 contribuye 
igualmente al mantenimiento de dicha organización, pues éstas pueden 
ser consideradas como poblados-bis. Su impacto es importante ya que en 
dicho país se calcula que “el 71% de inmigrantes malienses viven en resi-
dencia”30. Todo esto no es ajeno a Dramané y Makhaná, cuyos inmigrantes 
residían, en el momento de realizar nuestra investigación, concentrados en 
6 residencias parisinas con un total de 335 familias dependientes31. Este 
hecho contribuye efectivamente a la reproducción del orden social pues 
“entre los que provenimos del Gadiaga, la tradición pesa mucho, pero sobre 
todo en Dramané que son marabúes muy poderosos, que tienen poderes y 
por ello posibilidades de hacer daño... En las residencias nos organizamos 
como en el poblado y eso no permite que cambiemos las mentalidades” 
(E.H. Cissoko, esclavo). 

Es así que en la diáspora, los soninké tratan de reproducir el orden 
social gracias al mantenimiento de la lógica productiva, de consumo y 
residencia del patrilinaje así como de las normas de alianza y filiación32. 

28  BAROU, J. Loc. cit., p. 11.
29  Residencias destinadas a albergar los inmigrantes provenientes de las colonias, sin pareja 

y de sexo masculino, creados a partir de 1948 por el gobierno francés. Los ocupados por los trabajadores 
africanos del valle del Senegal recrean la vida del poblado con sus artesanos, comerciantes, sala de oración, 
organización por poblado y familia, consejo de ancianos.

30  QUIMINAL, C. Du foyer au village. L’initiative retrouvée. Rev. Hommes & Migrations, 
v. 1131, p. 19, 1990.

31  La mayor parte de ellos residen en las residencias de la calle Bisón-París XX (81), Quai 
de la Gare-París XIII (71) y Charonne-París XI (64) situadas París intramuros. 103 viven en apartamentos 
de la región parisina y 11 en Troyes. Tomado del Cuaderno de Cotizaciones del año 2003 de la Asociación 
de residentes de Dramané en Francia.

32  El mantenimiento de la endogamia aparece en exilio como una preocupación mayor pues 
a menudo las segundas generaciones y siguientes no presentan tal preferencia. Además el creciente cierre 
de fronteras abría dejado como única puerta de entrada legal el matrimonio con lo que se habría encarecido 
el montante de la dote. Al mismo tiempo habría permitido permitido un mayor desarrollo de la poliginia, 
pues el dinero ganado permite pagar nuevas dotes. 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...134

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Asimismo tratan de perpetuar las desigualdades sociales existentes en origen 
(por clase social, edad, y/o género): “en París, los Traorés continúan siendo 
los esclavos de los Tirera. Por ejemplo, son ellos quienes se encargan de la 
acompañar a las novias Tirera durante los días que siguen a su boda” (A. 
Tirera, noble).

El sentimiento de pertenencia a un mismo clan, a un mismo poblado 
es igualmente mantenido. Un ejemplo de ello lo constituyen episodios como 
el ocurrido en el 2002 en un suburbio de París, cuando un noble de Dramané 
pasó una noche “de ronda” con un fusil en mano a la puerta del apartamento 
de una mujer del poblado (ante la estupefacción de sus convecinos) pues 
ésta era pretendida por otro soninké de un poblado cercano, obligado a 
defender el honor de su patrilinaje y de su pueblo pues dicha mujer había 
estado casada con un miembro de su familia extensa.

La solidaridad, el otro pilar de la reproduccion 
social soninké

En el seno de la sociedad maliense, los soninké aparecen como el 
grupo étnico “que lleva más allá el sentido de la ayuda mutua y la solida-
ridad”33. Solidaridad que es vivida tradicionalmente como una obligación 
fundamentada en la ideología del parentesco así como en la religión musul-
mana predominante en la zona en estudio34 ya que “la ley coránica habría 
dicho que si tienes algo no puedes dar la espalda a tu familia. Así que tengo 
obligaciones, todo el mundo me señala a mí. Son mis parientes […] Tam-
bién con cualquier musulmán aunque no le conozca” (B. Yatabaré, noble).

33  N’DIAYE, R. Kayes et le Haut Sénégal: La ville de Kayes. Tome II. Populaires, p. 11, 1972. 
34  Como ya hemos señalado Dramané ostenta el poder religioso en el seno del reino de Gadiaga 

cuyo mayor símbolo es el hecho de que su mezquita de los viernes sirva como punto de referencia de todos 
los poblados al borde el río Senegal en un radio de 30 km Construida en 1972 en el centro neurálgico del 
poblado, fue ésta la primera realización colectiva de los inmigrantes. La religión musulmana es asimismo 
enseñada en Dramané. En casi cada concesión hay una escuela coránica (medersa) las cuales cuentan con 
una gran reputación en la región. Además existe una escuela franco-árabe compuesta de seis clases. Ciertos 
marabúes tienen gran renombre y reciben consultas de toda la región debido a sus conocimientos en materia 
religiosa y a sus supuestos poderes ocultos.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 135

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Ideología solidaria que rige múltiples aspectos. De un lado, organiza 
las reglas de producción y consumo al interior de cada concesión garanti-
zando de este modo la subsistencia de todos los miembros del patrilinaje y 
con ello su reproducción social: “Somos de la misma familia, eso supone 
que cultivamos el mismo campo, tenemos la misma fuente para comer, 
trabajamos todos para el mismo granero, somos todos uno y todos nos 
debemos al Kagumé” (A. Tirera, noble). Los impuestos son igualmente 
asumidos a nivel de cada concesión. De otro, los gastos en ropa, educación 
o de asistencia en caso de enfermedad, son asumidos por el adulto de sexo 
masculino que sea el jefe de cada uno de los hogares que componen el ka, 
quién en caso de no poder hacer frente a dichos gastos, podrá  recurrir al 
kagumé el cual regenta y dispone según su criterio del fondo común de la 
concesión. Si a su vez éste no puede asumir dichos gastos podrá recurrir 
a otros Kagumés de la misma puerta, del mismo linaje, o en su caso del 
mismo clan. Asimismo la ideología del parentesco es actualizada a la hora 
de participar solidariamente con los gastos derivados de los diferentes ritua
les que conforman la sociedad soninké: fiestas, bautizos, bodas, entierros.

Solidaridad que como vemos garantiza no sólo la supervivencia 
sino también la reproducción del status quo soninké, y que tiene igualmente 
una clara relación con la ideología del género. Es así que mientras los hom-
bres están obligados a ser solidarios con toda persona que se encuentra 
en situación de inferioridad, ya sea por ser más joven y/o por tener menos 
medios, y en especial con toda mujer y/o menor que no tenga un hombre 
que la/lo tome a cargo, las mujeres no están obligadas a ello, siendo en su 
caso la solidaridad una opción libre:

Si la persona tiene medios, no. Por ejemplo mi hermana Haby. 
Ella está casada, vive aquí en París y trabaja, tiene su capital 
propio a ella. Si no, sí que estoy obligado, sobre todo con los 
del lado de mi madre […]. Además el Corán lo dice, ayudar 
a la viuda, al huérfano…. Se trata no sólo de un vínculo con 
los de tu concesión, con los de tu kunda, no. Los soninkés, 
por todas partes aparece nuestro deseo de mantener los lazos 
familiares, los de solidaridad, es en realidad lo mismo, familia 
es solidaridad. Sobre todo entre la gente de Dramané es muy 
importante…entre los de Makhaná también. Todos somos una 
familia. Luego, cuando se es familia, es muy importante man-
tener los vínculos. Y un modo es ayudando. Tú no estás sólo 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...136

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

y no eres nadie sólo […] En cambio nuestras mujeres, no, no 
tienen porqué ayudar, si lo hacen es porque quieren, y quieras 
o no en ese aspecto se ven privilegiadas. Si obtienen algo de 
dinero, lo pueden guardar para ellas (M., Yatabaré, noble).

Asimismo y en clara relación con la ideología del parentesco, así 
como con la estructura social y derivados de la historia de instalación en 
el poblado, existen lazos especiales al interior de los clanes nobles que se 
traducen en una serie de obligaciones, incluidas la de realizar dones. Según 
J. Bathily, hijo del jefe del poblado de Toubaboukané: “Los Bathily damos 
media recolección a los Dramé. Los Dramé si alguno fallece nos dan un 
montón de carne, concretamente la pata derecha del animal. Esto es así 
desde que los Dramé llegaron aquí hace cientos de años”.

Mientras, los clanes y linajes de hombres libres de casta (nyakha-
malas) no están sometidos a la presión del dambe, de ese saber ser y estar 
de los nobles, “pudiendo ser indiscretos, pedigüeños e interesados”35. Es 
así que durante nuestra presencia en el área en estudio asistimos en varias 
ocasiones a la petición, ver exigencia, de determinados bienes por parte de 
miembros del linaje de casta adscrito al patrilinaje noble de los Yatabaré en 
cuya concesión residíamos. Peticiones de diferente carácter: un televisor, una 
cantidad de dinero o unos medicamentos ante la cual el Kagumé Yatabaré 
no pudo negarse ya que “es así y siempre ha sido así, hay que darles lo que 
pidan, aunque ellos tengan más que tu”. Ahora bien, en el caso de los clanes 
de esclavos, sus obligaciones respecto a su maestro (kamanugo o kama-
nagaré) persisten en la actualidad no sólo en los momentos ceremoniales 
sino también en la prestación de trabajos. Así por ejemplo es el esclavo 
quien sirve agua a la llegada de un huésped a la concesión de su kamanugo.

A nivel de los grupos de edad, los lazos de hermandad se actualizan 
en los procesos de ayuda mutua o en las ceremonias. Un ejemplo de ello es 
el hecho de que para muchos de los jóvenes que llegan como inmigrantes 
a Europa, su viaje ha sido cofinanciado por los miembros de su grupo de 
edad ya presentes en el país de acogida en colaboración con los migrantes 
de su ka, e incluso de su linaje.

Sin embargo el principio de solidaridad encuentra su límite cuan-
do el beneficiario adquiere riqueza y puede competir en prestigio y poder 

35  FAINZANG, S.; JOURNET, O. Loc. cit., p. 20.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 137

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

con el dador. Se es solidario si el otro está en situación de penuria, si no la 
rivalidad, y la envidia se instalan, incluso al interior de las familias (entre 
hermanos, coesposas), familias, barrios, pueblos, regiones. Ahora bien, 
dicho límite no aplica en determinadas ocasiones. Es el ya citado caso de 
la solidaridad al interior de la estructura social (los clanes nobles no pue-
den no ser “solidarios” con los de artesanos y/o esclavos aún cuando estos 
cuenten con una situación económica mejor). O el caso de la realización de 
trabajos comunes. Así por ejemplo si se desata un fuego, se convoca a todos 
los jóvenes del poblado, lo cual ocurre igualmente a la hora de sentar las 
fundaciones de una casa en cemento, y ello independientemente del grado 
de riqueza de sus participantes.

Otra de las manifestaciones de la solidaridad en el seno de esta 
sociedad, que actualizada a nivel de cada concesión, no se rige por dichos 
límites es la hospitalidad con la persona de paso por el poblado o ciudad de 
residencia, incluso si ésta no pertenece a ninguna de las ya citadas múltiples 
redes sociales de los miembros de la concesión de acogida. Expresión solida-
ria que recibe la denominación de costumbre del primer anfitrión o djatigia. 
Para un soninké, independientemente de su lugar de residencia, es un deber 
moral acoger a la persona que esté de paso. A su vez, el reconocimiento de 
los favores recibidos obliga a un individuo a no cambiar de anfitrión en sus 
desplazamientos, aún cuando éste carezca de medios para acogerlo o un 
pariente más próximo se instale en el lugar. Dicha figura merece un gran 
respeto, asegurando un proverbio soninké que: “Más vale evitar un lugar 
si no vas a quedarte en casa del primero que te recibió en él”. Todos los 
poblados soninké de nuestra zona de estudio poseen uno o varios anfitriones 
en Bamako y a veces en Kayes, Dakar e incluso París, Brazzaville o Nueva 
York. Se trata normalmente de un funcionario, comerciante, artesano o 
migrante que se ha instalado en el ámbito urbano y que sirve de punto de 
encuentro entre la ciudad y el poblado, cumpliendo múltiples funciones 
sociales que podemos asimilar a la previsión social: lugar de acogida de 
los enfermos del poblado, de los inmigrantes en vacaciones, y en el caso 
de Bamako y Dakar de los jóvenes que esperan su oportunidad para poder 
migrar. Estancia que puede prolongarse años, asumiendo el anfitrión las 
gastos derivados, aun cuando la persona acogida pueda (sin estar obligada) 
contribuir a sufragar los mismos.

Paralelamente encontramos en el seno de la sociedad soninké ex-
presiones modernas de la solidaridad como la existencia de asociaciones 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...138

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

al interior de cada poblado. Es el caso de la cooperativa de cada uno de 
los 3 Makhaná o las existentes en cada barrio de Dramané. Asimismo citar 
la asociación creada por las mujeres de Dramané que desde 1995 se han 
organizado, gracias a la financiación de la Banca Africana de Desarrollo 
(BAD), bajo la denominación, Asociación Leer y escribir en soninké (O na 
xaran na safa)36. Su objetivo: el desarrollo integral del poblado a través de 
la alfabetización funcional en soninké y del apoyo a la creación de activi-
dades económicas y de horticultura. Desde 1999 cuentan  con un perímetro 
irrigado comunitario que persigue la mejora del equilibrio alimenticio así 
como favorecer la autonomía financiera de las mujeres. 

La cara opuesta y más sombría a dicha obligación de ser solidarios, 
de compartir en familia ver en comunidad, lo tenemos en la posibilidad de 
no ser solidario con aquel miembro que haya osado alterar el orden social, 
lo cual denota el rol clave que juega el mantenimiento del orden social para 
la reproducción de los soninké. Y ello incluso en el caso de correr peligro la 
vida del “infractor”. Es así que durante nuestra investigación tuvimos que 
“combatir” contra dicha norma en el caso de un noble del linaje fundador 
de Dramané, enfermo de cáncer, que precisaba de una evacuación sanita-
ria a Europa a cuya financiación solidaria se negaron en un principio sus 
parientes, a excepción de su mujer y su suegro. La razón: en su juventud 
había osado aprender el oficio de herrero, propio de los clanes de casta, por 
lo que su clan en castigo había procedido a su “muerte social”. Tras muchas 
trabas “sociales” se logró reunir el dinero necesario para su evacuación.

A su vez la solidaridad en sus diversas expresiones, tanto individual, 
familiar como colectiva, tradicional o moderna, no sólo actuaría de sistema 
de cohesión y de protección social (a pesar de sus “excepciones”) sino que 
tendría otras funciones “menos solidarias”. Es así que en esta sociedad 
profundamente jerarquizada la solidaridad serviría al mismo tiempo para 
reforzar el poder y el prestigio37 de quien da en la línea de lo señalado por 
Meillassoux38 según el cual “el que da adquiere una imagen revalorizante, 

36  Esta asociación contaba en el 2004 con 370 miembros de los cuales 300 (81,08%) son mujeres.
37  Búsqueda de poder y prestigio que a su vez alimenta la migración “existiendo un consenso 

tácito entre inmigrantes y kagumés para que el dinero ganado en inmigración (…) sea convertido, al menos 
en parte, en prestigio social” (LAVIGNE, P. Loc. cit., p. 35). Así los soninké derivan una gran parte de 
los recursos adquiridos en el extranjero en gastos ostenta torios (ganado y joyas por ejemplo) realizando 
raramente inversiones a nivel productivo o en ahorro. 

38  MEILLASSOUX, C. Terrains et théories. Anthropos, p. 156, 1977.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 139

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

donde se mezclan generosidad y éxito, siendo la capacidad de redistribuir 
una manifestación del poder: dar no es signo de generosidad necesariamente, 
sino sobretodo la activación social de los bienes que actúan como medios 
de reproducción social”.

En todo caso y como bien nos decía uno de nuestros interlocutores: 
“Si tú no puedes hacer la carrera sólo más vale que le enseñes a correr al 
otro, así haréis la carrera juntos. Y para ello tiene que estar en buen estado 
de salud, alimentado […] ¿ves? Hay que ayudarse. Por eso hay que guardar 
los lazos familiares, siempre, siempre” (A. Tirera, noble).

Otros espacios, viejos y nuevos rostros de la 
solidaridad soninké

De nuevo y aun cuando la situación transnacional, suponga un gran 
reto para el mantenimiento del orden39 y los valores soninké, la solidaridad 
“resiste”, contribuyendo a la reproducción social e incluso posibilitando 
el éxodo. Como bien nos decía uno de nuestros interlocutores, él mismo 
migrante en París desde hace varias décadas: “nuestro verdadero valor es 
la solidaridad. Tu eres es la hija del hermano pequeño de... y te dejo sufrir, 
sólo porque estas lejos, porque estás en Dramané, o qué sé yo en Abidjan...
pero si tu buscas encuentras que aunque lejano, siempre hay entre nosotros 
un parentesco, y no, no te dejaré sufrir. Haré todo por ayudarte” (A. Tirera, 
noble).

De un lado y como bien expresa el proverbio soninké Morir o 
Burdeos, la tradición obliga a todo joven adulto a migrar en caso de ser 
elegido como candidato adecuado por su familia40. En contrapartida todo 

39  Contrariamente a lo señalado por BAROU, J. (loc. cit., p. 11), nuestra investigación vino a 
mostrar como entre los soninké, la inmigración sí es vivida “como un peligro de explosión de la comunidad 
de origen o como un riesgo de pérdida de las raíces”.

40  En varias ocasiones y diferentes concesiones asistimos al proceso de selección de un joven 
como candidato a la migración. Esta se realiza no en base al deseo del candidato sino de los criterios del 
jefe de cada ka, de los hombres adultos casados de la misma y de los migrantes de la concesión asentados 
en el extranjero. Sus cualidades: ser un joven sumiso, respetuoso del orden y la moral tradicional, solidario 
con su familia y fuerte físicamente.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...140

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

candidato a migrante se compromete a “dejar su familia en el poblado que 
con la intención de ayudarla”41. Es así que el proyecto migratorio de los 
hombres soninké tendría como objetivo principal el ser solidarios con la 
realidad de limitado desarrollo humano en la que viven sus parientes. Por 
su parte la finalidad de dicha solidaridad se situaría de nuevo en posibilitar 
la reproducción social42 soninké en un contexto transnacional actuando 
asimismo como un sistema de protección social:

Ayudas a que sobrevivan, cuando se ponen enfermos, la ropa, 
la educación, las bodas... Pero al mismo tiempo de lo que se 
trata es de asegurar la permanencia del lazo con el poblado 
respondiendo a las peticiones de los parientes. Es uno de los 
modos de mantener la unión con ellos. Si los rompes: ¿Qué te 
queda? ¿Quién eres? ¿Para qué has venido hasta aquí? Pierdes 
tu identidad y es el fin tuyo y de los demás [...] ¿En los soninkés 
el principio de todo es el lazo familiar. Es eso lo primero en 
los soninké, es lo que nos ha mantenido a través de los siglos 
(A. Tirera, noble). 

Y todo ello sin olvidar la búsqueda de poder y prestigio social:

Entrando en el juego de la ostentación, los inmigrantes han 
mantenido el mito de la emigración. A través de los envíos 
y regalos, han creado una reacción de dependencia. Ciertos 
inmigrantes de vacaciones son obligados a pedir un crédito 
para continuar a responder a las solicitaciones de todo tipo. Al 
mismo tiempo no pueden negarse a ser solidarios sin verse con 
la familia o el poblado contra ellos43.

Hechos todos ellos que han llamado especialmente la atención de 
agentes de desarrollo e investigadores: “La solidaridad y el sentido de la 
organización de los soninké en el extranjero es remarcable […] En cual-
quier medio en el cual se integren, se observa que los soninké se reagrupan 

41  QUIMINAL, C. et al. Les nouveaux comportements dans la crise. Mire, p.10, 1987. 
42  Junto al mantenimiento de la solidaridad, del sistema de alianza y filiación así como de 

la religión musulmana, los soninké encuentran en el mantenimiento de la lengua soninké en exilio otra 
estrategia privilegiada de reproducción social.

43  LAVIGNE, P. Loc. cit., p.:32.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 141

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

rápidamente en estructuras modernas como cooperativas o asociaciones. La 
autoayuda, la solidaridad en la emulación he aquí valores que se encuentran 
a menudo en las comunidades soninké”44. Y ello especialmente entre los 
clanes nobles: “En París, en Bamako, se siguen tejiendo lazos de solidari-
dad eventuales…lo cual es especialmente presente entre los miembros de 
los linajes nobles a quienes el rol de jefes de poblado les es asignado”45. 
Como bien confirmara uno de nuestros interlocutores: “Sí, es importante 
el hecho de que soy del linaje fundador de Dramané. Quizás hasta más 
que para alguien de una familia de casta o esclava. Y ayudando, tú sólo o 
a través de la asociación, refuerzas esos lazos, sigues siendo uno, y siendo 
el jefe” (S. Dramé, noble).

Más allá de sus finalidades y de su carácter obligatorio, la solidari-
dad de los migrantes soninké se concretiza a diversos niveles. De un lado, 
tratan de dar respuesta a las necesidades básicas de su patrilinaje (alimento, 
vivienda, vestido, salud, educación, gastos rituales etc...) a través de las 
remesas. Los beneficiarios de su solidaridad serán en primer lugar los 
miembros de su ka. En caso de residir al exterior varios miembros de una 
misma concesión los envíos son conjuntos, aun cuando en caso de estar 
casados,  paralelamente y de modo individual, cada migrante pueda enviar 
una cantidad complementaria directamente a su esposa (o a la primera de 
ellas en caso de tener varias). Tras ayudar a su concesión, el migrante de-
berá ayudar a los miembros de su segmento de linaje (kunda) y en especial 
a los parientes del lado materno46. Asimismo deberá solidarizarse con la 
suerte de las familias que han contribuido al pago de su viaje, incluidos los 
miembros de su grupo de edad. Los inmigrantes entrevistados lo corroboran 
y subrayan el rol jugado por la poligamia: “Los primeros a ayudar son los 
de tu concesión. Con tus tías y tus hermanas no tienes obligación. Bueno 
si están casadas con gente sin medios... Si ves que su marido prefiere ocu-
parse de su otra esposa, ayudas. Si no, ayudas indirectamente a través de 
la asociación” (M. T. Sawané). 

44  SISSOKO, B. Les bouchers de Bamako. Une catégorie ethnoprofesionelles bien spécifique. 
En Colectivo (Eds.). On ne ramasse pas une pierre avec un seul doigt. Organisations sociales au Mali: un 
atout pour la décentralisation. Bamako: Fondation Charles Léopold Mayer, p. 98, 1996.

45  DAUM, C. Loc. cit., p. 67. 
46  Como lo prueba un proverbio soninké que dice que “si cortas la barba, sale sangre, pero 

si cortas los senos, sale leche”.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...142

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Ya en 1991 Catherine Quiminal señalaba como el salario de los 
migrantes soninké puede ser dividido en tres rúbricas: el dinero de la de-
pendencia (es decir el enviado a sus parientes en origen), el de la autonomía 
(para sufragar sus gastos en Francia) y el ahorro de precaución (inversión 
personal y/o familiar así como el destinado a las asociaciones). Todo ello 
se traduce en que en 1996, el dinero de la dependencia representaría el 
31%47 del dinero ahorrado por los inmigrantes48. Estos envíos, recibidos y 
gestionados por el kagumé, permitirían en el poblado “cubrir entre el 40 y 
50% de las necesidades de víveres”49, constituyendo “entre el 30-70% del 
presupuesto familiar”50. En el 2004, la Federación Francesa de Cajas de 
Crédito estimaba en 120.000.000 de euros par año el volumen de dinero 
enviado desde Francia por los migrantes malienses (en su mayoría so-
ninké)51. Como bien señalaba otro de nuestros interlocutores: “El que viene 
a Francia, viene para trabajar, para enviar dinero al poblado, responder a las 
necesidades de su familia extensa. […] Nadie ha venido para estudiar, o para 
sí mismo, nadie. Eso es inconcebible” (M. Yatabaré, noble). Asimismo los 
inmigrantes se responsabilizan de sus familiares recién llegados a Francia, 
mientras no encuentren un trabajo o están en paro. Roles que los propios 
migrantes comparan de nuevo con los de un Sistema de Protección Social: 
“Si uno se pone enfermo, enviamos inmediatamente dinero […] Hacemos 
lo que hace el Estado aquí” (M. Bathily, noble).

Respecto a la rúbrica dedicada al ahorro de precaución señalar 
cómo gran parte se dedica al asociacionismo, aunque son cada vez más 
numerosos los migrantes que han podido construir en la capital (Bamako) 
o en la ciudad más cercana a su poblado de origen (Kayes) “para cuando 
seamos viejos. Además después de tantos años es muy difícil para nosotros 

47  Para un salario medio de referencia de 6.000 ff equivalentes a 909 euros.
48  BLION, R.; VERRIERE, V. Épargne des migrants et outils financiers adaptés. Pratiques des 

immigrés maliens et sénégalais résidant en France. Rev. Migrations-Études, p. 82, 1998.
49  GARNIER, C. Migration, flux monétaires et économie villageoise. Rev. Hommes & Mi-

grations, v. 1131, p.13, 1990.
50  Debido a ello en los poblados comienzan a aparecer estructuras de ahorro. Anteriormente 

se trataba de ciertos miembros de la comunidad que ejercían el rol de banco. Así Dramané cuenta con una 
caja de ahorros y de crédito creada a instancias de la citada asociación de mujeres. Ésta abrió sus puertas 
el veintiuno de junio de 1999 y está dirigida por un hombre perteneciente al linaje fundador de Dramané: 
Soumailosoxodé.

51  MILHAUD, C. Étude sur la valorisation de l’épargne des migrants maliens en France. 
Caisse D’Epargne-Mae, 2004.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 143

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

habituarnos al poblado, sin agua, sin luz, con el control social, y la familia 
que si necesito esto, lo otro...” (A. Cissoko, esclavo)

En lo que se refiere a la forma colectiva de la solidaridad soninké, 
señalar que en un primer momento los migrantes se organizaron de un 
modo “tradicional” conformando fondos o cajas comunes de solidaridad 
(Keesi N’leme)52, primeramente regionales que con el aumento del número 
de originarios de un mismo poblado se convirtieron en cajas de poblado, 
y posteriormente en asociaciones. Las cajas consisten en un fondo en el 
que cotizan todos los inmigrantes que trabajan, y que ejerce igualmente de 
“seguridad social” rente al infortunio, tanto para los parientes en el poblado 
como para los instalados en el extranjero. Su organización bajo la forma de 
asociaciones, acogiéndose al régimen jurídico general de asociaciones regido 
por la ley 1901, data de los años 70’ produciéndose una explosión en los 
80’53. Así Daum comenta cómo “la más antigua asociación de inmigrantes 
soninké malienses en Francia data del año 1973” llegando a afirmar que 
“alrededor del 71% de los inmigrantes de cada poblado soninké forman 
parte de dichas asociaciones”54.

Sus actividades se han referido primeramente a la construcción y 
mantenimiento de las mezquitas de los poblados de origen; tras esto han 
comenzado a ocuparse de la realización de perímetros irrigados, coope-
rativas, escuelas y centros de salud. Concretamente en el área  en estudio 
existen 1 caja de solidaridad de Dramané y otra de Makhaná, otras 2 en 
cada una de los barrios de Dramané así como diversas asociaciones: la 
Asociación de residentes de Dramané en Francia, la UJOGA – Unión de 
Jóvenes Originarios de Gadiaga, así como una ASACO – Asociación de 
Salud Comunitaria conjunta para los 4 poblados. Los migrantes del área 
de estudio construyeron primeramente la mezquita de los viernes sita en 
Dramané, tras ello las cooperativas, una escuela franco-árabe y un centro 
de salud. Abdoulay Tirera nos cuenta cómo ha tenido lugar este proceso:

52  La primera caja soninké en Francia data de 1965 en KANTE, N. 1986.
53  Se da el caso igualmente de la creación de federaciones de asociaciones como IDS-Sahel 

que, creada en 1992, reagrupa más de 700 asociaciones de inmigrantes del valle del Senegal y cuyo rol es 
apoyar a éstas en sus relaciones con la administración y otras posibles fuentes de fondos, siendo su proyecto 
más remarcable la electrificación de la zona. La agrupación se realiza bajo un criterio de pertenencia a una 
misma zona histórica o a una misma zona administrativa. 

54  DAUM, C. Loc. cit., p. 17.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...144

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

Cuando llegué éramos pocos y poco a poco nos fuimos organi-
zando. Los primeros de Dramané llegaron en los 40’. En los 
60’ vinimos bastantes. Y ahora fíjate todos los que somos, más 
de 400. Todos juntos, como en el poblado. No sólo ayudas a 
tu familia. Eso lo sigues haciendo pero además ayudamos de 
modo colectivo a todo el poblado y de modo indirecto tu familia 
se beneficia. Y el ser asociación nos ayuda a conseguir dinero 
pues solos es demasiado.

Resulta remarcable como tanto las cajas de solidaridad como las 
asociaciones respetan la organización social tradicional, actualizando, aun-
que no sin tensiones, las relaciones de hegemonía y subalternidad existentes 
entre linajes y clases sociales, ancianos y jóvenes. Así sus representantes 
son elegidos a mano alzada en base a su posición social:

Todo hombre nacido u oriundo de Dramané, mayor de 18 años, 
debe inscribirse en la Keesi N’leme. Cada linaje controla que sus 
miembros que trabajan coticen. Ahora bien, si no trabajas o te 
jubilas dejas de cotizar. […] El presidente es siempre un Bathily 
o un Dramé. Quien lleva el cuaderno de cotizaciones no es un 
nunca un Dramé. Generalmente somos los Tirera, Yatabaré, los 
nobles guerreros quienes controlamos. No, el jefe del poblado, 
no nunca.  Uno de casta o un esclavo menos [...] No celebramos 
elecciones, ¡qué locura¡ Hemos funcionado durante siglos así 
y la migración no va cambiarlo aunque haya algunos a los que 
el dinero se les haya subido a la cabeza (A. Tirera).

Mientras, las mujeres soninké en exilio actualizan la solidaridad 
respetando las relaciones de género. Es así que siguen pudiendo beneficiarse 
del margen de actuación que les permite la norma de la no obligatoriedad 
de ser solidarias aun cuando su situación en el extranjero les permita en 
muchos casos disponer de ingresos económicos propios gracias a su acceso 
a una actividad remunerada. Dicha norma estaría en conformidad con la 
finalidad de su proyecto migratorio, en cuyo caso la llegada al extranjero 
es siempre fruto de la reagrupación familiar, que si bien deseada, ha sido 
decidida por su marido (o su padre), independientemente de la posición 
social de ambos en la sociedad de origen. Migración cuyo objetivo es el 
de constituir o reconstruir una familia, asumiendo los roles sexuales y de 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 145

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

reproducción que la sociedad le asigna tradicionalmente. De todos modos, 
en caso de trabajar, la mayoría de las mujeres tratan de ayudar a los miem-
bros femeninos de su concesión de origen, y/o de la de su marido, que no 
cuenten con un inmigrante de sexo masculino que pueda responsabilizarse 
de sus necesidades: “No venimos aquí por el mismo motivo que los hombres. 
Ellos vienen para enviar dinero. Nosotras porque nuestro marido está aquí. 
Esa es la verdadera razón: construir una familia, tener hijos, ocuparnos de 
nuestro marido. No verás a ninguna mujer soninké que haya venido sin estar 
casada. Ahora bien, una vez estás aquí y te ocupas de tu marido, de tus hijos, 
puedes ayudar, pero no estás obligada […] Nunca, qué locura¡” (K. Dramé, 
noble). Igualmente es inconcebible que las recién llegadas sean ayudadas 
por sus hermanas: “Nunca […] ¿Para que está su marido?” (A. Dramé).

Con el tiempo, y como los hombres, las mujeres han acabado 
organizando su solidaridad de forma colectiva, aunque las asociaciones 
femeninas  no comienzan a aparecer en Francia más que a partir de 1993-
94. En el caso del área en estudio no fue hasta 1999 que se crearon las 2 
únicas cajas de solidaridad femeninas que existen (una por barrio) y que en 
el 2001 se fusionaron pasando al régimen asociativo bajo la denominación 
de Asociación de Mujeres de Dramané en Francia a petición de las mujeres 
del poblado, y en concreto de la ya citada Asociación Leer y escribir en 
soninké. A pesar de haber contado para su organización con el apoyo de 
la sociedad de acogida55 las normas de pertenencia y gestión reproducen 
de nuevo el orden social tradicional. Es así que la pertenencia viene dada 
no por filiación sino por alianza, es decir por el hecho de estar casada con 
un nativo de Dramané, perdiéndose por divorcio. O que de hecho sean 2 
hombres del clan fundador del poblado quienes tomen las decisiones:

No nos hemos organizado hasta hace poco. Antes cada una 
ayudaba a su familia de su lado. Bueno, seguimos haciéndolo 
de modo individual pero ahora lo hacemos también de modo 
colectivo. Son las mujeres del poblado que tienen una asociación 
antes que nosotras quienes nos han enviado una casete para 
incitarnos a crear una aquí que reagrupe a todas las mujeres del 
poblado que viven en Francia en lugar de continuar a cotizar de 

55  Concretamente la Ong GRDR les formó en gestión asociativa. Esta ONG se ocupa, tanto en 
la región parisina como Malí, de proyectos de tipo sanitario, agrícola, hidráulico. En el caso de la Dramané 
ha formado a sus mujeres a la dirección y gestión.



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...146

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

modo individual en las dos cajas  tradicionales, la del barrio de 
Horongalou y la de Walisoxodé. [...] Ahora ya tenemos nuestra 
inscripción. […] Además ha sido un hombre, Seydou Dramé 
quien nos ha organizado pues nuestras hermanas de Dramané 
necesitaban ayuda. Ha llamado a la mujer del más anciano de 
los Dramé que vive en Francia, es por ello que ella es nuestra 
presidenta aunque mucho no puede hacer pues es mayor y está 
muy enferma de los riñones. Su marido es el más viejo, es su 
mujer quién debe estar delante. Pero quien dirige realmente 
son dos de sus hijos. Así tiene que ser. Menos mal que hay dos 
hombres con nosotras. Es necesario que dirijan ellos [...] Los 
de la ONG GRDR que nos habían ayudado nos dijeron que 
teníamos que celebrar elecciones y poner a gente joven que 
sepa leer y escribir pero eso es impensable (K. Dramé, noble). 

Su primera realización, a petición de sus parientas en el poblado, 
ha sido la compra en el mismo año de su constitución de un molino para el 
huerto. Sin embargo no ha sido hasta agosto del 2008 que la Asociación ha 
concretizado por segunda vez su ayuda a través de la adquisición y envío de 
una bomba hidráulica para la irrigación de dicha huerta. Dicha tardanza se 
ha debido a disensiones internas que actualizan como ocurre en el caso de 
los hombres, las rivalidades seculares que atraviesan dicha sociedad entre 
clases sociales, clanes, ancianos y cadetes...

Como los hombres dedican una parte de su ahorro de precaución 
a la construcción de viviendas en sus países de origen, eso si, nunca en el 
poblado: “allí son los hombres los que tienen que construir en cemento, que 
lo hiciera una mujer será impensable” (M. Cissoko, casta).

Las mujeres reconocen igualmente que su solidaridad tiene como 
finalidad, como en el caso de los hombres, el lograr mantenerse unidas con 
sus raíces y perpetuar su identidad:

Puedes tener amigos aquí, pero tu sitio está en Dramané, es 
allí donde tienes tus raíces, tu identidad. Cuando participas en 
la asociación, cuando ayudas, saben y sabes que sigues unida. 
Los sabios que ya se han ido han dicho que lo que separa es 
maldito, que si no te ocupas de los de allí, te maldecirán. La 
maldición es cuando aquí no te van las cosas bien, y no puedes 
dormir pensando que estás lejos de Dramané, que no puedes 
ayudar a una pariente enferma. Queremos seguir unidos. Y 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 147

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

que la tradición continúe. […] No sé, es algo que se tiene en la 
sangre. No sé cómo explicártelo. Los soninké siempre hemos 
estado dispersos, en exilio, pero siempre hemos estado unidos, 
hemos ayudado a los del poblado, nos hemos casado entre 
nosotros, hablamos en soninké, somos musulmanes […] Los 
antiguos veían lejos, nosotros no vemos que al lado, y lo que 
decían es cierto (K. Dramé, noble).

La obligación de ser solidarios de los migrantes soninké sólo 
finalizará con la jubilación, pasando a ser una opción como en el caso de 
las mujeres, cambiando como en el poblado al llegar al grupo de edad de 
los ancianos, los deberes por los derechos como bien explicita A. Tirera: 
“Yo ahora ya estoy más tranquilo, estoy jubilado. Si continúo ayudando 
es porque quiero. Es el turno de nuestros hijos”. Pero ¿Y si los hijos no 
quisieran ayudar?...

¿Que futuro para la solidaridad? 
¿Que futuro para la sociedad soninké?

Todos los inmigrantes entrevistados, hombres y mujeres, ancianos 
y jóvenes, nobles, de casta o esclavos, se preocupan por el futuro de la 
sociedad soninké en el contexto de la globalización. Dos son los factores 
clave señalados: el comportamiento de la segunda y tercera generación 
nacidas e instaladas en Francia así como el creciente endurecimiento de 
las políticas migratorias en Europa:

Bueno me preocupo ahora que estoy jubilado porque mi hijo no 
puede responsabilizarse él sólo de toda la concesión. Y además 
él es un poco toubabou56, un poco como los blancos. Pero si un 
día se le ocurre casarse con una blanca, el ayudar al poblado, 
no se yo si va a continuar. Así que ahora en nuestra concesión 

56  De la palabra árabe “tuba”, que significa sabio, nacen las palabras toubib (médico) y 
toubabou (el blanco).



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad...148

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

lo que nos urge es que otros jóvenes vengan. Otros jóvenes que 
tengan nuestros valores, que sepan lo importante que es ayudar 
a los del poblado. Además, si nosotros nos vamos jubilando 
poco a poco y no hay nuevos jóvenes que vengan y coticen, 
no sólo ya no podremos ayudar a nuestras familias sino que 
tampoco podremos enviar dinero de forma colectiva. Porque 
si estamos esperando a que el estado maliense lo asuma como 
en Europa…Ahora el problema son nuestros hijos, bueno ya lo 
hemos hablado antes, es la época de los toubabous. Nosotros 
decimos vulgarmente toubaboukie, que quiere decir el momento 
de los blancos y nuestros hijos no buscan los lazos familiares y 
es por eso que muchos rechazan casarse con uno de Dramané o 
que no quieren cotizar para el poblado. Incluso si le pides a uno 
de los jóvenes que ayude te van a decir que no, que ellos tienen 
que comprarse esto o lo otro, ir de vacaciones... 

El miedo ante el futuro es igualmente compartido por las mujeres:

No hay muchos jóvenes nacidos aquí que hagan algo por el 
poblado. Los que acaban de llegar sí porque de que logran 
un trabajo van a participar. Pero nuestros hijos nacidos aquí 
tienen tendencia a que en vez de ayudar se les mantenga a ellos. 
Tienes que pagarles las vacaciones en la playa, el ir aquí o allí 
Y el problema es que ya es muy difícil conseguir un visado, 
ni con tres o cuatro millones57 y nosotros comenzamos a estar 
viejos [...] Y a los del poblado, no les queda otra para venir que 
casándose con alguna de nuestras hijas aquí (K. Dramé, noble). 

En Makhana y Dramané, nuestros interlocutores confirmaron 
dichos miedos.

Mientras, la realidad apunta a que las políticas migratorias en 
Europa van a continuar endureciéndose, por lo que cabe interrogarse sobre 
el futuro de la sociedad soninké: ¿dónde encontrarán nuevas fuentes de 
dinero con las que poder ser solidarios, contribuir a la supervivencia de 
sus parientes y reproducir así el orden social? O quizás como nos dijera el 
entonces rey de Gadiaga:

57  Equivalentes a 4573.17 y 6097.56 euros respectivamente. 



MENDIGUREN, B. Más allá del tiempo y del espacio: la solidaridad... 149

História: Questões & Debates, Curitiba, n. 51, p. 121-149, jul./dez. 2009. Editora UFPR

todo desaparezca, porque nuestros nietos... bueno los que 
han nacido en Europa  han perdido la noción de africanos, y 
desgraciadamente tampoco son blancos, son mitad , mitad. No 
conocen el valor de lo que son, de ser soninkés, no conocen el 
valor de tener parientes […] Y nuestros antepasados lo dijeron, 
desapareceremos el día que olvidemos que somos parientes, el 
día en que no seamos solidarios entre nosotros. Y África va a 
sufrir por ello (A. Bathily, noble).

Y es que quizás nos encontremos ante un periodo de transición 
social en cierto modo similar al momento en que Francia decidió abolir la 
esclavitud, privando a los nobles soninké de su principal fuente de ingresos 
junto al comercio y a la agricultura. En aquel momento, los soninké encon-
traron una salida en la inmigración eso si tratando de reproducir en exilio el 
orden social así como las redes de solidaridad y compromiso mutuo: ¿dónde 
encontrar una salida ahora? Interrogante sin respuesta. Mientras tanto, con-
tinuaremos observando, como Godelier58 propusiera para el análisis de los 
periodos de transición social, “si las modificaciones que provocan son tan 
sustanciales como para implicar la desaparición de una forma de sociedad”, 
en nuestro caso la soninké.

Recebido em maio de 2009.
Aprovado em maio de 2009.

58  GODELIER, M. Transitions et subordinations au capitalisme. Paris: Maison des Sciences 
de l’Homme, p. 111, 1991.


