
Guaju, Revista Brasileira de Desenvolvimento Terrritorial Sustentável 
está licenciado com uma Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025  ISSN: 2447-4096 
www.revistas.ufpr.br/guaju  

O DESAFIO DA RECONSTRUÇÃO 
DO BEM-VIVER CONTEMPORÂNEO 
BANIWA NO NOROESTE 
AMAZÔNICO BRASILEIRO1

André Baniwa  
Aldeia Tucumã-Rupitã do Rio Içana, São Gabriel da Cachoeira, Amazonas 
Assessor do Departamento de Atenção Primária Saúde Indígena SESAI/MS 
E-mail: andrebaniwa@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0009-0005-2629-1875 

1	 Texto construído com base na apresentação da palestra de André 
Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimen-
to Territorial Sustentável, Universidade Federal do Paraná - Setor Litoral em 
28 de maio de 2024. Transcrição da palestra: Analía Bardelás, Elson Andre de 
Lima, Larissa Alexandrino Baran, Marcos Vinicius Ferreira Garcia Pichel, Marina 
Sefrian Chiva e Michelli Cristina Buzzi. Revisão do texto: Analía Bardelás, Elson 
Andre de Lima, Viviane Camejo Pereira e André Baniwa.

DOI: https://doi.org/10.5380/guaju.v11i.98733



Guaju, Revista Brasileira de Desenvolvimento Terrritorial Sustentável 
está licenciado com uma Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025  ISSN: 2447-4096 
www.revistas.ufpr.br/guaju  

Resumo
Texto construído com base na apresentação da palestra de André Baniwa na aula 
inaugural do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Territorial Susten-
tável, Universidade Federal do Paraná - Setor Litoral em 28 de maio de 2024. 
Palavras-chave: Povo Baniwa; Interculturalidade; Sustentabilidade; Povos 
Indígenas.

The challenge of reconstructing contemporary 
baniwa well-being in the northwest brazilian 
amazon

Abstract 
Text constructed based on the presentation of André Baniwa’s lecture in the 
inaugural class of the Postgraduate Program in Sustainable Territorial Development, 
Federal University of Paraná - Setor Litoral on May 28, 2024. 
Keywords: Baniwa People; Interculturality; Sustainability; Indigenous Peoples.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 3

Hao, Matsia! Kattima nokaale pikadaka kaako nhoa. Deepina waikaa! Matsia 

nokitsienapee, kapha matsiapetsa hia? Kapha kattimatsa hia?2 – Que bom! Meu coração está 

feliz por deixar eu falar aqui. Boa tarde, felicidade, meus amigos. Vocês estão bem? Vocês 

estão felizes?  Isso que eu falei na minha língua Baniwa, para vocês sentirem essa língua, uma 

das línguas Aruak. Nós ainda falamos nossa língua no Alto Rio Negro. Têm uns 2% que falam 

a língua geral [Nheengatu3] por lá também por causa da igreja, mas a maioria fala Baniwa. 

Têm uns lugares ainda que só falam Baniwa, não escutam português, têm umas senhoras 

que não escutam português ainda, mas têm muitos jovens que já aprenderam a falar. Muito 

obrigado pelo convite, muito obrigado pelo acolhimento, aos professores, às coordenações, 

à direção. Hoje tivemos umas conversas sobre os problemas, sobre o tema que a gente vem 

tratar aqui e estou feliz por compartilhar a experiência do povo Baniwa com vocês. 

 Vou trazer o assunto Bem-viver. A gente tem essa origem, ela vem de buen vivir ou 

bien vivir, mas para a cultura Baniwa isso não existe diferença, existe matsiakaro wemaka 

(para melhor vivermos) – ou weemakaro matsia (para vivermos melhor) que é exatamente 

Bem-viver ou viver bem, e viver bem não tem muita diferença em relação a isso. Vou trazer 

para vocês um pouco o relato de experiência do povo indígena Baniwa no contexto de 23 

povos indígenas do Rio Negro que é no Noroeste Amazônico, no estado do Amazonas, no 

Alto Rio Negro.  

Os Baniwa são 6.000 pessoas do lado brasileiro, 6.200 mais ou menos, existem 

Baniwa colombianos e venezuelanos, mas estão no mesmo território, a nacionalização 

desses pedaços de divisão de terras é que nos separou e estamos com três nacionalidades 

diferentes, esse é o tema que a gente vai tratar. O sentido é a reconstrução desse Bem-viver 

e eu vou dizer porquê, vou trazer para vocês o que é Bem-viver para os Baniwa e o que ela 

significa, como ela nos ajuda, como ela nos potencializa também. 

Por que reconstruir o Bem-viver? Essa palavra dá um sentido de que antes a gente 

tinha Bem-viver e se a gente tinha Bem-viver antes, a gente está falando de reconstruir esse 

Bem-viver, significa que o Bem-viver foi desconstruído, foi destruído, foi desconfigurado. 

Então algumas das coisas que eu trago aqui para vocês é que no caso específico do Rio 

Negro tinha confederações indígenas entre Solimões e Rio Negro no baixo Amazonas, havia 

também federações indígenas e através desse é que tinha um sistema de funcionamento 

político, econômico e social daquele território, antes da colonização que estou falando. 

2	 Ta, que bom! Meu coração está feliz por deixar eu falar aqui. Boa tarde, felicidade, meus amigos. 
Vocês estão bem? Vocês estão felizes?
3	 Nheengatu - língua originada do Tupinambá, língua geral amazônica.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 4

Vocês vão encontrar, se quiserem aprofundar no assunto no livro do Robin Wright, ele é 

estudioso há mais de 30 anos do povo Baniwa. Então esse é o sentido, parece que aconteceu 

no caso da cultura Baniwa. Tem uma explicação sobre como isso aconteceu, não vai dar para 

aprofundar nessa questão agora, a gente chama comparativamente que houve uma profecia 

sobre o que a gente passou e sobre o que a gente está reconstruindo agora novamente. 

Esse aqui é símbolo da Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro (Figura  

1). Esse aqui é da organização indígena Baniwa e Kuripako: NADZOERI (Figura 02). 

Figura 01 - Federação das organizações indígenas do Rio Negro 

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Figura 02 - NADZOERI

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Esse símbolo NADZOERI significa três personagens na língua de vocês míticos, 

que nós chamamos de criadores dos povos, a gente chama walimanai (humanidade) da 

humanidade de hoje, Ñapirikoli, Dzooli e Eeri, são os iniciais dos nomes das personagens que 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 5

criaram e reorganizaram o mundo para nós. A OIBI que é a Organização Indígena da Bacia 

Içana (Figura 03), onde eu trabalho, através do qual essa experiência que eu vou contar para 

vocês e carrego junto comigo um pouco o Ministério dos Povos Indígenas também, que eu 

vou trazer algumas ideias a partir disso para vocês. 

Figura 03 – OIBI

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Esse é o território do povo Baniwa (Figura 04), são 85 comunidades espalhadas 

principalmente nessa área e através do PGTA, que é Plano de Gestão Territorial, é que a 

gente fez essa divisão de territórios entre nós, para a gente organizar melhor nosso território, 

pensar melhor nosso território e pensar melhor a gestão territorial do nosso território, que 

é quase 3 milhões de hectares aqui dentro da Terra Indígena do Alto Rio Negro, que foi 

demarcada e homologada em 1997/98. 

Figura 04 – Terra Indígena do Alto Rio Negro

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 6

Esse aqui é uma área específica dessa organização onde eu tenho mais experiência 

(Figura 05): 

Figura 05 – Mapa área de abrangência da NADZOERI

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Aqui nós somos especificamente hoje em dia 11 associações Baniwa e uma dessas 

organizações é a maior que nos representa como povo Baniwa e Kuripako, os demais são 

representantes de certo número das comunidades. Nosso território é longe, só tem acesso 

através de rios usando o motorzinho rabeta, é um motorzinho pequenininho que leva a 

gente, pelo menos é melhor do que a remo, antigamente a gente andava a remo, eu ainda 

cheguei a remar umas 5 vezes entre minha comunidade que é Tucumã-Rupitá, até a cidade 

de São Gabriel da Cachoeira. Dependendo da época, no verão que o rio é seco, leva 14 dias 

para chegar de volta para lá, já na cheia no mês de agosto levamos 45 dias remando para 

chegar de volta aqui, então é essa a experiência. 

Bom, é importante falar para vocês o que é essa reconstrução do Bem-viver antes de 

falar para vocês o que é Bem-viver, para a gente chegar nele, esse é mais recente, um outro 

sentido que a gente encontrou para elas. Em 1984 foi a primeira Assembleia Geral de Líderes 

Indígenas do Alto Rio Negro e essa foi muito importante porque os Baniwa participaram, 

os Baniwa entenderam que não adiantava ficar isolado, tinha que aprender a falar a língua 

portuguesa, tinha que aprender a contar números como a sociedade conta os números. Os 

Baniwa entenderam nessa época que, por não falar português, por não conhecer a cultura 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 7

não-indígena , é que eram muito explorados. Então se decidiu, nessa época falaram assim: 

“a gente precisa estudar, a gente precisa deixar nossos filhos estudarem para ver se um 

dia a gente consegue ter um diálogo”. As lideranças da época falavam para a gente falar 

de igual para igual. Em 1987, na segunda Assembleia Geral dos Povos Indígenas cria-se 

a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, então em 1984 é que recomeça a 

reorganização dos povos indígenas. Em 1989 o povo Baniwa cria a primeira Associação das 

Comunidades Indígenas do Rio Içana, que é do povo Baniwa, que foi extinta em 1999 e 

em 1992 ocorre a criação da Organização Indígena da Bacia do Içana. É um pouco antes da 

Constituição [Federal de 1988] (1ª assembleia Geral de Líderes Indígenas do Alto Rio Negro) 

e a nossa Organização de 89/92 é depois, já garantido o nosso direito na Constituição. Antes 

da Constituição nós fomos tutelados, nós éramos definido como incapazes, e no ano 2000, 

alguns anos depois, essa Organização Indígena da Bacia do Içana tem esses três projetos 

principais que são Medicina Tradicional, Arte Baniwa e Escola Indígena Baniwa e Kuripako. 

Por isso nós temos entendido que a Associação é como se fosse uma ferramenta, 

ferramenta como o terçado4, não sei que ferramenta vocês têm aqui que usa tecnologia mais 

sofisticada, mas se você cortar com o terçado não amolado vai ter calo na mão rapidamente, 

mas se você tem um terçado, um facão bem amolado, você vai trabalhar com gosto de uma 

certa forma e essas ferramentas, não é só criar essas ferramentas, você tem que saber usar 

essas ferramentas que não são da nossa cultura. 

No caso das Associações Indígenas, Organizações Indígenas, as Coordenações, 

esses regionais e nacional, elas estão garantidos dentro da Constituição que são instituições 

que tem CNPJ e estão atrelados a uma legislação que você tem que cumprir, e esses projetos 

trazem um sentido para ela, a grande questão que nós enfrentamos, nós povos indígenas, é 

que nós somos historicamente apagados, invisibilizados, e com discriminação, preconceito, 

racismo, inclusive de atrocidade, que chega a violência, assassinatos, então a gente 

precisava, no caso, ter visibilidade por meio desses projetos. Então os Baniwa decidiram 

que tudo fosse ligado ao povo Baniwa, por isso Medicina Tradicional Baniwa, por isso Arte 

Baniwa, por isso Escola Baniwa, para ter uma forma de chamar a atenção, uma forma de 

trazer e contar as histórias da Amazônia para chegar a falar para vocês de Baniwa, acho que 

tivemos sucesso nesse sentido. Mas o que é Medicina Tradicional Baniwa? Por que Baniwa? 

Isso traz muita conversa. 

4	 Facão usado para abrir caminho na floresta.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 8

No ano de 2012 a escolaridade, essa escola indígena Baniwa e Kuripako, ela 

influenciou, impactou positivamente, o município criou muitas escolas de ensino 

fundamental, que a gente não tinha, e no ano de 2012 o povo Baniwa incorpora no seu 

calendário tradicional as formaturas interculturais, isso é muito significativo para a gente. 

No ano de 2018 a gente criou essa última organização representativa do povo Baniwa e 

Kuripako, são esses instrumentos que nós temos, nós criamos para lutar pelo Bem-viver. 

Os Baniwa, em 1992, decidiram que trabalhassem o fortalecimento da identidade, 

da cultura e do conhecimento, porque o povo Baniwa, os mais idosos da nossa tradição que 

manejam os conhecimentos, quando escutaram que temos direitos na constituição, falaram 

assim: “agora estão autorizando a gente recuperar nosso próprio conhecimento, eles não 

nos enganaram, porque levaram muitos dos nossos materiais para o museu, trocavam, mas 

diziam que todo esse conhecimento era de satanás, do diabo, que levava para o inferno, 

vamos dizer assim, eles nos enganaram porque levaram, se fossem do diabo então não 

levariam para casa, quem quer diabo na sua casa?” Essa é a conclusão dos mais velhos, por 

isso falaram: “nós vamos fortalecer nossa identidade, nosso conhecimento e temos que 

buscar a escola, agora estamos autorizados para fazer isso”, essa foi a conclusão. 

Mas o que é medicina tradicional Baniwa? Aqui nós temos só como exemplo para 

vocês, plantas preventivas e cosméticas, não sei se tem diferença para vocês, em português 

me parece que tem algumas diferenças, plantas preventivas, assim como vacinas, nós 

temos plantas cosméticas também, são de embelezamento, para ficar jovem mais tempo, 

para ficar com o cabelo preto mais tempo, não embranquecer o cabelo muito cedo, isso na 

cultura Baniwa significa que esse cara não se cuidou, quebrou regras, não tomou banho de 

madrugada, isso que ensina nossa cultura, tomar banho, quatro horas da manhã, não dormir 

mais e pegar o frio, por isso que eu gosto de frio, para ver se meu cabelo fica mais tempo preto.  

Nessa linha aqui tem muitos conhecimentos, vou associar isso ao Bem-viver depois 

e às plantas de manejo. Os Baniwa são conhecidos, alguns registros antigos de historiadores, 

plantas de manejo que eu chamo, são aquelas plantas que têm poder atrativo de animal, 

então não correr atrás do animal, atrair animal para atirar, para flechar, assim como os peixes, 

então não assustava os animais e por isso mantinha o estoque abundante para a segurança 

alimentar, nos lagos, nos rios, nos igarapés e existiam esses lugares. Hoje em dia falam muito 

de lugares sagrados que são lugares de reprodução, eu vou traduzir isso para vocês como se 

fosse código florestal para vocês, aquele não pode mexer, se mexer vai dar errado, é perigoso, 

os velhos falavam assim exatamente para proteger aquele local de procriação desses animais 

e manter a facilidade de você pescar e ter a sua comida dentro da comunidade.  



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 9

A parte medicinal, todas as doenças são curáveis, só exemplificado para vocês [fala-

se sobre um projeto com a Faculdade de Medicina da Universidade Federal do Amazonas 

e o potencial da medicina Baniwa para a cura de doenças]. Só que os Baniwa não mostram 

isso para ninguém, a não ser que me dê um remédio correspondente na sua cultura, então 

eu vou trocar com vocês, é assim que eles protegeram esse conhecimento, mas tiramos 

algumas fotos que eles apresentaram para nós. E a parte espiritual está tudo relacionado 

com essas plantas. E o “pajé”, eu sempre digo que esse pajé tem um conceito negativo 

por causa da religião, mas a gente não sabe de onde veio essa palavra “pajé”, porque em 

Baniwa é maliiri. Maliiri é aquele que a gente sabe que conhece doenças, sabe diagnosticar 

e sabe recomendar plantas para curar essa doença, assim como ele usa o poder da oração 

tradicional para curar doenças. Só para vocês terem uma ideia, a picada, o veneno da cobra 

de jararaca, pela oração os pajés curavam a pessoa, não precisava ir lá buscar planta para 

curar o veneno da cobra no paciente, eles faziam isso, então esse é o conhecimento, essa é a 

identidade que nós temos. Isso aqui é fácil explicar para não-indígena? Não, tem outra forma 

que o não-indígena tem que ser traduzido para sua linguagem para poder dizer que funciona.

Vamos olhar aqui outro projeto dessa organização antes de entrar no Bem-viver 

que é a pimenta, esse é o conhecimento das mulheres. As mulheres Baniwa manejam 78 

espécies diferentes de pimenta, uma pimenta bem diferente. As mulheres reivindicaram, na 

verdade, junto a nossa associação para elas terem renda própria, porque na cultura Baniwa 

quem faz cestarias para processamento da mandioca são os homens, fazem e entregam 

para a mulher usar, então quando a gente trabalhou a questão de geração de renda com os 

homens produzindo, seriam eles que decidiriam sobre ela e o que comprar. E as mulheres 

não tinham poder de decisão sobre a renda, mas respeitavam o marido. Só que o homem 

pensa em buscar comida para a família, facilitar transporte, no caso eu falei da rabeta que 

vocês não conhecem – um motorzinho pequeno – ou precisa comprar espingarda para atirar 

em anta, cutia, para alimentação, ou comprar malhadeira, comprar materiais que ele vai usar 

para caçar e alimentar a família.  

A mulher é diferente, cuida dos filhos, cuida de casa, precisa de sabão, precisa de 

sabonete, precisa cuidar dos filhos, para a roupa dos filhos e assim por diante. Então elas 

reivindicaram e a gente viu que a pimenta (Figura 6) que todas as mulheres têm, não precisa 

de terra muito grande para elas terem uma horta de pimenta. E por isso a gente trabalhou 

em uma experiência muito rica que tivemos, porque ela é diferente de artesanato, esse aqui 

é alimento. E a gente precisou seguir padrões da Anvisa inclusive, porque a gente queria 

oferecer para os não-indígenas comer com a gente, porque eles tinham dinheiro, né?



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 10

Figura 06 - Pimenta produzida pelas mulheres Baniwa

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023.

A cestaria é dos homens (Figura 07). Nós criamos inicialmente no ano 98/99, teve 

um processo e a gente chegou e criamos essa marca a Arte Baniwa, é outra marca, que a 

da pimenta também está registrada no INPI, e a gente chegou a ter vários fornecimentos 

para a Tok&Stok, que é uma rede de móveis no Brasil, e com a Natura e outras empresas, 

chegamos a comercializar nossa cestaria como proposta de ornamentação dos escritórios, 

de casa, de locais de eventos, até hoje eu vejo às vezes é o Ooloda, o Walaya, Kaxadadali, 

Dopitsi, Dzawithida, tem mais do que isso. 

Figura 07 – Cestaria produzida pelos homens Baniwa

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 11

Esses tradicionalmente são de utilidade doméstica, da cozinha, processamento da 

mandioca brava aqui para cuidar, para fazer farinha, beiju, tapioca, é tudo que é derivado da 

mandioca, mandioca brava, não é qualquer mandioca, não é aquele mansa, a macaxeira que 

vocês chamam aqui talvez, mas é brava mesmo, aquele venenoso mesmo. Então os Baniwa 

têm essa tradição, o povo do Rio Negro tem essa tradição de transformar a mandioca brava 

em alimento. A gente ganhou prêmios com esses projetos. Foi assim que a gente vem tendo 

visibilidade no país: da medicina tradicional, da arte Baniwa. 

Finalmente chegamos no Bem-viver. O Bem-viver é um assunto que um assessor 

trouxe e colocou para nós. Nós tínhamos um assessor de Minas Gerais que acessou o jornal 

que geralmente publica de outros países vizinhos… ele mandou para a gente esse assunto 

de buen-vivir. A pergunta dele: “vocês têm? Esse buen-vivir?” E a gente tinha um conflito 

enorme entre nós. É bonito isso aí, a gente ganha prêmios, têm visibilidade, mas têm muitos 

conflitos entre nós, internamente. Não só internamente, mas por influência de externos 

também. Uma das coisas que veio na minha cabeça: o que é esse Bem-viver? A gente não 

tinha, porque na Constituição isso não existe. Existe lá bem-estar social, mas o que é bem-

estar social? Isso deu um nó na cabeça em relação ao que é o Bem-viver? Será que, de fato 

[existe?]… Essa pergunta dele ficou martelando na cabeça. Comecei a conversar com várias 

lideranças, inclusive com o pessoal de mais tradição do nosso povo, com o meu próprio pai, 

meu pai ainda está vivo e ele é a pessoa com quem mais converso sobre qualquer coisa. E eu 

fui entendendo que ele existe e na verdade o Bem-viver é um discurso de todos os dias nas 

comunidades indígenas. 

Na cultura Baniwa, por exemplo, na cestaria: o outro vai fazer o melhor daquela 

outra pessoa porque ele quer fazer o bem, ele quer se sentir bem com aquilo, ele quer dizer 

que “ eu sei fazer bem feito”, não é para competir, é para ele se sentir bem com todo mundo 

e poder ensinar os outros também, e assim vai fazer a casa, fazer a roça, plantar mandioca 

que dá muita raiz e ele vai poder passar para outras pessoas... As mulheres também, fazendo 

a pimenta elas vão contar isso com orgulho e assim vai. Para quê? Matsiakaro weemaka 

(Bem-viver entre nós) ou weemakaro matsia (nosso viver bem) ou halaamekaro weemaka 

wainaiwaaka (transparência de vivência entre nós). Então você faz uma coisa e compartilhar 

é para você se relacionar bem, se sentir bem com as outras pessoas. Mas assim, foi aos 

poucos e a gente chegou a pautar na Assembleia, dizendo assim: “tem esse assunto, a 

cultura fala sobre isso, a gente precisa compartilhar e conferir isso”. E aí a gente discutiu isso 

coletivamente no ano 2016 em uma conferência específica sobre a organização social nossa 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 12

e refletindo centralmente sobre o Bem-viver. Todas as nossas experiências, algumas coisas 

que eu apresentei aqui para vocês, por que elas são importantes? Com o que elas colaboram 

com a gente? Tem sentido para nós? Isso traz felicidade para nós ou só traz briga para a 

gente ficar mal com o outro? Na verdade a gente tem esses conflitos por causa também de 

muitas coisas que estão chegando nas comunidades, a religião católica e evangélicos são 

muitos entre si e cada um disputando o coração do outro por aí, disputando esse espaço, e as 

comunidades ficam perdidas. Além da presença do Estado, que é a FUNAI, que é município, 

que é prefeito, que é vereador, é deputado estadual, governador, secretário não sei o que, e 

vem a nível nacional, presidente da república, ministro, isso é difícil de entender. 

A pergunta central da nossa discussão é: qual é o objetivo de todas essas 

instituições? Por que eles vêm em cima da gente? Aparentemente eles têm o objetivo de 

ajudar a comunidade, mas por que eles ficam falando mal um do outro? Por que não juntam 

o dinheiro e entregam para nós resolvermos o nosso problema? Então o Bem-viver ele vai 

ajudar a gente a pensar nos nossos conflitos, no caso do povo Baniwa. E por trazer essa 

dificuldade de entendimento do significado da função de cada uma das instituições nas 

comunidades também criaram outras personagens, pastor indígena, freira indígena, padre 

indígena, militar indígena, a gente é assim hoje em dia, então dá um caldo enorme, difícil de 

engolir, difícil de tomar, difícil de suportar vamos dizer assim. Mas existem muitas coisas que 

são misturadas e são boas de comer também, acho que entra o Bem-viver aí nessa história. 

Eu sempre comparei com eles - com o meu povo - assim: na cultura não-indígena 

de vocês, bolo é um bom exemplo. Claro que comer demais doce não é bom, estraga o 

estômago, mas o bolo só é gostoso porque tem vários ingredientes e na medida certa. 

A nossa comida de Quinhapira5 com pimenta também só é gostosa porque tem peixe, 

água, pimenta, sal… e na medida certa também. Então podemos aprender através dessas 

experiências bem pequenas e com o sentido de viver bem ou para melhor viver. Podemos 

ter tolerância um com o outro, respeitar um ao outro e dialogar primeiro antes de partirmos 

para a briga feia.  

Qual é o sentido, a razão da nossa existência? Qual é o sentido, a razão da existência 

dessas instituições? Precisamos fazer essas instituições que nos trazem conflitos, brigando 

cada um entre eles por nós, pela comunidade, fazer [eles entenderem] que isso não é um 

bom caminho, isso não traz felicidade para nós. Nossos conflitos internos, todos os dias 

5	 Em Nheengatu (língua geral) para se referir a comida preparada e cozida de peixe com pimenta, água 
e sal.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 13

dentro da nossa família, basta isso! O outro não tem que trazer essa infelicidade para nós, 

tem que trazer a felicidade para nós senão não serve para nós. 

Nós trouxemos a publicação do livro porque umas 200 pessoas discutiram isso, nós 

somos 6 mil pessoas, aí era mais a questão de liderança, de pensar… Se ficar no relatório 

de prestação de conta, ninguém vai ler, vamos transformar isso em livro. E quando nós 

elaboramos esse livro, nós pensamos assim: “não pode ficar só nos Baniwa, outros vão ter 

que acessá-lo também”.

O João Viana que é de Santa Catarina, eu acho que ele é professor lá agora, ele tem 

sido pesquisador da nossa cultura, e outra professora lá da Unicamp também participaram. 

Nós chamamos os ouvintes do nosso evento, que eram esses pesquisadores da nossa 

cultura, para comentar o que nós estávamos fazendo, até para contar com eles de alguma 

certa forma com o apoio no processo da discussão que nós estávamos tendo. 

E eles falaram “isso é muito bom, vamos te ajudar a elaborar esse livrinho”. E a gente 

fez, publicamos esse livrinho, mas teve um processo, ele conhecia aqui, por isso que veio 

para a editora da Universidade Federal do Paraná. Ele articulou, teve edital, participamos, o 

parecerista foi esse Robin Wright, que estudou mais de 30 anos no povo Baniwa, ele queria 

que eu contasse a mitologia Baniwa, que não era o objetivo do livro (Figura 8). Aí explicamos, 

convencemos eles e publicamos esse livro que nós compartilhamos sempre em algum lugar 

e tem sido bastante procurado nos últimos tempos.

Figura 8 - Imagens do livro: Bem Viver e Viver Bem Segundo o Povo Baniwa no Noroeste 

Amazônico Brasileiro.

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 14

Então o Bem-viver, você vê lá o vovô lendo o Bem-viver? Mas, o que é o Bem-viver 

a partir dessa imagem aqui para vocês? Dos mais jovens, dos jovens de Ensino Médio e 

professores que estavam fazendo licenciaturas foram envolvidos na pauta, eles pesquisaram 

isso também e a gente levou lideranças, os mais velhos, lideranças da igreja, porque nós 

não desconstruimos isso, continuamos respeitando a religiosidade de cada um, mas a gente 

queria ouvir sobre o Bem-viver e a gente chegou à conclusão que o Bem-viver são boas 

ações das pessoas, essa boa ação das pessoas que resulta em Bem-viver.  

Bem-viver é uma meta, tipo essa da sustentabilidade, ela tem um plano de 

sustentabilidade? Nunca é sustentável, faz um projeto de três anos, na pergunta final, qual é 

o plano de sustentabilidade? E a gente vê pela experiência em termos do Estado brasileiro até 

mesmo aqueles que têm muito dinheiro, sempre recorre a alguém, não dá certo o trabalho e 

a empresa… vai falir… o governo vai lá e… auxilia com perdão de dívida.  

Nunca é sustentável, nunca é por si só, a gente sempre precisa de alguém. Esse é o 

entendimento que nos trouxe o Bem-viver. E se a gente aprofundar na questão cultural do 

povo Baniwa, Koame pideenhikani – como você faz Bem-viver? – Por isso, nesse livro, vocês  

vão encontrar conselhos do Bem-viver. Esses conselhos do Bem-viver são muito parecidos 

com os da Igreja da “palavra de Deus”, são muitas coisas parecidas. Porque na cultura 

Baniwa existe o treinamento que era tradicional entre duas semanas mais ou menos, 21 

dias no máximo, que era como se fosse o período da escola, o período em que se transmitia 

o conhecimento para os mais jovens para ficarem adultos. É nesse período que eram 

instruídos os homens e as mulheres também, escolhia a pessoa mais respeitada que tem 

mais conhecimento, para repassar esses conhecimentos para esses jovens ou para essas 

jovens. E no final estava tudo certo, já estavam prontos para fazer casamento, cuidar, fazer 

casa, construir.  

Os princípios que eles aprendiam ajudavam cada vez mais a se aperfeiçoarem no 

dia a dia deles. Um deles, para vocês, é assim: eles ensinavam sobre a fome, por isso no 

período desse treinamento esse jovem não come pimenta, não come comida de peixe, nem 

carne, só toma água e chibézinho6. E na cultura Baniwa a pimenta é em primeiro lugar, tem 

que ter. Por isso, exatamente proíbe aquilo que mais a gente gosta, para a gente sentir a 

falta dela, para a gente sentir a dor que isso significa quando alguém chega perto de você e 

diz assim: “Você tem um pouquinho de comida? Você pode me ajudar?” Isso é para ensinar 

e prontamente colaborar com esse tipo de pessoa, ou receber, nós somos orientados para 

6	 Prato típico da culinária amazônica.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 15

receber as pessoas, qualquer um que chegar na nossa casa, e oferecer o que nós temos para 

ele sem perguntar. Tem muitas histórias parecidas com isso, um choque de culturas com 

os não-indígenas. Mas é isso, não pergunta, oferece o que você tem se você perguntar, de 

repente pede aquilo que você não tem, então oferece o que você tem. [risos] 

Então tem esses conselhos que a gente recebe que é para o Bem-viver. Eles ensinam 

a nossa cultura, que está relacionado [com o seguinte]: nós sempre temos inimigos ou vocês 

não têm inimigos? Vocês também têm inimigos? O ensinamento na nossa cultura, às vezes 

mesmo você sabendo o que ele é ou você acha que é, mas você não tem certeza que é, o 

ensinamento é que você também o receba igualmente, oferece comida igualmente, quem 

sabe por isso ele vai repensar o que ele tinha pensado contra você: “Essa pessoa me deu 

comida, acho que estou errado, estou com raiva à toa”, ele vai de repente esquecer isso, 

ou alguém que o conhece, para quem ele contou, vai chamar a atenção: “está vendo? Te 

recebeu bem, deu comida, falou numa boa... Está preocupado contigo, por que você fica 

insistindo nisso?” Esse é o ensinamento do Bem-viver, o conselho do Bem-viver é a ação que 

você faz pode impedir a ação do inimigo. São vários, uma lista que nós fizemos no livro7, o 

que serve são ações. 

Quando você chega na comunidade você vai encontrar refeições pela manhã que 

são coletivas. Geralmente ao meio-dia não tem almoço lá, cada um come no seu trabalho, 

mas no final da tarde, novamente vai ter uma reunião e o coletivo de refeição. Cada um traz 

o que conseguiu e vai compartilhar com todo mundo, mesmo aquele que não conseguiu 

pegar um peixe, mas ele pode ter encontrado açaí, patauá, fruta, ele vai cooperar com isso, 

ou se não tiver nada, ele vai ajudar a distribuir, comendo, para todo mundo, todo mundo 

feliz. Esse é o resultado da ação de cada um, do coletivo das comunidades. Os missionários 

confundiram isso quando tentaram organizar trabalhos comunitários na cultura Baniwa do 

Alto Rio Negro. No Alto Rio Negro como um todo isso não serve, cada um tem sua roça, mas 

coopera com o que consegue trabalhar, o que é coletivo de fazer... é fazer a roça, capinar a 

roça, mas tirar individualmente, preparar farinha beiju é individual, caçar, pescar é individual, 

compartilhar é coletivo. 

O Bem-viver nós tentamos trabalhar a partir da nossa cultura, encontrar as práticas 

que nós temos para tentar tirar esses conflitos permanentes que estavam gerando conflitos 

entre religiosos, lideranças indígenas, professores, fortalecimento da cultura, retomada da 

7	 Trata-se do livro de André Baniwa publicado em 2020: Bem Viver e Viver Bem Segundo o Povo 
Baniwa no Noroeste Amazônico Brasileiro. Disponível na Editora da UFPR: https://www.editora.ufpr.br/
produto/397/bem-viver-e-viver-bem-segundo-o-povo-baniwa-no-noroeste-amazonico-brasileiro



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 16

cultura, a música, a dança, e a “palavra de Deus” parecia que era contra. E nós fomos buscar 

também em um livro, tem uma pergunta, Bem-viver é contra a “palavra de Deus”? Não existe, 

é o que mais fala do Bem-viver inclusive. Então, não é verdade que o Bem-viver da cultura 

indígena é contra a “palavra de Deus”. Na verdade a “palavra de Deus” vem talvez somar, 

consolidar, aprofundar, porque nós estávamos esquecendo o nosso Bem-viver. 

Essa é a cultura Baniwa do Alto Rio Negro por serem muito religiosos. Eu falei para 

vocês que tem padres, freiras, pastores, está assim. Bom, então uma das coisas que chamou 

minha atenção em relação ao Bem-viver é que ele é produto, fruto, não do verbo amar. O 

verbo amar, você faz uma conjugação no passado, no presente e no futuro. Mas, o Bem-

viver que é Ipedzokhetti (amor) em Baniwa, é fruto de Ipedzokhetti, você não faz conjugação 

dela. É o que mais me chamou a atenção quando escrevi e discuti sobre isso. Porque parece 

uma coisa pronta, mas também não é uma coisa que começa nem termina, ela é fixa. O 

coração do homem, a prática do homem é que são flexíveis. Parece que fica flutuando assim, 

uma hora fica triste, fica bravo, às vezes está feliz, pensa positivo de uma hora para outra 

novamente… parece uma onda assim. Eu concordo com algumas partes do ensinamento 

da Bíblia, que existem em nós duas coisas, coisas boas e coisas ruins. Nas culturas  indígenas 

existe isso, uma parte boa e uma parte que eu acho que a gente não deveria praticar, em 

todas as culturas é assim. 

O Bem-viver ele consegue e pode colocar você dialogando com todo mundo 

independente das suas crenças e religiões, então ele tem uma força muito grande, por isso 

a gente acha que o Bem-viver é uma coisa que precisamos compartilhar cada vez mais 

entre nós Baniwa, entre outros povos indígenas, entre os não-indígenas também. E aqui eu 

trouxe essa imagem daqui que eu chamei de vovô, esse é um pesquisador, um pesquisador 

paulista, tiraram foto dele, mandaram para mim e como ia falar aqui eu trouxe a imagem 

dele. Aqui a gente tem outras publicações sobre calendário tradicional Baniwa de janeiro 

a dezembro e tem esses símbolos correspondentes, o significado de cada período [André 

apresenta alguns livros] (Figura 09).



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 17

Figura 09 - Imagens de capas de livros mostrados na apresentação utilizada por André 

Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Territorial 

Sustentável em 2023. 

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Esse aqui é sobre alfabetização na língua, sobre passarinhos, sobre a pimenta, sobre 

o que nós temos que fazer para vivermos bem na língua em português, sobre os peixes, 

esse é em Baniwa também, arte Baniwa, e esse aqui é reunião de relatos de experiências do 

povo Baniwa nos últimos 25 anos como rastro da nossa luta de Bem-viver. Esse livro aqui 

que acabei de mostrar (Figura 10), então nós temos essa publicação, esse registro que é para 

repassar aos jovens. O objetivo deste livro é levar conhecimento para os jovens sobre a luta 

dos povos indígenas, o projeto que aconteceu e como foi todo o processo que nós fizemos.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 18

Figura 10 – Livro de ensinamentos para os jovens 

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

[Na figura 11] Essa imagem de decisão onde discutimos com as mulheres 

apresentarem as suas pesquisas para a decisão de trabalhar a pimenta. Refletimos sobre a 

importância do movimento indígena, direitos indígenas (Figura 12), nessa época a gente 

achava que esse 2008 era longe, já passou fácil.

Figura 11 - Reunião das mulheres Baniwa

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 19

Figura 12 - Encontro Sub Regional Baniwa e Coripaco - 20 anos da FOIRN em 2007

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 

Essa aqui é a imagem da nossa escola (Figura 13), isso aqui não é uma aldeia, mas 

podemos chamar de aldeia-escola porque ela toda é uma escola, nós decidimos criar a 

nossa escola em um local específico, separado, exatamente por causa das religiões, católicos 

e evangélicos, os dois principalmente.

Figura 13 - Aldeia Baniwa

Fonte: Apresentação utilizada por André Baniwa na aula inaugural do Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Territorial Sustentável em 2023. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 20

Esse lugar seria um espaço para reviver a cultura Baniwa, não teria alguém lá com 

suas regras rígidas, “não pode isso ou aquilo”, então é um lugar de retomada da cultura, 

música e danças do povo Baniwa.  

Algumas imagens da retomada [André apresentou nos slides], no caso dos 

evangélicos, muitos são filhos dos evangélicos, quase 100 anos depois essas imagens 

voltaram a aparecer usando instrumentos, aprendendo, e essas são as principais lideranças 

que tivemos, ali é a publicação do livro, a entrega de volta do livro. 

Eu queria trazer um pouco para o que estamos fazendo no Ministério dos Povos 

Indígenas, essa é uma experiência do povo Baniwa, essa é como conseguimos chegar a 

elaborar segundo a nossa cultura o que é Bem-viver, mas o Bem-viver é possível trazê-lo 

para a política pública? Política pública do estado, do município ou no âmbito nacional, 

como agora estou no Ministério dos Povos Indígenas, é possível trazer isso para a política 

pública? Eu acho que sim, a resposta é que é possível trabalhar o Bem-viver nessa política 

pública do estado brasileiro, estamos trabalhando nisso, o Ministério dos Povos Indígenas 

incluiu isso na missão institucional e ela também trouxe isso no decreto que criou ela, vocês 

vão encontrar Bem-viver lá nesse decreto que cria esse ministério.  

É muito importante ver depois, eu acho que o movimento indígena já estava 

também ligado no Bem-viver e a gente se adiantou no Rio Negro com o trabalho do Bem-

viver, mas a gente vê que o movimento indígena como um todo assumiu esse discurso do 

Bem-viver e que pela criação do Ministério dos Povos Indígenas ela também foi adotada 

porque os indígenas pensaram esse Ministério dos Povos Indígenas e tem uma diretoria 

específica com esse nome do Bem-viver inclusive dentro do Ministério. Mas qual a 

importância desse Bem-viver na minha visão? Esse Bem-viver é possível tanto para a gente 

enxergar bem o que é educação escolar indígena, a saúde indígena, a gestão territorial, o 

desenvolvimento sustentável das comunidades e gestão ambiental desses territórios, eu 

acho que dá para a gente criar alguns indicadores a partir do Bem-viver. Esses indicadores, 

por exemplo, em relação às terras indígenas, têm muitas invasões de terras indígenas e isso 

não é Bem-viver porque isso impacta fisicamente, psicologicamente, culturalmente, além 

do território. As mulheres indígenas elaboraram muito bem esse corpo-território, porque o 

que é um território? Tem esse conceito científico, mas o conceito indígena culturalmente se 

está atingindo lá no limite desse município, é como se atingisse o seu corpo - “mas aquele 

lugar é nosso, por que ele fez isso? Não deveria ter feito isso!” - você está longe, mas ele 

atingiu o seu corpo, por isso que você reage assim. Então dá para criar esses indicadores. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 21

No caso da educação, nós indígenas enfrentamos muita dificuldade, além do que eu escutei 

hoje, desde ontem e hoje na abertura, existe essa não concretização desses direitos, está 

na Constituição esse direito dos povos indígenas, está na legislação, no LDB, esses direitos 

indígenas, está na resolução do Conselho Nacional de Educação esses direitos indígenas ou 

do Conselho Nacional de Saúde indígena também, do Conselho Nacional de Saúde de uma 

forma mais abrangente. Isso existe, mas por que ela não funciona? Por que essas coisas não 

são colocadas em prática? Porque a experiência de escola que nós fazemos, desenvolvemos 

metodologia, estamos vendo resultado e quando chega na secretaria, a secretaria que 

recebe diz assim: “não está [certo], isso aqui não vai passar, isso aqui está errado!” Mas por 

que está previsto na legislação? Quem é que está errado nessa história? Aquilo que continua 

com o mesmo sistema apesar de legislação? Eu acho que são as pessoas que estão lá que 

não conseguiram se adequar com rapidez ao que prevê novas legislações. Eu escutei uma 

pesquisadora não-brasileira, ela tem uma observação seguinte, o Brasil é especialista em 

formular políticas e uma legislação bem específica aos povos, são bonitos, a gente escuta 

de longe, mas não são colocados em prática, cria várias legislações, mas estão lá! Então tem 

problema cultural aí, parece que as legislações são tipo cultura de mentira: “eu vou aprovar 

aqui, mas a gente não vai fazer para eles”, isso não é Bem-viver. Você vê que um dos conselhos 

que você vai encontrar no livro do Bem-viver é não mentir... estão mentindo para a gente, 

por isso que às vezes as comunidades indígenas ficam tristes, por isso que o Mário Juruna 

andava de gravador, é por isso, porque a gente vive num mundo de mentiras, grande parte 

em relação à legislação feita aos povos tradicionais indígenas, quilombolas e comunidades 

tradicionais, a sensação é a mentira. O Estado do Amazonas recebeu duas décadas atrás 20 

milhões para construir escola, nunca usou um centavo para construir escola de propósito, 

isso é má fé, esses gestores deveriam ser penalizados, mas não são penalizados, tem várias 

coisas.  Eu acho que o Bem-viver pode ser um dos indicadores da nossa felicidade, vamos 

dizer assim, inclusive da nossa infelicidade.

O Ministério dos Povos Indígenas na minha coordenação, estamos convencendo 

a Presidência da República, os assessores lá, para a gente construir esses indicadores do 

Bem-viver dos povos indígenas para monitorar municípios, estado e o próprio governo 

federal, quanto ele está colocando em prática a legislação ou políticas que são destinadas 

aos povos indígenas, aos povos quilombolas, aos povos tradicionais. Porque o IBGE não traz 

esses dados, a gente quer colocar isso no IBGE para ela ser oficial publicação, para ver se cria 

vergonha aos gestores públicos de que não está cumprindo a legislação no país, essa é a 

tentativa, se vocês concordarem, a gente precisa do apoio de vocês. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 22

Tem uma questão que a gente está trabalhando que é um programa de ciências 

indígenas, esse programa de ciências indígenas, a Constituição de 1988, naquele capítulo 

do índio lá, se vocês lerem, são reconhecidos aos indígenas: organização social, costume, 

tradição, línguas, está escrito assim... Aqui ele está reconhecendo o nosso sistema de 

vida, o nosso sistema de vida funciona a partir exatamente das nossas ciências, as nossas 

ciências produzem os conhecimentos que eu apresentei aqui para vocês, que são nossos 

saberes, muitos indígenas hoje falam muito de saberes, mas é importante trabalhar a ciência 

indígena, isso é ruim para o país? Não, isso traz uma sensação de valor dos povos indígenas 

para se relacionar com os não-indígenas. Seria muito triste não falar para vocês da minha 

cultura quando vocês me perguntassem sobre a minha cultura.  

A gente discutiu muito na Conferência Nacional de Política Indígena em 2015 desde 

local para regionais e para nacional, essa questão da autodeterminação, ninguém pode 

mudar o que foi feito por aquele que nos criou, eu sou assim porque o Criador me fez assim, 

eu vou modificar isso? Não tenho condição de mudar isso, eu falava para o meu povo: “eu 

posso ser evangélico, católico, qualquer religião, mas o meu ser Baniwa não vai mudar”. Eu 

falava para eles: “vou entrar no paraíso sendo Baniwa, se eu for para o inferno vou ser Baniwa 

também, ninguém vai mudar isso porque o Criador fez a gente para ser assim”. Então, acho 

que a gente tem que entender a profundidade da questão para a gente saber se relacionar 

com outras pessoas, saber da nossa cultura, da nossa história, vocês conhecendo a história, 

se você olhar as cidades mais desenvolvidas porque valoriza a sua cultura, a cultura local 

é valorizada, raramente você vê uma cidade mais organizada, talvez não valorizar a sua 

cultura local mesmo que ela transforme em turismo, mas elas são valorizadas dessa forma, 

são contadas de geração para geração, as pessoas passam essas informações.  

Eu queria ter trazido para vocês em relação ao Bem-viver, a importância da ciência 

que nós estamos trabalhando para a gente se relacionar com as universidades, para a gente 

se relacionar com institutos federais ou com os municípios, com os estados e fortalecer o 

conhecimento tradicional dos povos indígenas e esse conhecimento no contexto atual 

de mudança climática, crise climática, emergência climática, elas podem ajudar a política 

pública a refletir melhor o que fazer para evitar, porque nos últimos 40 anos o mundo não 

tem sido capaz de frear o aquecimento da terra, se é que essas cientistas estão falando e 

estão confirmando, mesmo que acreditem ou não acreditem, mas está cada vez mais 

quente, insuportável, a gente tem uma equipe de monitoramento no nosso território e 

esses calendários estão em processo de desconfiguração, na época de chuva está vindo o 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 23

verão, no lugar do verão está vindo muita chuva e a piracema, a parte da reprodução dos 

peixes, fica uma confusão, você não sabe mais a época certa de fazer cacuri8 no nosso caso 

para pegar os peixes e a floração acontece antes do tempo e frutificação fora do tempo e 

assim vai, a gente percebe isso muito claramente na nossa cultura, isso faz parte também da 

gente monitorar a partir do Bem-viver e fortalecer essas atividades.  

[...] Tempo de diálogo entre André Baniwa e a plateia. 

Pessoal, muito obrigado pela paciência de me ouvir e pela curiosidade também. Essa 

busca do conhecimento eu vejo aqui muito forte. Muito obrigado também pelo Programa9 

que me convidou nesse momento de dez anos do Programa. Eu vejo aqui, mesmo que vocês 

dizem que precisa ou falta a necessidade, mas tem bem viver aqui. Existe. Precisamos só 

alimentá-lo mais e a gente vai viver isso. 

Vocês precisam saber, eu também, que é constante luta contra coisas que insistem 

também contra essa parte ruim, insistente, mais do que outra coisa. Então, a gente precisa 

saber, de fato, manejar isso. Tenho aprendido com os mais velhos, tenho 53 anos, tenho 

escutado muito os meus parentes desde pequeno e isso chegou a essa conclusão. Temos 

que saber manejar nossos conflitos. Conflito da comunidade, conflito do município, conflito 

do Estado, conflito, sei lá, do nosso país. A gente tem que encontrar um jeito de acalmar esse 

gigante terrível. É isso aí. Muito obrigado a todos.

TEMAS SELECIONADOS DAS PERGUNTAS REALIZADAS PELA PLATEIA E AS 

RESPOSTAS DE ANDRÉ BANIWA  

Como funciona o amor em Baniwa – Ipedzokhetti 

Segundo a tradição, com os mais idosos que nós aprendemos através desses 

projetos, você pode manifestar isso de várias maneiras, através da sua ação, vamos dizer 

assim. Fazer-se cestaria bem feito. Ali está o seu sentimento de fazer o bem. No caso, ele é 

feito pelos homens para a mulher, ele não está fazendo para qualquer um, para uma mulher, 

geralmente para a esposa, então, tem que fazer bem feito. Essa peneira, por exemplo, é feita 

bem colorida, com desenhos. Eu vou presentear alguém, então tem que ser muito bem feito. 

8	 Armadilha para pegar peixe.
9	 Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Territorial Sustentável da Universidade Federal do 
Paraná, Setor Litoral.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 24

Porque eu quero que quem recebe, receba bem e fique com alegria. Eles dizem que se eu 

fizer uma coisa bem feita, com esse Ipedzokhetti, com amor, dificilmente o outro não vai 

gostar do produto que eu vou fazer. Esse é o princípio dos mais idosos.  

Na comida, na forma de se vestir, inclusive na forma de pensar, você só vai soltar 

palavras boas. O convívio, as pessoas vão falar bem de você. Você não precisa falar bem 

de você mesmo. Na cultura Baniwa é outra pessoa que vai falar de você. Por isso eu tenho 

dificuldade. Eu estou no mestrado lá na UNB e eles querem que eu fale da minha experiência. 

Está difícil contar a minha experiência. Eu tenho falado nos últimos 30 anos do povo Baniwa, 

não de mim. Eu sou representante, eu não falo de mim. Aprendi a gostar de falar assim, então, 

é outro que vai falar, mas eu vou tentar escrever e me autorizaram a falar coletivamente 

agora. Mas tem essa função do Ipedzokhetti e você vai manifestá-lo assim. Esse oferecimento 

da comida, também se oferece o melhor, não o pior. São ensinamentos. É difícil praticar às 

vezes, mas os conselhos são esses, é bom a gente tentar. De vez em quando a gente cai na 

tentação, é assim mesmo.

Sobre a conjugação do verbo amar

Os Baniwa fazem a conjugação desse verbo amar? Sim. Nopedzo, pipedzo, lipedzo, 

wapedzo, napedzo (eu amo, tu amas, ele/a ama, nós amamos, eles/as amam). Isso existe. 

Nopedzopia, lipedzopia (eu amava, ele/a amava). Isso é passado. Nopedzo watsa, lipedzo 

watsa, pipedzo watsa, wapedzo watsa, napedzo watsa (eu amarei, ele/a amará, tu amarás, 

nós amaremos, eles/as amarão). Existe essa conjugação. Então, existe essa prática, essa 

declaração. Tem uns corajosos que falam isso. Eu não tenho muita coragem, não [risos].  

Porque dizem assim, nopedzoka phia – eu te amo – na cara da pessoa. Então, existe. 

E na frente de todo mundo, os Baniwa faziam os casamentos públicos. [...]. A decisão é da 

mulher. A tentativa é de homem. Ele vai sair de lá, o solteiro, ele vai olhar para a cara, “Eu 

quero essa aqui”. Vai estender a mão. “Eu te amo”. Se ela estender a mão, pegar na mão, 

é casamento. Se ela não aceitar aquele homem, não levanta a mão. Ela vai levantar para 

quem ela decidir casar. Não tem nada. Mas existe esse momento coletivo. Tem que ter muita 

coragem, eu acho. Mas existe para falar para você.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 25

Como o povo Baniwa lida com a emergência climática

Sobre a sua questão da emergência climática. Como é que a gente lida com isso? Isso 

impacta muito. Eu mesmo, quando nasci no nosso território, já tinha essa religião, tinha uma 

fala que era assim: “o mundo vai acabar no ano 2000”. Isso era religião, não sei se era religião 

ou alguém introduziu isso, sei lá como. Mas eu era muito pequeno na época, eu falava assim: 

“por que eu nasci já para o mundo acabar? Isso é injusto do Criador esperar eu nascer e ele 

decidir acabar com o mundo. Isso não está certo, não!” Então, dá um impacto muito forte. 

Imagino que os jovens devem ter mesmo essa questão. Meu filho, outro dia perguntou isso: 

“E aí pai, como é que a gente vai ser?” Mas ao longo do tempo, da experiência, o que é esse 

mundo? O meu tio, ele me ensinou muita coisa assim. Ele diz que o mundo é sempre mundo.  

Ele está se referindo ao sol, a lua, as estrelas, a água… Ele falou que muitos que 

nasceram antes de nós, há milhares de anos, o sol é sempre o sol. A estrela é sempre estrela. 

A lua é sempre lua. Se você se referir ao mundo para essas coisas, essas daqui não acabam 

não. Nunca vão acabar. Essa é a conclusão dele. Ele era pajé. Agora, quando se fala de que 

o mundo vai acabar, está se referindo a nós mesmos. Quem que faz mal no mundo? A 

própria pessoa faz mal para ele mesmo, ele dizia. E parece verdade, porque muitos dos meus 

apoiadores já se foram. Eu sei lá! Quando eu voltar novamente para o céu, quando Jesus 

precisar de uma assessoria, ele me leva para lá. Mas é o mundo individual de cada um.  

Me parece que às vezes se fala do mundo, “o mundo vai acabar”. Eu acho que a 

minha reflexão é muito intercultural tá, não é muito cultural não, mas a conclusão que eu 

tenho é que o mundo que vai acabar é de cada um, pode ser qualquer hora. Isso é uma forma 

da gente aguentar, suportar, tolerar essas coisas que estão acontecendo. Tem informação 

científica, tem uma explicação científica do que está acontecendo no Rio Grande do Sul, do 

que está acontecendo com essas mudanças climáticas, aquecimento global e outras coisas, 

mas, como é que a gente vai superar isso? A gente poderia. É isso que Ailton [Ailton Krenak] 

está dizendo. Se a gente tomasse uma atitude… todo mundo já sabe qual é o problema, 

qual é a ação que traz esse prejuízo, mas o mundo, as pessoas, não pararam de fazer isso. Na 

cúpula da Amazônia, no diálogo amazônico, ano passado, essa preocupação, se você pegar 

a visão, o discurso em relação a, pelo menos, parar essa subida da temperatura da Terra… 

Eu não vi uma proposta para frear essa temperatura da Terra. Ao contrário, é sempre no 

sentido de daqui dois anos, 4 bilhões… é assim. E esses bilhões e contrato, a partir disso é 

que pressiona o desmatamento, a poluição… então, ninguém está preocupado em parar o 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 26

aquecimento da Terra. Isso é triste. Mas a gente poderia parar radicalmente para entrar no 

diálogo do Ailton Krenak pelo menos, adiar o fim da Terra. 

Na profecia Baniwa o mundo vai acabar também. Essa parte é triste. O mundo vai 

acabar. Se você pegar o Brasil assim, onde que ainda tem floresta? O mundo começou, para 

nós, ali. A humanidade nasceu ali. Não dá para explicar aqui, teria que dar uma explicação 

para vocês entenderem, mas a humanidade – estou falando indígena e não-indígena – 

nasceu no mesmo lugar e se espalhou para o mundo. E por que o Criador nos separou? 

Porque ele dividiu o conhecimento entre nós. Para nós, ele deixou esses conhecimentos 

que vocês sabem, que não prejudicam o meio ambiente. Para os outros, eles pegaram 

simbolicamente aquilo que é prejudicial. E se eles convivessem desde aquela época, o 

mundo já teria acabado há mais tempo.  

O que está acontecendo? Essa selvageria de buscar lucro de qualquer jeito é o 

que está pressionando e vai chegar. A profecia Baniwa diz isso. No dia que chegar lá, onde 

começou a humanidade, é que, de fato, vai estar perto do fim do mundo. Então, para frear 

isso, tem que proteger. Teríamos que proteger isso. Isso na nossa crença. Isso foi profetizado 

pelos pajés. Não profetizar assim, mas pela cerimônia eles viam isso. Essa Covid, ela foi vista 

quase dez anos antes que aconteceria isso e aconteceu. 

Sobre a tradução e a cultura

A gente tem muitas dificuldades na tradução cultural. A palavra sustentabilidade. 

É difícil entender, traduzir essa sustentabilidade! Biodiversidade, também é difícil traduzir, 

porque são duas palavras que estão ali. Biodiverso, em Baniwa, é Manope (diversos ou 

muito). Bio, segundo a biologia, é vida, né? Manope nanewikika (diversas vidas). 

Em Baniwa, a vida vai ser nanewikika (vida/especificidade). Isso é para a floresta, isso 

é para os peixes, isso é para nós seres humanos também, não tem diferença. Então, como é 

que eu vou fazer nessa cultura que separa animais, que separa floresta? Difícil traduzir. Tem 

que explicar, é possível explicar.	  

No caso da sustentabilidade. O que é sustentabilidade? Eu preciso entender isso 

primeiro na própria cultura não-indígena para tentar traduzir ela para Baniwa. Porque isso, 

culturalmente, não existe para nós. Ali a gente vive isso, mas de outro modo. 

Então, a sustentabilidade, de muita discussão que fazemos coletivamente, a gente 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 27

chegou a manakai (sustentabilidade). Mas o que significa manakai em Baniwa? Não faltar. 

Não faltar peixe, não faltar floresta, não faltar água boa, não faltar casa, não faltar flecha, não 

faltar festa, não faltar... Isso seria sustentabilidade. Faltou uma parte desta, é ao contrário 

da sustentabilidade. Esse manakai, a gente formulou a partir do conceito da própria 

sustentabilidade.  

Não sei se é exatamente isso porque se você traduz uma palavra em português 

para a cultura Baniwa, quando você retraduz ela, já não é mais 100% da origem, ela sofre 

uma certa alteração cultural. Traduz para Baniwa e depois traduz o que está em Baniwa para 

português. Já vai ficar um pouquinho mais diferente, talvez não tão diferente, mas mais 

explicativa do que aquela palavra que eu só vou entender o significado dela se alguém me 

explicar a origem dela, o conceito dela, vou aceitar isso. Então, de fato, tem essa dificuldade 

em muitas culturas porque ela não tem na nossa cultura. Tem adaptações de muitas coisas 

que a gente não conhece. E algumas coisas que, tipo, o que faz a gente chegar no bem viver? 

Porque esse Ipedzokhetti tem correspondência com o que a gente está falando aqui, mas 

muitas vezes não dá nem para traduzir.

Sobre a escolha das pessoas nas aldeias sobre manter ou não as tradições

Então, essa parte do interior em relação ao Bem-viver, a instrução, no caso, os 

conselhos, nesses conselhos de cerimoniais é que a gente busca alimentar, no nosso coração, 

sempre a parte boa porque ela é tentadora sempre. Eles ensinam, por exemplo, a vida de 

casal.  

Os Baniwa, a qualquer momento, você está alegre, de uma hora para outra, você 

fica bravo, capaz de matar o marido. O marido tem que perceber, ele tem que fugir porque 

a raiva do momento ele é passageiro há alguns minutos. Você está com raiva de mim, você 

tem aquela raiva, de repente, assim, eu vou ali, daqui a pouco eu volto e já passou, mais ou 

menos assim. E se eu fizesse aquilo? Estava feio. Então, eles recomendam não fazer errado 

durante quando você está com raiva. É melhor sair fora. A pessoa também tem que saber 

evitar isso. 

Você não é assim, então, eu vou-me embora, daqui a pouco está tudo certo. Esse 

é o ser humano, não tem jeito, tem que manejar. Por isso, os Baniwa e os povos indígenas 

do rio Negro, chamam de manejos da vida, manejo dos mundos, porque você sabe que 

existem esses conflitos, então você tem que manejar. Quem manejar bem a vida, parece 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 28

que o tempo inteiro não tem problema. Na verdade, ele sabe manejar esses conflitos. É o 

ensinamento também do bem viver.

Sobre a organização dos povos indígenas da região [a qual pertence André Baniwa] 

em federações e confederações.

As confederações existiram, segundo o pesquisador que pesquisou os Aruak e 

outros povos da Amazônia. Como é que isso acontece na prática? É isso que faz entender que 

a gente tem essa reconstrução, no caso. No Rio Negro, começou com associações menores 

e que quando foi levado para os demais outros povos, aquelas assembleias, na primeira e 

na segunda, criou-se a Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, que organizou 

melhor os 23 povos em 90 associações. Hoje em dia, 90 associações de 750 comunidades 

e sítios de três municípios: Barcelos, Santa Isabel e Rio Negro. Essa é uma federação. Ela 

representa isso. E existe estrutura de governança de decisão máxima - que em assembleia - 

reúne todos esses povos, essas organizações, para discutir e fazer uma deliberação do que 

vai fazer em relação ao interesse, as coisas que estão acontecendo de errado e por isso, 

ela tem muita força. Baseado nessa experiência do Rio Negro, foi criada a Coordenação das 

Organizações Indígenas da Amazônia, a COIAB, onde o Gérsem Baniwa foi coordenador, 

inclusive.  

Então, os povos do Rio Negro influenciaram e se juntaram com outros povos da 

Amazônia para criar essa coordenação. E, mais recentemente, o modelo da Federação 

do Rio Negro foi criado e foi Federação Ticuna, Federação no Pará, Federação... Tem mais 

Federação lá. Isso é uma retomada desse processo. Porque a percepção indígena é que só 

se organizando dessa forma que ela vai ter poder político. A participação política indígena 

direta, proporcionada pela Constituição 232 é essa. Indivíduo, comunidade, ou através da 

representação dela, que são as organizações indígenas. Dá para fazer. Está acontecendo isso. 

A partir da experiência dessa Amazônia é que, novamente, foram criadas essas 

regionais também, no Nordeste, no Centro-Oeste, no Sudeste e no Sul do país, que acabam 

sendo base forte da Articulação Nacional dos Povos Indígenas, que é a APIB. Então, a 

Organização e o Movimento Indígena, a organização indígena no país, está organizada dessa 

forma. Nacional, regionais, abaixo de regionais, são sub-regionais, além dessas associações 

específicas dentro dos territórios de cada um, ou vários em cada território. Acho que ela 

ainda está no processo de retomada de organização para a luta desses direitos. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 29

Sobre avanços e desafios dos projetos de desenvolvimento sustentável nas terras 

indígenas Baniwa.

A Arte Baniwa inspirou muitos povos indígenas no país. Ainda hoje, a Arte Baniwa é 

exemplo de discussão. A gente continua comercializando, mas não naquele nível de sobrar 

dinheiro [referindo-se a um projeto específico com a Tok&Stok nos anos 2000]. Acho que 

para a imagem positiva, para o processo, a metodologia que ela criou, ela se sustenta na 

qualidade. Ela ter sido a forma de resgate também da cultura, daquele conhecimento, ela é 

sustentável. Já economicamente, precisa ultrapassar outro nível para a gente ver se a gente 

ganha mais dinheiro, no caso. 

Eu acho que sustentabilidade muitas vezes está nisso, mas, para as comunidades 

indígenas, é você manter o conhecimento, manejar essas matérias primas, aprofundar 

esse conhecimento sobre ela e continuar com esse conhecimento, transmitindo esse 

conhecimento.

Sobre a  aproximação do não-indígena no turismo em território indígena 

Sobre a questão do turismo cultural envolvendo a questão indígena, eu vejo isso 

como uma coisa positiva. Porque, por exemplo, esses projetos que apresentei aqui do povo 

Baniwa, só ela não é capaz de recuperar essa tradição porque a gente já tem muito contato, 

então, tem o desejo de geração de renda, do dinheirinho, e associar ela com o conhecimento 

não-indígena e poder servir como meio de trazer a renda para as comunidades. Isso anima 

a comunidade, anima o jovem a querer aprender novamente porque o mundo que ele 

recebeu, as instruções que ele recebeu, são outras, então ele foi ignorando, desprezando o 

conhecimento.  

Então, quando você traz um novo sentido para a cultura, isso reanima não só quem 

tem esse conhecimento, reanima o jovem a querer voltar a conhecer. Porque ela tem esse 

novo significado para ele e aproveita passar as histórias, como ela funciona, o manejo 

daquela matéria-prima, e vai voltar para, junto à escola, ser valorizado esse conhecimento 

novamente. Então, por isso, a atividade cultural no Rio Negro tem sido muito positiva. Os 

Baniwa não trabalham com turismo. A gente está querendo entrar nele agora, mas outros 

povos tiveram uma boa experiência nesse sentido também. Tem três lugares no Alto Rio 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 30

Negro que são bem sucedidos no campo de turismo, pesca esportiva, etnoturismo e tal, 

então é muito positivo.

Sobre a intervenção de pessoas externas à Aldeia e seus impactos na comunidade

Sobre a sua questão, eu fui conselheiro municipal de saúde, fui presidente do 

Conselho Municipal de Saúde, conselheiro distrital de saúde e presidente do Conselho 

Distrital. O que eu vejo em relação a isso? Eu tive muita curiosidade em entender esse Estado, 

como é que ele funciona, o que é esse controle social. Eu tenho aprendido que o controle 

social é uma espécie de poder, de quem não é, quem não tem poder, mas é uma espécie de 

poder para conversar com quem tem poder, com certo limite, mas é um poder. Então, nesse 

conselho, quem está lá é representante. Ele é escolhido para representar. 

O que tem acontecido nos últimos tempos em relação a esses conselhos distritais 

é que o próprio Ministério da Saúde, principalmente o SESAI, tem uma equipe que forma 

o conselheiro, mas eu acho que eles têm formado o conselheiro de uma forma errada. Eles 

têm formado as pessoas para servir a eles, não o contrário. Que a função do conselheiro é 

ao contrário, não é servir ao gestor, é questionar o gestor de modo que ele possa pensar e 

encontrar novas soluções para aquele problema que não está sendo resolvido. E quando 

esse representante não faz isso, ele leva problema para a comunidade. E a partir do momento 

que ele leva problema para a comunidade, ele não está sendo representante. 

Essa é a minha experiência. Você constroi a representatividade a partir da 

comunidade, a partir das resoluções coletivas. Então você já vai pronto para tentar resolver 

o problema. Não pode trazer de volta o problema, a não ser quando você não consegue 

resolver. Não conseguiu resolver por causa disso. Aí o coletivo vai recomendar novas soluções. 

Não você levar o problema. Tem funcionado na minha época porque, a gente que fazia essas 

articulações com as universidades, com a própria Fiocruz, levamos pesquisadores, levamos 

tudo. O conselho fazia isso. Recomendava, aprovava e a gente ia gerindo porque é um tipo 

de gestão, gestão participativa. Isso é uma confusão que tem sido criada desde a FUNASA 

até a continuidade. Teve uma geração muito forte na nossa época, mas teve uma geração 

que começou com “não precisa brigar, porque brigar é ruim, não sei o quê”. E tem essa 

situação que a gente está vivendo hoje, eles não conseguem sair disso. Esse é um problema 

de representatividade, eu acho.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 31

Sobre os projetos do Ministério dos Povos Indígenas para o avanço da interculturalidade 

da Universidade

Essa questão da interculturalidade, acho que é possível trabalhar nas Universidades, 

nos Institutos, nas políticas públicas. Acho que hoje já tem um pouco mais de aceitação o 

conhecimento cultural. Vou falar relacionado a vocês, que é a Universidade. 

Outras experiências que tenho andado, por exemplo, a Universidade, quando 

recebe os indígenas é porque ela está aberta, ela abriu o coração, vamos dizer assim. Abriu o 

coração ‘vamos aceitar os indígenas aqui.’ E quem está vindo tem conhecimento, tem cultura, 

vai ter impacto. Eu acho que isso é ambos os lados. Não sei se vocês devem fazer isso. Tem 

que se escutarem com esses povos. 

Os indígenas têm que abrir mão. Ele está entrando na cultura de quem escreve, ele 

não pode vir aqui, na minha opinião: “Eu sou da cultura oral, então, eu só vou fazer oralidade 

aqui”, não dá! Estou entrando na cultura de quem escreve, então, vou aprender a escrever.  

Então, tem certos acordos que têm que ser feitos. O mundo, para mim, é feito de acordos, 

vamos dizer assim. Essa diplomacia tem que acontecer, essa relação pública. Eu aprendi. Eu 

tenho vontade, tem que ser desse jeito - vamos falar do conselho também. A minha proposta 

é essa aqui. O outro lado diz não, mas, vamos construir. Nem a sua, nem a minha, mas mais ou 

menos, vamos fazer. De modo que eu fico feliz, você também fica feliz. Estamos de acordo. 

Essa construção precisa ser feita. A interculturalidade também é isso. A cestaria, a pimenta, 

se eu levar do jeito que a gente faz, ninguém vai querer comer. Eu fiz a experiência sobre 

pimenta, por exemplo. Eu coloquei a pimenta nesse garrafão aqui. Eu experimentei isso com 

os próprios indígenas na cidade de São Gabriel.  - Eu tenho a pimenta e esse é o objetivo. 

Alguém quer comprar? Ninguém olha para essa garrafa, todo mundo de cabeça para baixo 

porque já tinha visto antes de perguntar, eu nem trouxe a minha pimenta. Pimentinha com 

rótulo, tudo bonitinho. - E esse aqui, ninguém quer comprar? - Que bonitinho! Eu quero! Mas 

por que ficou bonitinho? Por causa da junção de conhecimentos ali. O rótulo não é nossa 

maneira de fazer, vidrinho não é, a tampa não é. O que está dentro é: a pimenta. Eu posso 

contar histórias sobre ela e as pessoas gostarem. A pimenta é para proteger a vida, para 

purificar o alimento antes de eu comer, para não fazer mal para mim, para fazer só bem para 

mim. Se eu der uma palestra sobre pimenta, a maioria vai querer comer pimenta. Entendeu 

essa questão da interculturalidade? Eu acho que o conhecimento é possível ser trabalhado 

assim. Um pode ajudar o outro, fortalecer o outro.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 32

Sobre a influência religiosa não indígena dentro da comunidade 

Então, essa influência de fora, ela é muito forte. Agora, o que aconteceu- acho que 

muita gente já falou aqui, ela falou bastante sobre isso. - Como é que acontece, por exemplo, 

a chegada da religião? O que aconteceu com os Baniwa? A história é um pouquinho longa 

nesse sentido. Esses pajés, um dia, eles previram que chegaria essa mudança. Não sabiam o 

que era. Na visão cerimonial deles, que eles sempre olham lá nas nuvens, que era como se 

fosse uma mulher com papel na mão, e tinha muito poder.  

Não sabiam se iam ver ou se são os descendentes que iam ver essa história. O fato 

é que eles ainda viram essa mulher chegar, mas eles não tinham certeza que era ela mesma. 

Será que é ela? Como é que a gente vai saber e tal? Resolveram envenenar essa mulher. E 

se ela não morresse, era ela. E, por sorte, não morreu. E recomendaram que ouvisse o que 

ela falasse. Essa história é de uma americana, uma mulher, vocês podem pesquisar para ver, 

que entrou pela Colômbia e desceu lá na cabeceira desse rio que eu mostrei para vocês. E os 

Baniwa aceitaram de primeira por causa disso. Só que os Baniwa, eles... E essa mulher parecia 

que tinha uma certa visão de empreendedora, ela era publicitária, vamos dizer assim. E os 

Baniwa que receberam ela, também pegaram essa ‘palavra de Deus’- assim que eles chamam 

- no sistema cultural do povo Baniwa, autônomos. Não tem alguém lá coordenando. Os 

próprios Baniwa que manejam isso. 

O sistema cultural de festa foi substituído com a ‘palavra de Deus’, vamos dizer assim. 

A forma de se receber o conselho é a mesma. Só tiraram as bebidas fortes, quentes, que 

vocês chamam. E isso não está mais. Então, a busca máxima do bem viver, vamos dizer assim, 

o espaço, é para combater esse mal viver. O sentido desse momento de 500, 600 pessoas 

durante 4 dias é esse. Mas lembra uma festa tradicional que a gente chama de podáali10 que 

todo mundo participa. 

Tem festas que as mulheres não participavam e que os meninos também não 

participavam. Precisavam passar pela iniciação, que eles chamam. Mas eles pegaram só 

essa que é comum a todos. Isso está no registro da pesquisa de mestrado da Universidade 

Federal do Amazonas. A gente recomendou para a gente entender isso também. Tem essa 

situação. Mas tem impacto. O impacto da desvalorização do conhecimento, por exemplo. 

Essa coisa condenou o pajé, condenou outras rezas. Mas, no fundo, continuava usando. 

10	 Festa de celebração, reciprocidade e promoção do bem viver.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos/PR, v. 11, 2025 33

Por isso que, quando chegou o direito, quando eu comecei a trabalhar, eu verificava que o 

conhecimento só estava ali adormecido. Você não falava sobre ele, mas estava usando ele 

todos os dias. Como peneira, como tipiti, como mandioca. O que é mandioca? Kaaly11. Kaaly, 

que é personagem da fartura. Na tradução seria Deus da fartura, Deus da agricultura. Sei lá, 

alguma coisa parecida assim. Todos os dias você faz comida, peixe. Tudo é Ele. A carne é Ele. 

A vida é Ele. Então, é fácil você recuperar isso.

Sobre a educação formal e seu impacto na identidade cultural dos povos Baniwa

A escola, antes desse tempo de direito, os Baniwa a definiram como a escola de 

preguiçosos. A gente fez o primeiro, o segundo e o terceiro encontro para falar sobre isso. 

A conclusão dos mais velhos, que a escola que estava chegando estava produzindo filhos 

preguiçosos. Porque a aula começava das 8h até as 11h30. E os velhos, os pais, já tinham ido 

para a roça ou para a pescaria. E esses meninos ficavam sem acompanhamento o resto do 

dia. Sabe lá o que está acontecendo? Então, se distanciava da vida, do dia a dia da família. 

Então, quando a gente pensou a nossa própria escola, dizia assim: “não, esse menino 

tem que ser trabalhador! Então, vai ter que passar por isso, por isso”. Eles que ditaram como 

tinha que ser a nossa escola. E, de fato, o resultado dessa escola que a gente pensou é que 

o menino que saiu meio preguiçoso da sua aldeia voltava agitado e querendo ajudar. Então, 

por isso, é que a escola se sustenta politicamente. Por isso, a escola é boa. Não pode acabar. 

Apesar de dificuldades, mas ela está lá. 

11	 Personagem, Deus da criação do sistema de roça Baniwa.


