
Guaju, Revista Brasileira de Desenvolvimento Terrritorial Sustentável 
está licenciado com uma Licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022
www.revistas.ufpr.br/guaju

EL GIRO OTRO DE LA 
AGROECOLOGÍA: LAS 
AGROECOLOGÍAS OTRAS 
INTEREPISTÉMICAS Y LOS MUNDOS 
AGRICULTURALES1

Leyson Jimmy Lugo Perea
Universidad del Tolima 
Ibagué – Tolima - Colômbia
E-mail: ljlugop@ut.edu.co
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5769-8591

Recebido em 28/10/2021 aceito em 17/11/2021.
DOI: http://doi.dx.org/10.5380/guaju.v8i0.83462

Resumen
El presente escrito aborda una crítica a la agroecología como ciencia 
“occidentalizada” y, a su vez, propone algunas reflexiones, ideas y aproximaciones 
para “des-occidentalizarla” o descolonizarla, tomando como referencia el 
pensamiento decolonial latinoamericano.  En tal sentido, el escrito se divide en 
tres partes así: la primera hace una breve contextualización de las agroecologías 
otras interepistémicas como un paradigma otro fronterizo o, como lo sugiere 
el pensamiento decolonial, un paradigma ubicado en los bordes o fronteras 
de la razón occidental. La segunda propone la dimensión interepistémica de 
las agroecologías otras a partir de las epistemes localizadas, territorializadas, 
corporalizadas y encarnadas en la subjetividad de los sujetos Agri-Cultores 
subalternizados. Por último, se propone la dimensión ontológica a partir de los 
mundos agriculturales, entendidos estos como una trama relacional entre los 
sujetos humano, planta y animal.  
Palabras clave: Agroecologías Otras. Descolonización. Mundos Agriculturales. 
Occidentalización. Agroecologías Fronterizas. 

1 Gran parte de las reflexiones abordadas en este escrito fueron publicadas por el 
autor en Lugo (2019).

https://orcid.org/0000-0001-5769-8591
http://doi.dx.org/10.5380/guaju.v8i0.83462


Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 2

The other turn of the agroecologie: the other 
inter-epistemic agroescologies and the agricultural 
worlds

Abstract
This paper takes a critical look at agroecology as a ‘westernised’ science, and therefore 
proposes some considerations, ideas and approaches for ‘de-westernising’ or decolonising 
agroecology using Latin American decolonial thought as a reference point. To that effect, the 
paper is divided into the following three parts. Firstly, a brief contextualisation of other inter-
epistemic agroecologies as another crossing paradigm or, as decolonial thought suggests, a 
paradigm on the border or limit of western reasoning. Secondly, the inter-epistemic dimension 
of other agroecologies based on localised, territorialised, embodied and embedded epistemes 
in the subjectivity of subordinating agriculturist subjects. Finally, the ontological dimension 
based on the agricultural worlds perceived as an interwoven relationship between human, 
plant and animal subjects. 
Keywords: Other Agroecologies. Descolonization. Agricultural Worlds. Westernization. 
Border Agroecologies.

A virada outra da agroecologia: as agroecologias 
outras inter-espistêmicas e os mundos agriculturais

Resumo 
Neste texto aborda-se uma crítica à agroecologia como ciência “ocidentalizada”, e por sua vez, 
propõe algumas reflexões, ideias e aproximações para “des-ocidentalizá-la” ou decolonizá-
la, tendo como referente o pensamento decolonial latino-americano. Neste sentido, o 
trabalho foi divido em três partes: na primeira, se faz uma breve contextualização das 
agroecologias outras inter-epistêmicas entendidas como um paradigma outro fronteiriço, 
ou como é sugerido pelo pensamento decolonial, um paradigma localizado nas bordas ou 
fronteiras da razão ocidental. Na segunda parte, propõe-se a dimensão inter-epistêmica das 
agroecologias outras a partir das epistemes localizadas, territorializadas, corporificadas 
e encarnadas na subjetividade dos sujeitos Agri-Cultores subalternizados. Finalmente, 
propõe-se a dimensão ontológica a partir dos mundos agriculturais, entendidos como um 
emaranhado relacional entre os sujeitos humano, planta e animal. 
Palavras-chave: Agroecologias Outras. Decolonização. Mundos Agriculturais. 
Ocidentalização. Agroecologias de Fronteira.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 3

Introducción

Las reflexiones que se presentan en este escrito son resultado de intereses 

académicos e investigativos del autor en torno a un cuestionamiento crítico a la 

agroecología en tanto ciencia y práctica, a partir de dos presupuestos centrales. El primero 

de ellos es que la agroecología ha constituido sus bases ontológicas y epistémicas desde 

la racionalidad moderna occidental. En esto no hay nada novedoso ni original, pues 

sobre la occidentalización de las ciencias se ha dicho bastante. No obstante, y viene aquí 

el segundo presupuesto, resulta curioso que la agroecología haya terminado “atrapada” 

por dicha racionalidad hegemónica, toda vez que esta emergió durante la segunda mitad 

del siglo XX, precisamente, como un campo crítico, contrahegemónico, frente a la crisis 

ambiental generada por el proyecto civilizatorio occidental, el cual provocó, entre muchos 

otros aspectos, la inserción de las agriculturas en una matriz industrial configurada por las 

relaciones de poder agrocapitalista, a partir de unos saberes corporativos y una racionalidad 

técnica degradante. Lo que se quiere indicar con estas apreciaciones es que la agroecología 

contrahegemónica fue hegemonizada o, si se quiere, “occidentalizada”, por lo que objetivó 

las agriculturas en la estrecha categoría de agroecosistemas, instrumentalizó al sujeto, y 

sus saberes, como un “productor” dispuesto a administrar plantas y animales y, por tanto, 

dispuesta o funcional a las relaciones de poder agrocapitalista, a partir de una racionalidad 

ecológica y orgánica. 

De acuerdo con lo anterior, en este escrito se abordan una serie de reflexiones, críticas, 

ideas, aproximaciones que, además de ampliar los argumentos antes expuestos, contribuyen 

al debate en torno a la necesidad de “des-occidentalizar” o descolonizar la agroecología como 

ciencia y práctica, esto es, una agroecología que se desmarque de la racionalidad moderna 

occidental, se ubique en las fronteras de la misma y “re-constituya” su haber ontoepistémico 

a partir de una multiplicidad de saberes y prácticas otras relegadas, apartadas, negadas, 

encubiertas, invisibilizadas por el poder colonial. Para ello, se propone, desde la perspectiva 

decolonial, un giro otro de la agroecología a partir de la “re-constitución” de las agroecologías 

otras interepistémicas como una “ciencia” o un “paradigma” otro, cuyo sujeto, no de estudio 

sino de comprensión, sean los mundos agriculturales. Conviene aclarar que esto no implica 

abordar una postura radical antimoderna sino, por el contrario, una postura crítica que 

implique ruptura, distanciamiento de la racionalidad moderna occidental con el propósito 

de detectar y cuestionar sus límites, así como des-cubrir y visibilizar la multiplicidad de 

prácticas, racionalidades, experiencias, historias, espiritualidades, ritualidades, narrativas 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 4

otras que emergen en, desde y para las agriculturas relegadas por el proyecto hegemónico 

civilizatorio, a partir de las cuales es posible definir el “armazón” ontológico y epistémico 

sobre el que se pueden constituir las agroecologías otras interepistémicas.

Las agroecologías otras interepistémicas. Un paradigma otro fronterizo

Conviene aclarar que en las anotaciones siguientes no se mostrarán las bases 

ni la estructura de una nueva ciencia agroecológica, pues ello trasciende los límites y 

alcances de este escrito. Lo que se pretende es exponer algunas críticas, reflexiones, ideas, 

aproximaciones en torno a lo epistémico y lo ontológico, así como evidenciar diferentes 

aspectos que podrían contribuir en la emergencia de un paradigma (agroecológico) otro, 

desde los bordes o las fronteras de la agroecología dominante, esto es, aquella agroecología 

que emergió como un campo crítico contrahegemónico durante la segunda mitad del siglo 

XX, pero que terminó “atrapada” por los presupuestos ontoepistémicos de la racionalidad 

moderna occidental. Se espera que estos aspectos puedan contribuir en un posible proceso 

de descolonización de la agroecología, esfuerzo que, sin lugar a dudas, compromete a la 

tradición agroecológica, pues suya es la responsabilidad de re-pensar la agroecología por 

fuera de los presupuestos modernos que la constituyen, ya que, si bien esta ciencia y práctica 

emergió como una postura contrahegemónica, contracorriente, fuimos los agroecólogos 

quienes, orientados por los métodos occidentales, la hicimos contradictoria consigo misma 

al conducirla por el camino epistemológico y ontológico hegemónico. 

La dimensión interepistémica de las agroecologías otras

El propósito de (re) pensar la agroecología como un paradigma otro o como una 

episteme otra, estriba en la necesidad de hacer una ruptura epistémica con la racionalidad 

moderna occidental que permeó las “intenciones” contracorrientes, contrahegemónicas, 

desobedientes que alentaron la emergencia de la agroecología; toda vez que el término 

agroecología no se corresponde con lo que dichas “intenciones” sugerían, si se tiene en cuenta 

que lo que se concibió como agroecología se ha confundido con una agronomía ecologizada 

que imprime el mismo sentido industrial a la agricultura. Esto es, una agroecología reducida 

a “un conjunto de ecotecnias que deben integrarse a la caja de herramientas del modelo 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 5

(…) industrial” (GIRALDO; ROSSET, 2016, p.16)2. Pensar en la agroecología como paradigma 

otro implica entrar en desobediencia epistémica con esa agroecología occidentalizada, 

que quedó incrustada en los pedestales modernos que dan forma y sostienen al modelo 

hegemónico civilizatorio, en este caso, en clave de cosificación de las agriculturas y las 

subjetividades en torno a ellas.

La postura desobediente a la que se está haciendo referencia, permitirá re-pensar, 

re-significar, re-constituir la apuesta ontológica, política y epistémica de la agroecología 

no sólo en, desde y para las agriculturas marginadas por el proyecto civilizador moderno, 

sino también en, desde y para las subjetividades que las crean y las re-crean como 

mecanismos de resistencia frente a las pretensiones modernizadoras de dicho proyecto. 

De este modo, la propuesta de una agroecología otra o, atendiendo a la ontología de las 

diferencias, agroecologías otras interepistémicas, abocaría a la diversidad y diversalidad 

de racionalidades asentadas en las historias y las experiencias locales relegadas, hasta 

constituirse en un paradigma otro “(…) que conecta formas de pensamiento “emergentes” 

en las Américas (…). [Un] pensamiento crítico y utopístico que se articula en todos aquellos 

lugares en los cuales la expansión imperial/colonial le negó la posibilidad de razón, de 

pensamiento y de pensar el futuro” (MIGNOLO, 2000, p. 20)3. Estos pensamientos emergentes, 

como bien se sabe, además de ser negados fueron sustituidos por la racionalidad occidental, 

mediante la colonización del saber y, en consecuencia, la constitución de subjetividades que 

reprodujeron la cosmovisión occidental como el modo universal de ser y estar en el mundo, 

en detrimento de la potencialidad de la diversidad epistémica de dichas subjetividades.

Si bien las agroecologías otras se irán aclarando a lo largo de estas reflexiones, 

de momento se dirá que con ello se está haciendo alusión a la pluralidad de prácticas y 

experiencias agriculturales relegadas, negadas, ocultadas por el poder colonial, que 

convergen en los territorios y que son resultado de la multiplicidad de epistemes locales, 

al tiempo que estas son resultado de dichas prácticas y experiencias. Esta multiplicidad de 

agroecologías emerge y se reproduce en las experiencias e historias locales subalternizadas, 

constituidas por una complejidad interepistémica o, siguiendo la lógica de la colonialidad 

del poder, por un conjunto de epistemes otras encarnadas en las subjetividades que fueron 

históricamente apartadas del canon generador de teorías y de conocimientos universales, 

2  Para una ampliación respecto a la crítica de la agroecología dominante u “occidentalizada”, se recomienda 
leer a Lugo y Rodríguez (2018).
3  Los corchetes son del autor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 6

por el simple hecho de estar ancladas (corporalizadas) en territorios no eurocéntricos. De ahí 

que el término “propuesta” aluda a la visibilización de las agroecologías otras en referencia. 

Con esto no se pretende negar o ignorar la racionalidad occidental, pero tampoco 

subyugarse a ella. Lo que se pretende es hacer una ruptura que permita detectar sus límites, 

para ver con claridad la emergencia de las agroecologías otras desde los bordes o las fronteras 

del pensamiento moderno occidental, desde el cual emergen las agroecologías otras, pues 

desde allí es posible vislumbrar esas agroecologías otras territorializadas, corporalizadas 

en las subjetividades que las constituyen en modos de ser, hacer y conocer. Cabe aquí 

preguntar ¿por qué, para proponer o, mejor aún, hacer visibles a las agroecologías otras, es 

necesario “mirar” desde los bordes o las fronteras de la racionalidad moderna sobre la que se 

constituye la agroecología occidentalizada? 

Una posible respuesta a este interrogante es porque desde los bordes o las 

fronteras es posible construir nuevos lugares de enunciación de esas agroecologías otras, 

a partir de los saberes de los sujetos colonizados, subalternos, racializados que fueron 

relegados de la modernidad, de ahí que dichos bordes o fronteras sean considerados como 

el hogar de las epistemes otras, el hogar de las experiencias y las historias locales que 

construyen pensamientos otros, subjetividades otras, racionalidades otras, en cierta medida, 

desconocidas. Esto se entiende mejor si se tiene en cuenta la crítica que Mignolo (2000) 

establece a la epistemología denotativa y territorial, y su comparación con las epistemologías 

subalternas, las cuales, entre otros aspectos, se constituyen en los presupuestos epistémicos 

y ontológicos de las agroecologías otras. 

En términos generales, la epistemología denotativa corresponde a la epistemología 

hegemónica, que, siguiendo al autor, enfatiza en la denotación y la producción de verdades 

universales, mientras que las epistemologías subalternas, lejos de producir verdades, 

enfatizan en la representación y la transformación como expresión de la diferencia colonial. 

Esto guarda estrecha relación con el reclamo que desde las Epistemologías del Sur se hace 

a la monopolización que la teoría general (occidental) hace de las diversidades del mundo, 

reduciéndolas y ajustándolas a un hegemónico canon ordenador y homogeneizador, pues 

“no existe una teoría general que pueda cubrir adecuadamente todas estas diversidades 

infinitas del mundo. Por eso hay que buscar formas plurales de conocimiento” (SANTOS, 

2011, p. 17). Frente a esto, la producción de verdades como fundamento absoluto pierde 

congruencia. De acuerdo a estas consideraciones, podría decirse que la agroecología 

occidentalizada encaja en la epistemología denotativa por las razones hasta ahora expuestas, 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 7

mientras que las agroecologías otras encajarían en las epistemologías subalternas, pues no 

sólo representan los saberes marginados, sino también la voluntad de transformar y exigir 

transformaciones en justicia de los sujetos subalternizados. 

Estas epistemologías subalternas no sólo han estado ocultas sino también 

hegemonizadas por la epistemología denotativa y territorial, de ahí que si se exploran con 

detenimiento las concepciones clásicas de la agroecología occidentalizada (o agronomía 

ecologizada), se pueden hallar implícitos unos bordes que sólo pueden ser reconocidos 

desde los bordes o las fronteras, los cuales han pasado inadvertidos para la tradición 

agroecológica, en razón a su obediencia a los métodos occidentales. Para ilustrar mejor estas 

consideraciones, se retomarán dos concepciones sobre la agroecología occidentalizada 

que, como fácilmente podrá observarse, permiten, desde perspectivas distintas, apreciar 

la existencia de las agroecologías otras que han sido hegemonizadas. La primera de ellas 

concibe la agroecología como:

Un nuevo campo de conocimientos, un enfoque, una disciplina científica 
que reúne, sintetiza y aplica conocimientos de la agronomía, la ecología, la 
sociología, la etnobotánica y otras ciencias afines, con una óptica holística 
y sistémica y un fuerte componente ético, para generar conocimientos 
y validar y aplicar estrategias adecuadas para diseñar, manejar y evaluar 
agroecosistemas sustentables (SARANDÓN; FLÓREZ, 2014, p. 55).

Como puede apreciarse, esta agroecología (occidentalizada) constituye un 

universalismo abstracto mediante el cual, además de disolver las experiencias e historias 

locales, esto es, las particularidades de las subjetividades subalternas, proclama una mirada 

neutral, objetiva y universal de las agriculturas4. De allí su insistente pretensión de “(…) 

generar conocimientos [universales] y validar y aplicar estrategias [universales] adecuadas 

para diseñar, manejar y evaluar agroecosistemas sustentables [que, en consecuencia, 

también son universales]” (SARANDÓN; FLÓRES, 2014, p. 55)5. Con la universalización de las 

agriculturas en la estrecha categoría de agroecosistema, se reduce su complejidad y se diluyen 

las prácticas y los conocimientos de otro modo distinto al occidental, pues cada agricultura 

y los modos de ser, hacer y conocer alrededor de éstas, le imprimen particularidades que las 

hacen distintas unas de otras.

4  Se cumple aquí la crítica que Grosfoguel (2011) hace a la racionalidad occidental, al privilegiar la ego-política 
del conocimiento sobre la geo-política del conocimiento (los territorios donde se reproducen las experiencias 
e historias locales) y la corpo-política del conocimiento (la subjetividad e intersubjetividad subalternizada).
5  Los corchetes son del autor. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 8

Además de cosificar e instrumentalizar las agriculturas, así como de reducirlas a 

la abstracta categoría de agroecosistema, la agroecología occidentalizada sugiere la idea 

de que este es un objeto universal que puede ser científicamente operado, manipulado, 

intervenido, orientado del mismo modo sin importar el lugar dónde se encuentre. En suma, 

la objetivación de las agriculturas como un ente externo a los sujetos que las crean y las 

re-crean. Esto es un tópico propio del pensamiento occidental al concebirse la idea de 

un agroecosistema “deslocalizado”, pero que, mediante la teoría agroecológica, puede ser 

localizado en cualquier parte; lo que lleva a pensar que la complejidad de las agriculturas de 

los sujetos colonizados, subalternos, además de ser reducidas a simples agroecosistemas, 

requiere del saber científico occidental agroecológico para su diseño, manejo y evaluación. 

En tal caso, las epistemes localizadas, telúricas, corporalizadas que “dan forma” a los tejidos 

agriculturales no cuentan si de neutralidad, objetividad y universalidad se trata6.

Es aquí donde los saberes tradicionales entran en juego, pues la agroecología 

occidentalizada los asume, en primera medida, como un fenómeno cultural potencialmente 

útil para efectos de productividad. De allí que se les considere el derivado de una variedad 

cultural que ha coevolucionado con las condiciones naturales, por lo que es necesario darle 

presencia en el desarrollo técnico científico (ALTIERI, 1991). La “presencia” que se le ha dado 

al conocimiento local se ha agotado en un simple referente de “cómo funcionan las cosas” 

en las plurirrealidades agriculturales susceptibles de sistematización, para ensamblarlo en 

el “desarrollo técnico científico” agroecológico, el cual determina su validez, pues muchos 

de los conocimientos locales no son aceptados por carecer de lógica (científica) y, por tanto, 

obedecen a instintos, suposiciones, intuiciones.

Es importante resaltar que el conocimiento local o tradicional fue una invención 

eurocéntrica para legitimar la epistemología occidental, lo cual constituyó una relación 

tanto de poder como de encubrimiento, al nombrar los conocimientos de los otros (no 

occidentales) como tradicionales, porque no piensan como el yo (occidental). Esto es, 

una distinción entre el conocimiento científico y no científico. Beltrán (2017, p. 118) dice 

al respecto que esta distinción revela una dimensión de dominación epistémica, pues 

“cuando se afirma la existencia de un “conocimiento científico” se dice a su vez Yo conozco. 

(…). Cuando se reconoce la existencia de los “conocimientos tradicionales” se dice a su vez 

“Otros conocen” pero “no como Yo” (BELTRÁN, 2017, p. 118). En síntesis, este encubrimiento 

6  Quizá el lector refute esta idea arguyendo que la agroecología sí incluye los saberes tradicionales en su haber 
epistémico, en lo que estaríamos de acuerdo; sin embargo, tal inclusión es susceptible de importantes críticas 
a las que me referiré en párrafos posteriores.  



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 9

epistémico del otro lleva a la ubicación de lo científico en un lugar de enunciación universal, 

y lo no científico en una dimensión local, tradicional, atrasada. 

Lo que se quiere indicar con estos argumentos es que, al considerar los saberes 

tradicionales como un referente cultural, y no como un constructo que emerge como una 

episteme territorializada a partir de la cual se generan diversos marcos de comprensión, 

éstos serán sometidos al tamizaje, a la prueba, a la validación, a la comprobación científica 

que permita “escoger” únicamente aquéllos que tengan correspondencia (lógica) con las 

(superiores) teorías agroecológicas. Escobar (1999, p. 38), señala que “pocas veces se dan 

cuenta los expertos modernos que los conocimientos populares son complejas construcciones 

culturales que involucran no los objetos en sí, sino procesos que son profundamente 

históricos y relacionales”.  Esto es y será así toda vez que la racionalidad occidental no 

acepta teorías y verdades carentes de fundamento científico-experimental. Por esta razón, 

por más que hayan sido milenariamente “validados” en una multiplicidad de realidades 

agriculturales, los saberes tradicionales no dejarán de ser un simple referente cultural que 

puede contribuir útilmente en el diseño, manejo y evaluación de los agroecosistemas, por 

lo que ocuparán un lugar inferior en la escala del conocimiento en la que, naturalmente, 

la “episteme agroecológica occidental” será superior. Sin embargo, como se mostrará más 

adelante, desde las agroecologías otras los saberes, lejos de ser un referente cultural, son un 

complejo constructo a partir del cual constituye su “estatuto” interepistémico.

La segunda concepción se retoma de otro autor clásico de la tradición agroecológica 

que ha hecho notar, en muchas de sus observaciones, ciertas “insinuaciones” sobre las 

agroecologías otras. Se trata del profesor colombiano Tomás León Sicard, quien a pesar de 

entender a la agroecología en y desde la racionalidad moderna occidental, le ha conferido 

un modo ciertamente crítico, al considerarla una ciencia ambiental7. Lo que interesa destacar 

del autor es un párrafo clave de uno de sus textos más conocidos, el cual lleva implícito un 

contenido decolonial que ni siquiera el mismo autor advierte. Veamos por qué. Para León 

(2014, p. 27):

La dificultad de su aceptación general [de la agroecología] desde la 
agronomía tradicional se da porque la agroecología constituye una ciencia 
ahí donde antes no había más que fragmentos o, por el contrario, ahí donde 
se consideraba (pero en la práctica no se reconocía) que existía un continuum 
de experiencias, conocimientos, prácticas y efectos de la agricultura que la 

7  Se dice ciertamente ya que la ciencia ambiental a la que se refiere está enmarcada en los presupuestos modernos 
de cultura y naturaleza, con lo que se mantiene el dualismo ontológico de la cosmovisión occidental.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 10

vertían inexorablemente sobre la sociedad y que la obligaban a recibir las 
reacciones y demandas de esa misma sociedad, pero que las ciencias agrarias 
nunca reconocieron como parte de sus preocupaciones epistemológicas8.

El autor, aun sin hacer referencia explícita a la decolonialidad, se refiere a las 

agroecologías otras9, toda vez que alude a la agroecología como una ciencia ahí donde 

antes no había más que fragmentos, esto es, los territorios marginados, subalternizados por 

la episteme (técnico agronómica) occidental en los que, pese a su influencia, confluyen 

unas racionalidades e intersubjetividades otras. A esto se añadiría la notable colonización 

epistémica y ontológica que, insisto, sin proponérselo, denuncia cuando indica que:

[…] ahí donde se consideraba [bordes o fronteras] (pero en la práctica no se 
reconocía [se negaba]) que existía un continuum de experiencias [e historias 
locales], conocimientos [otros], prácticas [otras] y efectos [otros] de la 
agricultura (…), pero que las ciencias agrarias nunca reconocieron [léase 
negaron, marginaron, subalternaron] como parte de sus preocupaciones 
epistemológicas [desde el lugar de enunciación universal] (LEÓN, 2014, p. 27) 10.

Con estos argumentos se quiere indicar que la agroecología occidentalizada 

contiene dentro de ella elementos implícitos que le permitirán desprenderse, hacer 

ruptura, entrar en desobediencia epistémica con la racionalidad moderna occidental que 

la constituyó. Como bien pudo verse en los planteamientos de León, en esta agroecología, 

atrapada por los presupuestos ontoepistémicos occidentales, se encuentran los sujetos 

colonizados, subalternizados, marginados y heridos por la colonialidad en sus sentires, sus 

pensares, sus creencias, sus saberes, sus modos de ser, hacer y conocer localizados en los 

bordes o las fronteras consideradas como lugares otros de enunciación interepistémicos.

En tal sentido, la agroecología a la que se quiere y se debe llegar se encuentra 

localizada en los bordes o las fronteras y se les denomina agroecologías otras interepistémicas, 

en razón a que se constituyen por epistemes fronterizas. Es importante aclarar que el término 

interepisteme se toma prestado de Walsh (2007), quien lo define como la constitución de un 

nuevo espacio epistemológico en el que los saberes no occidentales y occidentales confluyen 

8  Los corchetes son del autor.
9  En el párrafo citado, por ejemplo, cuando el autor condiciona el reconocimiento y la legitimidad de la 
agroecología como ciencia, directamente a la agronomía tradicional, está asumiendo una notable postura 
colonial, al ubicar el saber agronómico en un hegemónico lugar de enunciación, desde el cual, como él 
mismo advierte, ve con dificultad aceptar, o no, la emergencia epistémica de la agroecología. Esto, a juicio de 
este ejercicio crítico, es tan riesgoso como impreciso, ya que la agroecología occidentalizada emergió como 
consecuencia del giro ecológico de la agronomía tradicional.
10  El énfasis en cursiva y los corchetes son del autor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 11

en un sentido horizontal, no jerárquico. Sin embargo, el sentido que se le pretende dar a 

dicho término, en el marco de las agroecologías otras, es distinto ya que estas agroecologías 

se “centran”, principalmente, en los saberes de los sujetos subalternos para tratar de 

comprender la multiplicidad de agriculturas que crean y re-crean en sus territorios11. De allí 

que se pluralice el término agroecología, pues en cada uno de estos pluriversos convergen 

múltiples agroecologías sustentadas en saberes y prácticas particulares, entendiéndose por 

particulares ese complejo de saberes y prácticas propias de un grupo de sujetos, a su vez que 

se comparten con otros sujetos, pues sus mundos agriculturales son creados por saberes y 

prácticas subalternas antes que por saberes y prácticas occidentales.

De este modo, las agroecologías otras interepistémicas marcan una discontinuidad 

con la agroecología occidentalizada, al comprender aquellas formas como los sujetos 

colonizados, subalternos, racializados, crean mundos agriculturales en los que conjugan 

saberes, espiritualidades, ritualidades, sentimientos, como modos de ser y estar, existir 

e interexistir, con otros sujetos naturales. Dicho de otro modo, las agroecologías otras se 

constituyen por los modos de ser, hacer y conocer de los sujetos colonizados, esto es, por las 

experiencias que estos sujetos viven y las narrativas que construyen al habitar y transformar 

sus territorios mediante textos agriculturales complejos, circulares; por la multiplicidad de 

prácticas con las que configuran sus mundos, que dan forma a esos entramados agriculturales 

que tienen lugar en aquello comúnmente llamado finca; y por los saberes (epistemes) que 

se acumulan tras “comprender” los lenguajes de la naturaleza, de sus agriculturas, de los 

sujetos naturales con quienes interexisten en una sola unión, en una sola relacionalidad 

lejos del dualismo ontológico moderno12. 

Esto puede verse en aquellas agriculturas que tienen lugar en espacios no 

disciplinados por la racionalidad económica, en tanto no obedecen a estándares técnicos 

ni están insertas a las lógicas del mercado, sino, más bien, a una profunda afectividad por la 

11  Con esto no se pretende ubicar a los saberes tradicionales en el nivel superior y a los occidentales en el 
inferior, pues ello resultaría a todas luces contradictorio ya que se reproduciría un fundamento típico de la 
racionalidad moderna occidental. 
12  En este punto es importante hacer énfasis en un asunto que no puede pasar por alto, ya que conduciría 
a las agroecologías otras por la senda de los esencialismos entusiastas, esto es, el hecho de idealizar a los 
sujetos subalternos como seres que viven en plena armonía con el ambiente natural separados de las lógicas 
modernas occidentales. Esto no es así toda vez que los sujetos y las comunidades subalternas (salvo algunos 
casos especiales de comunidades ancestrales que no han sido “contactadas” por el proyecto civilizatorio 
occidental), han sido “tocadas” por la episteme hegemónica occidental. De una u otra manera, la modernidad 
ha permeado, en distintos niveles, sus modos de existencia e interexistencia o, dicho en otros términos, la 
colonialidad los ha atravesado, obligándoles a resistir los embates del discurso mediante la fuerza de sus 
cosmovisiones, sus símbolos, sus estéticas, sus lenguajes. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 12

tierra. Un ejemplo de esto puede verse en uno de los mundos agriculturales del corregimiento 

de Coello-Cocora (Ibagué, Tolima), como se muestra a continuación:

Entre los matorrales que caracterizan a [la finca] La Esterlina, Isabel y su 
cuñada, Blanca Nieves, se apropian de un pequeño espacio el cual simbolizan 
con una mata de ahuyama y otra de veranera —planta que produce flores 
con matices rojo y naranja—; signos mediante los cuales configuran un 
orden estético que armoniza el entorno, dotándolo de sensibilidad, belleza 
y sentido. La veranera —soportada en trastos de guadua ordenados según 
la expansión de las ramas— y la ahuyama —planta que se extiende a sus 
anchas para colonizar el suelo que le autorizan—, están rodeadas de árboles 
de naranja y matas de plátano, musas paradisíacas que ondean sus hojas por 
antojo del viento y dan la impresión de saludar a quienes las contemplan. 
En este pequeño [mundo agricultural] —ubicado junto a la cocina, lugar en 
el que permanecen estas mujeres gran parte del día—, devienen prácticas 
agroecológicas como riego y suministro de residuos de cocina, mucílago de 
café y gallinaza; desechos biológicos que se depositan, principalmente, en el 
suelo de la ahuyama, considerada por Isabel y Blanca Nieves como el único 
cultivo que les pertenece, que lo sienten suyo, su cuidado es especial, está 
inscrito en el conjunto de sus responsabilidades cotidianas. No saben cómo 
creció allí, a lo mejor de otros residuos de cocina, quizá. Cuando notaron 
su emergencia adecuaron el suelo para hacerlo propicio a su crecimiento” 
(LUGO; RODRÍGUEZ; GARCÍA, 2017, p.85)13.

Lo mencionado hasta este punto permite considerar que las agroecologías otras 

abordan las particularidades, por tanto, su constitución debe ser interepistémica en tanto 

interrelación “entre epistemes” subalternas que se entretejen en los territorios. Esto se 

entiende mejor si se tiene en cuenta que cada finca, por ejemplo, es un complejo y particular 

mundo constituido por saberes, prácticas, narrativas, historias, experiencias que se 

entretejen en, desde y para las agriculturas. Por tanto, cada uno de estos mundos, diferentes 

entre sí, serían la particularidad sobre la que las agroecologías otras constituirían sus bases 

interepistémicas. De ahí que su sujeto, no de estudio, sino de comprensión, aproximación, 

serían los mundos agriculturales, a partir de los cuales se conocerían esas formas otras de 

ser, hacer y conocer agriculturales, algo que la agroecología occidentalizada ha intentado 

hacer reduciendo esta complejidad desde métodos occidentales, para enmarcarlos en una 

rigurosa matriz de sistematización con propósitos economicistas. Como bien se sabe, el 

método de las ciencias esclarece únicamente estructuras objetivamente dadas (VILLARROEL, 

2006); por tanto, la agroecología occidentalizada se centra en esclarecer estructuras como 

el agroecosistema en tanto dinámica y funcionamiento con plena intencionalidad de 

13  Los corchetes son del autor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 13

manipulación, ordenación, control, manejo, con lo que se “rechaza” o se “deja por fuera” 

otros horizontes ocultos u ocultados, incluso, por esa estructura objetiva denominada 

agroecosistema, como por el “ojo” paradigmático del agroecólogo inscrito en esa lógica. 

De ahí que, desde las agroecologías otras interepistémicas, los saberes, las experiencias, 

historias, narrativas, prácticas, ritualidades, espiritualidades se resistan al sometimiento y el 

dominio del método occidental.

La principal razón por la que las agroecologías otras se “centran” en las “entre 

epistemes” subalternas, es porque desde los saberes subalternos las tramas agriculturales 

se entretejen en los territorios, más aún si se trata de agriculturas que, “más allá de ser una 

fuente material de producción para asegurar la reproducción de la familia y la comunidad” 

(GIRALDO, 2018, p. 80), emergen como sistemas imbricados en los lugares que se habitan y 

transforman para interexistir. Los saberes occidentales que recrea la agroecología constituida 

desde la racionalidad moderna no tienen lugar en lo subalterno, a menos que, mediante un 

proceso de transición (agroecológica) promovido por esquemas institucionales de cualquier 

orden, lleguen a estos lugares subalternos para reorientar sus agriculturas e insertarlas en la 

lógica capitalista, lo que estaría en contravía de las cosmovisiones relegadas.

Esta “centralidad” es determinante en tanto que desde la interepisteme o las “entre 

epistemes” subalternas se les confiere un haber epistémico a las agroecologías otras, lo 

que permitiría pensarlas como una “ciencia” con una multiplicidad interepistémica que 

posibilitaría la comprensión de la complejidad connatural de las agriculturas, de los modos 

de ser y estar en territorios subalternos occidentalizados. Por eso, desde esta perspectiva, 

no se puede hablar de la agroecología como una ciencia y una práctica singular con 

pretensiones universales, ya que cada localidad, cada territorio, cada finca, son mundos 

distintos y complejos soportados en sus propias pluriepistemes. Por tanto, se trataría de una 

ciencia con un “estilo” distinto al occidental, al de la agroecología occidentalizada, ya que su 

pretensión no sería generar verdades universales, sino producir y re-producir conocimientos 

de otro modo. Conviene aclarar que las agroecologías otras no se llevan en clave de transición 

agroecológica, sino que se descubren, se reproducen, se reencuentran en los mundos de los 

sujetos subalternos, colonizados y enseñan, una vez más, que hay otros mundos basados en 

modos subjetivos e intersubjetivos imbricados con las tramas agriculturales. 

Lo que se ha hecho en esta sección ha sido mostrar una agroecología que contrasta 

con la agroecología ubicada dentro de la episteme moderna occidental, para lo cual fue 

necesaria una mirada desde lo que la decolonialidad denomina como pensamiento 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 14

fronterizo, a través del cual, siguiendo a Grosfoguel (s.f.), las epistemologías fronterizas 

subsumen/redefinen la retórica emancipatoria de la modernidad desde las cosmologías 

y las epistemologías de lo subalterno, localizado en el lado oprimido y explotado de la 

diferencia colonial, hacia una lucha por la liberación decolonial por un mundo más allá de la 

modernidad eurocentrada. En tal sentido, se identificaron elementos epistemológicos que 

permiten resignificar la agroecología desde las agroecologías otras, emancipándola de la 

agroecología occidentalizada, para lo cual las epistemes de los sujetos y las comunidades 

subalternizadas por el proyecto civilizatorio moderno, constituyen su base interepistémica, 

para pensar en su transición hacia un tipo de “ciencia” con un sentido y una lógica distinta a 

la cientificidad moderna.

El reto ahora será consolidar las agroecologías otras como la opción decolonial para 

desentrañarla de la cientificidad moderna o, dicho de un modo diferente, descolonizarla y 

ponerla en contexto para reproducir los saberes subalternos, mediante los cuales se crean 

y re-crean tejidos agriculturales como representación de la relacionalidad entre lo humano, 

lo no humano y lo sobrenatural. Este reto no resulta fácil de asumir si se tiene en cuenta 

el poderosísimo efecto que tiene el poder colonial para atravesar las estructuras y poner 

en marcha sus lógicas de control y dominio, como ocurre con las universidades públicas y 

privadas, lugares en el que las agroecologías otras podrían robustecerse como el paradigma 

otro que desobedece, rompe, con la episteme moderna y propone formas otras de ver e 

intervenir sobre la pluriversidad de realidades, pero, como bien se sabe, estas universidades 

están al servicio de las corporaciones que producen y reproducen el discurso hegemónico 

de progreso y bienestar.

La posibilidad de pensar en las agroecologías otras interepistémicas como una 

alternativa a un pensamiento científico, y a una manera de explicar la realidad que se ha 

tornado hegemónica, a partir de lo expuesto hasta ahora, quedaría incompleta sino se 

reflexiona en torno a cuál sería, o podría ser, su sujeto de “estudio”. Cabe mencionar que 

el ámbito en el que la subjetividad y la intersubjetividad se entretejen en, desde y para las 

agriculturas, se le denominará mundos agriculturales. Lo que se propone, en suma, es que 

desde las agroecologías otras, estos mundos agriculturales sean comprendidos más que 

explicados, lo cual implica aproximarse a ellos más allá de la racionalidad moderna occidental. 

De este modo, se diría que si la agroecología (occidentalizada) aborda al agroecosistema 

como objeto de estudio, las agroecologías otras constituyen los mundos agriculturales 

como sujetos de comprensión, a partir de los cuales construye su haber interepistémico.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 15

Frente a lo anterior emergen preguntas como: ¿qué se entiende por comprensión 

en el contexto de las agroecologías otras? ¿De qué manera y para qué, las agroecologías 

otras comprenderían los mundos agriculturales? Una posible respuesta a estos interrogantes 

solamente podría darse en el ámbito de las agroecologías otras, si se tiene en cuenta que 

éstas, por el simple hecho de constituirse por fuera de la racionalidad moderna occidental, 

no pretendería elaborar explicaciones de las realidades agriculturales, ni generar marcos 

teóricos universales, sino comprender las interrelaciones humanas, no humanas y espirituales 

a partir de las cuales emergen los tejidos agriculturales.

La palabra comprender proviene del latín comprehendere que expresa el hecho de 

entender, percibir el sentido, incluir, abarcar, asir. Comprender es, entonces, un complejo acto 

de construcción de significados, de sentidos, de representación de todo aquello que se nos 

presenta complejo, difuso, extraño, ajeno, esquivo, sinuoso, como un texto, un hecho, una 

situación, una realidad. En el plano de las agroecologías otras, la comprensión se entiende 

como aproximación, encuentro, descubrimiento, percepción, aprehensión de la complejidad 

relacional de las tramas agriculturales. Se trata de un tipo de comprensión que no da lugar, 

en sentido estricto, al contraste, la comparación, medición de una expresión propia de la 

racionalidad campesina frente a la racionalidad occidental, un símbolo moderno frente a 

un símbolo no-moderno, una tecnología agroecológica frente a una convencional, pues 

éstas “operan” en lógicas distintas. De ahí que la comprensión sea sorpresa, enigma, mística, 

respeto, asombro, frente a las subjetividades humanas y no humanas que se disuelven en la 

relacionalidad de dichas tramas. También implica renuncia, quietud, desapego, abandono, 

un no hacer constante frente a los hechos que no pueden entenderse racionalmente, los 

cuales, como sugiere Giraldo (2013, p.34), “[…] se nos muestran, pero cuando vamos a su 

encuentro a través de la razón se nos esconden”. Sobre esto, este autor plantea que: “Hay 

acciones factibles para el mundo técnico, cuestiones que podrían saberse y hacerse, pero 

que en realidad nos alejan del conocimiento de lo esencial, del asombro, del misterio al que 

el campesino nos enseña que hay que rendirle culto” (GIRALDO, 2013, p.34).

Según lo planteado, las agroecologías otras se constituyen desde las “entre epistemes” 

o la multiplicidad de saberes de los sujetos subalternos, pues estos emergen de un hacer 

y re-hacer constante, de un conjunto de prácticas, intuiciones, ritualidades, experiencias, 

historias, oralidades, lenguajes a partir de lo cual se constituyen los mundos agriculturales. 

De acuerdo con esto, se trata de comprender la racionalidad campesina a partir de la cual 

se erigen los mundos agriculturales, de ahí que las comprensiones que se hagan de estos 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 16

mundos bien pueden ser documentadas por los agroecólogos, aunque, naturalmente, no se 

trataría de escrituras científicas sino, más bien, escrituras otras que hablan de agroecologías 

otras en mundos agriculturales que convergen en los bordes o las fronteras.

Se deja hasta aquí esta parte de la discusión advirtiendo que éstas son apenas 

algunas consideraciones de las cuales tendrá que ocuparse la tradición agroecológica, en 

el urgente proceso de descolonización de la agroecología como ciencia y práctica, para 

lo cual dichas consideraciones deben ser sometidas a un amplio debate. Lo que se ha 

hecho hasta ahora, ha sido proponer las bases interepistémicas sobre las cuales podrían 

constituirse las agroecologías otras, a partir de las cuales es posible comprender en tanto 

descubrir, percibir, construir, el significado, el sentido, la sensibilidad, de los saberes y los 

entramados agriculturales que quedan por fuera de los imperativos de la racionalidad 

hegemónica. Lo que se hará en el siguiente segmento será abordar la dimensión ontológica 

de las agroecologías otras, en el contexto de los mundos agriculturales, esto es, el sujeto de 

comprensión de las agroecologías otras, lo que permitirá, entre otros aspectos, una mejor 

comprensión del alcance y la naturaleza de la comprensión que se ha propuesto en estos 

últimos párrafos.

La dimensión ontológica de las agroecologías otras. Los mundos agriculturales y 

nuevas prácticas de intersubjetividad

¿Qué son los mundos agriculturales y bajo qué presupuestos ontológicos y 

epistémicos se proponen estos como sujetos de comprensión de las agroecologías otras? 

¿Por qué los mundos agriculturales son contenedores y generadores de nuevas prácticas 

de intersubjetividad? A partir de estos y otros interrogantes que puedan surgir a lo largo de 

estas reflexiones, se orientará la discusión en las siguientes páginas. Como se indicó antes, los 

mundos agriculturales se proponen como el sujeto mediante el cual las agroecologías otras 

pueden llegar a comprender, entre otros aspectos, la multiplicidad de saberes y prácticas 

que se genera en, desde y para las agriculturas; los modos de ser y estar agriculturales o, 

dicho en otros términos, las interrelaciones entre lo humano, lo no-humano y lo espiritual 

en una trama de continuidad que disuelve la ontología moderna.

Los mundos agriculturales se entienden como un pluriverso constituido por una 

continuidad de relaciones e interrelaciones, en la que se diluye la escisión ontológica 

moderna y se constituyen ontologías relacionales, en tanto que humanos, animales, 

plantas, cosas, creencias, ritos, deben su existencia “a los procesos de interrelación e 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 17

interdependencia” (ESCOBAR, 2015, p. 110), en aquellos lugares donde interexisten. La 

noción de ontologías relacionales hace referencia a las formas en las que lo humano y lo 

no-humano interactúan, erigiendo, en este caso, complejas tramas agriculturales, mediadas 

por una espiritualidad constituida por ritualidades y misticismos mediante lo cual sacralizan 

sus relaciones con la tierra. En términos concretos, entonces, las ontologías relacionales 

permiten “descubrir” el “todo relacionado con todo” en los mundos agriculturales, pues 

éstos, por sí mismos, constituyen dichas ontologías dada la rica trama de interrelaciones 

que allí convergen sinérgicamente.

Desde las agroecologías otras, los mundos agriculturales pueden ser descubiertos 

en dos espacios distintos. El primero de ellos comprende al microcosmos llamado finca, 

aquella totalidad espacial donde el sujeto Agri-Cultor y su familia tejen un entramado 

agricultural interrelacionado e interconectado entre sí, un paisaje abigarrado de plantas 

y animales que convergen en una sola relacionalidad, diferente al paisaje fragmentado 

categóricamente en agroecosistemas, esto es, subsistemas que hacen parte del gran 

sistema, como sugiere la paradigmática teoría de los sistemas propuesta por la racionalidad 

eurocéntrica. La finca constituye entonces el ámbito donde el sujeto Agri-Cultor erige 

mundos agriculturales a partir de símbolos no modernos, como modos de configuración 

estética, poética y relacional para habitar un mundo con otros, es decir, configuraciones que 

dan cuenta de la sensibilidad y el afecto entre los sujetos Agri-Cultores y sus tierras, en tanto 

transformación mutua; de ahí que co-emerja una “relación bi-direccional en donde el Agri-

Cultor habita su parcela al tiempo que su parcela habita en él a través de un repertorio de 

símbolos, rituales y afectos” (GIRALDO, 2018, p. 106). Sobre éstos últimos aspectos se hará 

referencia en párrafos posteriores.

El segundo ámbito espacial hace referencia a aquellas agriculturas que, aún insertas en 

los imperativos modernos, constituyen tejidos agriculturales entre los espacios disciplinados 

y geometrizados para las agriculturas orientadas por la retórica de la modernidad. Esto 

puede verse, a modo de ejemplo, en algunas fincas de la vereda Coello-Cocora (Ibagué, 

Tolima), donde el campesino acostumbra abrir “claros” en sembradíos de café, orientados por 

estructuras del poder colonial como la Federación Nacional de Cafeteros, para establecer en 

ellos agriculturas como modos de resistencia o r(e)xistencias, como sugiere Arturo Escobar. 

Se trata de entramados agriculturales coherentes con sus realizaciones subjetivas, más allá 

de responder a lógicas capitalistas. Para una mejor comprensión de estos planteamientos se 

muestra lo siguiente: 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 18

Desde hace un tiempo don Reynaldo y su familia decidieron interrumpir el 
encuadre técnico de su cultivo de café, y abrieron un claro superior a los 
cincuenta metros cuadrados para sembrar fríjol, cebolla y acelga, justo en 
la parte superior del terreno —sin duda, esta decisión sería desaprobada 
por el riguroso criterio de cualquier técnico gremial—. (…) Don Reynaldo y 
su familia fertilizan [el suelo] con mucílago de café, hojarasca y otros restos 
vegetales, y no con los abonos recomendados por el gremio cafetero, los 
cuales, según les dicen, son permitidos en la agricultura orgánica. El otro 
claro tiene lugar entre el rastrojo, justo detrás de la casa. Allí siembran, 
además de cebolla, acelga y fríjol, zanahoria, repollo y una gran cantidad de 
plantas aromáticas entre las que se encuentra el tomillo, el laurel, la ruda y el 
paico. Este claro también es preparado con las mismas enmiendas orgánicas 
del anterior, y se permite el crecimiento de la vegetación espontánea para 
proteger el suelo de los rayos solares y ofrecer alimento a los insectos 
atraídos por las hortalizas. 

Estos claros se constituyen en subterfugios que erige la familia para el re-
encuentro con ellos mismos, con su ser y su existir campesino, al permitirles 
apartarse de los rigurosos protocolos técnicos de siembra y administración 
del café, instituidos por el cuerpo gremial. Cuando están en las plantaciones 
de café deben seguir las recomendaciones de los tecnócratas; mientras 
que en los claros simplemente siguen sus instintos, sus conocimientos, 
sus espiritualidades y re-crean la agroecología para volver a sus prácticas 
tradicionales de subsistencia. (…) Estos claros agroecológicos (…) se 
con-figuran siguiendo el lenguaje de la naturaleza, y no los protocolos 
diseñados en función de maximizar ganancias y optimizar procesos, en los 
que el hombre y la naturaleza son considerados como parte de la mercancía 
(LUGO; RODRÍGUEZ; GARCÍA, 2017, p. 90)14. 

Esto permite afirmar que para las agroecologías otras, el mundo agricultural 

corresponde a un lugar de encuentro subjetivo e intersubjetivo, en los cuales, mediante 

saberes y prácticas, se construye una compleja plurirrealidad agroecológica. Es importante 

tener en cuenta que la agroecología puede hallarse en cualquier lugar: un trasto viejo, 

una matera, una huerta, en una malla de alambre donde serpentea una planta rastrera de 

poca importancia comercial, pero de enorme significado familiar, en el conjunto de plantas 

que crecieron cerca de la casa gracias a residuos de cocina. Los mundos agriculturales 

son, para las agroecologías otras, “una red de interrelaciones en donde nada existe en 

forma lineal, determinada y fragmentada como lo creyó la razón occidental” (LUGO; 

RODRÍGUEZ, 2018, p. 100).

Estas anotaciones permiten apreciar cómo los mundos agriculturales contienen 

aspectos ontológicos que además de otorgar estabilidad y coherencia a la propuesta de las 

14  Los corchetes son del autor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 19

agroecologías otras, permite resignificar los modos de ser, hacer y conocer cooptados por la 

agroecología occidentalizada.

Desde las agroecologías otras las agriculturas se entienden como un hacer y re-

hacer constante. En la medida en que el sujeto hace (agriculturas) conoce y constituye su 

ser. Por tratarse de auténticas formas de escrituras y re-escrituras sobre la tierra, los textos 

agriculturales se constituyen en mundos u ontologías en las que se despliegan relaciones 

intersubjetivas, esto es, posibilidades de encuentro entre los sujetos humanos, los sujetos 

plantas y los sujetos animales. El texto agricultural hace del campesino un sujeto Agri-

Cultor, como lo sugiere Noguera (2016), un auténtico Cultor que, al inscribir surcos, pliegues 

y repliegues sobre la piel de la tierra, la habita poéticamente para transformarla y dejarse 

transformar por ella, erigiendo estéticas para la fecundidad de la vida, para el cuidado de 

sí mismo y de los otros, humanos y no-humanos. Por ello, hacer agriculturas es un “estar 

adentro” donde el Agri-Cultor, además de reconocerse, existe e interexiste, al comprender su 

mundo agricultural, gracias a una sensibilidad por su tierra, sus agriculturas, sus “cosas”. La 

diferencia entre agricultor y Agri-Cultor sugiere, en cierto modo, un “rescate” de este sujeto 

de la retórica de la modernidad que lo atraviesa y lo constituye y, a su vez, lo resignifica como 

el Cultor del agro sobre la tierra que ama y respeta.

Un Cultor que al crear agriculturas crea su propio ambiente o mundo agricultural, 

por tanto, como todo Cultor, nace de sus obras al tiempo que sus obras agriculturales nacen 

de él en un auténtico acto poético, toda vez que la poética va más allá de imaginaciones 

fantásticas, irreales o románticas, como advierte Pardo (1997), y refiere a la inscripción de 

signos sobre la tierra; signos agriculturales que tatúan (poética) la tierra (geo) para el cuidado 

y la transformación mutua. De este modo, el Agri-Cultor crea geopoéticas constituidas 

por tramas agriculturales como formas de grafiar sus tierras, sus parcelas, sus mundos 

agriculturales, en suma, escribe e inscribe en ellas desde sus lenguajes, sus gestos, sus voces 

en una sola relacionalidad ontológica.

Lo anterior deja ver a las agriculturas como expresiones de las sensibilidades y 

espiritualidades del Agri-Cultor, pues en ella están contenidas la compasión, la emoción 

y el encantamiento por la tierra, el afecto por cada ser que entreteje sus agriculturas, la 

comprensión de los lenguajes de la naturaleza que habita y que representa a través de 

sus modos se ser, hacer y conocer. De este modo, las agriculturas son posibilidades para 

el enraizamiento y la morada; esto es, un horizonte complejo donde la existencia humana 

tiene lugar. De ahí que las agriculturas se entiendan más allá del ámbito técnico productivo, 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 20

pues estas están articuladas a las creencias y los modos en que el Agri-Cultor entiende y 

vive sus “mundos”. Las agriculturas son un llamado al sujeto campesino; una permanente 

vivencia del llamado que lo invita al encuentro con el sujeto planta y el sujeto animal; un 

llamado que lo convierte en rehén de sus entramados agriculturales, hasta constituirse en 

un otro de dichos entramados. Así, las agriculturas son un modo de orientación e invitación 

a estar siempre dispuesto y en equilibrio consigo mismo para volcarse a ellas. Si no cuida de 

sí, difícilmente podrá cuidar de sus agriculturas.

Las agriculturas se comprenden, entonces, como modos de transformación de la 

tierra para configurar espacios de vida y transformación ontológica, pues, como sugiere 

Giraldo (2013, p. 5), la modificación de la tierra “también afecta el ser de ese ser humano (…), 

[ya que] se es como se es en cuanto incidencia de dicha modificación”15. Se trata, entonces, 

de un constructo ontológico mutuo, pues el Agri-Cultor constituye su ser en relación con 

el ser del lugar donde mora y transforma, lo que, en términos concretos, se entiende como 

relacionalidad ontológica en tanto continuidad entre lo humano y lo no-humano.

De acuerdo con esto, el ser del Agri-Cultor está determinado por el ser de la tierra 

que transforma. La comprensión que el Agri-Cultor hace del lenguaje de la tierra le permite 

construir agriculturas como un modo de transformación y permanencia en los lugares que 

habita. Esto ayuda a entender por qué a las agroecologías otras les corresponde “la tarea 

de develar la ontología misma de la Agri-Cultura”, como dice Giraldo (2013, p. 34), para 

“desocultar su significado en torno al habitar y permanecer” (p. 34). Esto sugiere que cuando 

un Agri-Cultor establece texturas constituidas, por ejemplo, por una planta de fríjol que se 

enreda en una de maíz, no sólo acompasa su ser con el ser de la tierra, sino que configura un 

modo de estar en su cosmos o mundo agricultural.

Tenemos, entonces, que las agriculturas son formas de ser y estar con la tierra, 

y que el Agri-Cultor es un ser constituido por emociones, afectividades, sentimientos, 

sensibilidades, creencias, símbolos determinados por la tierra y vinculadas a ella, en la que 

erige mundos agriculturales para dotar de sentido y significado a su existencia. Es decir que, 

mediante su trabajo, el campesino traza sentimientos, sensaciones, afectos, incorporados 

en su propio cuerpo (GIRALDO, 2013). Se trata de un Agri-Cultor que se emociona cuando 

comprende los lenguajes de la naturaleza y los acompasa a sus inscripciones agriculturales; 

que percibe e intuye el momento oportuno para la siembra y la cosecha; que conecta sus 

15  Los corchetes son del autor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 21

prácticas con las prácticas de otros sujetos no humanos, por ejemplo, cuando entiende que 

la telaraña no es un azar, sino una expresión relacional de la complejidad agricultural16, es 

decir, que se teje allí como parte constitutiva del ensamble que posibilita las agriculturas. 

Esto cobra mayor sentido si se tiene en cuenta que “la persona humana [campesino, Agri-

Cultor] no es una entidad con propiedades, sino una iniciativa de relaciones con un mundo 

[agricultural] que elige y por el que es elegido” (VAN MANEN, 2016, p. 229)17. Por ello, los 

mundos agriculturales son un modo de afirmación y re-afirmación campesina.

Este Agri-Cultor es un ser que siente dolor por el sufrimiento de su tierra; un ser que 

deposita en sus creencias y asombros los enigmas de la naturaleza que, lejos de pretender 

explicarlos, los asume a través del rito y el culto propios de la praxis campesina, la cual, 

por cierto, se nutre de aquella modalidad de sabiduría para la que vale más la intuición 

que la exactitud del cálculo (VILLARROEL, 2006). De ahí que el interés de las agroecologías 

otras no deben ser puramente cognitivo, sino también intuitivo, sensible, místico, poético, 

enigmático o, dicho de otro modo, comprensivo.

Algunas culturas como el pueblo Nasa, por ejemplo, consideran que la siembra es una 

práctica ceremonial mediante la cual se rinde culto y respeto a la tierra, toda vez que enterrar 

la semilla implica genuflexiones que expresan reverencia, adoración y agradecimiento. 

Otros ejemplos pueden verse en la costumbre campesina de “pedir permiso” a la planta 

medicinal para arrancar una parte suya, explicándosele que se empleará en el tratamiento 

a un enfermo; en sentarse al momento de sembrar semillas o plántulas para que no crezcan 

“demasiado altas”; hablarle a las plantas de la huerta para consentirlas, dado sus efectos en 

el crecimiento, la resistencia a enfermedades o la producción de frutos y hojas18. En su suma, 

se trata de un ser constituido por historias y experiencias arraigadas a sus lugares, a sus 

tierras, a ese microcosmos llamado mundos agriculturales.

16  Es importante tener en cuenta que la subjetividad no es un atributo exclusivo de lo humano, sino también 
de lo no humano, cuya subjetividad le fue arrebatada por la modernidad. De este modo, lo humano y lo no 
humano son cultores vinculados a esa tierra que transforman, que poetizan y de la que son poetizados. Tanto 
lo humano como lo no-humano se relacionan, para el caso, en y con el mundo agricultural desde su propia 
subjetividad, lo que sugiere la importante necesidad de comprender “cómo los humanos conciben y representan 
a los animales y al mundo exterior, [así como] analizar la manera en que estos ven el mundo y representan a 
los humanos” (RUÍZ; DEL CAIRO, 2016, p. 199); algo que, sin duda, debe ser interés de las agroecologías otras 
interepistémica dada la complejidad relacional de los mundos agriculturales. Los corchetes son del autor. 
17  Los corchetes son del autor.
18  Estas prácticas han sido observadas por el autor en la finca El Evenecer en la vereda el Silencio, municipio 
del Líbano (Tolima, Colombia) propiedad de don Wilson y doña Marleny.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 22

Otro importante aspecto que las agroecologías otras comprenden desde los 

mundos agriculturales, son las dimensiones temporales sobre las que se inscriben las 

agriculturas, esto es, la linealidad y la circularidad19. Para Mignolo (2016), la linealidad 

temporal es una ficción epistémica occidental, por lo que se volvió un concepto fundamental 

en la colonialidad en general, pues el presente, dice el autor, se describió como moderno y 

civilizado; el pasado como tradicional y bárbaro; el futuro, los futuros, se conciben como la 

espera de una situación de progreso y bienestar. En contraste con esto, la circularidad del 

tiempo consiste en un proceso cíclico que no está determinado por un comienzo y un final, 

todo es un ciclo que ni termina ni evoluciona, simplemente se repite y es continuo, como el 

ciclo del agua, por ejemplo.

Lo anterior permite entender que las agriculturas, promovidas en este caso por 

la agroecología occidentalizada, están inscritas en una linealidad temporal, como puede 

verse en la noción de agroecosistema. Por su parte, en muchos territorios del Sur Global, de 

los lugares periféricos, los sujetos subalternos erigen tramas agriculturales imbricadas a la 

circularidad de la naturaleza, por lo que “ese mundo vivido es cíclico y no lineal, porque año 

tras año, vuelta tras vuelta, existe la certeza de que la naturaleza volverá a proporcionar el 

sustento a la familia” (GIRALDO, 2018, p. 79). La linealidad temporal en la que la agroecología 

occidentalizada inscribe los agroecosistemas, implica un aceleramiento permanente, una 

“marcha a toda prisa” en función del rendimiento y las ganancias, por lo que se acude a 

prácticas que aceleren el crecimiento, la floración, la producción, la cosecha e incluso la 

poscosecha. Mientras que, desde las agroecologías otras, se comprende el sentido de la 

lentitud como acto inherente a los sujetos plantas y los sujetos animales, esto es, el “tiempo” 

que se toman para alcanzar la plenitud sin necesidad de estímulos externos. Esto es algo a 

lo que la racionalidad campesina e indígena atribuyen culto y misticismo, pues la lentitud y 

la “larga espera”, lejos de ser problemas que implican soluciones técnicas, se constituyen en 

una “oportunidad” para el vínculo afectivo, que se erige a través del cuidado y la protección 

entre lo humano y lo no humano.

Por último, se diría que las dimensiones temporales en las que se inscriben las 

agriculturas conllevan a generar saberes en función de las mismas. Así, la agroecología 

occidentalizada genera un corpus de conocimiento científico para erigir agroecosistemas 

19  La linealidad es un rasgo particular de la cosmovisión cristiana, al entender que hubo un inicio en el que 
Dios creó al mundo y que, por tanto, habrá un final apocalíptico. La linealidad del tiempo resultaría oportuna 
para la idea de progreso y bienestar de la cosmovisión occidental, al considerar que en la medida en que el 
tiempo avanza, se progresará hacia algo mejor.



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 23

lineales, mientras que los sujetos subalternos, pese a la advertencia que se hizo en el párrafo 

anterior, al entretejer sus agriculturas en correspondencia con la ciclicidad de la naturaleza, 

acumulan y generan saberes, prácticas, narrativas, experiencias o, dicho de un modo concreto, 

modos de ser y estar articulados a la complejidad biológica de sus espacios de vida. Por ello, 

las cosmovisiones no occidentales difieren de la hegemónica cosmovisión occidental, lo que 

obliga, por cierto, a pensar el contexto y los términos en que podría efectuarse el pretendido 

diálogo (encuentro y des-encuentro) de saberes.

Esto último robustece, en gran medida, la idea de que las agroecologías otras 

deben centrarse en la multiplicidad de epistemes subalternas localizadas en las periferias, 

en los bordes o, lo que es lo mismo, en las fronteras del pensamiento occidental. Sin lugar 

a dudas, la relación entre ambas dimensiones del tiempo ha conllevado a una permanente 

tensión y conflicto, ya que, siguiendo a Giraldo (2018), muchos sujetos y comunidades 

subalternas están en permanente interrelación con los mercados modernos, por lo que se 

crean sincretismos complejos de discernir, pues si bien muchas comunidades subalternas 

constituyen sus modos de ser y de estar desde perspectivas temporales lineales, debido al 

“atravesamiento” epistémico occidental, es bastante común hallar prácticas y rituales en, 

desde y para las agriculturas inscritas en la dimensión circular, las cuales se constituyen 

a partir de los ciclos de la naturaleza y de la espiritualidad con la tierra, lo cual no puede 

reducirse a la linealidad temporal.

Un ejemplo de esto pueden ser las agriculturas mandálicas, promovida por algunas 

organizaciones como la Universidad Escuela de la Región Tropical Húmeda (EARTH). Mandala, 

en sánscrito, significa círculo sagrado de energía vital del universo. En términos generales, 

esta práctica consiste en aplicar el principio de mandala en las agriculturas, mediante un 

diseño circular que permita el flujo y la circulación de la energía entre las plantas y los 

animales. De este modo, la EARTH propone una siembra mandálica con nueve anillos de 

cultivos alrededor de una poza de agua, imitando al sistema solar con nueve planetas. La 

poza funciona como el sol, el centro energético del sistema que provee energía mediante 

la irrigación de agua20. Si bien los mandalas son representaciones del budismo, es común 

encontrar agriculturas similares en culturas indígenas y campesinas colombianas, como 

ocurre, por ejemplo, con el huerto mixto del pueblo ingano asentado en el parque Alto 

Fragua Indi Wasi (Caquetá), cuyo diseño obedece a una circulación energética permanente. 

Lo mismo ocurre con algunas prácticas campesinas alrededor de la huerta casera.

20  Para ampliar esta información se recomienda visitar el sitio web Universidad Eart (2013).



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 24

Estas anotaciones permiten comprender, una vez más, el contraste con la imagen 

paradigmática que la agroecología occidentalizada retrata de las agriculturas, al inscribirlas 

en un agroecosistema constituido en la dualidad moderna. Esto es un mundo, de plantas y 

animales, objetivado, cognoscible, ordenado, lineal, a partir del cual se constituyen sujetos 

cooptados, alejados de sus prácticas, estilos, historias, de sus sensibilidades, emociones, 

afectividades, ritualidades, de sus símbolos “tradicionales” y sus saberes. En suma, sujetos 

instrumentalizados que operan como administradores de unas agriculturas desligadas, 

desvinculadas de la naturaleza y, por tanto, dependientes de aquello que la naturaleza no 

puede “ofrecerles” dada la racionalidad técnica que las sustenta: insumos químicos de síntesis.

Si el ser del Agri-Cultor se constituye mediante el ser de la agricultura y de la 

tierra, entonces la agroecología occidentalizada constituye subjetividades congruentes 

con sus agriculturas paradigmáticas, es decir, “seres competitivos, destructivos, solitarios, 

desconfiados. Seres extraviados de la tierra y sometidos al engranaje de un sistema industrial 

que devasta las complejas tramas de la vida” (GIRALDO, 2013, p.15). Esto evoca la imagen de 

un tipo de sujeto “productor”, que ordena su realidad como un hecho natural, como una 

forma de ser de las cosas.

Se trata de un sujeto colonizado que diseña, maneja y evalúa agroecosistemas 

orientado por un saber científico que, por tanto, asume como superior a sus conocimientos, 

una realidad que le sugiere seguir las recomendaciones técnico-científicas antes que 

orientarse por su acervo de conocimientos. Estas anotaciones permiten insistir, una vez más, 

que el “encierro” de las agriculturas en la idea de agroecosistema, implica la constitución 

de una subjetividad en correspondencia con la racionalidad técnico-científica dualista de 

la agroecología occidentalizada, pues ese Agri-Cultor es desapartado de su subjetividad, 

sus percepciones, creencias, expresiones, instintos, misticismos, rituales en, desde y para las 

agriculturas, al ser reducidas estas a un simple trozo de plantas y animales (agroecosistema) 

ordenado linealmente para efectos de la productividad y la sostenibilidad.

Lo dicho hasta ahora permite entender que la forma como las agroecologías otras 

aborda la ontología del Agri-Cultor y de las agriculturas, hace que éstas confieran otros 

sentidos a los modos de ser y estar en el territorio. Dicho de otro modo, las agroecologías 

otras no sólo constituyen subjetividades de un modo distinto a la racionalidad técnico 

instrumental de la agroecología occidentalizada, sino que abordan las agriculturas como 

un acto constitutivo del ser Agri-Cultor, mediante el cual configuran mundos agriculturales 

u ontologías relacionales donde el “interser” se da a plenitud, puesto que “nada existe por 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 25

sí sólo, todo interexiste” (ESCOBAR, 2013, p. 20). Esto ayuda a entender de una manera más 

ilustrativa, que la constitución del ser del Agri-Cultor, a partir del ser de las agri-culturas y 

el ser de éstas a partir del ser del Agri-Cultor, no es más que un interser determinado por la 

interexistencia que se da en el plano relacional de lo humano, lo no humano y lo espiritual.

De acuerdo con lo anterior, podría decirse que las agroecologías otras, más allá de 

constituir modos de ser y estar, descubren, promueven, rescatan los vínculos afectivos que 

el Agri-Cultor, inscrito en los bordes de la episteme moderna, establece con la tierra a partir 

de sus agriculturas. Estos modos de ser y estar se mantienen “apartados” de la racionalidad 

técnico instrumental de las agroecologías occidentalizadas, lo cual se entiende como un 

“siendo estando” y un “estando siendo” en la tierra desde lo sensible, lo afectivo, lo emocional 

y lo enigmático a través de las agriculturas. Esto no significa, por cierto, que los sujetos 

Agri-Cultores se encuentren permanentemente desvinculados de nichos modernos como 

el mercado. Todo lo contrario, pues estos sujetos construyen sus mundos agriculturales 

articulados, en diferentes grados de complejidad, a los mercados para introducir en ellos sus 

propios símbolos: el huevo y la gallina de campo y la cebolla orgánica, sólo por mencionar 

algunos ejemplos.

Si bien los Agri-Cultores y las comunidades subalternas no pueden idealizarse 

como el modelo de vida perfecto, hay que reconocer en éstos una profunda diferencia 

con las representaciones que la ontología moderna occidental hace de la relación entre 

el hombre y la naturaleza, en tanto naturaleza sometida al dominio de la cultura. Como 

indica Giraldo (2018, p.78), estas diferencias ontológicas “se expresan en prácticas agrícolas 

y acuícolas donde el discurso racional y la lógica productivista no orientan la manera de 

habitar el mundo”. Esto se refiere a saberes, prácticas, experiencias, historias, narrativas que 

se entretejen al coexistir con la naturaleza en una sola relacionalidad, en la que, como se ha 

mencionado insistentemente, la racionalidad occidental no encajaría.

De allí que los mundos agriculturales se constituyan en “escenarios potenciales” 

para que las agroecologías otras visibilicen la multiplicidad de ontologías no modernas, 

encarnadas en sujetos Agri-Cultores y agriculturas subalternizadas, mediante las cuales 

emergen modos de ser y estar que no pueden ser comprendidos, ni estudiados, ni orientados 

por la racionalidad técnico instrumental de la agroecología occidental. Tales “escenarios” 

serían los ambientes propicios para que las agroecologías otras consoliden y pongan en 

marcha su accionar ontológico y epistémico, ya que donde la agroecología occidentalizada 

“sólo ve” espacios disciplinados para el diseño de agroecosistemas, constituidos por 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 26

saberes y subjetividades hegemonizadas, las agroecologías otras descubren ontologías 

relacionales constituidas por una rica trama de subjetividad e intersubjetividad, orientadas 

por un sentido de desobediencia frente a las prácticas hegemonizadoras. De esta manera, 

los mundos agriculturales vendrían a ser un sujeto de comprensión que transgrede la 

concepción científica moderna, y abre las puertas a otras formas de comprender el “siendo-

estando” y el “estando-siendo” agricultural. Estas consideraciones permiten afirmar que, 

mientras los mundos agriculturales son encubiertos por la agroecología occidental, éstos 

son descubiertos por las agroecologías otras interepistémicas.

Consideraciones finales

A lo largo de este análisis, pero de manera especial en el último segmento, se ha 

pretendido mostrar a las agroecologías otras interepistémicas como un posible campo de 

conocimiento, que emerge en el pensamiento fronterizo, en contraposición a la agroecología 

occidentalizada, así como, plantear algunos posibles referentes epistemológicos y 

ontológicos sobre los cuales dichas agroecologías podrían “constituirse”. Esto último se 

expuso desde la perspectiva de los mundos agriculturales, propuestos como el ámbito 

relacional al que las agroecologías otras se aproximan para comprenderlos y, a partir de 

estos, orientar sus fundamentos epistémicos y ontológicos.

No obstante, conviene precisar que estas anotaciones, lejos de estar acabadas, 

requieren de un amplio debate, así como de “evidencia empírica”, para lo cual se hace 

necesario un diálogo en torno a la descolonización de la agroecología, su desprendimiento 

de la episteme moderna y su ubicación en las fronteras de la misma, iluminada por la 

multiplicidad de saberes y prácticas de subjetividad e intersubjetividad que tienen lugar en 

la colonialidad; lo que, en suma, conllevaría al giro otro de la agroecología.

Si bien estas líneas se convierten en un ejercicio inicial que puede ofrecer algunas 

pistas clave, es importante que la tradición agroecológica se “ponga a la tarea” de hacer una 

pausa para volver la mirada a las tradiciones refugiadas en los bordes o las fronteras y que 

tantas contribuciones, desde las agroecologías otras, pueden hacer a la crisis ambiental 

actual, si se tiene en cuenta que el propósito de las agroecologías otras es mirar hacia lo que 

Leff (2014, p. 286) describe como “[…] otras maneras alternativas de entender la realidad, la 

naturaleza, la vida humana y las relaciones sociales; diferentes formas de construir la vida 

humana en el planeta que habitamos”, en este caso, alrededor de las agriculturas o, mejor 

aún, desde los mundos agriculturales. 



Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 27

En este orden de ideas, a partir de lo expuesto en este escrito, se espera haber 

ofrecido algunos argumentos iniciales que sirvan como referente para el complejo y extenso 

debate sobre la materia que nos concierne a los agroecólogos y a la tradición agroecológica 

en su conjunto, de lo contrario, podría ser probable que la agroecología continúe atada a las 

lógicas de la modernidad, mientras que el sentido de la misma podría seguir convergiendo 

en los bordes o las fronteras.

BIBLIOGRAFÍA

ALTIERI, M. A. ¿Por qué estudiar la agricultura tradicional? Revista de CLADES, n. 1, 1991. Disponible en: https://
ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apunte1.pdf. (En 16-11-2021).

BELTRÁN, Y. Violencia epistémica en la protección de los conocimientos “tradicionales”. Ciencia Política, v. 12, 
n. 24, p. 115-136, 2017. 

ESCOBAR, A. Cultura, ambiente y política en la antropología contemporánea. Colombia: Instituto 
Colombiano de Antropología. Ministerio de Cultura. 1999.

ESCOBAR, A. En el trasfondo de nuestra cultura: la tradición racionalista y el problema del dualismo ontológico. 
Tabula Rasa, Colombia, n.18, p. 15-42, 2013. 

ESCOBAR, A. Territorios de diferencia. Lugar, movimientos, vida, redes. Traducción de Eduardo Restrepo. 
Colombia: Editorial Universidad del Cauca. 2015.

GIRALDO, O. Hacia una ontología de la agri-cultura en perspectiva del pensamiento ambiental, Polis. Revista 
Latinoamericana, Chile, n. 34, p. 95-115. 2013.

GIRALDO, O; ROSSET, P. La agroecología en una encrucijada: entre la institucionalidad y los movimientos 
sociales. Guaju – Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável, v.2, n.1, p. 14-37, 2016.

GIRALDO, O. F. Ecología política de la agricultura. Agroecología y posdesarrollo. México: Colegio de la 
Frontera Sur. ECOSUR. 2018.

GROSFOGUEL, R. De Aimé Césaire a los zapatistas. En: DUSSEL, E; MENDIENTA, E; BOHÓRQUEZ, C. (Editores). 
El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-2000]. Historia, Corrientes, Temas, 
Filósofos. México: Siglo veintiuno editores. 2011. p. 673-682.

LEFF, E. La apuesta por la vida. Imaginación sociológica e imaginarios sociales en los territorios ambientales 
del sur. México: Siglo XXI editores. 2014.

LEÓN, T. Perspectiva ambiental de la agroecología. La ciencia de los agroecosistemas. Colombia: Instituto de 
Estudios Ambientales –IDEA. Universidad Nacional de Colombia. 2014.

LUGO, L. J. Agroecología y pensamiento decolonial. Las agroecologías otras interepistémicas. Colombia: 
Sello Editorial de la universidad del Tolima. 2019.

LUGO, L. J; RODRÍGUEZ, L. H. El agroecosistema ¿objeto de estudio de la Agroecología o de la Agronomía 
Ecologizada? Anotaciones para una tensión epistémica. Revista Interdisciplina, México, v. 6, n, 14, p. 89-112, 
2018. 

LUGO, L. J.; RODRÍGUEZ, L. H.; GARCÍA, N. Agroecología. Otra mirada. Críticas, ideas y aproximaciones. 

https://ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apunte1.pdf
https://ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apunte1.pdf


Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentável 
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022 28

Colombia: Sello Editorial de la universidad del Tolima. 2017.

MIGNOLO, W. Historias locales/diseños globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento 
fronterizo. España: Ediciones Akal. 2000.

MIGNOLO, W. Hacer, pensar y vivir la decolonialidad. Textos reunidos y presentados por comunidad 
psicoanálisis/pensamiento decolonial. México: Borde Sur. Ediciones Navarra. México. 2016.

RUÍZ, D; DEL CAIRO, C. Los debates del giro ontológico en torno al naturalismo moderno. Revista de Estudios 
Sociales, Colombia, n. 55, p. 193-204, 2016.

SANTOS, B. S. Introducción: las epistemologías del sur. En: CIDOB. Formas-Otras. Saber, nombrar, narrar, hacer. 
Barcelona, España: Colección monografías. CIDOB Ediciones. 2011. p. 9-22.

SARANDÓN, S. J.; FLÓRES, C. (2014). La Agroecología: el enfoque necesario para una agricultura sustentable. 
En: SARANDÓN, S. J.; FLÓRES, C. Agroecología: bases teóricas para el diseño y manejo de Agroecosistemas 
sustentables. (Eds). Buenos Aires, Argentina: Editorial de la Universidad de la Plata, 2014. p. 42-69.

UNIVERSIDAD EART. Un círculo perfecto: agricultura Mandala. Agosto 2013. Disponible en: https://www.
earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/. Acceso el 13 abril. 2021.

VAN MANEN, M. Fenomenología de la práctica. Métodos de donación de sentido en la investigación y la 
escritura fenomenológica. Traducción de Juan C. Aguirre García, Luís G. Jaramillo Echeverry. Popayán, Colombia:  
Universidad del Cauca. Sello Editorial, 2016.

VILLARROEL, Raúl. La naturaleza como texto: Hermenéutica y crisis medioambiental. Santiago, Chile: Editorial 
Universitaria. 2006.

https://www.earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/
https://www.earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/

