(OMOM

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022
www.revistas.ufpr.br/guaju

EL GIRO OTRO DE LA
AGROECOLOGIA: LAS
AGROECOLOGIAS OTRAS
INTEREPISTEMICAS Y LOS MUNDOS
AGRICULTURALES’

Leyson Jimmy Lugo Perea

Universidad del Tolima

Ibagué —Tolima - Colémbia

E-mail: ljlugop@ut.edu.co

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5769-8591

Recebido em 28/10/2021 aceito em 17/11/2021.
DOI: http://doi.dx.org/10.5380/guaju.v8i0.83462

Resumen

El presente escrito aborda una critica a la agroecologia como ciencia
“occidentalizada”y, a su vez, propone algunas reflexiones, ideas y aproximaciones
para “des-occidentalizarla” o descolonizarla, tomando como referencia el
pensamiento decolonial latinoamericano. En tal sentido, el escrito se divide en
tres partes asi: la primera hace una breve contextualizacién de las agroecologias
otras interepistémicas como un paradigma otro fronterizo o, como lo sugiere
el pensamiento decolonial, un paradigma ubicado en los bordes o fronteras
de la razén occidental. La segunda propone la dimension interepistémica de
las agroecologias otras a partir de las epistemes localizadas, territorializadas,
corporalizadas y encarnadas en la subjetividad de los sujetos Agri-Cultores
subalternizados. Por ultimo, se propone la dimensién ontoldgica a partir de los
mundos agriculturales, entendidos estos como una trama relacional entre los
sujetos humano, planta y animal.

Palabras clave: Agroecologias Otras. Descolonizacién. Mundos Agriculturales.
Occidentalizacién. Agroecologias Fronterizas.

1 Gran parte de las reflexiones abordadas en este escrito fueron publicadas por el
autor en Lugo (2019).

Guaju, Revista Brasileira de Desenvolvimento Terrritorial Sustentavel
estd licenciado com uma Licenca Creative Commons Atribuicao 4.0 Internacional.


https://orcid.org/0000-0001-5769-8591
http://doi.dx.org/10.5380/guaju.v8i0.83462

The other turn of the agroecologie: the other
inter-epistemic agroescologies and the agricultural
worlds

Abstract

This paper takes a critical look at agroecology as a ‘westernised’ science, and therefore
proposes some considerations, ideas and approaches for ‘de-westernising’ or decolonising
agroecology using Latin American decolonial thought as a reference point. To that effect, the
paper is divided into the following three parts. Firstly, a brief contextualisation of other inter-
epistemic agroecologies as another crossing paradigm or, as decolonial thought suggests, a
paradigm onthe border or limit of western reasoning. Secondly, the inter-epistemic dimension
of other agroecologies based on localised, territorialised, embodied and embedded epistemes
in the subjectivity of subordinating agriculturist subjects. Finally, the ontological dimension
based on the agricultural worlds perceived as an interwoven relationship between human,
plant and animal subjects.

Keywords: Other Agroecologies. Descolonization. Agricultural Worlds. Westernization.
Border Agroecologies.

Avirada outra da agroecologia: as agroecologias
outras inter-espistémicas e os mundos agriculturais

Resumo

Neste texto aborda-se uma critica a agroecologia como ciéncia “ocidentalizada’; e por suavez,
propée algumas reflexées, ideias e aproximagoes para “des-ocidentalizd-la” ou decolonizd-
la, tendo como referente o pensamento decolonial latino-americano. Neste sentido, o
trabalho foi divido em trés partes: na primeira, se faz uma breve contextualiza¢do das
agroecologias outras inter-epistémicas entendidas como um paradigma outro fronteirico,
ou como é sugerido pelo pensamento decolonial, um paradigma localizado nas bordas ou
fronteiras da razao ocidental. Na seqgunda parte, propde-se a dimensdo inter-epistémica das
agroecologias outras a partir das epistemes localizadas, territorializadas, corporificadas
e encarnadas na subjetividade dos sujeitos Agri-Cultores subalternizados. Finalmente,
propde-se a dimenséo ontolégica a partir dos mundos agriculturais, entendidos como um
emaranhado relacional entre os sujeitos humano, planta e animal.

Palavras-chave: Agroecologias Outras. Decolonizagdo. Mundos Agriculturais.
Ocidentalizagdo. Agroecologias de Fronteira.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 2
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022



Introduccion

Las reflexiones que se presentan en este escrito son resultado de intereses
académicos e investigativos del autor en torno a un cuestionamiento critico a la
agroecologia en tanto ciencia y practica, a partir de dos presupuestos centrales. El primero
de ellos es que la agroecologia ha constituido sus bases ontoldgicas y epistémicas desde
la racionalidad moderna occidental. En esto no hay nada novedoso ni original, pues
sobre la occidentalizacion de las ciencias se ha dicho bastante. No obstante, y viene aqui
el segqundo presupuesto, resulta curioso que la agroecologia haya terminado “atrapada”
por dicha racionalidad hegemonica, toda vez que esta emergié durante la sequnda mitad
del siglo XX, precisamente, como un campo critico, contrahegemonico, frente a la crisis
ambiental generada por el proyecto civilizatorio occidental, el cual provocé, entre muchos
otros aspectos, la insercién de las agriculturas en una matriz industrial configurada por las
relaciones de poder agrocapitalista, a partir de unos saberes corporativos y una racionalidad
técnica degradante. Lo que se quiere indicar con estas apreciaciones es que la agroecologia
contrahegemonica fue hegemonizada o, si se quiere, “occidentalizada’, por lo que objetivé
las agriculturas en la estrecha categoria de agroecosistemas, instrumentalizé al sujeto, y
sus saberes, como un “productor” dispuesto a administrar plantas y animales y, por tanto,
dispuesta o funcional a las relaciones de poder agrocapitalista, a partir de una racionalidad
ecolégica y organica.

Deacuerdoconloanterior,en esteescrito seabordan unaserie dereflexiones, criticas,
ideas, aproximaciones que, ademas de ampliar los argumentos antes expuestos, contribuyen
al debate entornoalanecesidad de“des-occidentalizar”o descolonizar la agroecologia como
ciencia y practica, esto es, una agroecologia que se desmarque de la racionalidad moderna
occidental, se ubique en las fronteras de la misma y “re-constituya” su haber ontoepistémico
a partir de una multiplicidad de saberes y practicas otras relegadas, apartadas, negadas,
encubiertas, invisibilizadas por el poder colonial. Para ello, se propone, desde la perspectiva
decolonial, un giro otro de la agroecologia a partir de la“re-constitucién”de las agroecologias
otras interepistémicas como una “ciencia” o un “paradigma” otro, cuyo sujeto, no de estudio
sino de comprension, sean los mundos agriculturales. Conviene aclarar que esto no implica
abordar una postura radical antimoderna sino, por el contrario, una postura critica que
implique ruptura, distanciamiento de la racionalidad moderna occidental con el propésito
de detectar y cuestionar sus limites, asi como des-cubrir y visibilizar la multiplicidad de

practicas, racionalidades, experiencias, historias, espiritualidades, ritualidades, narrativas

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 3
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




otras que emergen en, desde y para las agriculturas relegadas por el proyecto hegemonico
civilizatorio, a partir de las cuales es posible definir el “armazén” ontolégico y epistémico

sobre el que se pueden constituir las agroecologias otras interepistémicas.

Las agroecologias otras interepistémicas. Un paradigma otro fronterizo

Conviene aclarar que en las anotaciones siguientes no se mostraran las bases
ni la estructura de una nueva ciencia agroecoldgica, pues ello trasciende los limites y
alcances de este escrito. Lo que se pretende es exponer algunas criticas, reflexiones, ideas,
aproximaciones en torno a lo epistémico y lo ontoldgico, asi como evidenciar diferentes
aspectos que podrian contribuir en la emergencia de un paradigma (agroecolégico) otro,
desde los bordes o las fronteras de la agroecologia dominante, esto es, aquella agroecologia
que emergié como un campo critico contrahegemonico durante la segunda mitad del siglo
XX, pero que terminé “atrapada” por los presupuestos ontoepistémicos de la racionalidad
moderna occidental. Se espera que estos aspectos puedan contribuir en un posible proceso
de descolonizacién de la agroecologia, esfuerzo que, sin lugar a dudas, compromete a la
tradicion agroecoldgica, pues suya es la responsabilidad de re-pensar la agroecologia por
fuera de los presupuestos modernos que la constituyen, ya que, si bien esta cienciay practica
emergié como una postura contrahegemonica, contracorriente, fuimos los agroecélogos
quienes, orientados por los métodos occidentales, la hicimos contradictoria consigo misma
al conducirla por el camino epistemoldgico y ontolégico hegeménico.

. 7

La dimensidn interepistémica de las agroecologias otras

El propésito de (re) pensar la agroecologia como un paradigma otro o como una
episteme otra, estriba en la necesidad de hacer una ruptura epistémica con la racionalidad
moderna occidental que permed las “intenciones” contracorrientes, contrahegemaonicas,
desobedientes que alentaron la emergencia de la agroecologia; toda vez que el término
agroecologiano se corresponde con lo que dichas“intenciones”sugerian, sise tiene en cuenta
que lo que se concibié como agroecologia se ha confundido con una agronomia ecologizada
que imprime el mismo sentido industrial a la agricultura. Esto es, una agroecologia reducida

a “un conjunto de ecotecnias que deben integrarse a la caja de herramientas del modelo

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 4
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




(...) industrial” (GIRALDO; ROSSET, 2016, p.16)2. Pensar en la agroecologia como paradigma
otro implica entrar en desobediencia epistémica con esa agroecologia occidentalizada,
que quedo incrustada en los pedestales modernos que dan forma y sostienen al modelo
hegemonico civilizatorio, en este caso, en clave de cosificacién de las agriculturas y las

subjetividades en torno a ellas.

La postura desobediente a la que se esta haciendo referencia, permitira re-pensar,
re-significar, re-constituir la apuesta ontoldgica, politica y epistémica de la agroecologia
no sélo en, desde y para las agriculturas marginadas por el proyecto civilizador moderno,
sino también en, desde y para las subjetividades que las crean y las re-crean como
mecanismos de resistencia frente a las pretensiones modernizadoras de dicho proyecto.
De este modo, la propuesta de una agroecologia otra o, atendiendo a la ontologia de las
diferencias, agroecologias otras interepistémicas, abocaria a la diversidad y diversalidad
de racionalidades asentadas en las historias y las experiencias locales relegadas, hasta
constituirse en un paradigma otro “(...) que conecta formas de pensamiento “emergentes”
en las Américas (...). [Un] pensamiento critico y utopistico que se articula en todos aquellos
lugares en los cuales la expansion imperial/colonial le negé la posibilidad de razén, de
pensamientoy de pensar el futuro” (MIGNOLO, 2000, p. 20)3. Estos pensamientos emergentes,
como bien se sabe, ademas de ser negados fueron sustituidos por la racionalidad occidental,
mediante la colonizacion del sabery, en consecuencia, la constitucion de subjetividades que
reprodujeron la cosmovision occidental como el modo universal de sery estar en el mundo,

en detrimento de la potencialidad de la diversidad epistémica de dichas subjetividades.

Si bien las agroecologias otras se iran aclarando a lo largo de estas reflexiones,
de momento se dird que con ello se esta haciendo alusién a la pluralidad de practicas y
experiencias agriculturales relegadas, negadas, ocultadas por el poder colonial, que
convergen en los territorios y que son resultado de la multiplicidad de epistemes locales,
al tiempo que estas son resultado de dichas practicas y experiencias. Esta multiplicidad de
agroecologias emergey se reproduce en las experiencias e historias locales subalternizadas,
constituidas por una complejidad interepistémica o, siguiendo la l6gica de la colonialidad
del poder, por un conjunto de epistemes otras encarnadas en las subjetividades que fueron

histéricamente apartadas del canon generador de teorias y de conocimientos universales,

2 Para una ampliacion respecto a la critica de la agroecologia dominante u “occidentalizada”, se recomienda
leer a Lugo y Rodriguez (2018).
3 Los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 5
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




por el simple hecho de estar ancladas (corporalizadas) en territorios no eurocéntricos. De ahi

que el término “propuesta” aluda a la visibilizacién de las agroecologias otras en referencia.

Con esto no se pretende negar o ignorar la racionalidad occidental, pero tampoco
subyugarse a ella. Lo que se pretende es hacer una ruptura que permita detectar sus limites,
para ver con claridad laemergencia de las agroecologias otras desde los bordes o las fronteras
del pensamiento moderno occidental, desde el cual emergen las agroecologias otras, pues
desde alli es posible vislumbrar esas agroecologias otras territorializadas, corporalizadas
en las subjetividades que las constituyen en modos de ser, hacer y conocer. Cabe aqui
preguntar jpor qué, para proponer o, mejor aun, hacer visibles a las agroecologias otras, es
necesario“mirar” desde los bordes o las fronteras de la racionalidad moderna sobre la que se

constituye la agroecologia occidentalizada?

Una posible respuesta a este interrogante es porque desde los bordes o las
fronteras es posible construir nuevos lugares de enunciacién de esas agroecologias otras,
a partir de los saberes de los sujetos colonizados, subalternos, racializados que fueron
relegados de la modernidad, de ahi que dichos bordes o fronteras sean considerados como
el hogar de las epistemes otras, el hogar de las experiencias y las historias locales que
construyen pensamientos otros, subjetividades otras, racionalidades otras, en cierta medida,
desconocidas. Esto se entiende mejor si se tiene en cuenta la critica que Mignolo (2000)
establece ala epistemologia denotativay territorial, y su comparacién con las epistemologias
subalternas, las cuales, entre otros aspectos, se constituyen en los presupuestos epistémicos

y ontoldgicos de las agroecologias otras.

En términos generales, la epistemologia denotativa corresponde a la epistemologia
hegemonica, que, siguiendo al autor, enfatiza en la denotacién y la produccién de verdades
universales, mientras que las epistemologias subalternas, lejos de producir verdades,
enfatizan en la representacion y la transformacion como expresion de la diferencia colonial.
Esto guarda estrecha relacion con el reclamo que desde las Epistemologias del Sur se hace
a la monopolizacion que la teoria general (occidental) hace de las diversidades del mundo,
reduciéndolas y ajustandolas a un hegemonico canon ordenador y homogeneizador, pues
“no existe una teoria general que pueda cubrir adecuadamente todas estas diversidades
infinitas del mundo. Por eso hay que buscar formas plurales de conocimiento” (SANTOS,
2011, p. 17). Frente a esto, la producciéon de verdades como fundamento absoluto pierde
congruencia. De acuerdo a estas consideraciones, podria decirse que la agroecologia

occidentalizada encaja en la epistemologia denotativa por las razones hasta ahora expuestas,

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 6
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




mientras que las agroecologias otras encajarian en las epistemologias subalternas, pues no
sélo representan los saberes marginados, sino también la voluntad de transformar y exigir

transformaciones en justicia de los sujetos subalternizados.

Estas epistemologias subalternas no sélo han estado ocultas sino también
hegemonizadas por la epistemologia denotativa y territorial, de ahi que si se exploran con
detenimiento las concepciones clasicas de la agroecologia occidentalizada (o agronomia
ecologizada), se pueden hallar implicitos unos bordes que sélo pueden ser reconocidos
desde los bordes o las fronteras, los cuales han pasado inadvertidos para la tradicion
agroecoldgica, en razén a su obediencia a los métodos occidentales. Para ilustrar mejor estas
consideraciones, se retomaran dos concepciones sobre la agroecologia occidentalizada
que, como facilmente podra observarse, permiten, desde perspectivas distintas, apreciar
la existencia de las agroecologias otras que han sido hegemonizadas. La primera de ellas

concibe la agroecologia como:

Un nuevo campo de conocimientos, un enfoque, una disciplina cientifica
que reune, sintetiza y aplica conocimientos de la agronomia, la ecologia, la
sociologia, la etnobotdnica y otras ciencias afines, con una dptica holistica
y sistémica y un fuerte componente ético, para generar conocimientos
y validar y aplicar estrategias adecuadas para disefar, manejar y evaluar
agroecosistemas sustentables (SARANDON; FLOREZ, 2014, p. 55).

Como puede apreciarse, esta agroecologia (occidentalizada) constituye un
universalismo abstracto mediante el cual, ademas de disolver las experiencias e historias
locales, esto es, las particularidades de las subjetividades subalternas, proclama una mirada
neutral, objetiva y universal de las agriculturas®. De alli su insistente pretensiéon de “(...)
generar conocimientos [universales] y validar y aplicar estrategias [universales] adecuadas
para disenar, manejar y evaluar agroecosistemas sustentables [que, en consecuencia,
también son universales]” (SARANDON; FLORES, 2014, p. 55)°. Con la universalizacién de las
agriculturasen laestrecha categoriadeagroecosistema, se reduce sucomplejidady se diluyen
las practicas y los conocimientos de otro modo distinto al occidental, pues cada agricultura
y los modos de ser, hacer y conocer alrededor de éstas, le imprimen particularidades que las

hacen distintas unas de otras.

4 Se cumple aqui la critica que Grosfoguel (2011) hace a la racionalidad occidental, al privilegiar la ego-politica
del conocimiento sobre la geo-politica del conocimiento (los territorios donde se reproducen las experiencias
e historias locales) y la corpo-politica del conocimiento (la subjetividad e intersubjetividad subalternizada).

5 Los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 7
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




Ademas de cosificar e instrumentalizar las agriculturas, asi como de reducirlas a
la abstracta categoria de agroecosistema, la agroecologia occidentalizada sugiere la idea
de que este es un objeto universal que puede ser cientificamente operado, manipulado,
intervenido, orientado del mismo modo sin importar el lugar donde se encuentre. En suma,
la objetivacién de las agriculturas como un ente externo a los sujetos que las crean y las
re-crean. Esto es un topico propio del pensamiento occidental al concebirse la idea de
un agroecosistema “deslocalizado’, pero que, mediante la teoria agroecoldgica, puede ser
localizado en cualquier parte; lo que lleva a pensar que la complejidad de las agriculturas de
los sujetos colonizados, subalternos, ademas de ser reducidas a simples agroecosistemas,
requiere del saber cientifico occidental agroecolégico para su disefio, manejo y evaluacion.
En tal caso, las epistemes localizadas, teluricas, corporalizadas que “dan forma” a los tejidos

agriculturales no cuentan si de neutralidad, objetividad y universalidad se trata®.

Es aqui donde los saberes tradicionales entran en juego, pues la agroecologia
occidentalizada los asume, en primera medida, como un fenémeno cultural potencialmente
util para efectos de productividad. De alli que se les considere el derivado de una variedad
cultural que ha coevolucionado con las condiciones naturales, por lo que es necesario darle
presencia en el desarrollo técnico cientifico (ALTIERI, 1991). La “presencia” que se le ha dado
al conocimiento local se ha agotado en un simple referente de “coémo funcionan las cosas”
en las plurirrealidades agriculturales susceptibles de sistematizacion, para ensamblarlo en
el “desarrollo técnico cientifico” agroecoldgico, el cual determina su validez, pues muchos
de los conocimientos locales no son aceptados por carecer de l6gica (cientifica) y, por tanto,

obedecen a instintos, suposiciones, intuiciones.

Es importante resaltar que el conocimiento local o tradicional fue una invencién
eurocéntrica para legitimar la epistemologia occidental, lo cual constituyé una relacion
tanto de poder como de encubrimiento, al nombrar los conocimientos de los otros (no
occidentales) como tradicionales, porque no piensan como el yo (occidental). Esto es,
una distincion entre el conocimiento cientifico y no cientifico. Beltran (2017, p. 118) dice
al respecto que esta distincion revela una dimensién de dominacién epistémica, pues
“cuando se afirma la existencia de un “conocimiento cientifico” se dice a su vez Yo conozco.
(...). Cuando se reconoce la existencia de los “conocimientos tradicionales” se dice a su vez

“Otros conocen” pero “no como Yo” (BELTRAN, 2017, p. 118). En sintesis, este encubrimiento

6 Quiza el lector refute esta idea arguyendo que la agroecologia si incluye los saberes tradicionales en su haber
epistémico, en lo que estariamos de acuerdo; sin embargo, tal inclusién es susceptible de importantes criticas
a las que me referiré en parrafos posteriores.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 8
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




epistémico del otro lleva a la ubicacién de lo cientifico en un lugar de enunciacién universal,

y lo no cientifico en una dimensién local, tradicional, atrasada.

Lo que se quiere indicar con estos argumentos es que, al considerar los saberes
tradicionales como un referente cultural, y no como un constructo que emerge como una
episteme territorializada a partir de la cual se generan diversos marcos de comprension,
éstos seran sometidos al tamizaje, a la prueba, a la validacién, a la comprobacién cientifica
que permita “escoger” Unicamente aquéllos que tengan correspondencia (l6gica) con las
(superiores) teorias agroecologicas. Escobar (1999, p. 38), senala que “pocas veces se dan
cuentalosexpertosmodernosquelosconocimientospopularessoncomplejasconstrucciones
culturales que involucran no los objetos en si, sino procesos que son profundamente
historicos y relacionales”. Esto es y serd asi toda vez que la racionalidad occidental no
acepta teorias y verdades carentes de fundamento cientifico-experimental. Por esta razon,
por mas que hayan sido milenariamente “validados” en una multiplicidad de realidades
agriculturales, los saberes tradicionales no dejardn de ser un simple referente cultural que
puede contribuir Utilmente en el diseno, manejo y evaluacion de los agroecosistemas, por
lo que ocupardn un lugar inferior en la escala del conocimiento en la que, naturalmente,
la “episteme agroecoldgica occidental” sera superior. Sin embargo, como se mostrara mas
adelante, desde las agroecologias otras los saberes, lejos de ser un referente cultural, son un

complejo constructo a partir del cual constituye su “estatuto” interepistémico.

La segunda concepcién se retoma de otro autor clasico de la tradicién agroecoldgica
que ha hecho notar, en muchas de sus observaciones, ciertas “insinuaciones” sobre las
agroecologias otras. Se trata del profesor colombiano Tomas Ledn Sicard, quien a pesar de
entender a la agroecologia en y desde la racionalidad moderna occidental, le ha conferido
un modo ciertamente critico, al considerarla una ciencia ambiental’. Lo que interesa destacar
del autor es un parrafo clave de uno de sus textos mas conocidos, el cual lleva implicito un
contenido decolonial que ni siquiera el mismo autor advierte. Veamos por qué. Para Ledn
(2014, p. 27):

La dificultad de su aceptaciéon general [de la agroecologia] desde la
agronomia tradicional se da porque la agroecologia constituye una ciencia
ahi donde antes no habia mas que fragmentos o, por el contrario, ahi donde
se consideraba (pero enla practica no se reconocia) que existia un continuum
de experiencias, conocimientos, practicas y efectos de la agricultura que la

7 Se dice ciertamente ya que la ciencia ambiental a la que se refiere esta enmarcada en los presupuestos modernos
de cultura y naturaleza, con lo que se mantiene el dualismo ontologico de la cosmovision occidental.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 9
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




vertian inexorablemente sobre la sociedad y que la obligaban a recibir las
reaccionesy demandas de esa misma sociedad, pero que las ciencias agrarias
nunca reconocieron como parte de sus preocupaciones epistemoldgicas®.

El autor, aun sin hacer referencia explicita a la decolonialidad, se refiere a las
agroecologias otras®, toda vez que alude a la agroecologia como una ciencia ahi donde
antes no habia mds que fragmentos, esto es, los territorios marginados, subalternizados por
la episteme (técnico agrondmica) occidental en los que, pese a su influencia, confluyen
unas racionalidades e intersubjetividades otras. A esto se anadiria la notable colonizacién

epistémica y ontologica que, insisto, sin proponérselo, denuncia cuando indica que:

[...] ahi donde se consideraba [bordes o fronteras] (pero en la prdctica no se
reconocia [se negaba]) que existia un continuum de experiencias [e historias
locales], conocimientos [otros], prdcticas [otras] y efectos [otros] de la
agricultura (...), pero que las ciencias agrarias nunca reconocieron [léase
negaron, marginaron, subalternaron] como parte de sus preocupaciones
epistemoldgicas [desde el lugar de enunciacidn universal] (LEON, 2014, p. 27) .

Con estos argumentos se quiere indicar que la agroecologia occidentalizada
contiene dentro de ella elementos implicitos que le permitirdn desprenderse, hacer
ruptura, entrar en desobediencia epistémica con la racionalidad moderna occidental que
la constituyd. Como bien pudo verse en los planteamientos de Ledn, en esta agroecologia,
atrapada por los presupuestos ontoepistémicos occidentales, se encuentran los sujetos
colonizados, subalternizados, marginados y heridos por la colonialidad en sus sentires, sus
pensares, sus creencias, sus saberes, sus modos de ser, hacer y conocer localizados en los

bordes o las fronteras consideradas como lugares otros de enunciacién interepistémicos.

En tal sentido, la agroecologia a la que se quiere y se debe llegar se encuentra
localizadaenlosbordesolasfronterasy selesdenominaagroecologias otrasinterepistémicas,
enrazdn a que se constituyen por epistemes fronterizas. Esimportante aclarar que el término
interepisteme se toma prestado de Walsh (2007), quien lo define como la constitucién de un

nuevo espacio epistemoldgico en el que los saberes no occidentalesy occidentales confluyen

8 Los corchetes son del autor.

9 En el parrafo citado, por ejemplo, cuando el autor condiciona el reconocimiento y la legitimidad de la
agroecologia como ciencia, directamente a la agronomia tradicional, estd asumiendo una notable postura
colonial, al ubicar el saber agronémico en un hegemodnico lugar de enunciacién, desde el cual, como él
mismo advierte, ve con dificultad aceptar, o no, la emergencia epistémica de la agroecologia. Esto, a juicio de
este ejercicio critico, es tan riesgoso como impreciso, ya que la agroecologia occidentalizada emergié como
consecuencia del giro ecolégico de la agronomia tradicional.

10 El énfasis en cursiva y los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 10
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




en un sentido horizontal, no jerarquico. Sin embargo, el sentido que se le pretende dar a
dicho término, en el marco de las agroecologias otras, es distinto ya que estas agroecologias
se “centran’, principalmente, en los saberes de los sujetos subalternos para tratar de
comprender la multiplicidad de agriculturas que crean y re-crean en sus territorios''. De alli
que se pluralice el término agroecologia, pues en cada uno de estos pluriversos convergen
multiples agroecologias sustentadas en saberes y practicas particulares, entendiéndose por
particulares ese complejo de saberes y practicas propias de un grupo de sujetos, a su vez que
se comparten con otros sujetos, pues sus mundos agriculturales son creados por saberes y

practicas subalternas antes que por saberes y practicas occidentales.

De este modo, las agroecologias otras interepistémicas marcan una discontinuidad
con la agroecologia occidentalizada, al comprender aquellas formas como los sujetos
colonizados, subalternos, racializados, crean mundos agriculturales en los que conjugan
saberes, espiritualidades, ritualidades, sentimientos, como modos de ser y estar, existir
e interexistir, con otros sujetos naturales. Dicho de otro modo, las agroecologias otras se
constituyen por los modos de ser, hacer y conocer de los sujetos colonizados, esto es, por las
experiencias que estos sujetos viven y las narrativas que construyen al habitar y transformar
sus territorios mediante textos agriculturales complejos, circulares; por la multiplicidad de
practicas con las que configuran sus mundos, que danformaaesos entramados agriculturales
que tienen lugar en aquello comunmente llamado finca; y por los saberes (epistemes) que
se acumulan tras “comprender” los lenguajes de la naturaleza, de sus agriculturas, de los
sujetos naturales con quienes interexisten en una sola unién, en una sola relacionalidad

lejos del dualismo ontolégico moderno'~

Esto puede verse en aquellas agriculturas que tienen lugar en espacios no
disciplinados por la racionalidad econdmica, en tanto no obedecen a estandares técnicos

ni estan insertas a las l6gicas del mercado, sino, mas bien, a una profunda afectividad por la

11 Con esto no se pretende ubicar a los saberes tradicionales en el nivel superior y a los occidentales en el
inferior, pues ello resultaria a todas luces contradictorio ya que se reproduciria un fundamento tipico de la
racionalidad moderna occidental.

12 En este punto es importante hacer énfasis en un asunto que no puede pasar por alto, ya que conduciria
a las agroecologias otras por la senda de los esencialismos entusiastas, esto es, el hecho de idealizar a los
sujetos subalternos como seres que viven en plena armonia con el ambiente natural separados de las l6gicas
modernas occidentales. Esto no es asi toda vez que los sujetos y las comunidades subalternas (salvo algunos
casos especiales de comunidades ancestrales que no han sido “contactadas” por el proyecto civilizatorio
occidental), han sido “tocadas” por la episteme hegeménica occidental. De una u otra manera, la modernidad
ha permeado, en distintos niveles, sus modos de existencia e interexistencia o, dicho en otros términos, la
colonialidad los ha atravesado, obligdndoles a resistir los embates del discurso mediante la fuerza de sus
cosmovisiones, sus simbolos, sus estéticas, sus lenguajes.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel il
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




tierra.Un ejemplo de esto puede verse en uno de los mundos agriculturales del corregimiento

de Coello-Cocora (Ibagué, Tolima), como se muestra a continuacion:

Entre los matorrales que caracterizan a [la finca] La Esterlina, Isabel y su
cuiada, Blanca Nieves, se apropian de un pequeio espacio el cual simbolizan
con una mata de ahuyama y otra de veranera —planta que produce flores
con matices rojo y naranja—; signos mediante los cuales configuran un
orden estético que armoniza el entorno, dotandolo de sensibilidad, belleza
y sentido. La veranera —soportada en trastos de guadua ordenados segun
la expansién de las ramas— y la ahuyama —planta que se extiende a sus
anchas para colonizar el suelo que le autorizan—, estan rodeadas de arboles
de naranjay matas de pldtano, musas paradisiacas que ondean sus hojas por
antojo del viento y dan la impresion de saludar a quienes las contemplan.
En este pequeio [mundo agricultural] —ubicado junto a la cocina, lugar en
el que permanecen estas mujeres gran parte del dia—, devienen practicas
agroecoldgicas como riego y suministro de residuos de cocina, mucilago de
café y gallinaza; desechos biolégicos que se depositan, principalmente, en el
suelo de la ahuyama, considerada por Isabel y Blanca Nieves como el Unico
cultivo que les pertenece, que lo sienten suyo, su cuidado es especial, esta
inscrito en el conjunto de sus responsabilidades cotidianas. No saben cémo
crecio alli, a lo mejor de otros residuos de cocina, quizd. Cuando notaron
su emergencia adecuaron el suelo para hacerlo propicio a su crecimiento”
(LUGO; RODRIGUEZ; GARCIA, 2017, p.85)™.

Lo mencionado hasta este punto permite considerar que las agroecologias otras
abordan las particularidades, por tanto, su constitucion debe ser interepistémica en tanto
interrelacion “entre epistemes” subalternas que se entretejen en los territorios. Esto se
entiende mejor si se tiene en cuenta que cada finca, por ejemplo, es un complejo y particular
mundo constituido por saberes, practicas, narrativas, historias, experiencias que se
entretejen en, desde y para las agriculturas. Por tanto, cada uno de estos mundos, diferentes
entre si, serian la particularidad sobre la que las agroecologias otras constituirian sus bases
interepistémicas. De ahi que su sujeto, no de estudio, sino de comprension, aproximacion,
serian los mundos agriculturales, a partir de los cuales se conocerian esas formas otras de
ser, hacer y conocer agriculturales, algo que la agroecologia occidentalizada ha intentado
hacer reduciendo esta complejidad desde métodos occidentales, para enmarcarlos en una
rigurosa matriz de sistematizacion con propdésitos economicistas. Como bien se sabe, el
meétodo de las ciencias esclarece Unicamente estructuras objetivamente dadas (VILLARROEL,
2006); por tanto, la agroecologia occidentalizada se centra en esclarecer estructuras como

el agroecosistema en tanto dinamica y funcionamiento con plena intencionalidad de

13 Los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 12
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




n

manipulacién, ordenacion, control, manejo, con lo que se “rechaza” o se “deja por fuera
otros horizontes ocultos u ocultados, incluso, por esa estructura objetiva denominada
agroecosistema, como por el “0jo” paradigmatico del agroecélogo inscrito en esa logica.
De ahi que, desde las agroecologias otras interepistémicas, los saberes, las experiencias,
historias, narrativas, practicas, ritualidades, espiritualidades se resistan al sometimiento y el

dominio del método occidental.

La principal razén por la que las agroecologias otras se “centran” en las “entre
epistemes” subalternas, es porque desde los saberes subalternos las tramas agriculturales
se entretejen en los territorios, mas aun si se trata de agriculturas que, “mas alla de ser una
fuente material de produccion para asegurar la reproduccién de la familia y la comunidad”
(GIRALDO, 2018, p. 80), emergen como sistemas imbricados en los lugares que se habitan 'y
transforman para interexistir. Los saberes occidentales que recrea la agroecologia constituida
desde la racionalidad moderna no tienen lugar en lo subalterno, a menos que, mediante un
proceso de transicion (agroecoldgica) promovido por esquemas institucionales de cualquier
orden, lleguen a estos lugares subalternos para reorientar sus agriculturas e insertarlas en la

|6gica capitalista, lo que estaria en contravia de las cosmovisiones relegadas.

Esta “centralidad” es determinante en tanto que desde la interepisteme o las “entre
epistemes” subalternas se les confiere un haber epistémico a las agroecologias otras, lo
que permitiria pensarlas como una “ciencia” con una multiplicidad interepistémica que
posibilitaria la comprension de la complejidad connatural de las agriculturas, de los modos
de ser y estar en territorios subalternos occidentalizados. Por eso, desde esta perspectiva,
no se puede hablar de la agroecologia como una ciencia y una practica singular con
pretensiones universales, ya que cada localidad, cada territorio, cada finca, son mundos
distintos y complejos soportados en sus propias pluriepistemes. Por tanto, se trataria de una
ciencia con un “estilo” distinto al occidental, al de la agroecologia occidentalizada, ya que su
pretensién no seria generar verdades universales, sino producir y re-producir conocimientos
de otro modo. Conviene aclarar que las agroecologias otras no se llevan en clave de transicion
agroecoldgica, sino que se descubren, se reproducen, se reencuentran en los mundos de los
sujetos subalternos, colonizados y ensefian, una vez mas, que hay otros mundos basados en

modos subjetivos e intersubjetivos imbricados con las tramas agriculturales.

Lo que se ha hecho en esta seccién ha sido mostrar una agroecologia que contrasta
con la agroecologia ubicada dentro de la episteme moderna occidental, para lo cual fue

necesaria una mirada desde lo que la decolonialidad denomina como pensamiento

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 13
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




fronterizo, a través del cual, siguiendo a Grosfoguel (s.f.), las epistemologias fronterizas
subsumen/redefinen la retérica emancipatoria de la modernidad desde las cosmologias
y las epistemologias de lo subalterno, localizado en el lado oprimido y explotado de la
diferencia colonial, hacia una lucha por la liberacién decolonial por un mundo mas alla de la
modernidad eurocentrada. En tal sentido, se identificaron elementos epistemoldgicos que
permiten resignificar la agroecologia desde las agroecologias otras, emancipandola de la
agroecologia occidentalizada, para lo cual las epistemes de los sujetos y las comunidades
subalternizadas por el proyecto civilizatorio moderno, constituyen su base interepistémica,
para pensar en su transicion hacia un tipo de “ciencia” con un sentido y una ldgica distinta a

la cientificidad moderna.

El reto ahora sera consolidar las agroecologias otras como la opcidn decolonial para
desentranarla de la cientificidad moderna o, dicho de un modo diferente, descolonizarla y
ponerla en contexto para reproducir los saberes subalternos, mediante los cuales se crean
y re-crean tejidos agriculturales como representacion de la relacionalidad entre lo humano,
lo no humano y lo sobrenatural. Este reto no resulta facil de asumir si se tiene en cuenta
el poderosisimo efecto que tiene el poder colonial para atravesar las estructuras y poner
en marcha sus logicas de control y dominio, como ocurre con las universidades publicas y
privadas, lugares en el que las agroecologias otras podrian robustecerse como el paradigma
otro que desobedece, rompe, con la episteme moderna y propone formas otras de ver e
intervenir sobre la pluriversidad de realidades, pero, como bien se sabe, estas universidades
estan al servicio de las corporaciones que producen y reproducen el discurso hegemonico

de progreso y bienestar.

La posibilidad de pensar en las agroecologias otras interepistémicas como una
alternativa a un pensamiento cientifico, y a una manera de explicar la realidad que se ha
tornado hegemonica, a partir de lo expuesto hasta ahora, quedaria incompleta sino se
reflexiona en torno a cudl seria, o podria ser, su sujeto de “estudio”. Cabe mencionar que
el ambito en el que la subjetividad y la intersubjetividad se entretejen en, desde y para las
agriculturas, se le denominara mundos agriculturales. Lo que se propone, en suma, es que
desde las agroecologias otras, estos mundos agriculturales sean comprendidos mas que
explicados, lo cualimplicaaproximarse a ellos mas alla de laracionalidad moderna occidental.
De este modo, se diria que si la agroecologia (occidentalizada) aborda al agroecosistema
como objeto de estudio, las agroecologias otras constituyen los mundos agriculturales

como sujetos de comprension, a partir de los cuales construye su haber interepistémico.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 14
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




Frente a lo anterior emergen preguntas como: ;qué se entiende por comprension
en el contexto de las agroecologias otras? ;De qué manera y para qué, las agroecologias
otras comprenderian los mundos agriculturales? Una posible respuesta a estos interrogantes
solamente podria darse en el ambito de las agroecologias otras, si se tiene en cuenta que
éstas, por el simple hecho de constituirse por fuera de la racionalidad moderna occidental,
no pretenderia elaborar explicaciones de las realidades agriculturales, ni generar marcos
tedricos universales, sino comprender las interrelaciones humanas, no humanasy espirituales

a partir de las cuales emergen los tejidos agriculturales.

La palabra comprender proviene del latin comprehendere que expresa el hecho de
entender, percibir el sentido, incluir, abarcar, asir. Comprender es, entonces, un complejo acto
de construcciéon de significados, de sentidos, de representacion de todo aquello que se nos
presenta complejo, difuso, extrafio, ajeno, esquivo, sinuoso, como un texto, un hecho, una
situacion, una realidad. En el plano de las agroecologias otras, la comprension se entiende
como aproximacion, encuentro, descubrimiento, percepcién, aprehensiéon de la complejidad
relacional de las tramas agriculturales. Se trata de un tipo de comprensién que no da lugar,
en sentido estricto, al contraste, la comparacién, mediciéon de una expresién propia de la
racionalidad campesina frente a la racionalidad occidental, un simbolo moderno frente a
un simbolo no-moderno, una tecnologia agroecolégica frente a una convencional, pues
éstas “operan” en ldgicas distintas. De ahi que la comprensidn sea sorpresa, enigma, mistica,
respeto, asombro, frente a las subjetividades humanas y no humanas que se disuelven en la
relacionalidad de dichas tramas. También implica renuncia, quietud, desapego, abandono,
un no hacer constante frente a los hechos que no pueden entenderse racionalmente, los
cuales, como sugiere Giraldo (2013, p.34), “[...] se nos muestran, pero cuando vamos a su
encuentro a través de la razén se nos esconden”. Sobre esto, este autor plantea que: “Hay
acciones factibles para el mundo técnico, cuestiones que podrian saberse y hacerse, pero
que en realidad nos alejan del conocimiento de lo esencial, del asombro, del misterio al que

el campesino nos ensena que hay que rendirle culto” (GIRALDO, 2013, p.34).

Segunloplanteado,lasagroecologiasotrasse constituyen desdelas“entre epistemes”
o la multiplicidad de saberes de los sujetos subalternos, pues estos emergen de un hacer
y re-hacer constante, de un conjunto de practicas, intuiciones, ritualidades, experiencias,
historias, oralidades, lenguajes a partir de lo cual se constituyen los mundos agriculturales.
De acuerdo con esto, se trata de comprender la racionalidad campesina a partir de la cual

se erigen los mundos agriculturales, de ahi que las comprensiones que se hagan de estos

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 15
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




mundos bien pueden ser documentadas por los agroecélogos, aunque, naturalmente, no se
trataria de escrituras cientificas sino, mas bien, escrituras otras que hablan de agroecologias

otras en mundos agriculturales que convergen en los bordes o las fronteras.

Se deja hasta aqui esta parte de la discusidon advirtiendo que éstas son apenas
algunas consideraciones de las cuales tendra que ocuparse la tradicion agroecoldgica, en
el urgente proceso de descolonizacion de la agroecologia como ciencia y practica, para
lo cual dichas consideraciones deben ser sometidas a un amplio debate. Lo que se ha
hecho hasta ahora, ha sido proponer las bases interepistémicas sobre las cuales podrian
constituirse las agroecologias otras, a partir de las cuales es posible comprender en tanto
descubrir, percibir, construir, el significado, el sentido, la sensibilidad, de los saberes y los
entramados agriculturales que quedan por fuera de los imperativos de la racionalidad
hegemodnica. Lo que se hara en el siguiente segmento sera abordar la dimensién ontoldgica
de las agroecologias otras, en el contexto de los mundos agriculturales, esto es, el sujeto de
comprension de las agroecologias otras, lo que permitira, entre otros aspectos, una mejor
comprension del alcance y la naturaleza de la comprension que se ha propuesto en estos

ultimos parrafos.

La dimension ontoldgica de las agroecologias otras. Los mundos agriculturales y

nuevas practicas de intersubjetividad

iQué son los mundos agriculturales y bajo qué presupuestos ontoldgicos y
epistémicos se proponen estos como sujetos de comprensién de las agroecologias otras?
iPor qué los mundos agriculturales son contenedores y generadores de nuevas practicas
de intersubjetividad? A partir de estos y otros interrogantes que puedan surgir a lo largo de
estas reflexiones, se orientara la discusion en las siguientes paginas. Como se indicé antes, los
mundos agriculturales se proponen como el sujeto mediante el cual las agroecologias otras
pueden llegar a comprender, entre otros aspectos, la multiplicidad de saberes y practicas
que se genera en, desde y para las agriculturas; los modos de ser y estar agriculturales o,
dicho en otros términos, las interrelaciones entre lo humano, lo no-humano y lo espiritual

en una trama de continuidad que disuelve la ontologia moderna.

Los mundos agriculturales se entienden como un pluriverso constituido por una
continuidad de relaciones e interrelaciones, en la que se diluye la escision ontologica
moderna y se constituyen ontologias relacionales, en tanto que humanos, animales,

plantas, cosas, creencias, ritos, deben su existencia “a los procesos de interrelacién e

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 16
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




interdependencia” (ESCOBAR, 2015, p. 110), en aquellos lugares donde interexisten. La
nocion de ontologias relacionales hace referencia a las formas en las que lo humano y lo
no-humano interactuan, erigiendo, en este caso, complejas tramas agriculturales, mediadas
por una espiritualidad constituida por ritualidades y misticismos mediante lo cual sacralizan
sus relaciones con la tierra. En términos concretos, entonces, las ontologias relacionales
permiten “descubrir” el “todo relacionado con todo” en los mundos agriculturales, pues
éstos, por si mismos, constituyen dichas ontologias dada la rica trama de interrelaciones

que alli convergen sinérgicamente.

Desde las agroecologias otras, los mundos agriculturales pueden ser descubiertos
en dos espacios distintos. El primero de ellos comprende al microcosmos llamado finca,
aquella totalidad espacial donde el sujeto Agri-Cultor y su familia tejen un entramado
agricultural interrelacionado e interconectado entre si, un paisaje abigarrado de plantas
y animales que convergen en una sola relacionalidad, diferente al paisaje fragmentado
categoricamente en agroecosistemas, esto es, subsistemas que hacen parte del gran
sistema, como sugiere la paradigmatica teoria de los sistemas propuesta por la racionalidad
eurocéntrica. La finca constituye entonces el ambito donde el sujeto Agri-Cultor erige
mundos agriculturales a partir de simbolos no modernos, como modos de configuracion
estética, poéticay relacional para habitar un mundo con otros, es decir, configuraciones que
dan cuenta de la sensibilidad y el afecto entre los sujetos Agri-Cultores y sus tierras, en tanto
transformacién mutua; de ahi que co-emerja una “relacién bi-direccional en donde el Agri-
Cultor habita su parcela al tiempo que su parcela habita en él a través de un repertorio de
simbolos, rituales y afectos” (GIRALDO, 2018, p. 106). Sobre éstos ultimos aspectos se hara

referencia en parrafos posteriores.

Elsegundodmbitoespacialhacereferenciaaaquellasagriculturasque,atninsertasen
los imperativos modernos, constituyen tejidos agriculturales entre los espacios disciplinados
y geometrizados para las agriculturas orientadas por la retérica de la modernidad. Esto
puede verse, a modo de ejemplo, en algunas fincas de la vereda Coello-Cocora (Ibagué,
Tolima), donde el campesino acostumbra abrir“claros”en sembradios de café, orientados por
estructuras del poder colonial como la Federacion Nacional de Cafeteros, para establecer en
ellos agriculturas como modos de resistencia o r(e)xistencias, como sugiere Arturo Escobar.
Se trata de entramados agriculturales coherentes con sus realizaciones subjetivas, mas alla
de responder a logicas capitalistas. Para una mejor comprension de estos planteamientos se

muestra lo siguiente:

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 17
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




Desde hace un tiempo don Reynaldo y su familia decidieron interrumpir el
encuadre técnico de su cultivo de café, y abrieron un claro superior a los
cincuenta metros cuadrados para sembrar frijol, cebolla y acelga, justo en
la parte superior del terreno —sin duda, esta decision seria desaprobada
por el riguroso criterio de cualquier técnico gremial—. (...) Don Reynaldo y
su familia fertilizan [el suelo] con mucilago de café, hojarasca y otros restos
vegetales, y no con los abonos recomendados por el gremio cafetero, los
cuales, segun les dicen, son permitidos en la agricultura organica. El otro
claro tiene lugar entre el rastrojo, justo detrds de la casa. Alli siembran,
ademads de cebolla, acelga y frijol, zanahoria, repollo y una gran cantidad de
plantas arométicas entre las que se encuentra el tomillo, el laurel, laruda y el
paico. Este claro también es preparado con las mismas enmiendas organicas
del anterior, y se permite el crecimiento de la vegetacién espontdnea para
proteger el suelo de los rayos solares y ofrecer alimento a los insectos
atraidos por las hortalizas.

Estos claros se constituyen en subterfugios que erige la familia para el re-
encuentro con ellos mismos, con su sery su existir campesino, al permitirles
apartarse de los rigurosos protocolos técnicos de siembra y administraciéon
del café, instituidos por el cuerpo gremial. Cuando estan en las plantaciones
de café deben seguir las recomendaciones de los tecndcratas; mientras
que en los claros simplemente siguen sus instintos, sus conocimientos,
sus espiritualidades y re-crean la agroecologia para volver a sus practicas
tradicionales de subsistencia. (...) Estos claros agroecolégicos (...) se
con-figuran siguiendo el lenguaje de la naturaleza, y no los protocolos
diseflados en funcidn de maximizar ganancias y optimizar procesos, en los
que el hombrey la naturaleza son considerados como parte de la mercancia
(LUGO; RODRIGUEZ; GARCIA, 2017, p. 90)™.

Esto permite afirmar que para las agroecologias otras, el mundo agricultural
corresponde a un lugar de encuentro subjetivo e intersubjetivo, en los cuales, mediante
saberes y practicas, se construye una compleja plurirrealidad agroecoldégica. Es importante
tener en cuenta que la agroecologia puede hallarse en cualquier lugar: un trasto viejo,
una matera, una huerta, en una malla de alambre donde serpentea una planta rastrera de
poca importancia comercial, pero de enorme significado familiar, en el conjunto de plantas
que crecieron cerca de la casa gracias a residuos de cocina. Los mundos agriculturales
son, para las agroecologias otras, “una red de interrelaciones en donde nada existe en
forma lineal, determinada y fragmentada como lo crey6 la razén occidental” (LUGO;
RODRIGUEZ, 2018, p. 100).

Estas anotaciones permiten apreciar como los mundos agriculturales contienen

aspectos ontoldgicos que ademas de otorgar estabilidad y coherencia a la propuesta de las

14 Los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 18
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




agroecologias otras, permite resignificar los modos de ser, hacer y conocer cooptados por la

agroecologia occidentalizada.

Desde las agroecologias otras las agriculturas se entienden como un hacer y re-
hacer constante. En la medida en que el sujeto hace (agriculturas) conoce y constituye su
ser. Por tratarse de auténticas formas de escrituras y re-escrituras sobre la tierra, los textos
agriculturales se constituyen en mundos u ontologias en las que se despliegan relaciones
intersubjetivas, esto es, posibilidades de encuentro entre los sujetos humanos, los sujetos
plantas y los sujetos animales. El texto agricultural hace del campesino un sujeto Agri-
Cultor, como lo sugiere Noguera (2016), un auténtico Cultor que, al inscribir surcos, pliegues
y repliegues sobre la piel de la tierra, la habita poéticamente para transformarla y dejarse
transformar por ella, erigiendo estéticas para la fecundidad de la vida, para el cuidado de
si mismo y de los otros, humanos y no-humanos. Por ello, hacer agriculturas es un “estar
adentro”donde el Agri-Cultor, ademas de reconocerse, existe e interexiste, al comprender su
mundo agricultural, gracias a una sensibilidad por su tierra, sus agriculturas, sus “cosas”. La
diferencia entre agricultor y Agri-Cultor sugiere, en cierto modo, un “rescate” de este sujeto
de la retérica de la modernidad que lo atraviesa y lo constituye y, a su vez, lo resignifica como

el Cultor del agro sobre la tierra que ama y respeta.

Un Cultor que al crear agriculturas crea su propio ambiente o mundo agricultural,
por tanto, como todo Cultor, nace de sus obras al tiempo que sus obras agriculturales nacen
de él en un auténtico acto poético, toda vez que la poética va mas alla de imaginaciones
fantasticas, irreales o romanticas, como advierte Pardo (1997), y refiere a la inscripcién de
signos sobre la tierra; signos agriculturales que tatuan (poética) la tierra (geo) para el cuidado
y la transformacién mutua. De este modo, el Agri-Cultor crea geopoéticas constituidas
por tramas agriculturales como formas de grafiar sus tierras, sus parcelas, sus mundos
agriculturales, en suma, escribe e inscribe en ellas desde sus lenguajes, sus gestos, sus voces

en una sola relacionalidad ontoldgica.

Lo anterior deja ver a las agriculturas como expresiones de las sensibilidades y
espiritualidades del Agri-Cultor, pues en ella estan contenidas la compasion, la emocion
y el encantamiento por la tierra, el afecto por cada ser que entreteje sus agriculturas, la
comprension de los lenguajes de la naturaleza que habita y que representa a través de
sus modos se ser, hacer y conocer. De este modo, las agriculturas son posibilidades para
el enraizamiento y la morada; esto es, un horizonte complejo donde la existencia humana

tiene lugar. De ahi que las agriculturas se entiendan mas alla del dmbito técnico productivo,

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 19
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




pues estas estan articuladas a las creencias y los modos en que el Agri-Cultor entiende y
vive sus “mundos”. Las agriculturas son un llamado al sujeto campesino; una permanente
vivencia del llamado que lo invita al encuentro con el sujeto planta y el sujeto animal; un
llamado que lo convierte en rehén de sus entramados agriculturales, hasta constituirse en
un otro de dichos entramados. Asi, las agriculturas son un modo de orientacion e invitacién
a estar siempre dispuesto y en equilibrio consigo mismo para volcarse a ellas. Si no cuida de

si, dificilmente podra cuidar de sus agriculturas.

Las agriculturas se comprenden, entonces, como modos de transformacién de la
tierra para configurar espacios de vida y transformacién ontoldgica, pues, como sugiere
Giraldo (2013, p. 5), la modificacién de la tierra “también afecta el ser de ese ser humano (...),
[ya que] se es como se es en cuanto incidencia de dicha modificaciéon”15. Se trata, entonces,
de un constructo ontolégico mutuo, pues el Agri-Cultor constituye su ser en relacién con
el ser del lugar donde mora y transforma, lo que, en términos concretos, se entiende como

relacionalidad ontoldgica en tanto continuidad entre lo humano y lo no-humano.

De acuerdo con esto, el ser del Agri-Cultor esta determinado por el ser de la tierra
que transforma. La comprension que el Agri-Cultor hace del lenguaje de la tierra le permite
construir agriculturas como un modo de transformacién y permanencia en los lugares que
habita. Esto ayuda a entender por qué a las agroecologias otras les corresponde “la tarea
de develar la ontologia misma de la Agri-Cultura’, como dice Giraldo (2013, p. 34), para
“desocultar su significado en torno al habitar y permanecer” (p. 34). Esto sugiere que cuando
un Agri-Cultor establece texturas constituidas, por ejemplo, por una planta de frijol que se
enreda en una de maiz, no sélo acompasa su ser con el ser de la tierra, sino que configura un

modo de estar en su cosmos o mundo agricultural.

Tenemos, entonces, que las agriculturas son formas de ser y estar con la tierra,
y que el Agri-Cultor es un ser constituido por emociones, afectividades, sentimientos,
sensibilidades, creencias, simbolos determinados por la tierra y vinculadas a ella, en la que
erige mundos agriculturales para dotar de sentido y significado a su existencia. Es decir que,
mediante su trabajo, el campesino traza sentimientos, sensaciones, afectos, incorporados
en su propio cuerpo (GIRALDO, 2013). Se trata de un Agri-Cultor que se emociona cuando
comprende los lenguajes de la naturaleza y los acompasa a sus inscripciones agriculturales;

que percibe e intuye el momento oportuno para la siembra y la cosecha; que conecta sus

15 Los corchetes son del autor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 20
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




practicas con las practicas de otros sujetos no humanos, por ejemplo, cuando entiende que
la telarafia no es un azar, sino una expresion relacional de la complejidad agricultural, es
decir, que se teje alli como parte constitutiva del ensamble que posibilita las agriculturas.
Esto cobra mayor sentido si se tiene en cuenta que “la persona humana [campesino, Agri-
Cultor] no es una entidad con propiedades, sino una iniciativa de relaciones con un mundo
[agricultural] que elige y por el que es elegido” (VAN MANEN, 2016, p. 229)". Por ello, los

mundos agriculturales son un modo de afirmacién y re-afirmacién campesina.

Este Agri-Cultor es un ser que siente dolor por el sufrimiento de su tierra; un ser que
deposita en sus creencias y asombros los enigmas de la naturaleza que, lejos de pretender
explicarlos, los asume a través del rito y el culto propios de la praxis campesina, la cual,
por cierto, se nutre de aquella modalidad de sabiduria para la que vale mas la intuiciéon
que la exactitud del calculo (VILLARROEL, 2006). De ahi que el interés de las agroecologias
otras no deben ser puramente cognitivo, sino también intuitivo, sensible, mistico, poético,

enigmatico o, dicho de otro modo, comprensivo.

Algunas culturascomo el pueblo Nasa, porejemplo, consideran quelasiembraesuna
practica ceremonial mediante la cual se rinde culto y respeto a la tierra, toda vez que enterrar
la semilla implica genuflexiones que expresan reverencia, adoracién y agradecimiento.
Otros ejemplos pueden verse en la costumbre campesina de “pedir permiso” a la planta
medicinal para arrancar una parte suya, explicandosele que se empleara en el tratamiento
a un enfermo; en sentarse al momento de sembrar semillas o plantulas para que no crezcan
“demasiado altas”; hablarle a las plantas de la huerta para consentirlas, dado sus efectos en
el crecimiento, la resistencia a enfermedades o la produccion de frutos y hojas'®. En su suma,
se trata de un ser constituido por historias y experiencias arraigadas a sus lugares, a sus

tierras, a ese microcosmos llamado mundos agriculturales.

16 Esimportante tener en cuenta que la subjetividad no es un atributo exclusivo de lo humano, sino también
de lo no humano, cuya subjetividad le fue arrebatada por la modernidad. De este modo, lo humano y lo no
humano son cultores vinculados a esa tierra que transforman, que poetizan y de la que son poetizados. Tanto
lo humano como lo no-humano se relacionan, para el caso, en y con el mundo agricultural desde su propia
subjetividad, lo que sugiere laimportante necesidad de comprender“cémo los humanos concibenyrepresentan
a los animales y al mundo exterior, [asi como] analizar la manera en que estos ven el mundo y representan a
los humanos” (RUIZ; DEL CAIRO, 2016, p. 199); algo que, sin duda, debe ser interés de las agroecologias otras
interepistémica dada la complejidad relacional de los mundos agriculturales. Los corchetes son del autor.

17 Los corchetes son del autor.

18 Estas practicas han sido observadas por el autor en la finca El Evenecer en la vereda el Silencio, municipio
del Libano (Tolima, Colombia) propiedad de don Wilson y dofia Marleny.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 2]
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




Otro importante aspecto que las agroecologias otras comprenden desde los
mundos agriculturales, son las dimensiones temporales sobre las que se inscriben las
agriculturas, esto es, la linealidad y la circularidad'™. Para Mignolo (2016), la linealidad
temporal es una ficcion epistémica occidental, por lo que se volvié un concepto fundamental
en la colonialidad en general, pues el presente, dice el autor, se describié como moderno y
civilizado; el pasado como tradicional y barbaro; el futuro, los futuros, se conciben como la
espera de una situacién de progreso y bienestar. En contraste con esto, la circularidad del
tiempo consiste en un proceso ciclico que no estd determinado por un comienzo y un final,
todo es un ciclo que ni termina ni evoluciona, simplemente se repite y es continuo, como el

ciclo del agua, por ejemplo.

Lo anterior permite entender que las agriculturas, promovidas en este caso por
la agroecologia occidentalizada, estan inscritas en una linealidad temporal, como puede
verse en la nocién de agroecosistema. Por su parte, en muchos territorios del Sur Global, de
los lugares periféricos, los sujetos subalternos erigen tramas agriculturales imbricadas a la
circularidad de la naturaleza, por lo que “ese mundo vivido es ciclico y no lineal, porque afo
tras ano, vuelta tras vuelta, existe la certeza de que la naturaleza volvera a proporcionar el
sustento a la familia” (GIRALDO, 2018, p. 79). La linealidad temporal en la que la agroecologia
occidentalizada inscribe los agroecosistemas, implica un aceleramiento permanente, una
“marcha a toda prisa” en funcién del rendimiento y las ganancias, por lo que se acude a
practicas que aceleren el crecimiento, la floraciéon, la produccion, la cosecha e incluso la
poscosecha. Mientras que, desde las agroecologias otras, se comprende el sentido de la
lentitud como acto inherente a los sujetos plantas y los sujetos animales, esto es, el “tiempo”
que se toman para alcanzar la plenitud sin necesidad de estimulos externos. Esto es algo a
lo que la racionalidad campesina e indigena atribuyen culto y misticismo, pues la lentitud y
la“larga espera’, lejos de ser problemas que implican soluciones técnicas, se constituyen en
una “oportunidad” para el vinculo afectivo, que se erige a través del cuidado y la proteccion
entre lo humano y lo no humano.

Por ultimo, se diria que las dimensiones temporales en las que se inscriben las
agriculturas conllevan a generar saberes en funcion de las mismas. Asi, la agroecologia

occidentalizada genera un corpus de conocimiento cientifico para erigir agroecosistemas

19 La linealidad es un rasgo particular de la cosmovision cristiana, al entender que hubo un inicio en el que
Dios creé al mundo y que, por tanto, habra un final apocaliptico. La linealidad del tiempo resultaria oportuna
para la idea de progreso y bienestar de la cosmovision occidental, al considerar que en la medida en que el
tiempo avanza, se progresara hacia algo mejor.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 22
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




lineales, mientras que los sujetos subalternos, pese a la advertencia que se hizo en el parrafo
anterior, al entretejer sus agriculturas en correspondencia con la ciclicidad de la naturaleza,
acumulanygeneran saberes, practicas, narrativas, experiencias o,dicho de un modo concreto,
modos de ser y estar articulados a la complejidad biolégica de sus espacios de vida. Por ello,
las cosmovisiones no occidentales difieren de la hegemdnica cosmovisién occidental, lo que
obliga, por cierto, a pensar el contexto y los términos en que podria efectuarse el pretendido

didlogo (encuentro y des-encuentro) de saberes.

Esto ultimo robustece, en gran medida, la idea de que las agroecologias otras
deben centrarse en la multiplicidad de epistemes subalternas localizadas en las periferias,
en los bordes o, lo que es lo mismo, en las fronteras del pensamiento occidental. Sin lugar
a dudas, la relacion entre ambas dimensiones del tiempo ha conllevado a una permanente
tension y conflicto, ya que, siguiendo a Giraldo (2018), muchos sujetos y comunidades
subalternas estan en permanente interrelaciéon con los mercados modernos, por lo que se
crean sincretismos complejos de discernir, pues si bien muchas comunidades subalternas
constituyen sus modos de ser y de estar desde perspectivas temporales lineales, debido al
“atravesamiento” epistémico occidental, es bastante comun hallar practicas y rituales en,
desde y para las agriculturas inscritas en la dimension circular, las cuales se constituyen
a partir de los ciclos de la naturaleza y de la espiritualidad con la tierra, lo cual no puede

reducirse a la linealidad temporal.

Un ejemplo de esto pueden ser las agriculturas mandalicas, promovida por algunas
organizaciones como la Universidad Escuela de la RegidonTropical Himeda (EARTH). Mandala,
en sanscrito, significa circulo sagrado de energia vital del universo. En términos generales,
esta practica consiste en aplicar el principio de mandala en las agriculturas, mediante un
disefo circular que permita el flujo y la circulacién de la energia entre las plantas y los
animales. De este modo, la EARTH propone una siembra mandalica con nueve anillos de
cultivos alrededor de una poza de agua, imitando al sistema solar con nueve planetas. La
poza funciona como el sol, el centro energético del sistema que provee energia mediante
la irrigacion de agua®. Si bien los mandalas son representaciones del budismo, es comun
encontrar agriculturas similares en culturas indigenas y campesinas colombianas, como
ocurre, por ejemplo, con el huerto mixto del pueblo ingano asentado en el parque Alto
Fragua Indi Wasi (Caquetd), cuyo diseno obedece a una circulacién energética permanente.

Lo mismo ocurre con algunas practicas campesinas alrededor de la huerta casera.

20 Para ampliar esta informacién se recomienda visitar el sitio web Universidad Eart (2013).

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 23
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




Estas anotaciones permiten comprender, una vez mas, el contraste con la imagen
paradigmatica que la agroecologia occidentalizada retrata de las agriculturas, al inscribirlas
en un agroecosistema constituido en la dualidad moderna. Esto es un mundo, de plantas y
animales, objetivado, cognoscible, ordenado, lineal, a partir del cual se constituyen sujetos
cooptados, alejados de sus practicas, estilos, historias, de sus sensibilidades, emociones,
afectividades, ritualidades, de sus simbolos “tradicionales” y sus saberes. En suma, sujetos
instrumentalizados que operan como administradores de unas agriculturas desligadas,
desvinculadas de la naturaleza y, por tanto, dependientes de aquello que la naturaleza no

puede“ofrecerles”dadalaracionalidad técnica quelas sustenta: insumos quimicos de sintesis.

Si el ser del Agri-Cultor se constituye mediante el ser de la agricultura y de la
tierra, entonces la agroecologia occidentalizada constituye subjetividades congruentes
con sus agriculturas paradigmaticas, es decir, “seres competitivos, destructivos, solitarios,
desconfiados. Seres extraviados de la tierray sometidos al engranaje de un sistema industrial
que devasta las complejas tramas de la vida” (GIRALDO, 2013, p.15). Esto evoca laimagen de
un tipo de sujeto “productor’, que ordena su realidad como un hecho natural, como una

forma de ser de las cosas.

Se trata de un sujeto colonizado que diseha, maneja y evalua agroecosistemas
orientado por un saber cientifico que, por tanto, asume como superior a sus conocimientos,
una realidad que le sugiere seguir las recomendaciones técnico-cientificas antes que
orientarse por su acervo de conocimientos. Estas anotaciones permiten insistir, una vez mas,
que el “encierro” de las agriculturas en la idea de agroecosistema, implica la constitucion
de una subjetividad en correspondencia con la racionalidad técnico-cientifica dualista de
la agroecologia occidentalizada, pues ese Agri-Cultor es desapartado de su subjetividad,
sus percepciones, creencias, expresiones, instintos, misticismos, rituales en, desde y para las
agriculturas, al ser reducidas estas a un simple trozo de plantas y animales (agroecosistema)

ordenado linealmente para efectos de la productividad y la sostenibilidad.

Lo dicho hasta ahora permite entender que la forma como las agroecologias otras
aborda la ontologia del Agri-Cultor y de las agriculturas, hace que éstas confieran otros
sentidos a los modos de ser y estar en el territorio. Dicho de otro modo, las agroecologias
otras no sélo constituyen subjetividades de un modo distinto a la racionalidad técnico
instrumental de la agroecologia occidentalizada, sino que abordan las agriculturas como
un acto constitutivo del ser Agri-Cultor, mediante el cual configuran mundos agriculturales

|Il

u ontologias relacionales donde el “interser” se da a plenitud, puesto que “nada existe por

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 24
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




si solo, todo interexiste” (ESCOBAR, 2013, p. 20). Esto ayuda a entender de una manera mas
ilustrativa, que la constitucion del ser del Agri-Cultor, a partir del ser de las agri-culturas y
el ser de éstas a partir del ser del Agri-Cultor, no es mas que un interser determinado por la

interexistencia que se da en el plano relacional de lo humano, lo no humano y lo espiritual.

De acuerdo con lo anterior, podria decirse que las agroecologias otras, mas alla de
constituir modos de ser y estar, descubren, promueven, rescatan los vinculos afectivos que
el Agri-Cultor, inscrito en los bordes de la episteme moderna, establece con la tierra a partir
de sus agriculturas. Estos modos de ser y estar se mantienen “apartados” de la racionalidad
técnico instrumental de las agroecologias occidentalizadas, lo cual se entiende como un
“siendo estando”y un“estando siendo”en la tierra desde lo sensible, lo afectivo, lo emocional
y lo enigmatico a través de las agriculturas. Esto no significa, por cierto, que los sujetos
Agri-Cultores se encuentren permanentemente desvinculados de nichos modernos como
el mercado. Todo lo contrario, pues estos sujetos construyen sus mundos agriculturales
articulados, en diferentes grados de complejidad, a los mercados para introducir en ellos sus
propios simbolos: el huevo y la gallina de campo y la cebolla organica, sélo por mencionar

algunos ejemplos.

Si bien los Agri-Cultores y las comunidades subalternas no pueden idealizarse
como el modelo de vida perfecto, hay que reconocer en éstos una profunda diferencia
con las representaciones que la ontologia moderna occidental hace de la relacién entre
el hombre y la naturaleza, en tanto naturaleza sometida al dominio de la cultura. Como
indica Giraldo (2018, p.78), estas diferencias ontoldgicas “se expresan en practicas agricolas
y acuicolas donde el discurso racional y la l6gica productivista no orientan la manera de
habitar el mundo”. Esto se refiere a saberes, practicas, experiencias, historias, narrativas que
se entretejen al coexistir con la naturaleza en una sola relacionalidad, en la que, como se ha

mencionado insistentemente, la racionalidad occidental no encajaria.

De alli que los mundos agriculturales se constituyan en “escenarios potenciales”
para que las agroecologias otras visibilicen la multiplicidad de ontologias no modernas,
encarnadas en sujetos Agri-Cultores y agriculturas subalternizadas, mediante las cuales
emergen modos de sery estar que no pueden ser comprendidos, ni estudiados, ni orientados
por la racionalidad técnico instrumental de la agroecologia occidental. Tales “escenarios”
serian los ambientes propicios para que las agroecologias otras consoliden y pongan en
marcha su accionar ontologico y epistémico, ya que donde la agroecologia occidentalizada

“solo ve” espacios disciplinados para el diseho de agroecosistemas, constituidos por

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 25
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




saberes y subjetividades hegemonizadas, las agroecologias otras descubren ontologias
relacionales constituidas por una rica trama de subjetividad e intersubjetividad, orientadas
por un sentido de desobediencia frente a las practicas hegemonizadoras. De esta manera,
los mundos agriculturales vendrian a ser un sujeto de comprensién que transgrede la
concepcion cientifica moderna, y abre las puertas a otras formas de comprender el “siendo-
estando” y el “estando-siendo” agricultural. Estas consideraciones permiten afirmar que,
mientras los mundos agriculturales son encubiertos por la agroecologia occidental, éstos

son descubiertos por las agroecologias otras interepistémicas.

Consideraciones finales

A lo largo de este analisis, pero de manera especial en el ultimo segmento, se ha
pretendido mostrar a las agroecologias otras interepistémicas como un posible campo de
conocimiento, que emerge en el pensamiento fronterizo, en contraposicion a la agroecologia
occidentalizada, asi como, plantear algunos posibles referentes epistemoldgicos y
ontoldgicos sobre los cuales dichas agroecologias podrian “constituirse”. Esto ultimo se
expuso desde la perspectiva de los mundos agriculturales, propuestos como el ambito
relacional al que las agroecologias otras se aproximan para comprenderlos y, a partir de

estos, orientar sus fundamentos epistémicos y ontoldgicos.

No obstante, conviene precisar que estas anotaciones, lejos de estar acabadas,
requieren de un amplio debate, asi como de “evidencia empirica’, para lo cual se hace
necesario un dialogo en torno a la descolonizacion de la agroecologia, su desprendimiento
de la episteme moderna y su ubicacién en las fronteras de la misma, iluminada por la
multiplicidad de saberes y practicas de subjetividad e intersubjetividad que tienen lugar en

la colonialidad; lo que, en suma, conllevaria al giro otro de la agroecologia.

Si bien estas lineas se convierten en un ejercicio inicial que puede ofrecer algunas
pistas clave, es importante que la tradicion agroecoldgica se “ponga a la tarea” de hacer una
pausa para volver la mirada a las tradiciones refugiadas en los bordes o las fronteras y que
tantas contribuciones, desde las agroecologias otras, pueden hacer a la crisis ambiental
actual, si se tiene en cuenta que el propésito de las agroecologias otras es mirar hacia lo que
Leff (2014, p. 286) describe como “[...] otras maneras alternativas de entender la realidad, la
naturaleza, la vida humana y las relaciones sociales; diferentes formas de construir la vida
humana en el planeta que habitamos’, en este caso, alrededor de las agriculturas o, mejor

aun, desde los mundos agriculturales.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 26
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022




En este orden de ideas, a partir de lo expuesto en este escrito, se espera haber
ofrecido algunos argumentos iniciales que sirvan como referente para el complejo y extenso
debate sobre la materia que nos concierne a los agroecélogos y a la tradicion agroecoldgica
en su conjunto, de lo contrario, podria ser probable que la agroecologia continte atada a las
|6gicas de la modernidad, mientras que el sentido de la misma podria seguir convergiendo

en los bordes o las fronteras.

BIBLIOGRAFIA

ALTIERI, M. A. ;Por qué estudiar la agricultura tradicional? Revista de CLADES, n. 1, 1991. Disponible en: https://
ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apuntel.pdf. (En 16-11-2021).

BELTRAN, Y. Violencia epistémica en la proteccién de los conocimientos “tradicionales”. Ciencia Politica, v. 12,
n.24,p.115-136, 2017.

ESCOBAR, A. Cultura, ambiente y politica en la antropologia contemporanea. Colombia: Instituto
Colombiano de Antropologia. Ministerio de Cultura. 1999.

ESCOBAR, A. En el trasfondo de nuestra cultura: la tradicién racionalista y el problema del dualismo ontolégico.
Tabula Rasa, Colombia, n.18, p. 15-42, 2013.

ESCOBAR, A. Territorios de diferencia. Lugar, movimientos, vida, redes. Traduccién de Eduardo Restrepo.
Colombia: Editorial Universidad del Cauca. 2015.

GIRALDO, O. Hacia una ontologia de la agri-cultura en perspectiva del pensamiento ambiental, Polis. Revista
Latinoamericana, Chile, n. 34, p. 95-115. 2013.

GIRALDO, O; ROSSET, P. La agroecologia en una encrucijada: entre la institucionalidad y los movimientos
sociales. Guaju - Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel, v.2, n.1, p. 14-37, 2016.

GIRALDO, O. F. Ecologia politica de la agricultura. Agroecologia y posdesarrollo. México: Colegio de la
Frontera Sur. ECOSUR. 2018.

GROSFOGUEL, R. De Aimé Césaire a los zapatistas. En: DUSSEL, E; MENDIENTA, E; BOHORQUEZ, C. (Editores).
El pensamiento filosé6fico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300-2000]. Historia, Corrientes, Temas,
Filésofos. México: Siglo veintiuno editores. 2011. p. 673-682.

LEFF, E. La apuesta por la vida. Imaginacion sociolégica e imaginarios sociales en los territorios ambientales
del sur. México: Siglo XXI editores. 2014.

LEON, T. Perspectiva ambiental de la agroecologia. La ciencia de los agroecosistemas. Colombia: Instituto de
Estudios Ambientales -IDEA. Universidad Nacional de Colombia. 2014.

LUGO, L. J. Agroecologia y pensamiento decolonial. Las agroecologias otras interepistémicas. Colombia:
Sello Editorial de la universidad del Tolima. 2019.

LUGO, L. J; RODRIGUEZ, L. H. El agroecosistema ;objeto de estudio de la Agroecologia o de la Agronomia
Ecologizada? Anotaciones para una tension epistémica. Revista Interdisciplina, México, v. 6, n, 14, p. 89-112,
2018.

LUGO, L. J.; RODRIGUEZ, L. H.; GARCIA, N. Agroecologia. Otra mirada. Criticas, ideas y aproximaciones.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 27
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022



https://ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apunte1.pdf
https://ecaths1.s3.amazonaws.com/sociologiaagraria/TP2apunte1.pdf

Colombia: Sello Editorial de la universidad del Tolima. 2017.

MIGNOLO, W. Historias locales/disefios globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento
fronterizo. Espafa: Ediciones Akal. 2000.

MIGNOLO, W. Hacer, pensar y vivir la decolonialidad. Textos reunidos y presentados por comunidad
psicoanalisis/pensamiento decolonial. México: Borde Sur. Ediciones Navarra. México. 2016.

RUIZ, D; DEL CAIRO, C. Los debates del giro ontolégico en torno al naturalismo moderno. Revista de Estudios
Sociales, Colombia, n. 55, p. 193-204, 2016.

SANTOS, B. S. Introduccién: las epistemologias del sur. En: CIDOB. Formas-Otras. Saber, nombrar, narrar, hacer.
Barcelona, Espafia: Coleccién monografias. CIDOB Ediciones. 2011. p. 9-22.

SARANDON, S. J.; FLORES, C. (2014). La Agroecologia: el enfoque necesario para una agricultura sustentable.
En: SARANDON, S. J.; FLORES, C. Agroecologia: bases tedricas para el disefio y manejo de Agroecosistemas
sustentables. (Eds). Buenos Aires, Argentina: Editorial de la Universidad de la Plata, 2014. p. 42-69.

UNIVERSIDAD EART. Un circulo perfecto: agricultura Mandala. Agosto 2013. Disponible en: https://www.
earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/. Acceso el 13 abril. 2021.

VAN MANEN, M. Fenomenologia de la practica. Métodos de donacién de sentido en la investigacién y la
escriturafenomenoldégica. Traduccion de Juan C. Aguirre Garcia, Luis G. Jaramillo Echeverry. Popayan, Colombia:
Universidad del Cauca. Sello Editorial, 2016.

VILLARROEL, Raul. La naturaleza como texto: Hermenéutica y crisis medioambiental. Santiago, Chile: Editorial
Universitaria. 2006.

Revista Brasileira de Desenvolvimento Territorial Sustentavel 28
GUAJU, Matinhos, v. 8, 2022



https://www.earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/
https://www.earth.ac.cr/es/feature/un-circulo-perfecto-agricultura-de-mandala/

