
	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				127	

Desenvolvimento territorial sustentável:  
desafios e potencialidades para o século XXI1 

	
Sustainable territorial development: 

challenges and potentialities for the XXI century 
 

Paul Elliott Little2 

 

Em primeiro lugar, quero agradecer aos organizadores deste evento pelo convite. 

Sinto-me prestigiado em participar neste primeiro Simpósio aqui em Matinhos. Acredito que 

a iniciativa da UFPR-Litoral é extraordinária e parabenizo-a por esta rica e inovadora 

experiência acadêmica no país. 

O título da minha conferência hoje – Desenvolvimento Territorial Sustentável – 

coincide com o tema da primeira Pós-Graduação da UFPR-Litoral. Cada um dos conceitos 

contidos neste título é complexo, denso e, muitas vezes, mal-entendido. Na primeira parte da 

minha fala vou explicar cada um destes conceitos. Uma vez dotados com uma compreensão 

melhor deles, podemos proceder para um entendimento sobre como eles se inter-relacionam. 

Finalizo a conferência com uma discussão sobre os desafios e as potencialidades atuais do 

desenvolvimento territorial sustentável.  

 

 

O conceito de território 

 

O conceito de território tem vários significados. Vou mencionar três abordagens 

distintas desse conceito para depois perfilar a abordagem que considero a mais apropriada a 

ser trabalhada aqui no Mestrado. A abordagem militar-estratégica representa seu uso mais 

comum, no qual território é sinônimo da área geográfica de um Estado-Nação e é vinculado 

diretamente à noção de soberania nacional. Essa abordagem classifica afirmações territoriais 

subnacionais como subversivas, já que são tildadas como uma ameaça à soberania nacional. 

Por isso, há muitos anos no Brasil – particularmente durante a ditadura militar – foi muito 

																																																													
1 Conferência temática proferida no I Simpósio Brasileiro de Desenvolvimento Territorial Sustentável (UFPR), 

realizado em 29 e 30 de outubro de 2015, na cidade de Matinhos (PR).	
2 Doutor em Antropologia (UnB). Foi professor do PPG Antropologia da Universidade de Brasília (UnB).E-mail: 

paulelittle@hotmail.com.	



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				128	

difícil falar de nacionalidades étnicas com uma territorialidade própria dentro do Brasil 

porque o Estado não admitia a existência de outros territórios dentro do território brasileiro. 

Assim, a dificuldade política em aceitar a existência de vários territórios dentro do Brasil seria 

o primeiro empecilho para reelaborar a noção de território.  

Outra abordagem do território vem da Biologia. Nessa abordagem o território é 

definido como um produto dos instintos animais, de tal forma que os estudos sobre 

territorialidade pertenceriam ao campo da etologia (estudo do comportamento animal), na 

qual se analisa como os pássaros, os lobos e as formigas, entre outros, constroem seu 

território. Nessa abordagem, os seres humanos seriam nada mais que outra espécie animal que 

cria sua territorialidade. Não considero que esta abordagem reflete bem a complexidade da 

situação territorial entre os grupos sociais no Brasil.  

A terceira abordagem do conceito de território é a antropológica. Afinal de contas, sou 

antropólogo e venho trabalhando há vários anos com o tema território. Concebo a 

territorialidade como uma conduta – uma forma de agir – que é parte integral de todos os 

grupos humanos. Esta conduta territorial pode ser latente ou manifesta e sua expressão 

depende das condições históricas em que o grupo está imerso. A história do Brasil, com a 

incessante expansão de fronteiras econômicas – agrícola, pecuária, de mineração etc. –, está 

cheia de situações que provocam os grupos a defender seus territórios frente a invasões, num 

fenômeno que o antropólogo João Pacheco de Oliveira chama de “ondas de territorialização”. 

A territorialidade tem várias expressões; portanto, cada processo histórico de territorialização 

precisa ser estudado na sua particularidade. Cada pesquisador teria que analisar o contexto 

histórico em que está sucedendo, identificar as forças externas que estão invadindo seus 

territórios, e descrever a conduta territorial que provoca.  

O território, então, seria um produto direto das respectivas condutas de territorialidade. 

Para nossos fins, defino o território como “o espaço geográfico de um grupo social que é 

constituído ou institucionalmente ou politicamente, sobre o qual exerce controle e usufrui de 

seus recursos naturais”. Existem vários elementos importantes nesta definição. Primeiro, o 

território é um espaço geofísico que abriga recursos naturais. Segundo, o território tem 

distintas dimensões socioculturais: é o lugar de moradia de um grupo determinado, que 

aguarda uma memória coletiva de sua ocupação; é a paisagem que o grupo construiu mediante 

o uso de técnicas produtivas e adaptativas.  



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				129	

Nessa concepção, o território é muito diferente do conceito de terra. Um território é 

sempre o espaço geográfico de um grupo social específico. Para ilustrar isto, pode-se falar de 

uma “terra de ninguém”, um espaço geográfico onde não há nenhum dono, mas não pode ter 

um “território de ninguém”, porque um território necessariamente teria um grupo social 

associado a ele. Foi esse grupo que construiu aquele território, este é o seu “lugar” ou 

“pátria”. 

 

 

Os grupos territoriais no Brasil 

 

Nossa próxima tarefa é identificar os grupos territoriais no Brasil contemporâneo. Para 

isto, temos que elaborar alguns critérios que podem guiar a delimitação desses grupos. Um 

primeiro critério é se o grupo mantém uma noção de pertencimento coletivo a um lugar 

específico que é “nosso”. Isto é critério claramente sociocultural na medida em que o 

pertencimento faz referência a emoções e sentimentos. A existência de uma memória coletiva 

sobre o território, muitas vezes refletida na toponímia, é outro critério. No Brasil, por 

exemplo, há muitos nomes indígenas que denominam rios, morros, vales etc. Assim, a 

toponímia representa outra maneira que um grupo pode afirmar que um espaço geográfico faz 

parte de seu território. A memória coletiva está também refletida nos lugares sagrados que dão 

orientação geográfica aos mitos de origem do grupo. Em alguns casos o território abarca uma 

identificação com um ecossistema específico, tal como a Mata Atlântica, o Pantanal, a 

Caatinga ou a Floresta Amazônica. 

Outro critério é a presença de condutas de territorialidade, seja na demarcação do 

território, seja nos critérios de inclusão e de exclusão que indicam se uma pessoa é 

considerada como parte do grupo ou não. Um quarto critério é a existência de uma 

organização social que seja responsável pelo manejo e controle do território. Esta lista não 

pretende ser exaustiva, já que apresenta somente alguns elementos que podem servir para a 

identificação dos grupos territoriais no Brasil contemporâneo, que é a nossa seguinte tarefa. 

 Encabeçando a lista estão os povos indígenas. Segundo a última contagem do Instituto 

Socioambiental, no sítio eletrônico deles sobre povos indígenas, 246 etnias diferentes habitam 

o Brasil, estando dispersas em 698 terras indígenas ou territórios. Estas terras indígenas 

encontram-se em várias situações de reconhecimento oficial: identificação; demarcação; 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				130	

ampliação; homologação; entre outras. Outro tipo de grupo social territorial no Brasil são os 

remanescentes de comunidades de quilombos. O número exato dessas comunidades é muito 

difícil de estabelecer, porque depende da maneira usada para definir uma comunidade de 

quilombo. Há algumas estimativas de que existem mais de 2.000 comunidades de quilombos 

em todo o país.  

A diferença entre o caso dos povos indígenas e o dos quilombos é que este último tem 

ganhado, até o momento, pouco reconhecimento oficial do Estado. Mesmo que a Constituição 

de 1988 tenha dado ao governo 5 anos para a demarcação das remanescentes das 

comunidades de quilombos, quase três décadas depois são poucos os quilombos que 

receberam títulos coletivos de seus territórios. Esse fato, porém, não implica que os 

quilombos não são territórios! Lembrem que o território, na nossa definição, não depende de 

reconhecimento oficial. Embora o reconhecimento fundiário dado pelo Estado reforce a 

territorialidade do grupo, isto não define o território. É o grupo social que define o que é o 

território. É ele que estabelece, mediante suas instituições e práticas, seu próprio território.  

Outro conjunto de grupos territoriais são as comunidades agroextrativistas, no qual os 

seringueiros são os mais conhecidos devido à atuação, a partir da década de 1980, do 

Conselho Nacional dos Seringueiros. Outros grupos dentro desse conjunto são as quebradeiras 

de coco, os castanheiros e os babaçueiros. Há também um conjunto de comunidades 

agropecuárias que mostram caraterísticas territoriais como são os faxinais, os geraizeiros, os 

caipiras, os sitiantes, os campeiros, os fundos de pasto e os vaqueiros. 

Os povos do mar e dos rios representam outro conjunto de grupos territoriais, entre os 

quais os caiçaras, que procedem da serra do mar no litoral paranaense e paulista, são os mais 

conhecidos. Essa categoria também engloba os ribeirinhos, os varjeiros, os jangadeiros, os 

marisqueiros e os açorianos em Santa Catarina. Outro conjunto ainda de grupos muito 

diversos entre si, mas que estão vivendo com situações de territorialidade e territórios que eles 

construíram, são os povos dos ecossistemas terrestres. Aqui entram os pantaneiros, os 

caatingueiros, os vazanteiros, os sertanejos e os chapadeiros. Embora cada grupo comporte 

particularidades, todos eles se enquadram dentro dos critérios territoriais delineados acima.  

Só aqui temos aproximadamente vinte e cinco tipos de grupos territoriais que têm 

construído milhares de territórios no Brasil, sendo que a maioria deles carecem de 

reconhecimento oficial. Isso mostra uma riqueza territorial impressionante no país, mas que 

enfrenta muitos empecilhos e sofre com vários tipos de conflito: fundiários, territoriais, 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				131	

sociais, econômicos e políticos. As pessoas que trabalham com esses grupos encontram esses 

conflitos diariamente em seu fazer político e acadêmico.  

Muitos dos conflitos fundiários são derivados da falta de reconhecimento e 

demarcação desses territórios. Esses conflitos levantam problemas muito sérios, nos quais o 

governo brasileiro está intimamente envolvido. Os conflitos territoriais propriamente ditos 

surgem das múltiplas invasões desses territórios por grupos ou empresas externas. Conflitos 

sociais resultam da discriminação que esses grupos sofrem dentro de um contexto regional; 

acho que todos aqui entendemos que raras vezes esses grupos são bem apreciados pelos 

políticos e pela elite regional. Conflitos econômicos brotam da marginalização desses grupos 

dentro das economias regional e nacional. E, finalmente, mencionamos os conflitos políticos 

abertos nos quais os grupos territoriais estão enfrentando grupos de poder político dentro da 

região. Esse é um quadro muito preocupante. Como acadêmicos e pesquisadores, temos uma 

responsabilidade de colaborar com esses grupos territoriais e ajudá-los na sua luta para 

resolver essa multiplicidade de conflitos. 

 

 

Os direitos territoriais 

 

Quero passar rapidamente pelo tema dos direitos territoriais, que é um conceito 

relativamente recente, mas que está crescendo e pode servir como ajuda nos trabalhos com os 

grupos territoriais. No plano internacional há dois instrumentos importantes: (1) A Convenção 

169 da Organização Internacional do Trabalho sobre Povos Indígenas e Tribais foi 

promulgado em 1989 e seu Artigo nº 14 promove o reconhecimento dos direitos de 

propriedade das terras dos povos indígenas e tribais que eles tradicionalmente ocupam; e (2) 

A Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas data de 2007 e afirma 

que os povos indígenas têm direito às terras, territórios e recursos que tradicionalmente 

tenham possuído, ocupado ou de outra forma utilizado. Essa Declaração é fruto de 25 anos de 

luta dos povos indígenas dentro do âmbito da ONU que começou com a formação de uma 

comissão em 1982. 

Quero ressaltar que esses documentos são relativamente fracos dentro do arcabouço 

jurídico internacional. Uma Declaração não tem força de lei; é simplesmente uma 

manifestação de que seria bom que as nações respeitassem esses direitos. Não há nenhuma 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				132	

obrigação de cumprir esta declaração. Mas é um começo. Uma Convenção é um pouco mais 

forte do que uma declaração, mas não tem o nível de um Tratado, cujo cumprimento cabal é 

obrigatório. Uma Convenção ganha força de lei à medida que os Congressos ou Parlamentos 

dos distintos países a adotam, como o Brasil fez em 2004 com a Convenção 169 da OIT. Isto 

faz com que os elementos da Convenção sejam incorporados dentro do marco das leis 

nacionais. 

No plano nacional, a Carta Magna é o mais importante instrumento de proteção dos 

direitos territoriais. A Constituição de 1988 contém o Art. 231, que reconhece aos índios os 

direitos originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam. Também contém o Art. 68, 

transitório, que reconhece aos quilombos a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir 

seus títulos respectivos. A Constituição serve para reforçar as lutas territoriais das primeiras 

duas categorias dos grupos territoriais – os povos indígenas e os remanescentes das 

comunidades de quilombos. Enquanto isso, os demais grupos territoriais não têm, pelo menos 

no marco constitucional, um instrumento legal para defender seus territórios. 

Um avanço notável nessa direção foi a promulgação da Política Nacional de 

Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais (PNDSPCT), que data 

de 2007, que fala do reconhecimento e consolidação dos direitos dos povos e comunidades 

tradicionais. A PNDSPCT surgiu da iniciativa dos grupos de base e foi acolhida pela então 

Ministra Marina Silva quando ela estava no Ministério do Meio Ambiente. Eu tive a 

oportunidade de assessorar o Ministério do Meio Ambiente na confecção desta Política, junto 

com outros assessores. Em 2005 organizamos o Primeiro Encontro de Povos e Comunidades 

Tradicionais, no qual estavam presentes representantes de vários dos 25 tipos de grupos 

territoriais antes mencionados. O encontro foi uma revelação para o Estado em entender que 

havia tantos grupos territoriais que ele nem sabia que existia. Desde uma perspectiva 

histórica, podemos afirmar que o Brasil está no início de um processo de reconhecimento à 

diversidade territorial e aos direitos territoriais desses grupos.  

É interessante notar que esses povos e comunidades tradicionais ganharam 

reconhecimento não pelo lado político, mas pelo lado ambiental. A PNDSPCT é uma política 

de desenvolvimento sustentável e não uma política de defesa de direitos territoriais. Todavia, 

para que esses grupos possam proteger a biodiversidade e gerir adequadamente os recursos 

naturais, eles precisam que seus direitos territoriais sejam respeitados. Quando se admite que 

existem povos que têm direitos sobre os territórios que ocupam, surge também a necessidade 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				133	

de reconhecer os direitos consuetudinários, também conhecidos como direitos costumeiros, 

deles. O respeito desses direitos requer um âmbito de pluralismo jurídico que frequentemente 

entra em choque com a abordagem militar-estratégico de território, já que é considerado como 

avessa a uma conceituação exclusiva de soberania nacional. O sistema jurídico nacional 

precisa aceitar que há outras formas de gerir o território que não seja simplesmente o marco 

nacional da propriedade privada ou propriedade pública ou estatal. Um elemento fundamental 

neste processo são os direitos de propriedade comunitária e do manejo coletivo do território.  

 Até aqui vimos que o território é um conceito polissêmico e que um melhor 

entendimento da sua complexidade pode servir para a defesa dos direitos dos povos.  

 

 

O desenvolvimento sustentável 

 

Quando chegamos ao termo de desenvolvimento sustentável, confrontamos a 

conjunção de dois conceitos que também são complexos: o de desenvolvimento e o de 

sustentabilidade. Depois de uma breve análise de cada um deles, vemos como foram unidos e 

delineamos as implicações para os grupos territoriais do Brasil. 

O conceito de desenvolvimento econômico surge na época do pós Segunda Guerra 

Mundial. Aquele momento foi explicitamente ligado à modernização tecnológica no âmbito 

produtivo e fundamentado na busca de crescimento econômico constante, medido pelo índice 

do Produto Interno Bruto (PIB). Esse conceito não somente guiou o modelo de 

desenvolvimento econômico no mundo capitalista, mas também foi alicerce para os países 

comunistas. Nos confrontos da Guerra Fria entre o capitalismo e o comunismo, o 

desenvolvimento – entendido como a modernização tecnológica produtiva e o crescimento 

econômico constante – foi proposto pelos dois lados como panaceia para os países conhecidos 

como membros do Terceiro Mundo. Nesse exemplo, a potência da ideologia 

desenvolvimentista, que marcou o mundo inteiro na época pós-guerra, fica patente. 

De fato, o termo “Terceiro Mundo”, definido como o grupo dos países 

subdesenvolvidos, surge conjuntamente com o conceito de desenvolvimento. Assim, o 

Terceiro Mundo foi definido por uma ausência: o desenvolvimento econômico. Depois houve 

intentos de amenizar o termo “países subdesenvolvidos” pelo termo “países em vias de 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				134	

desenvolvimento”. Mas fica clara, nessa conceituação, que o problema desses países era não 

ter um adequado nível de desenvolvimento.  

A partir dos anos 1960 surgiu outra ideologia, vinculada a outro conjunto de forças, 

que começou a contestar a ideologia desenvolvimentista: o movimento ambientalista 

internacional. Essa nova ideologia ambientalista criticou as formas predatórias e poluentes do 

desenvolvimento econômico e colocou ênfase nos limites ambientais. O famoso informe do 

Clube de Roma em 1972 foi um marco importante e prognosticou um iminente colapso das 

políticas de crescimento econômico devido à extrapolação dos limites ambientais.  

Um evento significativo foi a Primeira Conferência Mundial sobre Meio Ambiente em 

Estocolmo em 1972, onde houve um confronto entre os países industrializados, que 

argumentaram que todos os países tinham que fazer algo ao respeito do meio ambiente e 

limitar os usos de nossos recursos, e o bloco dos países do Terceiro Mundo, liderado naquele 

momento pelo Brasil e Índia entre outros, que disseram “esse negócio de meio ambiente é 

papo de país rico; é um luxo que não tem nada a ver conosco; queremos e precisamos de mais 

crescimento e mais desenvolvimento”. Criou-se certo impasse: uns dizendo que temos que 

nos preocupar com o meio ambiente enquanto outros disseram que temos o direito de 

desenvolver-nos, sem ter de preocupar-se com o meio ambiente. Assim, a necessidade de uma 

conciliação entre desenvolvimento e meio ambiente surgiu como novo desafio mundial.  

Em 1983 as Nações Unidas criaram uma comissão, conhecida popularmente como a 

Comissão Brundtland, para encontrar uma solução para esse impasse. A introdução do 

conceito de sustentabilidade serviu de base para encontrar uma saída. Depois de 5 anos de 

investigações e de assembleias em todos os continentes, a Comissão Brundtland publicou o 

informe titulado Nosso Futuro Comum, em 1988. Esse informe lançou o termo 

“desenvolvimento sustentável”, definido como: satisfazer as necessidades das gerações 

recentes sem comprometer as possibilidades das gerações do futuro em atender as suas 

próprias necessidades.  

 Dois elementos dessa definição merecem destaque. Primeiro é a distinção entre 

satisfazer necessidades e satisfazer desejos. Ou seja, tem que pensar nas necessidades básicas 

da população mundial e não simplesmente no crescimento econômico constante. Segundo é a 

preocupação com as gerações futuras. Em vez de pensar quase exclusivamente no lucro 

imediato, colocaram ênfase nas possibilidades das gerações por vir de ganhar sua sustentação. 

Isto introduziu nos debates uma preocupação intergeracional nas práticas econômicas e 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				135	

resultou ser um fator complicador para a ideologia do desenvolvimento, pois não só tinha que 

pensar em ter “pão” para hoje, mas dar aos nossos filhos, netos e bisnetos a possibilidade de 

ter uma vida digna. Dessa forma, expandiu consideravelmente a temporalidade do 

pensamento sobre o processo do desenvolvimento. 

Outro conceito ligado ao desenvolvimento sustentável foi o chamado Princípio de 

Precaução, que indica que é melhor errar a favor do meio ambiente do que correr riscos por 

falta de cautela. A ideologia do crescimento constante não se preocupava com os riscos 

externos do processo produtivo: se se contaminava um rio ou desmatava uma floresta, esse 

problema era para outras pessoas – ou o Estado – resolver. O princípio de precaução, por sua 

parte, diz que temos que agir com cautela frente à possibilidade de destruir ou degradar um 

ecossistema determinado.  

Outro princípio ambiental que surgiu nesse momento foi o do Poluidor Pagador. Por 

muito tempo, as indústrias poluíram o meio ambiente sem assumir a responsabilidade de 

limpar os estragos feitos, deixando para o Estado esse ônus. No pensamento econômico 

reinante, a poluição é classificada como uma externalidade. O lucro ficava com a empresa 

privada e a poluição era um problema a ser resolvido pelo poder público. O princípio de 

poluidor pagador indica que a entidade responsável pela poluição é também responsável pela 

sua mitigação. 

Agora quero analisar rapidamente o que tem acontecido desde a realização da 

Conferência das Nações Unidas sobre Desenvolvimento e Meio Ambiente (Rio-92). Naquele 

momento foi o evento que reuniu o maior número de chefes de Governo e de Estado do 

mundo, sendo que 107 deles chegaram a dar seu apoio ao desenvolvimento sustentável. O 

Rio-92 aprovou a Agenda 21, um documento contendo quarenta princípios desenhados para 

guiar o desenvolvimento do mundo no século 21. A Convenção da Biodiversidade e a 

Convenção sobre as Mudanças Climáticas também foram aprovadas lá. Ademais, o evento 

também abrigou o Fórum Global, localizado no Parque do Flamengo, no centro do Rio de 

Janeiro, em que mais de cinco mil organizações da sociedade civil tiveram a oportunidade de 

mostrar seus trabalhos ao público e estabelecer diálogos entre si. O Fórum Global foi, até 

aquele momento, a maior aglomeração de organizações da sociedade civil na história do 

planeta. Cinco anos depois houve uma Conferência de menor tamanho conhecida como 

Rio+5, mas ela não teve maior transcendência. Os ambientalistas brincavam que em vez de 

“Rio mais cinco”, deveria ter o nome “Rio mais ou menos”.  



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				136	

Em 2002, em Johanesburgo, houve a Conferência das Nações Unidas sobre 

Desenvolvimento Sustentável (Rio+10). Nesse evento ficou evidente que, 10 anos depois do 

Rio-92, não houve maiores avanços na implementação do desenvolvimento sustentável e, em 

alguns casos, houve retrocessos. Esse foi um primeiro alerta do tamanho do problema. Em 

2012, na Conferência conhecida como Rio+20, a falta de implementação de políticas efetivas 

de desenvolvimento sustentável por parte dos governos foi marcante.  

No mês de setembro de 2015, a Assembleia Geral da ONU aprovou 17 Metas de 

Desenvolvimento Sustentável a serem cumpridas até 2030. Se formos procurá-las no sítio 

eletrônico da ONU, podemos verificar que essas metas não passam de generalidades, tais 

como eliminação da fome, eliminação da pobreza e garantir serviços de saúde para todos. Não 

estou criticando a fato de que temos essas metas, mas somente indicando de que não são 

metas práticas e que não atingem o nó do assunto: a falta de vontade política dos governos de 

implementar um verdadeiro desenvolvimento sustentável. 

Quero analisar rapidamente o tema do uso e abuso do conceito de desenvolvimento 

sustentável. Desde o Rio-92, o conceito de desenvolvimento sustentável foi apropriado por 

grupos e organizações muito diversos – bancos de desenvolvimento; corporações 

multinacionais; governos nacionais; prefeitos de grandes cidades – de tal forma que o 

conceito foi esvaziado de qualquer conteúdo específico. O desenvolvimento sustentável virou 

um lema a ser utilizado politicamente, mas não tinha um significado empírico real. Isto não 

quer dizer que devemos eliminá-lo do nosso léxico, somente que devemos usá-lo com muito 

cuidado.  

Abro aqui um parêntese sobre o termo de resiliência. Não vou falar muito sobre ele, 

somente aponto que a resiliência surgiu como conceito alternativo para agrupar as forças de 

sustentabilidade frente ao vazamento do conteúdo de desenvolvimento sustentável. Mas 

novamente esse conceito foi apropriado pelo Banco Mundial, que o utilizou no título de seu 

informe mundial sobre desenvolvimento em 2013. Assim, um novo conceito que ia servir 

para fundar um paradigma alternativo de desenvolvimento sofre de um vazamento de seu 

conteúdo. Minha sugestão aqui é se vamos falar de sustentabilidade ou de resiliência, pois 

temos que ter clareza sobre o que estamos dizendo e o que realmente queremos.  

 

 

 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				137	

A sustentabilidade 

 

Dito isto, ainda considero que existem práticas econômicas sustentáveis vigentes no 

mundo. A primeira coisa que podemos fazer é identificar essas experiências e começar a 

aprender com elas. Em geral, são experiências que operam em pequena escala. Atualmente, 

não existe uma situação de sustentabilidade em nível planetário, nem em nível nacional ou 

urbano. Mas afirmo que no plano de pequenos territórios como os dos povos indígenas, dos 

camponeses, dos ribeirinhos e outros grupos tradicionais, podemos dizer que a 

sustentabilidade está funcionando. Eles estão usando o meio ambiente de uma forma 

adequada e que tem uma durabilidade no tempo. Em geral, esses grupos usam modos 

extensivos de produção em vez de modos intensivos de produção, como é o caso de grandes 

monocultivos agrícolas que precisam de adubo, de químicos etc. São modos de utilização 

extensiva do ecossistema que permitem sua regeneração. São modos de adaptação 

fundamentados no uso de recursos renováveis em vez de recursos não renováveis que se 

esgotam após um só uso. Em muitos casos, essas experiências vigentes são uma revalorização 

de práticas tradicionais.  

A minha proposta é de que temos que pensar a sustentabilidade como uma 

metodologia de trabalho e como uma prática diária. A primeira tarefa nesse empreendimento 

é avaliar a viabilidade empírica da sustentabilidade. Para tanto, temos que conceber a 

sustentabilidade para além da questão (1) biofísica e incorporar elementos (2) demográficos, 

(3) institucionais, (4) políticos, (5) econômicos e (6) técnicos.  

A sustentabilidade biofísica faz referência à capacidade de suporte do ecossistema do 

território junto com seu estado de conservação. Obviamente isso é importante, mas, por si só, 

não é o suficiente. A sustentabilidade demográfica é outro aspecto fundamental. Por exemplo, 

se a população de um grupo está crescendo rapidamente, existe a possibilidade de que seu uso 

de recursos extrapole a capacidade do território de fornecer recursos naturais, colocando em 

xeque sua sustentabilidade. Já que a organização social local está responsável pelo manejo de 

seu território, a sustentabilidade institucional está voltada a garantir que exista a estabilidade 

financeira e organizativa necessária para realizar tal manejo. A sustentabilidade política 

reside nos mecanismos institucionais para resolver os conflitos fundiários ou regionais. Se 

existe um conflito aberto dentro de um território determinado, não vai conseguir sustentar a 

situação mesmo que todos os demais tipos de sustentabilidade estejam cobertos. A 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				138	

sustentabilidade econômica se vincula à capacidade do meio ambiente em abastecer o 

processo produtivo e à interação com os mecanismos de mercado. A sustentabilidade técnica 

requer que o grupo tenha acesso a novos conhecimentos e técnicas de produção e manejo e à 

capacidade de incorporá-los nas suas práticas de adaptação.  

Cada um desses tipos de sustentabilidade é fundamental para assegurar uma 

durabilidade das práticas territoriais do grupo ao longo prazo. Quando concebemos a 

sustentabilidade como uma metodologia, é necessário realizar um diagnóstico do status de 

cada tipo para identificar os pontos frágeis e os pontos fortes e desenhar uma estratégia 

própria para conseguir a sustentabilidade de forma verdadeira. Se somente uma dessas 

dimensões está faltando, pode prejudicar a sustentabilidade global. 

 

O etnodesenvolvimento 

 

Quero falar rapidamente sobre o etnodesenvolvimento, porque o considero como uma 

das possibilidades mais propícias para implementar práticas de desenvolvimento territorial 

sustentável. Uma das características básicas de etnodesenvolvimento é a presença de 

protagonismo social e econômico de um grupo étnico, o que incluiria cada uma das vinte e 

cinco categorias de grupos territoriais antes mencionados. Para serem protagonistas, esses 

grupos devem trabalhar com propostas endógenas – isto é, propostas que fluem de baixo para 

cima. Outra caraterística é que a proposta de etnodesenvolvimento esteja fundamentada no 

uso do território do grupo e nas instituições locais de governança do grupo. Quanto aos 

conteúdos do etnodesenvolvimento, identifico dois pilares essenciais: a segurança alimentar, 

que inclui atividades de subsistência e a produção para o mercado; e a segurança territorial, 

que incorpora ações de vigilância e defesa de seu território frente aos invasores.  

A prática de autonomia cultural é outra dimensão muito importante do 

etnodesenvolvimento. Embora a autonomia cultural seja comumente vista como oposta à 

integração à econômica nacional, não acho que isto seja o caso. Para mim, a noção de 

autonomia refere-se à esfera da tomada de decisões de um grupo determinado. Se um grupo 

está tomando suas próprias decisões com base em informações atualizadas, podemos dizer 

que está praticando a autonomia cultural. Muitos grupos territoriais, por exemplo, podem 

decidir integrar-se à economia de mercado com base nos seus interesses internos, sem que 

essa decisão seja imposta desde fora do grupo. Mas, para que essa interação seja autônoma, o 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				139	

grupo precisa manter controle local das relações com o mercado. Não é o mercado que vai 

ditar que produto vai vender e em que quantidade. Existe, por exemplo, uma possibilidade 

muito interessante de criar um valor econômico étnico ou um valor econômico ambiental para 

seus produtos, que daria um valor agregado ao produto quando circula no mercado. Isto seria 

uma forma de interagir com o mercado em seus próprios termos, em vez de simplesmente 

aceitar o que vem de fora.  

Quanto às interações com o Estado, o grupo precisa que o Estado respeite suas práticas 

consuetudinárias para que possa continuar exercendo sua autonomia cultural. Ao mesmo 

tempo, o Estado tem a obrigação de reconhecer e defender os direitos territoriais do grupo e 

formular políticas diferenciadas para o grupo.  

A prática de autonomia cultural também tem relevância com as interações dos grupos 

territoriais com o movimento ambientalista. Muitos ambientalistas, por exemplo, afirmam que 

os povos tradicionais são conservacionistas inatos e se molestam quando esses grupos não 

atuam da maneira que eles querem. Afinal de contas, os territórios tradicionais não são 

parques nem reservas ou estações ecológicas, mas lugares de moradia de grupos sociais. Cada 

povo tem suas formas próprias de adaptação e de produção, que pode ou não resultar na 

conservação da biodiversidade. Os povos tradicionais podem procurar afinidades com os 

ambientalistas, mas novamente em seus próprios termos e não nos termos impostos pelos 

ambientalistas ou pelo Ministério do Meio Ambiente.  

Com esses exemplos, deve ficar claro que “autonomia” não é sinônima de “autarquia”. 

Autarquia refere-se a grupos que estão completamente fechados entre si e não têm contato 

com o mundo externo. Os únicos grupos verdadeiramente autárquicos no Brasil seriam os 

índios que vivem de forma isolada. 

 

Os conhecimentos tradicionais 

 

O tema dos conhecimentos tradicionais é uma dimensão muito importante da prática 

do desenvolvimento territorial sustentável. No afã de delimitar os conhecimentos tradicionais, 

delineio algumas de suas caraterísticas básicas: são organizados em sistemas holísticos (em 

vez de ser reducionistas); são construídos e controlados socialmente (onde não há patentes e 

copyrights); são transmitidos oralmente via especialistas tais como xamãs, curandeiros e 

herbalistas; e são dinâmicos. 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				140	

Uma noção equivocada sobre os conhecimentos tradicionais é que pertencem ao 

passado e, portanto, são anacrônicos. Os conhecimentos tradicionais são plenamente 

contemporâneos. Na medida em que os conhecimentos tradicionais estão sendo utilizados 

hoje, são tão contemporâneos quanto os conhecimentos de física nuclear. Entre as técnicas 

que estão sendo utilizadas, há os etnomapeamentos, os etnozoneamentos, os planos de vida de 

um grupo étnico e os agentes agroflorestais que estão implementando essas formas de 

conhecimentos.  

Todavia, os conhecimentos tradicionais tendem a ser marginalizados pela ciência 

moderna. Também entram em conflitos com a ciência moderna em torno da sua expropriação 

e privatização mediante a aplicação de patentes e copyrights e a falta de repartição de 

benefícios derivados de seu uso por empresas privadas. Dessa maneira, o respeito aos direitos 

territoriais precisa ser acompanhado pelo respeito aos direitos sobre bens imateriais. Não é só 

o direito sobre o recurso natural físico contido no território biofísico que está em jogo, mas 

também o direito sobre o conhecimento que está imbuído no uso desse recurso.  

A relação dos conhecimentos tradicionais com as ciências sociais e naturais tem 

mudado muito ao longo do tempo, principalmente referente à Antropologia e à Biologia. No 

início do século XX houve uma ênfase no “resgate” dos conhecimentos tradicionais antes que 

eles desaparecessem. A partir de meados do século XX, houve um interesse de ordem 

científica nas classificações, momento no qual surge a etnobiologia. Posteriormente, amplia-

se esse campo para os estudos etnocientíficos, no qual se consideram os sistemas de 

conhecimentos tradicionais como ciências próprias. Essa viragem, hoje em dia, permite a 

elaboração de relações intercientíficas entre os conhecimentos tradicionais e a ciência 

moderna, com a possibilidade de criar conhecimentos híbridos. 

O instrumento jurídico internacional de proteção dos direitos dos bens imateriais mais 

importante é o Protocolo de Nagoya sobre o Acesso a Recursos Genéticos e Repartição Justa 

e Equitativa dos Benefícios Decorrentes de sua Utilização, que foi aprovado em 2010 no 

âmbito da Convenção sobre a Diversidade Biológica, na reunião em Nagoya, Japão. 

Atualmente, não está vigente porque não conseguiu a aprovação de um número suficiente de 

países para entrar em vigor, tendo até o momento 60% das aprovações necessárias. No plano 

nacional, há a Lei da Biodiversidade que foi aprovada em 2015 pelo Congresso Nacional. 

Essa lei orienta o uso dos conhecimentos tradicionais e a repartição de benefícios derivados 

desse uso e é muito polêmica, como veremos a seguir.  



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				141	

 

Desafios e potencialidades 

 

Para finalizar esta conferência, vamos identificar os principais desafios e 

potencialidades do Desenvolvimento Territorial Sustentável. Um primeiro desafio, para mim 

fundamental, é a resolução dos conflitos territoriais atuais. Os grupos que estão imersos em 

situações de conflito têm poucas possibilidades de construir um desenvolvimento sustentável, 

já que têm que dedicar muito tempo e recursos à resolução do conflito. Um passo necessário 

para a resolução de conflitos é: o respeito cabal aos direitos territoriais dos povos indígenas e 

outros grupos tradicionais; a vigilância e a defesa efetiva de seus territórios; e a promulgação 

de novas figuras jurídicas que reconheçam a propriedade coletiva.  

Um exemplo crítico de um conflito atual é o caso dos Guaranis no Mato Grosso do 

Sul, que sofrem ataques violentos por parte da sociedade regional, liderada pelos fazendeiros. 

Esse conflito violento vem rolando por mais de 30 anos e nenhum dos governos fizeram 

forças adequadas para resolver esse conflito. Mesmo o Ministério Público alertando que a 

situação é tão grave que esta à beira de um genocídio, o Governo fica isento do problema.  

Outra situação que está gerando sérios conflitos é a Proposta de Emenda 

Constitucional nº 215, que acaba de sair da uma comissão no Congresso e vai para o plenário 

para votação. A PEC 215 daria ao próprio Congresso a autoridade de demarcação de terras 

indígenas e áreas protegidas e pode resultar numa catástrofe para a conservação e defesa dos 

territórios indígenas e para todos os grupos territoriais do país. Assim, mobilizar-se frente a 

esta ameaça é uma obrigação para todos que estão interessados na defesa dos territórios 

tradicionais no Brasil. Outra ameaça surge nos debates em torno de um novo Código Mineral, 

que está sendo tramitado no Congresso. O perigo é que o novo código pode abrir as terras 

indígenas para exploração mineral, o que seria um desastre ambiental para esses territórios. 

Essa lista de três pontos de conflito é somente a ponta do iceberg, já que podemos enumerar 

tantos outros. Menciono essas três por sua gravidade e urgência, sendo cada um deles um 

grande desafio para frear as ameaças e começar processos que conduzam a um verdadeiro 

desenvolvimento territorial sustentável.  

A proteção dos conhecimentos tradicionais é outro desafio que merece ser destacado 

aqui. Existem várias possibilidades para promover o desenvolvimento e disseminação desses 

conhecimentos. Outra tarefa, também desafiante, é regulamentar o acesso aos conhecimentos 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				142	

tradicionais e garantir a repartição justa e equitativa dos benefícios derivados do seu uso. Um 

passo positivo nessa direção seria a aprovação pelo Congresso Nacional do Protocolo de 

Nagoya. Outro passo seria a modificação da chamada Lei de Biodiversidade que foi aprovada 

pelo Congresso em 2015. Essa lei não foi regulamentada ainda e há possibilidades de 

conseguir algumas modificações que beneficiariam os povos tradicionais a respeito do acesso 

e uso dos seus conhecimentos. 

O foco desta conferência foi desde a perspectiva antropológica que privilegiou os 

povos tradicionais. Mas seria omissão se não menciono as experiências dos chamados 

Municípios Verdes, que é outra forma de expressão de territorialidade dentro do marco 

político-administrativo do Estado. Os Municípios Verdes representam novas práticas 

socioambientais no âmbito dos municípios, em que alguns municípios da Amazônia estão na 

liderança. Nessa modalidade, os grupos dentro de um município determinado constroem 

pactos verdes entre distintos setores historicamente antagônicos – fazendeiros, ambientalistas, 

madeireiros, pequenos agricultores, agroextrativistas, entre outros – junto com a promulgação 

de legislação ambiental municipal e a criação de incentivos econômicos ambientais. O desafio 

é consolidar as experiências pilotos, tais como os casos de Paragominas, no Pará; Alta 

Floresta, no Mato Grosso; de São Gabriel da Cachoeira, no Amazonas, para depois replicá-

las, não só dentro da Amazônia, mas em todo o país e, se possível, em outros países também.  

Agora passamos ao tema das potencialidades. A elaboração dos Planos de Gestão 

Territorial e Ambiental (PGTAs) que estão sendo realizados dentro do marco da Política 

Nacional de Gestão Ambiental e Territorial das Terras Indígenas (PNGATI), que foram 

promulgados em 2012, oferecem uma plataforma muito rica para a experimentação. Em 

outros casos, os povos indígenas estão elaborando Planos de Vida, que são propostas 

endógenas de um grupo que decidem coletivamente até onde querem chegar no futuro como 

etnia. Os Suruí, de Rondônia e Mato Grosso, por exemplo, confeccionaram seu Plano 50 

Anos, no qual estabelecem metas do grupo para as próximas cinco décadas. Os Planos de 

Vida, que são documentos mais gerais, proveem guias para a elaboração dos PGTAs, que são 

documentos mais técnicos. Os Planos de Vida e os PGTAs podem ser muito úteis para outros 

povos tradicionais nas suas tentativas de construir uma sustentabilidade. 

Para reforçar esses planos, devem receber reconhecimento e financiamento 

governamental. O Fundo Amazônia acaba de lançar e aprovar um edital de 66 milhões de 

reais para financiar tanto a elaboração como a implementação dos planos de gestão ambiental 



	
Guaju,	Matinhos,	v.1,	n.2,	p.	127-143,	jul./dez.	2015	 	 	 	 	 	 				143	

territorial de terras indígenas. Isto é um bom começo e acho que esse campo de atuação 

representa uma potencialidade muito grande.  

A produção de novos conhecimentos híbridos, frutos do diálogo entre a ciência 

moderna e os conhecimentos tradicionais, oferece outra potencialidade. O campo da 

agrobiodiversidade é muito propício para a inovação, que implicaria novos enfoques para 

investigação. As redes de sementes estabelecidas no Alto Rio Negro, no Parque Indígena do 

Xingu e na Terra Indígena Kraolândia são experiências muito interessantes de como a 

agrobiodiversidade está circulando entre povos indígenas e, no processo, aumentando práticas 

de produção sustentável dentro de uma abordagem territorial.  

Por sua parte, a Embrapa, que até o momento tem sido muito vinculada à ciência 

moderna, pode ampliar sua atuação para dialogar com os povos tradicionais e incluir os 

conhecimentos tradicionais nas suas investigações. E os agentes ambientais e agroflorestais 

locais podem ocupar um papel fundamental na multiplicação de novos conhecimentos que 

conjugam conhecimentos tradicionais e modernos em formas novas. Os intercâmbios entre 

experiências de sucesso são outra maneira de expandir a noção de sustentabilidade e ampliar 

as possibilidades de distintos grupos compartilharem e replicarem novas práticas de 

sustentabilidade. 

Uma última potencialidade que gostaria mencionar é o estabelecimento de novos tipos 

de relação com o mercado. Apesar de que o mercado nacional tem ocupado um papel nefasto 

em muitos casos, particularmente referente à busca frenética de commodities, as forças do 

mercado não necessariamente precisam cumprir essa função e podem ser redirecionadas a 

favor da produção local. A participação em redes de comércio justo, chamado fair trade, é 

uma maneira de canalizar positivamente as forças do mercado. A etiqueta indicando que um 

produto foi produzido dentro das normas da sustentabilidade, para dar outro exemplo, pode 

dar maior valor agregado a ele. Também há possibilidade de criar um valor étnico a um 

produto que aumenta sua visibilidade e seu preço no mercado, como é o caso das Casas de 

Pimenta Baniwa no Alto Rio Negro. Essas e outras práticas podem ajudar na criação de novos 

modelos de sustentabilidade.  Ou seja, os desafios são grandes, mas as potencialidades são 

grandes também!  

Muito obrigado! 

 

Texto recebido em 18/12/2015. Autor convidado.	


