
Revista Geografar       www.ser.ufpr.br/geografar 
Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025     ISSN: 1981-089X 

 

 
 

REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL 
NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

 
REANTHROPOPHAGY AS A REVOLT OF PLACE AND SPIRITUAL TECHNOLOGY IN THE ARTS 

OF DENILSON BANIWA 
 

(Recebido em 13-03-2025; Aceito em: 29-12-2025) 
 

Carlos Roberto Bernardes de Souza Junior 
Doutor em Geografia pela Universidade Federal de Goiás, Goiânia/GO, Brasil 

Professor Assistente do Instituto de Geociências da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 
Belo Horizonte, Brasil 

carlosroberto2094@gmail.com 
 

 
Resumo 
A arte indígena contemporânea difunde contraimaginários e estéticas irreverentes que partem dos 
pluriversos ancestrais para se infiltrar nos espaços artísticos hegemônicos. Partícipe desse movimento, 
Denilson Baniwa se guia na ideia de Reantropofagia ao realizar montagens, sobreposições e 
intervenções que subvertem imaginários ocidentais por meio dos sentidos existenciais nascentes dos 
pluriversos indígenas. As maneiras em que ele consubstancia suas obras ao se apropriar de elementos 
do regime escópico ocidental se aproxima dos modos indígenas de saber-fazer e de ser-no-mundo que 
Anastácio Peralta conceitua com tecnologias espirituais. Nesse contexto, o ensaio parte das geografias 
criativas para analisar como a Reantropofagia de Denilson Baniwa potencializa-se como revolta do 
lugar e tecnologia espiritual indígena. Para tanto, utiliza a bibliografia da geografia cultural e de áreas 
afins, assim como trechos de entrevistas, poemas e manifestos do artista. Decifra-se que a 
Reantropofagia, como tecnologia espiritual, traz ao centro o devir-outro canibal que mobiliza contra-
espaços de irreverências. As obras interpretadas evidenciam que as artes podem realizar (re)voltas 
nos, dos e com os lugares rumo ao redevir-índio. 
Palavras-chave: Arte indígena contemporânea; tecnologias espirituais; Geografias Criativas. 
 
Abstract 
Contemporary indigenous art spreads counter-imaginaries and irreverent aesthetics that come from 
ancestral pluriverses in order to infiltrate into hegemonic artistic spaces. As a part of this movement, 
Denilson Baniwa is guided by the idea of Reanthropophagy in his montages, superpositions and 
interventions that subvert occidental imaginaries through existential meanings from indigenous 
pluriverses. He creates his works and appropriates elements from the occidental scopic regime in ways 
that are close to what Anastácio Peralta conceives as spiritual technologies. In this context, the essay 
employs creative geographies to analyse how Denilson Baniwa’s Reanthropophagy is potentialized as a 
revolt of place and indigenous spiritual technology. To do so, it employs bibliography from cultural 
geography and related fields alongside parts of interviews, poems and manifestos of the artist. It is 
deciphered that Reanthropophagy, as a spiritual technology, brings the cannibal becoming-another to 

mailto:carlosroberto2094@gmail.com


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

214 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

the centre to mobilize irreverent counter-spaces. The interpreted works show that the arts can bring out 
revolts and returns of, by and with places toward indigenous-rebecoming. 
Key words: Contemporary indigenous art; spiritual technologies; Creative Geographies. 
 
Preparando o prato principal: apontamentos iniciais 

Está em curso no Brasil uma espécie de reviravolta nos horizontes das artes. De acordo com 

Paiva (2022), há uma virada decolonial que possibilita a emergência de vozes, estéticas e artivismos 

contrahegemônicos advindos de práticas afro-brasileiras, experiências quilombolas, experimentações 

LGBTQIA+, cosmopolíticas ameríndias, entre outras. Esse movimento suscita a tomada de posição em 

que aqueles que antes eram retratados pelos outros passaram a ocupar as instituições artísticas com 

suas próprias obras e curadorias. 

Em contraposição à hegemonia do regime escópico moderno-colonial, se difundem criações 

artísticas advindas de outros modos de ser-no-mundo. Entre elas, destaca-se o protagonismo dos 

povos indígenas que crescentemente adentram nos espaços não-indígenas por meio das suas 

composições artísticas. Transcendente à visão etnográfica sobre suas práticas criativas, eles reclamam 

pelos direitos à coetaneidade e autoexpressão pautadas em seus próprios referenciais, lugares e 

pluriversos. Essa retomada envolve dialogias com abordagens da arte contemporânea por meio de 

pinturas, esculturas e grafismos, temários recorrentes nas artes indígenas (Fausto, 2023), assim como 

expressões cinematográficas, montagens, instalações, performances e outros meios (Lagrou; Velthem, 

2018). 

O artivista Jaider Esbell (2018a), do povo Macuxi, propôs que esse movimento seja 

denominado como arte indígena contemporânea. Essa ideia-denominação advém como modo de 

identificar as especificidades e a atualidade das suas práticas como partícipes do no circuito artístico 

(inter)nacional. Conforme discorrem Flores, Melo e Luna (2021), ela enquadra uma maneira de 

construir e difundir suas artes que exploram múltiplas relações obra-público, como intervenções 

urbanas, performances, interações digitais, dentre outras, que se situam para além dos limiares 

tradicionais da curadoria, das galerias e dos museus. 

Inserido nessa virada artístico-ativista, Denilson Baniwa se destaca pelas maneiras como 

conflui as epistemologias e saberes-fazeres indígenas com as possibilidades multimeios da arte 

contemporânea. Nascido na aldeia Dari da região do Rio Negro no Amazonas, ele transita entre 

diferentes experimentações artísticas que aliam referenciais da história da arte com aqueles do 

xamanismo, da cosmovisão e dos pluriversos ameríndios. 

Nas suas obras são recorrentes o pastiche, a ironia, a vingança e a sobreposição de ideais 

estéticos modernos, os friccionando (Santos; Hernandez, 2022). Isso emerge com particular força na 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

215 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

sua proposição do fazer artístico como uma Reantropofagia. Para tanto, se apropria da Antropofagia 

modernista da Semana de Arte Moderna de 1922 e a subverte por meio do protagonismo imagético 

dos povos indígenas (Baniwa, 2023; Oliveira, 2022). 

Mobilizada como uma espécie de revolta sobre o lugar hegemonicamente etnográfico 

reservado aos pensamentos, fazeres e artes indígenas, a Reantropofagia possibilita uma outra forma 

de negociar as relações entre os mundos da arte contemporânea e os das epistemologias ancestrais. 

Essa maneira de intervir na realidade se aproxima ao que Anastácio Peralta (2022), do povo Kaiowá e 

originário da aldeia Te’yikue, conceitua como tecnologias espirituais: modos indígenas de saber-fazer e 

de se relacionar com variados pluriversos humanos e não-humanos em que se inserem. 

Ao trazer para o centro o contraimaginário multissensorial dos pluriversos indígenas, as 

tecnologias espirituais conjuradas pelas obras reantropofágicas tensionam quais são os lugares das 

experiências das artes-vidas indígenas. Em função dessa possibilidade, a criação artística de Denilson 

Baniwa abre-se para entendimentos geográficos que perpassem os entrelaces entre a dimensão 

existencial, política e imagética dos lugares que afetam e são afetados pela arte indígena 

contemporânea. Nesse contexto, esse ensaio almeja analisar como a Reantropofagia do artista 

potencializa-se como revolta do lugar e tecnologia espiritual indígena. 

Para tanto, parte-se da proposta das geografias criativas difundidas por Hawkins (2014), em 

que se almeja entender as geografias que compõem as criações artísticas em conjunção aos afetos, os 

significados e as experiências geográficas que surgem nas experiências das obras de arte. Infundidos 

por essa perspectiva e na bibliografia a ela concernente centra-se nas análises das significações que 

irrompem nas obras ReAntropofagia (2018), A Celebração do Lagarto (2022), Menu (2019), Petróglifos 

na selva de Pedra (2018) e Me deixa ser selvagem (2020). Também utiliza trechos de poesias, 

entrevistas e manifestos compostos por Denilson Baniwa como caminho para compreensão das 

experiências geográficas da sua Reantropofagia. 

 

Contextualizando a arte indígena contemporânea 

Mormente relegadas ao papel de artefatos etnográficos, as artes indígenas foram situadas 

como elementos preteridos pela concepção estética ocidental. Na história da arte, elas comparecem 

como notas de rodapé, inspirações para determinados vanguardas ou uma curiosidade. No caso do 

volume de Gombrich (2013), livro quase-onipresente nas graduações em artes, as obras indígenas são 

agrupadas como parte das “artes primitivas” da pré-história euro-centrada. 

Em contraponto a essa perspectiva colonialista, reclama-se hoje por outros modos de 

compreensão das manifestações artísticas ameríndias. Conforme discorrem De Paula, Alves, Oliveira e 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

216 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Brussolo (2022), esse processo distingue que há mais de cinco séculos de histórias das artes 

secundarizadas, violadas, roubadas ou estereotipadas pelos não-indígenas. Coetâneas, esses artistas 

ebulem pelo reconhecimento de suas imagens, performances, imaginações, pluriversos e narrativas. 

Terena de Jesus (2022) aponta que as manifestações estéticas indígenas possuem seus 

próprios suportes e fazeres artísticos pautadas em mundos e fazeres situados para além dos cânones 

da história da arte hegemônica. As artes indígenas se organizam em transcendência aos conceitos 

ocidentais de arte e artista, posto que são permeadas por autorias coletivas, indistinções arte-artefato e 

por intencionalidades políticas (Burocco, 2024). Em distinção à contemplação, cada obra é concebida 

como uma criação de afetos, formas de afetar e de ser afetado. 

Lagrou (2009) elucida que esses elementos tornam possível observar um conjunto de 

semelhanças com as rupturas que foram promovidas pela arte contemporânea (ocidental) ao longo do 

final do século XX. Esses pontos de partilha demonstram que as artes indígenas convergem com 

ideários artivistas irreverentes pautados em estéticas transgressoras das dicotomias, 

institucionalidades e cânones vigentes. 

Essas proximidades das manifestações estéticas indígenas com temários e práticas da arte 

contemporânea – como a prevalência da performance, a importância do processo, as abordagens 

multimeios e a ebulição de práticas para além dos muros dos museus e galerias – fomentou que as 

próprias instituições tivessem uma crescente abertura às suas obras. Desde a década de 2010 os 

artistas indígenas infiltraram-se nas brechas do sistema artístico e passaram a liderar mostras, 

exposições e adentrar nos acervos (Paiva, 2022). 

Burocco (2024, p. 583) explicita que ao circular, ocupar e se expressar nos espaços 

institucionais, os artivistas indígenas incitam “práticas artísticas e curatoriais atípicas e revolucionárias 

no sistema ocidental das artes e da academia”. Ante às pretensões de universalidade que por vezes 

marcam esse cenário, eles mobilizam curadorias compartilhadas e descentralizadas (Flores; Melo; 

Luna, 2021), experimentações multissensoriais pluriversais, práticas centradas nos lugares, 

articulações coletivas e aproximações cosmopolíticas nas reciprocidades arte-vida. 

Essa virada oferta uma lufada de novos ventos na arte contemporânea como um todo ao 

expandir as fronteiras das estéticas e fazeres possíveis. Ao abarcar as manifestações artísticas 

indígenas em suas pluralidades de emergências experienciais, segundo Lagrou (2020, p. 67), o mundo 

das artes “abriu os olhos e uma arte indígena, que sempre esteve lá para se mostrar, encontrou meios 

de se fazer ver-ouvir, de se introduzir nas imagens-mundos que procuram se realizar”. 

Entrelaçados nessa conjuntura, os artivismos indígenas se organizam de modo a dialogar com 

os referenciais ocidentais ao mesmo tempo que os subvertem. Trata-se de uma estratégia de infiltração 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

217 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

nos lugares institucionais e de difusão de subversões, rupturas e criação de brechas. Face a esse 

atravessamento de mundos, Esbell (2018a) propôs a denominação de arte indígena contemporânea 

como conceito-manifesto das aproximações, dos tensionamentos e das possibilidades advindas das 

manifestações artísticas que abertamente transitam nos espaços institucionais da arte contemporânea. 

Nas suas palavras, a arte indígena contemporânea pode ser definida como “o que se consegue 

conceber na junção de valores sobre o mesmo tema arte e sobre a mesma ideia de tempo, o 

contemporâneo, tendo o indígena artista como peça central.” (Esbell, 2018a, n. p. ). Protagonizada 

pelas estéticas, formas de ser-no-mundo, experiências e práticas indígenas, ela é um movimento 

artístico que visa retomar o lugar dos seus olhares e horizontes existenciais. Ao demarcar sua 

contemporaneidade, ela reafirma sua presentificação – tanto como presença geográfica quanto como 

atualidade histórica – e nega sua exotização etnográfica. 

Silva e Bastos (2023) explicam que a insurgência iniciada por Esbell (2018a) reverberou no 

circuito artístico (inter)nacional como uma força motriz para a conquista de espaços antes reservados à 

arte canônica. Ao se apropriar das linguagens e meios das expressões artísticas ocidentais, esse 

movimento fez ecoarem obras que irrompem contraimaginários, desfazem ocultamentos históricos e 

provocam a emersão das geografias colonialmente preteridas pela modernidade. Em síntese, como 

apontam De Paula, Alves, Oliveira e Brussolo (2022), a arte indígena contemporânea compõe formas 

de resistência e de reexistência perante um mundo que intentou nega-la. 

Esse movimento é uma incitação política que reclama pela retribuição do olhar 

nevralgicamente situado em seus pluriversos. Ao se apropriar das brechas da história da arte, eles 

convocam sensibilidades que foram soterradas pelos epistemicídios e genocídios ocidentais. Conforme 

discorre o artivista Denilson Baniwa (2018, n. p. ), “Os povos nativos sempre foram representados, 

expostos e estudados por meio do seu silenciamento. Dessa forma a arte produzida por indígenas, seja 

ela qual for (artes plásticas, cinema, teatro, fotografia etc.), nunca estará destituída de seu sentido e 

intenção política”. Logo, a arte indígena contemporânea posiciona-se na condição de ebulição estética 

de vanguarda nascente dos interesses de futuridade, auto-organização, coletividade e emancipação 

dos próprios indígenas. 

Ante a serem fotografados e terem seus objetos capturados pelos invasores, a arte indígena 

contemporânea visa oportunizar um contato distinto com esse mundo. Ela se organiza por meio de 

mostras e exposições individuais ou coletivas que passaram a compor parte do circuito artístico 

(inter)nacional, como recentemente exemplificam a 35ª Bienal de São Paulo (2023), que contou com 

um número significativo de obras do movimento, a 1ª Bienal das Amazônias (2023), que se centrou na 

apresentação de artistas de diversos povos (Velthem, 2024), as curadorias do Museu de Arte de São 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

218 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Paulo (MASP) realizada por Sandra Benites e do Museu do Ipiranga por Daiara Tukano, e as 

participações de Denilson Baniwa no prêmio PIPA, como indicado em 2019 e 2021, vencedor em 2019, 

artista selecionado em 2021 e membro do comitê de indicação em 2022 e 2023. 

 

Em busca da antropofagia originária no prato servido por Denilson Baniwa 

Em suas criações partícipes da arte indígena contemporânea, Denilson Baniwa partícipe desse 

movimento incita modos de deglutir e digerir história da arte ocidental, a subvertendo por meio de 

arranjos afetivos pluriversais. Ele se apropria das estéticas não-indígenas para ressignificar político-

culturalmente as suas imagens, saboreando-as como um prato a ser transmutado pelo seu fazer. Suas 

proposições perpassam a incitação de enfrentamentos dos paradigmas dominantes por meio do 

pastiche das suas convenções. 

Em conjunto a Jaider Esbell e outros artivistas indígenas, o artista Baniwa visa reverter as 

apropriações e roubos das imagens indígenas ocorridas ao longo da história da arte. Para tanto, ele 

difunde a ideia de Reantropofagia. Subvertendo o movimento da Antropofagia semeada pela Semana 

de Arte Moderna de 1922, a Reantropofagia inverte o lugar dos pluriversos ancestrais situados como 

algo que foi deglutido pelos modernistas. São eles, indígenas, que passam a se alimentar daqueles 

que se apropriaram das suas culturas. 

Como força-motriz de parte significativa da arte indígena contemporânea (Goldstein; Souza; 

Barcelos Neto, 2024), a Reantropofagia reconfigura o jogo de forças na geografia e na história da arte 

contemporânea. Não se trata de questionar a importância do movimento do início do século passado, 

mas de salientar as suas limitações e o reposicionar com o protagonismo efetivo daqueles que por 

diversas vezes foram estereotipados nas telas, romances, poesias e outras expressões dos 

modernistas. Nas palavras de Denilson Baniwa (2023, p. 170, trad.): 

Eu penso, por exemplo, no Oswald e no Mário de Andrade na construção do modernismo. 
Eles pegaram vários elementos emprestados das culturas periféricas negras e indígenas 
para construir um discurso para eles mesmos, que é uma imitação, uma casca que não tem 
muito conteúdo porque eles pegaram uma parte muito pequena de algo maior. Mas eles têm 
um papel importante para nós também (...). 
 

A Reantropofagia tem por cerne a ideia de “comer” aquilo que existe de melhor no inimigo, 

semelhantemente ao que operou a antropofagia modernista. Contudo, o que a difere é a reversão dos 

papéis entre presa e predador. Posicionados como aqueles que devoram, os artivistas indígenas criam 

fissuramentos nos discursos de imitação e nas obras-simulacros produzidas sobre eles. Eles passam a 

politicamente reafirmar uma arte que almeja fazer-com, e falar-de suas próprias geografias, estéticas e 

mundos. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

219 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Em acordo ao que avalia Paiva (2022), a devoração reantropofágica mostra que o ideário do 

Manifesto Antropófago (1922) de Oswald de Andrade – no qual indica a necessidade de comer os 

valores europeus em um prato feito à brasileira – acobertou a devoração das culturas, saberes e 

fazeres dos povos indígenas e afro-diaspóricos. Esses pluriversos foram apropriados como simulacros 

de sua multiplicidade por artistas que advinham mormente de famílias abastadas partícipes das 

oligarquias coloniais do Brasil. Pautados em discursos predominantemente estereotipados sobre os 

indígenas, os antropófagos modernistas homogeneizaram distintos povos e mantiveram perspectivas 

que relegavam às gentes originárias um lugar no passado da nação. 

Alvo primordial das críticas reantropofágicas, o romance Macunaíma, o herói sem nenhum 

caráter (1928) de Mário de Andrade exemplifica as contradições do movimento iniciado pelos 

gentlemen da Semana de Arte Moderna de 1922. Nele, o protagonista ameríndio apequena a divindade 

ancestral Makünaimî, o apresentando como o anti-herói de uma história em que “Perdidos no tempo, 

soltos no espaço, incapazes de preservar suas próprias consciências e, por fim, mortos, (...) os 

ameríndios e suas sabedorias são representados como substituíveis em nome das ‘melhores intenções 

civilizatórias’: para que sejam salvos de si mesmos” (Diniz, 2021, p. 92). 

Figura 1: Denilson Baniwa. ReAntropofagia (2018), acrílica, argila, óleo, puçanga e urucum s/ tela, 100x120cm. 

 
Fonte: Foto de Isabella Matheus, disponível em: https://www.behance.net/gallery/187903881/ReAntropofagia. 

 

Mobilizado pelo ímpeto de vingança perante o simulacro de Makünaimî, o manifesto de 

Denilson Baniwa – Figura 1 – tem por prato principal a cabeça decepada de Mário de Andrade. Em 

https://www.behance.net/gallery/187903881/ReAntropofagia


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

220 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

contraposição a estereotipização e restrição dos horizontes existenciais indígenas, a Reantropofagia 

toma de assalto os ideais modernistas. Contra o emblemático herói sem nenhum caráter que 

simbolizava um irrefreável processo de desaparecimento, reclama-se pela contemporaneidade e 

futuridade de suas geografias. 

Temperado com pimenta, acompanhado por mandioca e decorado com espigas de milho, 

Mário de Andrade e Macunaíma, o herói sem nenhum caráter (1928) são postos à mesa para serem 

devorados. Netos e netas de Makünaimî aprisionam o modernista em um ritual dignamente 

antropofágico, semelhante àquele que, junto a Oswald, o romancista quis emular. Na condição de 

manifesto, ReAntropofagia (2018) reafirma as variações de potências da entidade ancestral que se 

transmuta para enfrentar os simulacros difundidos pelos partícipes da Semana de 1922. 

Mais que corrigir leituras equivocadas, enfrentar o casco de Makünaimî incita princípios de 

criação e insubordinação infundidas pelas forças das vinganças ancestrais que marcam as efetivas 

antropofagias ameríndias (Diniz, 2021). Não é um acaso que um dos materiais que compõem a tela é a 

puçanga, palavra que pode indicar remédio ou feitiço. Embora ela não esteja à vista na dimensão 

material da obra, ela é perceptível nos afetos de revolta que dela se irradiam. 

Semelhantemente à vingança reantropofágica realizada pelo manifesto Makunaima, o meu avô 

em mim!, de Jaider Esbell (2018b)1, a tela de Denilson Baniwa sugere a importância de retomar esse 

parentesco ancestral. Colocada sobre tela, a puçanga visa enfeitiçar a obra de Mário de Andrade e se 

vingar das injustiças realizadas contra seu avô Makünaimî: o artista da transformação primacial que 

coabita a Terra desde antes dos invasores aportarem nas suas praias. 

Como cristalização do ideário do movimento de deglutição do outro que violou seus direitos a 

futuridade e a coetaneidade de suas geografias, ReAntropofagia (2018) propositalmente incomoda, 

assusta e causa estranhamentos. A puçanga que compõe a obra é um ataque aos estereótipos e ao 

lugar histórico-etnográfico relegado às sabedorias e imaginações ameríndias. Face a elas, o prato a ser 

comido é o potencial constitutivo da vanguarda devoradora aqueles que comeram seus ancestrais e 

sequer deram a eles o respeito de serem tratados como guerreiros. 

Na ReAntropofagia (2018), o modernismo do início do século XX é transformado em força 

motriz para a revolta insubordinada que se cristaliza no direito a revidar o olhar e tomar de volta o lugar 

coetâneo das artes indígenas. Além da vingança que decepa o ladrão da imagem do avô-guerreiro 

Makünaimî, Oswald de Andrade também é posto à mesa em réplica ao seu Manifesto Antropófago 

(1922). Ele é cozinhado entre os versos de Denilson Baniwa (2022, p. 33-34): 

                                                 
1 Jaider Esbell também organizou um livro-manifesto dramatúrgico intitulado Makunaimã: O míto Através do 

Tempo (2019), em que explicita as tensões entre a obra de Mário de Andrade e as narrativas originárias que 

foram apropriadas para sua construção. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

221 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

de pulmões, rins, fígado e coração 
filé oswald de andrade à barbecue 
tupy or not tupy, that is true 
or that´s future-já-passado 
wirandé seu honoris-doutô 
mário bom mesmo é o encanador 
que faz assado de tartaruga 
(...) 
sério, nasceria de fórceps uma arte brasileira? 
sem índios na canoa que falha-trágica 
quero quem come com as mãos, alguém? 
sem limites-geo e conectada à máter 
ReAntropofagia posta à mesa nostálgica (...) 
 

Face ao tupi or not tupi, that is the question oswaldiano, ele responde propondo engolir quem 

fez a pergunta. Perante a violência epistémica e estética do discurso do “bom selvagem” dos 

modernistas, a reviravolta da Antropofagia realizada por Denilson Baniwa se propõe a reabilitar as 

capacidades de transgressão, desobediência e enfrentamento (Santos; Hernandez, 2022). Ou seja, 

embora a Reantropofagia se aproprie e dialogue com os referenciais ocidentais, ela o faz entremeio a 

subversões de seus limites. 

Um século após a falha-trágica dos modernistas, esse movimento arquiteta inversões desse 

future-já-passado, fazendo (re)nascer uma outra arte indígena. Sem limites-geo, ela é posta à mesa 

nostálgica para comer com as mãos aqueles que negaram sua coetaneidade. Na última estrofe da 

resposta de Denilson Baniwa (2022, p. 34) ao Manifesto Antropófago (1922), trecho que consta no 

bilhete ao lado da cabeça de Mário de Andrade em ReAntropofagia (2018), o artivista ressalta o caráter 

fundacional da vingança operada pelo movimento reantropofágico: 

quando desta arte pau-brasil-tropical 
não sobrar um só osso mastigado 
sobrará o tal epitáfio como recado: 
aqui jaz o simulacro macunaíma 
jazem juntos a ideia de povo brasileiro 
e a antropofagia temperada 
com bordeaux e pax mongólica 
que desta longa digestão 
renasça Makünaimî 
e a antropofagia originária 
que pertence a Nós 
indígenas 
 

Diferente da antropofagia regada a bordeaux e pax mongólica, ele retoma o princípio canibal 

dos povos ameríndios para recuperar o espírito guerreiro do avô foi capturado-emulado para figurar ao 

lado do subtítulo herói sem nenhum caráter. Desse modo, ao se infiltrar nos circuitos artísticos globais 

em conjunto com os parentes envolvidos na arte indígena contemporânea, o artivista Baniwa ressalta o 

devir de suas estéticas e políticas em transcendência aos simulacros e cascos da longa digestão dos 

modernistas. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

222 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Segundo Svanelid (2024), enquanto a Antropofagia temperada com bordeaux da Semana de 

1922 almejava uma reconciliação com o passado do Brasil e sua relação com a arte eurocentrada, a 

Reantropofagia rejeita adotar uma posição pacífica. Protagonizada pelos Nós indígenas, ela se orienta 

nas geografias das vidas e culturas que foram preteridas para caminhar entre diferentes mundos, se 

aproveitando de suas brechas e atacando os inimigos até não sobrar um só osso mastigado dessa arte 

pau-brasil-tropical. 

 

Reantropofagizar-se nas tecnologias espirituais e porosidades dos lugares: Já provou? 

Entre os povos ameríndios da Amazônia, a antropofagia teve um papel fundamental na 

constituição de seus saberes e fazeres. Segundo Fausto (2023), dentre alguns povos, como o caso dos 

Baniwa, essa prática se faz presente como parte dos ciclos de predação, captura de troféus e vingança 

entre diferentes povos que projetavam diante deles a possibilidade de trocas vindouras. Embora hoje 

seja reformulada como figuração, ela persiste como partícipe do enquadramento ritualístico e 

experiencial. 

Entre os ameríndios, a antropofagia concerne mundos em que “a representação hegemônica é 

aquela da própria transformação, que está associada à capacidade de predação e ao devir-outro 

canibal” (Fausto, 2023, p. 322). Os troféus humanos são entendidos na condição de potências 

anímicas das pessoas. Fausto (2023) descreve que eles são objetos “doadores de vida” 

antropofagicamente utilizados para absorção das qualidades agentivas do inimigo, seja na forma de 

cabeças, escalpos, dentes ou de flautas ósseas. 

Incorporados ao circuito existencial dos povos que os capturavam, eles eram uma maneira de 

ingerir o outro e produzir a abundância nos roçados, nas caças, na pescaria ou na fertilidade humana e 

não-humana (Fausto, 2023). Conforme reitera Castro (2020), a antropofagia amazônica era também 

dialógica porquanto era uma prática ritualística de vingança com contorno de logomaquia que 

aproximava aquele que devorava daquele que era devorado. 

Ao se infundir desse léxico, a Reantropofagia propõe que os artivistas indígenas se situem 

como aqueles que predam e capturam os troféus para que possam criar novas formas de abundância 

estética, política e cultural – como demonstra ReAntropofagia (2018). Desta maneira, a proposição de 

Denilson Baniwa visa engajar a arte indígena contemporânea na logomaquia com os mundos artísticos 

não-indígenas, deglutindo suas linguagens, fazeres, instituições e ideias. 

A proposta reantropofágica se situa no devir-outro canibal que potencializa a vingança 

absorvente das agências dos inimigos, inserindo-os como novas forças para os nexos experienciais 

transformativos que envolvem as lutas dos povos indígenas. Para tanto, elas engolem as reproduções 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

223 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

dos estereótipos coloniais e as desferem de volta aos descendentes daqueles que as fabricaram. É 

uma maneira de se apropriar do regime escópico hegemônico para o reverter em crítica, algo que têm 

fomentado as criações de artistas indígenas (Oliveira, 2022; 2023). 

Nas obras de Denilson Baniwa, é possível vislumbrar montagens e colagens que recorrem 

reiteradamente às paisagens e ilustrações etnográficas para reiterar as contradições da arte sobre os 

indígenas. O artivista, contudo, não as deixa incólumes, ele parte para o ataque ao sobrepor nelas 

irrupções que são feitas com e por mãos indígenas. A celebração do lagarto (2022) – figura 2 – 

exemplifica a vingança reantropofágica ao engolir a versão europeia e a regurgitar transformada em 

algo distinto. 

Figura 2: Denilson Baniwa, A Celebração do Lagarto (2022), arte e colagem digital, Getty Research Institute. 

 
Fonte: Disponível em https://www.behance.net/gallery/198839309/The-celebration-of-lizard-2022. 

 
Face a pretensão de um encontro dialógico com os invasores presente na ilustração original de 

The Celebration Of The Lizard, a reconfiguração dos elementos realizada por Denilson Baniwa coloca 

aquele que a olha no lugar do (re)antropófago. O corpo do europeu é substituído por uma mancha 

branca que salienta parte dos troféus que serão conquistados para sua deglutição. Espinha dorsal, 

costelas, crânio, cérebro, olhos, lança, adaga, chapéu e botas são sensivelmente destacados como 

objetos de devoração do inimigo. 

Essa reviravolta transforma os olhares de adoração ou medo presente na ilustração etnográfica 

em uma espécie de preparação para o banquete antropofágico. Do mesmo modo, a ideia do lagarto, 

https://www.behance.net/gallery/198839309/The-celebration-of-lizard-2022


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

224 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

antes situada como um exotismo, se metamorfoseia em uma espécie de incorporação xamânica de 

uma entidade não-humana que visa garantir a força para o confronto. 

Rearranjada na montagem, essa virada estética muda o jogo de forças da original, invertendo o 

protagonismo daqueles que receberiam um banquete de boas-vindas. Os invasores passam a serem 

recebidos na condição de presas a serem engolidas. Essa ideia é reiterada pelo desenho anatômico do 

intestino que se sobrepõe aos alimentos que seriam ofertados, de forma a aludir sobre a necessidade 

os ingerir. Ou seja, trata-se de transformar os devoradores de terras em troféus aptos à devoração. 

Ao operar uma espécie de arranjo espiritual que evoca as cosmovisões indígenas (Oliveira, 

2023), Denilson Baniwa faz da contraposição de temporalidades distintas uma maneira de construir 

paródias subversivas. Ele rearranja a geografia das imagens coloniais em irradiações de afetos 

irreverentes que transcendem a agência original da ilustração e a põe nas rédeas do devir-outro 

canibal. À semelhança de ReAntropofagia (2018), A celebração do lagarto (2022) inverte os sentidos 

dos cânones do regime escópico ocidental, os metamorfoseando pela sua devoração. 

Se, em acordo ao que disserta Hawkins (2014), as obras de arte podem transformar, criar e 

fazer circular conhecimentos sobre mundos e lugares, o que está posto à mesa reantropofágica é 

propagação de afetos pluriversais plasmados entre contraimaginários indígenas. Na condição de 

transmutação de um future-já-passado, a obra recria uma lugaridade transformativa do encontro 

colonial, porém invertendo a significação do registro. Mudar o lugar, nesse caso, é também reverter a 

posição de presa rumo à de predador. 

Isocronicamente, o reposicionamento não implica na recusa da estética do inimigo, mas em o 

devorar para absorver as potências anímicas suas vidas. O artista (Baniwa, 2020, n. p.) explica que 

“(...) o que é ocidental não significa renegar quem somos, mas sim uma forma de aumentar nosso 

alcance cultural”. Montar, sobrepor, transpor, mudar, rearranjar ou, em suma, comer aquilo que é feito 

no regime escópico ocidental é uma das principais estratégias reantropofágicas para reclamar seu 

lugar nas artes contemporâneas e simultaneamente prover reexistências. 

Força motriz para trazer abundância e difundir o devir existencial indígena, a ideia da 

Reantropofagia se aproxima do conceito de tecnologias espirituais proposto pelo pensador Kaiowá 

Anastácio Peralta (2022). As tecnologias espirituais são compostas pelas negociações entre entidades 

humanas e não-humanas, visíveis e invisíveis e viventes e inertes que compõem os pluriversos. No 

nexo das experiências Kaiowá e Guarani, elas são uma forma de conhecer e de se relacionar 

harmonicamente com a realidade geográfica onde coabitam. 

Martins (2024) explicita que o conceito de Peralta (2022) implica em uma sofisticação distinta 

das tecnologias ocidentais, pois garantem soberanias espirituais, territoriais, alimentares e ambientais 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

225 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

potencializadores da abundância. Tecnologias espirituais são arranjos de entidades humanas e não-

humanas que podem ou não estar mediadas por outros aparatos (Martins, 2024). Elas conformam um 

conjunto de saberes, práticas e possibilidades de intervenções harmônicas nos mundos materiais e 

imateriais por onde confluem as experiências geográficas indígenas. 

Peralta (2022) propõe que as tecnologias espirituais devam ser entendidas como um 

sofisticado conjunto de formas de mediar relações entre diferentes mundos para além das dicotomias 

do pensamento ocidental que cinde cultura-natureza, corpo-alma e espírito-matéria. Trata-se de um 

modo de fazer-viver-pensar-sentir-afetar ancorado no reconhecimento da pluriversalidade da 

existência, isso é, da sobreposição e interação constante de diferentes “universos” que compõem a 

realidade. Como consequência, afirma Martins (2024), as tecnologias espirituais equalizam aparelhos 

não-indígenas às pluralidades do vir-a-ser-no-mundo dos indígenas. 

Tecnologias espirituais podem ser instrumentos de comunicação tanto entre os mundos 

humanos e não-humanos quanto entre indígenas e não-indígenas. Ao propor devorar o regime 

escópico ocidental, dele se apropriando e concomitantemente o subvertendo, a Reantropofagia opera 

como uma tecnologia espiritual pautada no léxico guerreiro que tensiona as aproximações e 

contradições entre os mundos pluriversais dos ameríndios e os mundos da arte ocidental. 

Ao transitar entre realidades geográficas e transmutar os nexos das ferramentas do ocidente, 

essa tecnologia espiritual pode negociar relações nas tensões entre esses diferentes mundos. 

Conforme Baniwa (2020, n. p.) propõe, “se antigamente fomos obrigados a deixar nossas culturas e 

aceitar ferramentas e conhecimentos ocidentais, hoje pegamos esses conhecimentos e ferramentas e 

usamos para fortalecer nossas culturas”. Similarmente ao que Martins (2024) observou no audiovisual 

dos Kaiowá e Guarani no Mato Grosso do Sul, essa (re)apropriação pode coadunar para desestabilizar 

as tecnologias ocidentais, tornando-as de volta contra os inimigos dos indígenas. 

Como parte do acervo de futuros ancestrais das tecnologias espirituais, na Reantropofagia de 

Denilson Baniwa os potenciais da logomaquia e da vingança são plasmados sobre os afetos e as 

imagens da arte ocidental. Lançando sobre elas encantamentos que irrompem do devir-outro canibal, 

ele metamorfoseia aquilo que antes era um estereótipo colonial em alimento para a criação artivista. 

Em acordo ao que pode ser evidenciado em Menu (2019) – figura 3 –, o sentido de incorporação do 

devir-outro canibal está em adotar a posição de ataque irreverente infundido pela “doação de vida” 

advinda da devoração. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

226 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Figura 3: Denilson Baniwa. Menu (2019), Colagem sobre fotografia, Exposição VaiVem (CCBB). 

 
Fonte: Disponível em https://www.behance.net/gallery/92735911/Menu. 

 

De pulmões, rins, fígado e coração, o Menu (2019) de Denilson Baniwa tem porções servidas a 

vontade e sem culpa, com opções adequadas para harmonizar com seu primo. Recheado por ironias e 

contraimaginários, a consubstancialização dessa colagem evoca o convite a um banquete antropófago 

em que é servido o devir-canibal do future-já-passado. Ele clama por um ato de amor envolto pelo 

https://www.behance.net/gallery/92735911/Menu


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

227 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

chamado a comer memória e se antropofagizar face a um mundo permeado pelas disrupções 

geossistêmicas do agronegócio onde come-se veneno e transgênicos. 

Mobilizada como tecnologia espiritual de guerra contra o inimigo, a Reantropofagia é situada no 

Menu (2019) como forma de comunicar a insubordinação dos indígenas face à catástrofe e contínua 

invasão de suas terras. No seio do seu contraimaginário, ela transmuta a imagem etnográfica do 

banquete antropófago, uma tecnologia espiritual anciã, em fonte de vida para mobilizar futuridades 

políticas que questionam quem entra em contato com a obra: Já provou? 

Na posição do artista (Baniwa, 2023, p. 167, trad.) a “Arte tem o poder de comunicar, de trazer 

um debate e, quem sabe, atrair as pessoas a pensarem sobre as questões ambientais”. Para tanto, ela 

traz em si um magnetismo que atrai e retribui o olhar. Nessa conjuntura provocativa, a mise-en-scène 

do Menu (2019), semelhante à ReAntropofagia (2018), irradia afetos incômodos, estranhamentos e 

tensões no olhar ocidental. A obra reverte o exotismo em arma para flagelar o regime escópico 

hegemônico e, simultaneamente, questionar o modo de ser-no-mundo dos não-indígenas. 

À medida em que a arte pode abrir e ao mesmo tempo criar novos espaços-tempos permeados 

pelas virtualidades de encontros criativos com as dimensões afetivas do mundo (Hawkins, 2014), essa 

capacidade de afetar e de ser afetada emerge nas artes de Denilson Baniwa como irrupções revoltosas 

dos pluriversos que foram preteridos pela modernidade ocidental. Ante ao apagamento de seus modos 

de ser-no-mundo, ela opera na condição de tecnologia espiritual de revolta e retorno aos lugares dos 

parentes e ancestrais indígenas que se dirige jocosamente aos não-indígenas. 

Peralta (2022, p. 88) aponta que a tecnologia espiritual “visa a permanência da vida em toda 

sua exuberante diversidade, enquanto a tecnologia dos brancos quer homogeneizar tudo, quer fazer 

com que o diverso se torne uma única coisa”. Como tecnologia espiritual, a Reantropofagia é 

permeada pela conjunção de nexos pluritópicos que expressam suas formas de habitar, significar e se 

relacionar com a Terra. Em Menu (2019), antropofagizar-se compõe um ato de amor aos lugares dos 

ameríndios que visa afetar/enfrentar o mundo onde come-se veneno e transgênicos. 

Dado que, em conformação ao que disserta Serpa (2017), as enunciações dos lugares se 

misturam com os lugares enunciados, a expressão artística nascente dos lugares indígenas nas obras 

de Denilson Baniwa expõe (re)significações comunicativas que se apropriam da tecnologia dos não-

indígenas: Já provou? Na Reantropofagia, as deglutições das expressões artísticas e escópicas 

ocidentais são transmutadas em tecnologias espirituais prontas ao combate nos e pelos lugares. 

Enunciados e em enunciação, os lugares indígenas, pluritópicos por excelência, se plasmam nas obras 

do artista como abertura aos sentidos pluriversais de suas (re)existências. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

228 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Os lugares, destarte, são entendidos como “uma teia contextual de significados” à semelhança 

do que situa Oliver (2017, p14, trad., grifos no original). Entremeio aos poros dos lugares, as artes 

reantropofágicas que extravasam na ReAntropofagia (2018) e n’A celebração do lagarto (2022) 

enunciam pluriversos revoltosos dispostos a comer seus inimigos. Difratam delas afetos tempestuosos 

que entrelaçam os léxicos de mundos opostos para enredar quem imerge nas obras rumo aos lugares 

daqueles que foram invadidos pelos devoradores de terras. 

Cabe ressaltar que, em sintonia a Richardson (2015), os efeitos dos lugares são 

reciprocamente sentidos-expressos nas criações artísticas. Afetada pelas (re)significações 

reantropofágicas dos lugares indígenas, ao retornar o olhar, o Menu (2019) nos coloca a questionar: 

você Já provou esse lugar? Permeado pelas porosidades dos lugares ameríndios, ele implica em uma 

convocação a experimentar os contraimaginários e se deixar ser envolvido por suas aberturas 

experienciais. 

Conforme discorre Lima (2019, p. 227) a partir do estudo do povo Payayá, para os indígenas 

“O lugar (...) apresenta-se sempre na abertura, e por isso sua relação com a alteridade é 

preponderante (...)”. Os lugares indígenas são centrados em identidades metamorfas e alteridades 

radicais (Lima, 2019) que incorporam o devir-outro como partícipe da logomaquia lugarizada. Mais que 

ser, trata-se de um constante tornar-se por meio dos ciclos de devoração que se nutrem das 

tecnologias espirituais. 

Provar esse lugar é inexoravelmente (re)antropofagizar-se entremeio aos protocolos 

existenciais dos pluriversos de Abya Yala. Em acordo à lógica da estética indígena, na condição de um 

modo de conhecer que almeja artes de “viver bem e sem doença” (Lagrou, 2009, p. 92), as aberturas 

dos lugares possibilitam alteridades radicais que transmutam a realidade. 

Talvez por isso a Reantropofagia possa ser pensada como uma tecnologia espiritual de 

promover confrontos imagéticos entre enunciações de lugares. Cada obra é uma arma difusora de 

afetos e contraimaginários que parte das aberturas dos lugares, provendo irradiações de alteridades 

radicais. Essas, por sua vez, podem (co)mover práticas que se associam ao movimento indígena na 

condição de estratégia comunicacional pautada na capacidade de predação dos lugares não-

indígenas, como as galerias, museus e bienais ocidentais. 

Segundo os membros do coletivo Kókir (Souza; Kaingang, 2022, p. 522), “a antropofagia 

reversa, proposta por Denilson Baniwa, também pode indicar o caminho da volta e a afirmação da 

identidade dos povos originários nos cidadãos brasileiros”. Logo, questionar Já provou? é 

simultaneamente uma espécie de inflexão das identidades transformativas ameríndias e uma abertura 

das alteridades radicais que tensionam as fronteiras com os mundos não-indígenas. 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

229 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Trata-se, portanto, de uma revolta do, no e com os lugares indígenas que abrem seus poros na 

inversão da Antropofagia dos modernistas, vingando Makünaimî. Tecnologia espiritual advinda de 

contraimaginações subversivas e da vontade de reexistir, a Reantropofagia transmuta os signos da 

submissão, da estereotipização, do estancamento das identidades e da violação material-simbólica dos 

lugares indígenas em obras ancoradas na irradiação de afetos combativos. 

 

(Re)Voltas do lugar nas insurgências dos petróglifos reantropofágicos 

Relph (1976) indica que os lugares podem ser contextos ou centros de significações 

desdobradas dos espaços existenciais infundidos pelas intencionalidades que deles/neles se projetam. 

Em transcendência a algo que pré-condiciona a experiência, os lugares são experienciados por 

aqueles que neles se envolvem, o que possibilita que deles se irradiem histórias, narrativas e imagens 

(Schlitte, 2017). Enunciados, enunciativos ou de enunciação (Serpa, 2017), os lugares são 

conascentes dos pluriversos compostos entre variações de modos de ser-no-mundo. 

Nessa conjuntura, os lugares indígenas não se situam circunscritos a um pretenso passado 

arcaico que os enraíza. De fato, como explicita Lima (2019, p. 54), eles “produzem movimentos e 

processos de desestabilização que não estão circunscritos a uma escala geográfica”. Eles se 

expandem topologicamente na direção das multiplicidades pluriversais e pluritópicas de temporalidades 

e espacialidades sobrepostas. Ao mesmo tempo globais e locais, assim como futuros e ancestrais, os 

lugares indígenas são movidos pelas lógicas da transformação. 

Os outros e até os inimigos, reconhece Baniwa (2023), possuem ferramentas tão importantes 

quanto as indígenas e, por isso, é necessário conhece-las e as subverte-las. Para ele (Baniwa, 2020), 

essas tecnologias não-indígenas são fundamentais na conjunção da luta política porquanto essa é 

também um embate imagético. Ao ser digerida e transmutada em tecnologia espiritual, as estéticas da 

arte (indígena) contemporânea podem abrir os poros dos lugares ameríndios para novos públicos, 

parceiros e alianças contra a continuidade dos ataques dos devoradores de terras. 

O devir-outro canibal que emerge na Reantropofagia é uma expressão das intencionalidades 

enunciantes e enunciadas das lugaridades pluritópicas indígenas. Por meio da mobilização dessa 

tecnologia espiritual, eles possibilitam a (re)tomada dos lugares que os preteriram e aplicam o nexo da 

metamorfose a eles. Se alimentando da arte contemporânea, eles se aproveitam de brechas para 

reivindicar a inexorabilidade da virtualidade transformativa dos movimentos de desestabilização 

situados no âmago ontológico de seus lugares. O ideário reantropófago, segundo Denilson Baniwa 

(2021a, p. 95-96), é o que o possibilita: 

(...) como guerrilheiro do movimento indígena, de entender técnicas de aproximação, de 
furtividade, discursos, de projetar assaltos — digo assaltos no sentido de entender o terreno, 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

230 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

realizar a ação e sair com um dever cumprido, como dizem. Então, eu trago isso para a arte, 
para o meu trabalho enquanto artista. De certo, é insurgência, é rebelião, é utilizar as falhas 
do terreno ou das estratégias inimigas, se posso dizer assim, para atacá-los e feri-los ou 
destruí-los. 
 

Essa tecnologia espiritual se corporifica como uma revolta lugarizada porquanto envolve partir 

dos lugares que marcam suas realidades geográficas vividas como futuros ancestrais (Krenak, 2022) 

para deles tomar de assalto os espaços hegemônicos. Reantropofagizar-se é uma operação de 

vingança em que o devir-outro canibal torna-se força para insurgir em revolta contra o apagamento e a 

violência que flagelam os lugares indígenas.  

Conforme discorrem Souza e Kaingang (2022, p. 524), do coletivo Kókir, “A re-volta então está 

ligada à volta às origens e a incorporação dos saberes dos povos originários como um alimento que 

nutre nossa fome de ancestralidade”. O revoltar reantropofágico envolve a força guerreira de 

Makünaimî, as potências transgeracionais da insubordinação e a capacidade de alimentar-se das 

tecnologias dos brancos. 

Entremeio a revolta dos, nos e pelos horizontes de lugares pluritópicos, “o artista indígena 

precisa ser um guerrilheiro pela manutenção do bem-viver de seu povo” (Baniwa, 2020, n. p. ). O que 

se reclama é a possibilidade de ser e de vir-a-ser, de existir no devir transformativo que está no âmago 

das práticas coexistenciais dos modos ameríndios de ser-no-mundo. Para tanto, eles evocam a 

constituição de lugares conformados como contra-espaços ante à dominação, à semelhança do que 

teorizam Mota, Goettert e Pires (2021). 

Conforme provoca o manifesto de Jaider Esbell (2018b, p. 33), “Talvez a alegria dos indígenas, 

a ideia de felicidade que o externo tanto almeja, seja uma das causas adversas para levianas 

imposições”. Centrados na ironia jocosa, na alegria e na luta, os contra-espaços indígenas são 

contrapontos à violência, morte, tristeza, preterimento e ocultamento perpetrados pelo Estado, pela 

sociedade e pelas instituições (Mota; Goettert; Pires, 2021). 

Por meio da arte indígena contemporânea, as práticas reantropofágicas são formas de retomar 

a contra-espacialidade dos lugares pluritópicos como fontes de vida e compartilhamento. Essa 

resistência é algo que atravessa a história e os corpos dos povos indígenas marcados pela 

continuidade da invasão de suas terras, como reitera Lima-Payayá (2023). 

Apropriando-se do léxico estético e das tecnologias ocidentais, as artes alimentadas pela 

Reantropofagia podem intervir nas espacialidades hegemônicas e compor com elas contrapontos que 

os transmutam, ainda que efemeramente. Por essa razão, evidencia-se propostas de obras e 

curadorias indígenas que almejam (re)tomar outros territórios que extrapolam as galerias e os museus 

(Flores; Melo; Luna, 2021). 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

231 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Na condição de (re)volta dos, nos e pelos lugares indígenas, elas podem tomar de assalto as 

ruas, as praças, os monumentos e quaisquer outros locais, neles intervindo de modo a trazer seus 

contra-espaços e contraimaginários. Essa potência emerge na intervenção Petróglifos na selva de 

Pedra (2018) – figura 4 –, em que Denilson Baniwa atirou grafismos de entidades e parentes 

amazônicos rumo aos prédios e construções de São Paulo/SP.  

Figura 4: Denilson Baniwa. Petróglifos na selva de Pedra (2018). Intervenção com projeção de petróglifos com canhão de 
laser em São Paulo/SP.  

 
Fonte: Fotografia de Rafael Avancini, disponível em: https://festivalacidadeprecisa.org/denilson-baniwa/. 

 

Ao lançar os grafismos na maior metrópole de Abya Yala, ele interfere na epiderme desse 

espaço e o aproxima topologicamente dos lugares indígenas. Essa convergência de forças funciona 

para, no âmbito daquele instante, alterar as texturas do lugar e evocar como a cidade é, ela mesma, 

terra indígena. Os fluxos de (re)significações do lugar são alterados de modo a envolverem uma mise-

en-scène irradiadora de afetações irreverentes à experiência urbana moderno-ocidental. 

Em concordância a Dawkins e Loftus (2015), obras que operam intervenções urbanas visam 

criar condições potenciais para pensar diferente, alterando as geografias relacionais subjacentes 

aquele espaço. Dessa maneira, ao atirar forças espirituais por meio de um canhão de laser nos prédios 

da capital paulista, ele retoma um espaço que foi roubado pelos invasores e, como uma espécie de 

arqueólogo, escava as camadas ancestrais dos contra-espaços que nele estavam ocultados. Terra 

indígena, os petróglifos de São Paulo/SP revelam os lugares indígenas que estão nas suas raízes. 

https://festivalacidadeprecisa.org/denilson-baniwa/


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

232 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Liberando xamanicamente os animais pelos seus prédios e ruas (Oliveira, 2022), Denilson 

Baiwa convoca o retorno de Makünaimî – cujo simulacro sentiu saudade da capital paulista – e de seus 

outros parentes para (re)tomarem a terra indígena. Como contra-espaço, o instante poético da projeção 

traz à superfície os lugares originários-futuros-presentes obliviados pela estratigrafia urbana. 

De acordo com Janz (2014), os lugares possuem um tipo de opacidade e de transparência 

existencial que faz com que eles sejam significativos ao mesmo tempo em que resistam à significação. 

Petróglifos na selva de Pedra (2018) intervém nessa membrana opaca, reduzindo seus limiares e 

expandindo sua transparência, para ocasionar a ebulição de significações latentes aos lugares 

indígenas revoltosos que se esconde nas suas camadas mais profundas. 

Nesse processo, ele rompe com as resistências às significações ancestrais, às reatribuindo seu 

lugar de direito. Essa estratégia de assalto à cidade é retomada pelo artista em Me deixa ser selvagem 

(2020) – figura 5 – onde ataca Brasília/DF. Ao fazê-lo ele traz as entidades ancestrais para dialogarem 

no centro político nacional, também fazendo dele uma terra indígena, apesar da opacidade das 

membranas que se escondem na estratigrafia da cidade. 

Figura 5: Denilson Baniwa (em parceria com Paulinho Fluxos). Me deixa ser selvagem (2020). Intervenção com projeção de 
petróglifos com canhão de laser em Brasília/DF. 

 
Fonte: Disponível em https://www.behance.net/gallery/116821961/Petroglifos-pra-um-antigo-futuro. 

 

Nos contra-espaços difundidos na irradiação dos afetos dos petróglifos, o lugar é reconfigurado 

por e para os nexos das significações indígenas. Eles se apropriam da latência de transparência do 

lugar descrita por Janz (2014) para potencializar o poder dos lugares em contarem histórias, reiterado 

https://www.behance.net/gallery/116821961/Petroglifos-pra-um-antigo-futuro


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

233 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

em Schlitte (2017). As nuances das intervenções estão na maneira como elas difratam os afetos em 

contextos diferentes, mas que convergem na significação política de reselvagizar o urbano que relega 

os lugares indígenas às camadas mais profundas de sua estratigrafia. 

Por meio da tecnologia espiritual da Reantropofagia, Denilson Baniwa se alimenta dos prédios 

e dos ocultamentos das terras indígenas para consubstanciar estéticas irreverentes. Assim como faz 

nas montagens e colagens de A Celebração do Lagarto (2022) e Menu (2019), Petroglifos na selva de 

Pedra (2018) e Me deixa ser selvagem (2020) realizam sobreposições de imaginários ocidentais e 

ameríndios que pluralizam afetos irreverentes que advém da sua contraposição. Nas intervenções 

urbanas, a variação decorre do fato de que elas utilizam a cidade como suporte para realização dos 

contraimaginários. 

Estendida para o espaço urbano, a Reantropofagia joga o feitiço contra a cidade, propondo 

reselvagiza-la por meio de contra-espaços indígenas. Guerrilheiro, Denilson Baniwa atira espíritos por 

meio dos canhões a laser, de modo a efetivar alianças estratégicas entre os mundos da arte (indígena) 

contemporânea e do espírito reantropofágico para interferir nas texturas do lugar. Essa proposta se 

aproxima das provocações de Ailton Krenak (2022, p. c70-71) ao discorrer que: 

Temos que reflorestar o nosso imaginário e, assim, quem sabe, a gente consiga se 
reaproximar de uma poética de urbanidade que devolva a potência da vida, em vez de 
ficarmos repetindo os gregos e os romanos. Vamos erguer um bosque, jardins suspensos de 
urbanidade, onde possa existir um pouco mais de desejo, alegria, vida e prazer, ao invés de 
lajotas tapando córregos e ribeirões. Afinal, a vida é selvagem (...). 
 

Embebido pelo devir-outro canibal que se alimenta da potência anímica “doadora de vida”, 

Denilson Baniwa converge à proposta de Krenak (2022) e digere o espaço urbano como fonte poética 

para trazer de volta o selvagem que nele se oculta. Sua escavação nas camadas subsuperficiais das 

texturas do lugar reconfiguram a potencialidade dos contra-espaços de alegria e insubordinação ao 

atirar as entidades ancestrais nas paredes da urbanidade que repete “gregos e romanos”. 

Conforme explica o artista em manifesto reflexivo sobre essas intervenções, os petróglifos são 

extensões dos registros de signos dos saberes dos povos do Rio Negro que “estão gravados em 

rochas e acidentes geográficos ao longo do nosso território. São conhecimentos que contam a nossa 

cosmogonia, a narrativa de como o universo, o planeta e as humanidades foram criados” (Baniwa, 

2021b, p. 194). Retomados reantropofagicamente, os petróglifos atacam as cidades ao liberarem 

coexistências pluritópicas do ser-no-mundo indígena. 

Dado que o lugar envolve um acontecer fenomênico manifesto no instante e com pontes 

intertextuais a outros lugares e tempos, um aqui-agora adensado pela potencialidade e a tensão 

(Marandola Jr, 2010), observa-se que os petróglifos realizam arranjos em que tempos-lugares são 

comprimidos para além da sua extensividade, conectando-os topologicamente pelas afetações que 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

234 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

deles se irradiam. Essa posição reconhece que não se trata, como foi na Antropofagia modernista, de 

um future-já-passado, mas de futuros ancestrais que se (re)voltam contra o cerceamento dos desejos, 

alegrias, vidas e possibilidade de (co)existência geográfica e histórica dos lugares indígenas. 

No horizonte do pensamento indígena, elucida Borum-Kren (2023, p. 49), “a ligação entre o 

passado e futuro é a força propulsora do presente”. Em acordo a essa maneira de ser-no-mundo, 

ancestralidade e futuridade, distanciamento e aproximação se misturam para além das representações 

dos lugares de/em enunciação nas intervenções urbanas realizadas por Denilson Baniwa. 

Projetados nos prédios, os animais xamanicamente liberados na selva de concreto criam 

coabitações de passados-futuros em lugares situados nas fronteiras indígenas/não-indígenas. Eles 

(re)voltam à cidade para concretizar o potencial do devir-outro canibal, agora reformulado no sentido de 

um incessante redevir-índio, em empréstimo à expressão de Danowski e Castro (2017). Vivos e 

situados além do espaço-tempo linear, as entidades dos futuros ancestrais (re)voltam às terras 

indígenas ocultadas nas superfícies das cidades. 

Esse movimento escandaliza e provoca disrupções por reconhecer que quando as texturas do 

lugar são esgarçadas, revela-se que “aqui todo mundo é índio, exceto quem não é. E todos sabemos 

bem quem são os que não são e onde eles estão” (Danowski; Castro, 2017, p. 163-164). Redevir-índio 

é também reantropofagizar-se nas (re)voltas dos tempos-lugares dessa grande Aldeia Maracanã que 

injustiçou Makünaimî, mobilizando os contra-espaços daqueles que têm “absoluto desprezo pelo ódio” 

(Mota; Goettert; Pires, 2021, n. p. ). 

Hábil em espiralar “o tempo para habitar o presente do passado e, assim, ancestralizar quem 

fora considerado morto (Makunaima e outros ancestrais)” (Diniz, 2021, p. 101), o artista 

reantropofágico atira sua vingança pelo canhão de laser. Ele instaura um tempo-lugar de redevir-índio 

que transcende as noções históricas ocidentais por meio de sua compressão topológica. Dessa 

maneira, as montagens fazem emergir lugaridades pulsantes em contra-espaços pautados em 

pluriversos antitéticos da pretensão da universalidade moderno-ocidental. 

Por meio do manancial de forças que envolvem as tecnologias espirituais, propulsoras de lutas 

políticas e difusoras de contra-espaços, a revolta dos e nos lugares que pulsam pelas obras de 

Denilson Baniwa são disrupções do tempo-espaço hegemônico. Elas propõem trazer os futuros 

ancestrais mobilizados como armas e feitiços contra aqueles que usurparam as terras, as vidas e as 

imagens dos indígenas. Sua Reantropofagia é uma tecnologia espiritual pluritópica que devora os 

imaginários do inimigo para tensionar o olhar, o sentir e o ser face à devastação que se alastra em 

Abya Yala pelas ameaças dos lugares onde come-se veneno e transgênicos. 

 



SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

235 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Limpando os pratos: apontamentos finais 

ReAntropofagia posta à mesa nostálgica, as incitações das obras-manifesto de Denilson 

Baniwa propõem geografias de (re)voltas que se apropriam das imagens não-indígenas as subvertendo 

por meio de tecnologias espirituais disruptivas. Elas realizam pastiches, inversões, intervenções e 

montagens que criam tensionamentos por meio das sobreposições de múltiplos tempos-lugares 

situados para além da linearidade da pretensa universalidade ocidental. 

Nutrida da mistura pluritópica, a Reantropofagia torna-se uma tecnologia espiritual do devir-

outro canibal que provê a fertilidade da revolta insubordinada. Em revés aos estereótipos da 

Antropofagia dos modernistas, as obras reantropofágicas deglutem seus inimigos para tomar de 

assalto os lugares, pluralizando contra-espaços irreverentes. 

Nesse processo, elas se infundem do devir-outro canibal para promover novas metamorfoses 

rumo a futuros ancestrais de insubordinação e reselvagização. Permeados por contraimaginários, as 

obras potencializam trajetórias de reexistência face ao ocultamento e a violência afligidas pelo Estado, 

a sociedade e aqueles que roubam suas imagens, terras e formas de existência. 

Latente à irradiação desses afetos irreverentes, estaria Makünaimî vingado? Por mais que a 

revolta dos lugares indígenas se espalhe, os ataques continuam e os seus futuros ancestrais 

permanecem como lampejo da ambiguidade. Ao limpar os pratos do banquete reantropofágico, 

evidencia-se a sua potência em inquietar tempos-espaços e propor envolvimentos terrestres 

atravessados pela virtualidade de redevir-índio. 

Subvertido na Reantropofagia, o que podemos afirmar é que Makünaimî retornou como espírito 

que guia parte das lutas pela multiplicação dos contra-espaços pluriversais que se alimentam daqueles 

que os atacam. Nesse sentido, mais importante que oferecer uma resposta, os lugares indígenas e 

suas tecnologias espirituais nos suscitam a fundamentalidade de, junto a Denilson Baniwa e os artistas 

indígenas contemporâneos, continuar a questionar provocativamente: você Já provou? 

 
Referências 

BANIWA, D. O ser humano como veneno do mundo. [Entrevista concedida a] Julie Dorrico e Ricardo 
Machado. Revista do Instituto Humanitas Unisinos, n. 527, 27 ago. 2018. Disponível em: 
https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/7397-o-ser-humano-como-v . Acesso em 9 de jan. 2025. 
BANIWA, D. Arte indígena contemporânea por Denilson Baniwa. [Entrevista concedida a] Marcelo 
Garcia Rocha. Rotura, v. 2, p. 93-97, 2021a. 
BANIWA, D. Petróglifos pra um antigo-futuro. Concinnitas, v. 22, n. 42, p. 193-198, 2021b. 
BANIWA, D. ReAntropofagia. Concinnitas, v. 23, n. 44, p. 33-34, 2022. 
BANIWA, D. Reflections of a Baniwa artist. [Entrevista concedida a] Renato Rodrigues da Silva e Tami 
Bogéa. World Art, v. 13, n. 2, p. 163-175, 2023. 
BANIWA, D. Conversa com Denilson Baniwa: “Um celular ou um laptop não te tornam menos 
indígena”. [Entrevista concedida a] Camila Gonzatto, C&América Latina, Publicado em 25-08-2020. 

https://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/7397-o-ser-humano-como-v


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

236 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

Disponível em: https://amlatina.contemporaryand.com/pt/editorial/a-cell-phone-or-a-laptop-dont-make-
you-less-indigenous-denilson-baniwa/. Acesso em 16 de jun. 2025. 
BORUM-KREN, B. N. F. O que os feminismos e o ambientalismo podem aprender com as lutas de 
indígenas mulheres e o Bem Viver? In: KAYAPÓ, A. N. K. L.; LIMA-PAYAYÁ, J. S.; SCHUBERT-
TUPINAMBÁ, A. M. P. (Orgs.) Wayrakuna: polinizando a vida e semeando o Bem Viver. Ponta Grossa: 
UEPG/PROEX, 2023, p. 48-73. 
BUROCCO, L. Processos coletivos de aprendizados dentro de espaços institucionais de arte. MODOS, 
v. 8, n. 2, p. 561-599, 2024. 
CASTRO, E. V. A inconstância da alma selvagem e outros ensaios de antropologia. São Paulo: Ubu, 
2020. 
DANOWSKI, D.; CASTRO, E. V. Há mundo por vir?. Desterro: Florianópolis, 2017. 
DAWKINS, A.; LOFTUS, A. Relational urban interventions. In: HAWKINS, H.; STRAUGHAN, E. (Orgs) 
Geographical Aesthetics: Imagining space, staging encounters. Ashgate: Surrey, 2015, p. 91-104. 
DE PAULA, L. R. N. ; ALVES, J. M.; OLIVEIRA, M. C. R.; BRUSSOLO, P. M. Txaísmo e perspectivismo 
ameríndio em Jaider Esbell: um processo decolonial atravessado pela arte indígena contemporânea. 
Estado da Arte, v. 3, n. 2, p. 464-477, 2022. 
DINIZ, C. “Vivos e aqui”. DasQuestões, v. 11, n. 1, p. 85-108, 2021. 
ESBELL, J. Arte indígena contemporânea e o grande mundo. Select, 22 de janeiro de 2018a. 
Disponível em: https://select.art.br/arte-indigena-contemporanea-e-o-grande-mundo/. Acesso em: 6 jan. 
2025. 
ESBELL, J. Makunaima, o meu avô em mim! Iluminuras, v. 19, n. 46, p. 11-39, 2018b. 
FAUSTO, C. Ardis da Arte: imagem, agência e ritual na Amazônia. São Paulo: EDUSP, 2023. 
FLORES, M. B. R.; MELO, S. F.; LUNA, G. A. G. Curadorias indígenas: sobre a arte curandeira. 
Cadernos de estudos culturais, v. 2, p. 175-190, jul./dez. 2021. 
GOLDSTEIN, I. S.; SOUZA, A. B. B.; BARCELOS NETO, A. B. Processos curatoriais e exposições de 
artes indígenas na/da América Latina. MODOS, v. 8, n. 2, p. 260-292, 2024. 
GOMBRICH, E. H. A história da arte. Rio de Janeiro: LTC, 2013. 
HAWKINS, H. For creative Geographies: Geography, Visual Arts and the Making of Worlds. Routledge: 
London, 2014. 
JANZ, B. Place, Philosophy, and Non-Philosophy. Environmental & Architectural Phenomenology, v. 25, 
n. 3, p. 20-22, 2014. 
KRENAK, A. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
LAGROU, E. Arte indígena no Brasil: agência, alteridade e relação. Belo Horizonte: C/ Arte, 2009. 
LAGROU, E. Liberdade comunicativa e forma direito. In: Jornada da Associação Brasileira de Críticos 
de Arte, LXI, 2020, Itabuna. Anais [...] Itabuna: UFSB, 2020. p. 67-75. 
LAGROU, E.; VELTHEM, L. H. As artes indígenas: olhares cruzados. BIB, n. 87, v. 3, p. 133-156, 2018. 
LIMA, J. S. O sentido geográfico da identidade: metafenomenologia da alteridade Payayá. 2019. Tese 
(Doutorado em Geografia) – Instituto de Geociências, UNICAMP, Campinas, 2019. 
LIMA-PAYAYÁ, J. S. Indígenas mulheres em movimento: ventos que polinizam. In: KAYAPÓ, A. N. K. 
L.; LIMA-PAYAYÁ, J. S.; SCHUBERT-TUPINAMBÁ, A. M. P. (Orgs.) Wayrakuna: polinizando a vida e 
semeando o Bem Viver. Ponta Grossa: UEPG/PROEX, 2023, p. 116-133. 
MARANDOLA JR, E. Tempo e espaço cotidiano – Crônicas de um tecido inacabado. IN: MARANDOLA 
JR, E.; GRATÃO, L. H. B. Geografia e Literatura: ensaios sobre geograficidade, poética e imaginação. 
Londrina: EDUEL, 2010, pp. 329-347. 
MARTINS, L. E. Tecnologia espiritual das imagens Kaiowá e Guarani: por entre casas de reza e o 
saber-fazer ancestral. 2024. Dissertação (Mestrado em Geografia) – Faculdade de Ciências Humanas, 
Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, 2024. 
MOTA, J. G. B.; GOETTERT, J. D.; PIRES, V. Espaços da alegria: imagens Guarani e Kaiowá (ou os 
povos indígenas contra o ódio do Estado brasileiro). Confins, v. 53, n. p. , 2021. 

https://amlatina.contemporaryand.com/pt/editorial/a-cell-phone-or-a-laptop-dont-make-you-less-indigenous-denilson-baniwa/
https://amlatina.contemporaryand.com/pt/editorial/a-cell-phone-or-a-laptop-dont-make-you-less-indigenous-denilson-baniwa/
https://select.art.br/arte-indigena-contemporanea-e-o-grande-mundo/


SOUZA JR, C. R. B. 
REANTROPOFAGIA COMO REVOLTA DO LUGAR E TECNOLOGIA ESPIRITUAL NAS ARTES DE DENILSON BANIWA 

237 
Revista Geografar - Curitiba, v. 20, n. 2, p. 213-237, jul. a dez./2025 

 

OLIVEIRA, E. J. A fábrica do selvagem e o choque das Imaginações: Uma leitura pós-etnográfica da 
obra de Denilson Baniwa. Quaderni Culturali IILA, v. 4, p. 41-51, 2022. 
OLIVEIRA, E. J. Shamanism as a Hubris-Control Technique: new indigenous figurations of cosmic 
community. Böhlau, v. 24, n. 1, p. 85-99, 2023. 
OLIVER, A. Understanding Place. In: JANZ, B. B. (Org.) Place, space and hermeneutics. Cham: 
Springer, 2017, p. 9-22. 
PAIVA, A. S. A virada decolonial na arte brasileira. Bauru: Mireveja, 2022. 
PERALTA, A. Tecnologias espirituais: Reza, roça e sustentabilidade entre os Kaiowá e Guarani. 2022. 
Dissertação (Mestrado em Educação e Territorialidade) – Faculdade Intercultural Indígena, 
Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, 2022.  
RELPH, E. Place and placelessness. London: Pion Limited, 1976. 
RICHARDSON, B. Mapping, Not the Map. In: RICHARDSON, B. (Org.) Spatiality and symbolic 
expression: on the links between Place and Culture. New York: Paulgrave, 2015, p. 229-240. 
SANTOS, R. R.; HERNANDEZ, M. I. D. Transgresión, opción decolonial y arte brasileño. Latin 
American Research Review, v. 57, p. 80-99, 2022. 
SCHLITTE, A. Narrative and place. In: JANZ, B. B. (Org.) Place, space and hermeneutics. Cham: 
Springer, 2017, p. 35-48. 
SERPA, A. Ser lugar e ser território como experiências do ser-no-mundo: um exercício de 
existencialismo geográfico. Geousp, v. 21, n. 2, p. 586-600, 2017. 
SILVA, É. R.; BASTOS, V. O. Oito vezes arte indígena contemporânea – 8 X AIC. Palindromo, v. 15, n. 
35, p. 269-287, 2023. 
SOUZA, S. P. D.; KAINGANG, T. S. Arte indígena contemporânea, antropofagia da Re-volta. Estado da 
Arte, v. 3, n. 2, p. 521-537, 2022. 
SVANELID, O. Between Predator and Prey: Views of Whiteness in Denilson Baniwa’s Performances 
and Visual Art. Third Text, v. 38, p. 315-329, 2024. 
TERENA DE JESUS, N. Manifestações estéticas indígenas – pensar o fazer arte indígena no Brasil. 
Estado da Arte, v. 3, n. 2, p. 457-463, 2022. 
VELTHEM, L. H. Deslumbramentos e reviravoltas: artes indígenas e exposições. MODOS, v. 8, n. 2, p. 
335-358, 2024. 


