Revista Geografar www.ser.ufpr.br/geografar
Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020 ISSN: 1981-089X

Q_Q;) gmfﬂvgﬁ

Revista Eletronica do Programa de Pés-Graduagdo em Geografia - UFPR

CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA
BAHIA

(Recebido em 13-12-2019; aceito em 26-05-2020)

Claudia Novaes Deina

Doutoranda em Geografia pela Universidade Federal do Parana
Professora da Universidade Federal Tecnolégica do Parana
cnovaes19@gmail.com

Salete Kozel

Doutora em Geografia pela Universidade de S&o Paulo

Professora da Pds-Graduagdo em Geografia da Universidade Federal do Parana
salete.kozel@gamil.com

Resumo

O presente artigo foi desenvolvido na area da Geografia Cultural, tendo como objeto de estudo
o carnaval da Bahia com o objetivo de compreender a materializagdo da espacialidade simbdlica afro na
festa, a partir das narrativas das pessoas que participam dos blocos afro e afoxés durante a festividade.
O sentido e o significado que a festa possui para o cotidiano das pessoas, reverberam nas experiéncias
e vivéncias durante a festividade, possibilitando a conformagao simbdlica da espacialidade afro. O
carnaval soteropolitano possui a caracteristica de constituir-se como uma das maiores festas populares
do mundo, reunindo mais de um milhdo de pessoas durante os seis dias de festa. A espacialidade
afro no carnaval da Bahia revela a importancia da conformagao simbdlica da realidade pela arte, pela
linguagem e pela religido que possibilitou a cultura de matriz africana ter ressonancia e visibilidade na
sociedade em que esta inserida. Assim, a espacialidade afro resulta dos elementos da cultura negra
que, na diaspora africana, foram preservados e ressignificados no territério brasileiro ao longo dos
séculos, nos Candomblés e Quilombos, como formas de resisténcia a hegemonia cultural europeia.
Na atualidade, além do bloco afro 1lé Aiyé, que é referéncia para os demais blocos afro, destacam-se
na festa também a participagdo dos blocos Olodum, Muzenza, Cortejo Afro, Malé Debalé, Bankoma e
Afoxé Filhos de Gandhy. Estes blocos afro arrastam uma multidéo de pessoas nos principais circuitos do
carnaval da Bahia. Além disso, observamos como a musica, 0s ritmos e as performances assumem um
protagonismo na festa. Também & bastante perceptivel o processo de empoderamento dos seus folides
através da indumentaria afro-brasileira. Nesse aspecto, a corporeidade assume um papel proeminente
para a conformagao da espacialidade simbolica afro no Carnaval da Bahia.

Palavras chave: Geografia Cultural; Carnaval da Bahia; Espacialidade; Conformagéo Simbdlica; Blocos
Afro.



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Abstract

This article was developed in the area of Cultural Geography, having as object of study the carnival
of Bahia with the objective to understand the materialization of the Afro symbolic spatiality in the party,
from the narratives of people who participate in Afro and Afoxés blocks during the festivity. The meanings
that the party has for people’s daily life has reverberated in the experiences during the festivities, enabling
the symbolic conformation of Afro spatiality. The Soteropolitano Carnival has the characteristic of being
one of the largest popular festivals in the world, gathering more than one million people during the six
days of celebration. The Afro spatiality results from the elements of black culture that, in the African
diaspora, were preserved and resignified in the Brazilian territory over the centuries, in Candomblés and
Quilombos, as forms of resistance against the hegemony culture — usually, from Europe. Currently, Afro
blocks drag a crowd of people on the main circuits of the carnival of Bahia. Further, of to the Afro Block
lIé Aiyé (this is a reference for the other Afro blocks), the party also includes the participation of Olodum,
Muzenza, Cortejo Afro, Malé Debalé, Bankoma, and the Afoxé Filhos de Gandhy blocks. These afro
blocks drag a crowd of people on the main circuits of the carnival of Bahia. In this case, the analyses of
the Afro spatiality in the carnival of Bahia reveal the importance of the symbolic conformation of reality
by arts, languages, and religions that enabled the culture of the African matrix to have resonance and
visibility in the society. We analyze how the music, rhythms, and performances play a major role in the
party. It is also quite noticeable the process of empowering their revelers through Afro-Brazilian dress. In
this respect, corporeality plays a prominent role in shaping Afro symbolic spatiality at the Bahia Carnival.

Key words: Cultural Geography; Bahia Carnival; Spatiality; Symbolic conformation; Afro blocks.

Introdugao

O carnaval é a maior festa popular brasileira. Em todo pais o carnaval reline milhares de pessoas
nas ruas, materializando-se como uma festa plural que expressa a cultura do povo brasileiro, a qual tem
origem europeia. Em nosso territorio a festa carnavalesca é permeada pelas herangas indigena e africana.
Um exemplo emblematico € o carnaval de Salvador, na Bahia (mapa 01). Assim, esse artigo tem como
objetivo compreender a espacialidade simbdlica afro na festividade baiana, a partir da fenomenologia.

L2grefrrf 1%

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Mapa 01: Principais circuitos do carnaval de Salvador — Bahia

80'W 80w 40°W
Localizagdo:
’ Circuitos do carnaval de
aRASi] sInicio Salvador - Bahia
w
o z ~
: 0[] wensnoresnc |
n;' 400 =00 F-im ' P
[ :
»
a1

170
Jm

Fontas 6os dados UT™ . 225
PN Crouns Ovmar = Camps Grande BOE (dvindo municipal 6o Brasil, 2010) Datum - SIRGAS 2000
Crcutto Dood = BaraOndice BGE (setores censitirios, 2010 e
BGE (Faces de Logradouros, 2010) Crganzacdo .
AN Creun Bausens - Petunte Google Mags (Reas, 2017) Cldudia Novaes Deina (2017)
A ety ) E-.:Q.“l: E-I-a 'ﬁﬂ 20 1

Fonte: Claudia Novaes Deina; Elaiz Bufon, 2017.

Na Bahia o carnaval acontece durante seis dias. Comecga na quinta-feira com a abertura do
carnaval e a entrega simbolica das chaves da cidade de Salvador ao Rei Momo e termina com o arrastéo'
da Quarta-feira de Cinzas. A festa carnavalesca ocupa cerca de 25 quildmetros (mapa 01) de ruas, becos
e avenidas que compdem o0 espago soteropolitano nos os trés circuitos principais da folia: Circuito Osmar
(Campo Grande/Avenida); Circuito Dod6 (Barra/Ondina) e Circuito Batatinha (Pelourinho). Entretanto,
desde 2016, na semana que antecipa o carnaval, vem acontecendo duas festas: o Fuzué %e o Furdungo’,

as quais reunem milhares de folides na orla de Ondina/Barra, em Salvador.

A pujanga de elementos da cultura africana no carnaval da Bahia esta diretamente relacionada a

1 0 arrastéo foi criado em 1995 pelo cantor Carlinhos Brown, com o objetivo inicial de promover a diverséo de trabalhadores,
como ambulantes, que ndo conseguiam brincar o carnaval da Bahia porque estavam trabalhando durante a festa carnava-
lesca. Mas, o arrastdo foi além disso, reunindo milhares de pessoas no encerramento do Carnaval da Bahia. Acontece na
manha da quarta-feira de Cinzas no Circuito Dodd. Além de Brown, artistas como Ivete Sangalo, Daniela Mercury e Léo
Santana puxam trios elétricos no arrastdo do carnaval.

20 Fuzué ocorre desde 2016, marcando o primeiro dia oficial de festas do pré-carnaval de Salvador, no circuito Orlando Ta-
pajos, percurso do Clube Espanhol até o Farol da Barra. O objetivo da festa é relembrar os antigos carnavais de rua. Assim,
a maioria dos folides participam da festa fantasiados. Além disso, varios grupos culturais oriundos da capital e do interior da
Bahia participam do Fuzué.

* O Furdungo, acontece no segundo dia (domingo) de pré-carnaval em Salvador. Nessa festa, cerca de 40 atragdes desfilam
sem cordas no Circuito Orlando Tapajés (Ondina/Barra).

L2grefrrf 1%

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

constituicdo dos Terreiros de Candomblé na cidade de Salvador, a qual remonta ao inicio do século XIX.
Nesses espacos religiosos instituidos por negros libertos os elementos da cultura africana como a lingua,
0s costumes, o culto aos orixas, voduns e inquices, os ritos e rituais foram preservados e ressignificados.
A musica, o toque dos tambores, a danga e indumentaria se constituem como elementos imprescindiveis
durante os rituais para os orixas. Nesse sentido, Muniz Sodré (2002 [1988], p. 140) dispde que “os
cultos negros s&o, de fato, reservatérios de ritmos e jogos, suscetiveis de confluéncia para o ambito
da sociedade global’. Dessa forma, os ritmos festivos originados nos Terreiros de Candomblé e que

ganham as ruas de Salvador durante as festividades s&o expansdes do xiré*.

Candomblés e Quilombos sao espacos de resisténcia da cultura afro-brasileira desde o periodo
colonial. Os povos escravizados libertos encontravam nesses espacos a liberdade para as suas praticas
culturais. Entretanto, vale ressaltar que a transmissao do conhecimento e dos costumes dos ancestrais
africanos foram passados de geragé@o para geragao, sobretudo, através da tradigdo oral. Um povo
que mesmo destituido do seu territério, dos seus lagos familiares e de parentesco, e de seu bem mais
valioso — a liberdade -  conseguiu transmitir a sua heranga cultural. Apesar de todas as adversidades
encontradas ao longo de mais de trés séculos de escravid@o no Brasil, as quais, persistiram apos a
abolicdo da escravatura.

Portanto, nessa perspectiva a raiz dos blocos afro e afoxés do carnaval de Salvador encontra-se
ancorada dentro dos Terreiros de Candomblé, os quais, conforme mapeamento realizados pelo Centro
de Estudos Afro-Orientais (Ceao/UFBA) foram multiplicados ao longo dos séculos na capital baiana. Os
dados revelam a existéncia de 1.162 terreiros cadastrados (SANTOS, 2008). Nesses espacos sagrados
os rituais ultrapassaram os seus muros para ganhar toda a cidade durante as festas populares e, em
especial no carnaval. Um exemplo proeminente é o bloco afro I1é Aiyé® que realiza o Ritual do Padé® (foto
01), inspirado no universo religioso, desde a sua formagao.

* A palavra xiré designa a ordem em que s&o entoadas nas festas as cantigas para os orixas, mas também a prépria festivi-
dade, o ludismo (SODRE, [1988] 2002, p. 140).

5 Jl¢ palavra em yoruba significa chao, terra, solo. Usado na composicéo de frases. llé Aiyé significa Mundo (BENISTE,
2019, p. 374). Outra designagéo do nome I1& Aiyé é elencada por Guerreiro (2000, p. 30) é “Casa de Negros”, “Abrigo de
Negros” ou ainda “Terreiro de Negros”.

¢ Momento em que uma das fundadoras do bloco, Mae Hilda de Jitolu (sucedida por Mae Hildelice), e que é Mae de Santo,
espalha pipocas na area e um “p6 santo” preparado ritualmente em seu terreiro para alcangar harmonia, ao pé da ladeira,
pedindo protegao para os filhos. Em seguida, solta os pombos brancos — simbolos da paz — e todos fazem um minuto de
siléncio, antes do rufar dos tambores (GUERREIRO, 2000, p. 30)

L2grefrrf 1o

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Foto 01: Ritual do Padé na saida do Bloco Afro IIé Aiyé no carnaval da Bahia

Fonte: Flickr — Bahiatursa, 2016.

Ressalta-se que o Ritual do Padé ja era praticado pelos afoxés mais antigos como o Otum Oba.
E, também pelos Filhos de Gandhy que realizam o ato ritualistico, no carnaval de Salvador, desde a sua
fundacao, em 1949 até o presente. Dessa forma, antecede a materializagao do ritual no bloco afro lé
Aiyé. Nesse sentido, Roger Bastide esclarece que:

A maior parte dos afoxés sdo de nagdo banto, mas conhego pelo menos um que
é nagd. Consiste, em resumo, na chegada da confraria até as ruas barulhentas da
cidade, agora nao mais sob a forma de um conjunto de sacerdotes e de fiéis, mas
antes sob o aspecto de uma corte real, com o rei, a rainha, os principes, os guardas,
as damas de honra. Ora, este desfile da corte no meio da alegria exuberante do
Carnaval, ¢é precedido por um Padé de Exu e por uma série de canticos em honra de
todos os Orixas ao Pantedo africano, cada qual por sua vez. Ainda aqui, trata-se de
um “candomblé de brincadeira”. Todavia, também aqui a fungéo primeira era séria.
Com efeito, o mais célebre destes afoxés era o de Otum, Oba da Africa, no Cantais.
Os dois termos de Oba, rei, e de Otum, chefe da direita, indicam muito bem que primi-
tivamente tal prociss&o era a visita que o soberano fazia a seu povo no momento em
que este se divertia, e entdo o candomblé que o precedia nao era senéo o simbolo da
festa religiosa realizada antes da festa profana. Pura reminiscéncia africana (BASTI-
DE, 1958, p. 117).

Observa-se na citagdo de Bastide (1958) que o Ritual do Padé precedia, e permanece prece-
dendo conforme os exemplos citados acima, o desfile de carnaval nos afoxés baianos como simbolo de
festa religiosa, no qual, além das oferendas, a musica também tem grande importancia na saudagao e
pedido de béncaos aos orixas. Essa musicalidade afro perpassa a festividade baiana, portanto na esteira
da filosofia cassireriana conforma a espacialidade simbolica da festa pela arte.

L2grefrrf 1%

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

O lIé Aiyé (foto 02) foi o primeiro bloco afro do carnaval de Salvador. Constituido em 1974 dentro
do Terreiro llé Axé’ Jitolu, na época liderado pela lyalorixa Mae Hilda Jitolu. Tendo como um dos seus
fundadores e presidente Antdnio Carlos Santos Vovd, filho de Mae Hilda, Oga® de Obaluaé °do Terreiro
e lider do bloco até o presente. O & Aiyé foi concebido com o objetivo de fortalecimento da negritude
através do resgate e valorizagdo da ancestralidade africana (ILE AIYE, 2009).

Foto 02: O Bloco Afro IIé Aiyé no carnaval de Salvador, Circuito Osmar - Campo Grande

Fonte: Claudia Novaes Deina, 2018.

Naquele periodo, a criagdo do bloco afro 1lé Aiyé representou uma solugéo vidvel ao racismo
instituido por alguns blocos de trio do carnaval de Salvador. Pois a participa¢do dos negros se restringia
a carregar alegorias do bloco, desempenhar a fungéo de cordeiro e seguranga ou como musico tocando
os instrumentos de percussdo (GUERREIRO, 2000). Os blocos de trio tradicionais do carnaval da Bahia
exigiam a fotografia da pessoa na ficha de inscri¢do para comprar uma fantasia do bloco para brincar o
carnaval. Aimagem da pessoa era utilizada de forma preconceituosa com o objetivo de obstar a entrada
de pessoas negras para brincar o carnaval no bloco (DIAS, 2002). Algo, simplesmente inimaginavel

7 Axé é o poder vital, a energia, a grande forca de todas as coisas (VERGER, 1992, p. 32).

& Os Ogés sao encarregados da protegao do terreiro e sdo materialmente responsaveis por seu bom funcionamento (VER-
GER, ([1957] 2012, p. 25).

® Omolu ou Obaluaé - Orixa muito estimado e respeitado na Bahia, onde recebe o titulo afetuoso de “O Velho”. Ele é filho de
Nana. Também conhecido por Obaluaé ou Xapana. De acordo com Pierre Verger (1985), Omolu significa “filho do santo” e
Obaluaé “o rei proprietario da terra”. [...] Obaluaé sdo Orixas anteriores a Odudua (SIQUEIRA, 1998, p. 75).

L2grefrrf 1%

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

nos dias de hoje, pois Salvador possui uma populagdo composta, em sua maioria, por pessoas negras.

Sendo a cidade mais negra do mundo localizada fora do continente africano.

Dessa forma, surgiu o IIé Aiyé no bairro constituido majoritariamente de negros, o Curuzu.
Conforme dispde Moura (2013), “a iconografia do II€, seja em termos de musica, seja em termos de artes
plasticas, vai se plasmar como uma veemente afirmacéo da Africa como mae negra da Bahia e do Brasil”.
Nessa perspectiva, o bloco afro IIé levou para a avenida a beleza da cultura afro-brasileira com os seus
ritmos, dancgas e simbolos que evidenciam, fortalecem e valorizam a origem africana. Neste contexto,
a coreografia que acontece no carnaval associa movimentos do Candomblé com emblemas de origem
africana e, em cada cortejo, 0 bloco apresenta um determinado pais africano, “tomado como unidade de
representagéo da Negritude livre” (MOURA, 2013, p. 3). Para além da celebragao, os blocos introduziram

uma perspectiva de resisténcia a hegemonia cultural europeia.

Além do bloco Il€ Aiyé, outros blocos afro que se destacam no carnaval da Bahia, sdo: Olodum
(foto 03), Malé Debalé, Muzenza, Cortejo Afro e Bankoma, entre outros. Sendo que, no que se refere
aos afoxés, o de maior destaque é o Filhos de Gandhy. Cabe ressaltar, porém, que a participagéo dos
negros no Carnaval de Salvador é fundamental para a afirmagéo da sua identidade, ainda que ndo fosse

reconhecida pelo status quo como tal antes do surgimento dos blocos afro.

Observa-se que a despeito do preconceito e da repressdo que ocorreram durante mais de um
século no que se refere a africanizagéo do carnaval da Bahia, a mesma resistiu e ganhou forca, passando
da represséo ao glamour. No entanto, foi constatado nas entrevistas com os diretores dos blocos afro I1é
Aiyé que os recursos destinados a entidade ainda s&o escassos.

L2grefrrf o

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Foto 03: O Bloco Afro Olodum no carnaval de Salvador no circuito Osmar — Campo Grande

e 3 m —

Fonte: https://acontece.com/br/3211-olodum-divulga-o-tema-do-carnaval-2018

Conformagao simbdlica da espacialidade afro no carnaval da Bahia

A conformagdo simbdlica da espacialidade afro no carnaval da Bahia é materializada pela
corporeidade das pessoas no espago da festa (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999), a partir das experiéncias
e vivéncias que acontecem durante o carnaval (Di MEO, 2012, 2014), possibilitando uma imponente
visibilidade da cultura afro-brasileira durante a festa baiana. Esta espacialidade acontece porque esta
intimamente relacionada ao cotidiano dos soteropolitanos que frequentam o Terreiro de Candomblé,
e fazem a festa nos blocos afro e afoxés. Nesse sentido, observamos a condigéo imprescindivel para
a existéncia da materialidade afro a preservagao e ressignificagéo da cultura negra, desde a diaspora
africana, nos espacos religiosos formados pelas Casas de Axé da cidade. Ou seja, somente é possivel a
conformagao simbdlica da espacialidade afro no carnaval da Bahia porque os elementos culturais afros
foram resguardados nos Terreiros de Candomblés de Salvador.

E importante ressaltar a presenca do sincretismo religioso entre a religido catélica e o candomblé
durante as festividades baianas. Sendo que, o sincretismo ocorre desde a chegada dos povos escravizados
na Bahia, pois 0s mesmos eram batizados por seus senhores na igreja catdlica. No entanto, o sincretismo
serviu com subterfugio dos escravizados para cultuar os seus orixas. Por isso, existe a associagao entre
os orixas do candomblé e os santos catdlicos, embora sejam energias completamente diferentes. Nesse
sentido, Pierre Verger elucida que:

L2grefrrf 1%

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Quando o senhor passava ao lado de um grupo no qual eram cantados a forca e o
poder do vingador de Xangd™, o trovao, ou de Oy3, divindade das tempestades e do
rio Niger, ou de Obatala, divindade da criagdo, e quando ele perguntava o significado
daquelas cantigas, respondiam-lhe sem falta: “ Yoy, adoramos a nossa maneira e em
nossa lingua S&o Jerdnimo, Santa Barbara ou Senhor do Bonfim. E que cada divinda-
de africana havia sido assimilada aos santos e virgens da religido catolica. Foi assim
que, ao abrigo de aparente sincretismo, as antigas tradigdes mantiveram-se através
do tempo (VERGER, [1957] 2012, p. 23).

A corporeidade em Merleau-Ponty ([1945] 1999) é uma condi¢ao importante nessa pesquisa, pois
a cultura africana transpds o Atlantico nos corpos dos ancestrais durante a diaspora, sendo transmitida
pela oralidade. O corpo canta, danca, transporta os simbolos afros e especializa a cultura na festa.
Assim, a conformagao da realidade perpassa pelas formas simbdlicas de Ernst Cassirer ([1944] 1997),
pela imaginagéo de Gaston Bachelard ([1957] 2005), pelas narrativas de Paul Ricoeur ([1977] 1990),
produzindo dessa forma uma paisagem como texto de Denis Cosgrove ([1989] 2004). A interlocugéo
desses elementos integra a conformagao simbdlica da espacialidade afro no carnaval da Bahia, nos

blocos afro e afoxés.

Nessa perspectiva, a corporeidade é fundamental para a ocorréncia do objeto de estudo, pois 0
corpo se levanta para o mundo possibilitando a materializacdo da espacialidade afro no carnaval. Sendo
que, o corpo € entendido como uma totalidade, na qual o pensamento, a meméria, a imaginagéo e a
emogao fazem parte do corpo (MERLEAU-PONTY, [1945] 1999).

O corpo possui um papel de destaque na transmissdo dos saberes e praticas da cultura afro-
brasileira porque € através dele que acontece o culto as divindades, a musica, a danga e a concretizagao
das festas (foto 04). Além disso, o corpo € imbuido pela imaginagao, a qual permeia todas as criagdes
humanas e contribui para a concretizagdo de uma poética do espaco. Nesse aspecto, Bachelard ([1957]
2005, p. 206) dispde que “dar seu espago poético a um objeto é dar-lhe mais espago do que aquele que
ele tem objetivamente, ou melhor dizendo, é seguir a expansao do seu espago intimo”. Nessa perspectiva,
a fenomenologia bachelardiana pode colaborar para uma maior elucidagao da conformagéo simbdlica
da espacialidade afro no carnaval de Salvador, tendo em vista a dialética existencial que permeia o ser
humano de forma constante. Sempre ha uma interagéo entre o espago interior e o exterior na produgéo,

significacéo e conformacao da realidade.

10Na obra de Pierre Verger a escrita do nome dos orixas esta em yoruba. Sango (Xang6), Oya (Oya), Obatala (Obatald),
Yoyo (Yoyd) (VERGER, [1957] 2002, p. 23).

L2grefrrf 10

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Fonte: El6i Corréa, publicada no Jornal Grande Bahia, 2018.

Em Salvador, os grandes contingentes de pessoas se deslocam de todos bairros da cidade para
os circuitos tradicionais do carnaval, onde participam da folia carnavalesca como pipocas ou nos blocos
de trio, afro e afoxé. Um exemplo bastante emblematico dessa conexado espacial da cidade se verifica
durante a saida do bloco afoxé Filhos de Gandhy que desfila nos circuitos tradicionais do carnaval.
Nos dias de saida desse afoxé, os Gandhys se espalham por todos os recantos da cidade, ou seja,
em qualquer lugar é possivel se deparar com os Filhos de Gandhy que, quando reunidos, formam um
gigantesco mar azul e branco em meio a multiddo, destacando-se na paisagem carnavalesca. Desse
modo, a festa opera uma contextura espacial da cidade evidenciada pela indumentaria dos seus folides
transportada pelos seus corpos, conformando uma espacialidade simbdlica afro.

As narrativas das pessoas que participam do carnaval da Bahia nos blocos afro e afoxés séo
imprescindiveis para compreender a conformagéo da espacialidade afro, as quais foram interpretadas
com base na hermenéutica de Paul Ricoeur ([1977] 1990). O objetivo principal foi compreender o sentido
e o significado do carnaval para o ser na agado, ou seja, para os folides que fazem a festa desfilando
nos referidos blocos do carnaval soteropolitano. Esse significado simbolico da festa consubstancia a
espacialidade afro que ganha visibilidade durante os desfiles nas ruas da cidade. Dessa forma, essas
narrativas sao cruciais para a compreensao das praticas culturais afro-brasileiras no espago do carnaval
baiano. Além disso, elas perpassam todo 0 embasamento hermenéutico fenomenoldgico desta pesquisa.
Quer seja, a paisagem como texto de Cosgrove ([1989] 2004) ou a linguagem como forma simbolica de
Cassirer ([1944] 1997).

LDgraff "

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

O filésofo alemao Ernst Cassirer ([1944] 1997) instituiu as formas simbélicas em sua teoria para
mediar as relagdes do homem com o espago. Assim, o autor analisou a importéncia da linguagem, da
religido, do mito, da arte e da ciéncia como formas simbdlicas que possibilitam ao ser humano mediar a
realidade dura dos fatos utilizando esse universo simbdlico que é produzido pela cultura humana. Desse
modo, Cassirer (ibidem) elucida que “em vez de definir o homem como animal rationale, deveriamos
defini-lo como animal symbolicum” (CASSIRER, [1944] 1997, p. 50).

Vladimir Fernandes (2006), em sua tese sobre a obra de Cassirer explica que 0 homem é um ser
simbdlico porque somente ele alcanga o0 estagio de uma linguagem proposicional. Fernandes (2006),
argumenta que 0s animais, no maximo, alcangam uma linguagem emocional e uma inteligéncia pratica.
Nestes termos, dispde que:

Cassirer, busca fundamentar sua tese do homem como animal symbolicum, argu-
mentando que € s6 o0 ser humano que atinge o estagio de uma linguagem proposi-
cional, enquanto mesmo os animais mais evoluidos atingem apenas uma linguagem
emocional e uma inteligéncia pratica, susceptiveis de aprender a identificar sinais por
reflexos condicionados, o que os coloca muito distante de uma linguagem simbélica
(FERNANDES, 2006, p. 32).

As formas simbdlicas elencadas por Cassirer em sua obra s&o fundamentais para a conformagéo
simbdlica da espacialidade afro no carnaval de Salvador. Assim, a linguagem, a religido, o mito, a arte
e a ciéncia sdo as formas simbolicas que amparam o homem na media¢do com a realidade fatica.
Nessa perspectiva, os simbolos proporcionam a relagdo do homem com 0 mundo, tendo como exemplo
emblematico a linguagem concebida como forma simbolica cassireriana que conforma o significado a
signos sensiveis na sua interpretacdo da realidade. Dessa maneira, a linguagem perpassa todas as
formas simbdlicas atuando como um sistema de signos.

O gedgrafo inglés Denis Cosgrove ([1989] 2004), analisa a paisagem como texto. Nessa ldgica,
Cosgrove (ibidem) afirma que a linguagem é fundamental para a geografia cultural, considerando que
as nossas pesquisas sdo comunicadas primeiramente através dos textos, os quais possibilitam uma
interpretacdo geogréafica da paisagem. O texto de uma interpretagéo geogréafica da paisagem permite a
transmissao do seu significado simbdlico e consequentemente da sua representagao.

A paisagem geografica como texto perpassa todo o referencial tedrico conceitual utilizado nessa
pesquisa, considerando a festa do carnaval como “cdigo socio cultural e simbolico, impresso no espago
geografico (Di MEO, 2012, p. 54)". Dessa forma, oferece subsidios para a conformagao simbdlica da
espacialidade afro no carnaval de Salvador.

L2grefrrf "

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Foto 05: Coreografia do Bloco Afro Malé Debalé no circuito Dodd - Barra/Ondina

Fonte: Flickr — Bahiatursa, 2016.

Nesse contexto, o processo de reafricanizagdo do carnaval da Bahia (foto 05) perpassa pela
consolidagédo dos blocos afro e afoxés que foram instituidos e fortalecidos, sobretudo a partir dos anos
70. Esse fendbmeno corrobora com a caracteristica de festa popular que o carnaval baiano apresenta.
Nesse aspecto, essa transformacdo designada como reafricanizagdo do carnaval possui a seguinte
perspectiva:

Processo que se tornou visivel demais, que se impds a todos, em 1980, quando novos
afoxés e os chamados blocos afro-brasileiros [...] ocuparam definitivamente o espago
carnavalizado de Salvador, fazendo lembrar a antiga afirmag&o de Nina Rodrigues, de
que a “festa brasileira é ocasido de verdadeiras praticas africanas” (RISERIO, 1981,
p. 16).

Observa-se que durante a festa do carnaval baiano, as praticas culturais afro-brasileiras
ganharam uma grande visibilidade durante o festejo. Esse processo justifica a aplicabilidade do termo
reafricanizacdo para caracterizar a festa. Dessa forma, percebe-se que a reafricanizagdo consubstancia
a conformacao simbdlica da espacialidade afro no carnaval da Bahia, a qual teve sua origem nos Terreiros
de Candomblés da cidade.

A imbricagéo de todos os elementos da cultura afro que permeia esse trabalho, bem como o
referencial tedrico conceitual que possibilitou 0 embasamento do mesmo foram imprescindiveis para a
materializacdo simbolica da espacialidade afro.

(g@g) gmfm 172
i Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Metodologia

O método utilizado para a produgao do artigo foi 0 hermenéutico desenvolvido por Paul Ricoeur
que define a hermenéutica como “a teoria das operagdes da compreensdo em sua relagdo com a
interpretagéo dos textos. A ideia diretriz serd, assim, a da efetuagéo do discurso como texto (RICOEUR,
[1977] 1990, p. 17)". Nesse sentido, o autor expde que:

O texto é, para mim, muito mais que um caso particular de comunicag&o inter-hu-
mana: e o paradigma do distanciamento na comunicag&o. Por esta raz&o, revela um
carater fundamental da prépria historicidade da experiéncia humana, a saber, que ela
€ uma comunicagao na e pela distancia. (RICOEUR, [1977] 1990, p. 44).

A conformag&o simbolica da realidade a partir da teoria de Ernst Cassirer ([1944] 1997), partindo
se do pressuposto que o homem € um ser simbélico que conforma a realidade a partir das formas
simbolicas: linguagem, arte, religido, mito e ciéncia. Sendo que essa possibilidade de atribuir sentido
e significado aos fatos é fundamental para a materializagdo dos elementos da cultura afro-brasileira no
carnaval da Bahia.

O texto é produzido pelos sujeitos singulares a partir do discurso na sua relagdo com o outro,
sendo assim a fala constitui uma projec¢do do mundo pelo sujeito, nessa perspectiva, Ricoeur dispde que
‘o discurso € sempre discurso a respeito de algo: refere-se a um mundo que pretende descrever, exprimir
ou representar” (RICOEUR, [1977] 1990, p. 46). Ademais, o discurso € interpessoal, pois acontece na
presenca do outro, outra pessoa, um interlocutor ao qual se dirige, por isso pode travar-se, prolongar-se

ou interromper-se.

A fenomenologia de Bachelard ([1957] 2005) € importante para essa pesquisa que tem como foco
as subjetividades dos afrodescendentes que apesar de todos os obstaculos encontrados no caminho,
continuam levando elementos da cultura dos ancestrais africanos para o carnaval da Bahia, através da

participagéo e ou organizagao dos blocos afro e afoxés produzindo uma poética do espaco.

Partindo desses pressupostos foram coletadas as narrativas das pessoas que produzem e
participam dos blocos afro e afoxés no carnaval de Salvador com o objetivo de compreender as

espacialidades simbdlicas dos sujeitos que promovem o carnaval.

A elaboracao desse artigo ocorreu a partir dos resultados da pesquisa, a qual podera servir para
fornecer subsidios para pesquisas futuras sobre o tema, além de contribuir para possivel resgate de
valores da ancestralidade africana na sociedade brasileira.

L2grefrrf "

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Narrativas: o sentido e o significado da festa para quem participa dos blocos afro - resisténcia e

valorizagao da negritude

No sentido de refletir sobre a conformagdo simbdlica da espacialidade afro no carnaval da
Bahia, levando em consideragdo os elementos da cultura afro-brasileira que permeiam a festa, foram

desenvolvidas entrevistas objetivando desvendar a espacialidade proposta.

Abaixo trechos da entrevista com Vové (foto 06), Presidente do Bloco Afro IIé Aiyé, realizada em
15 de janeiro de 2019, na Senzala do Barro Preto — Curuzu. A entrevista foi previamente agendada com
a secretaria do Bloco IIé Aiyé. No dia da entrevista chegamos ao local e fomos recepcionados pelos
funcionarios do Il€ Aiyé, que nos encaminharam para o espago onde ocorre a recepgao dos convidados.

O clima foi de descontragao.

Foto 06: Vovd na Senzala do Barro Preto, Curuzu — sede do bloco afro I1é Aiyé

L Th

}
0 ‘1 0

Fonte: Claudia Novaes Deina, 2019.

O presidente e fundador do bloco afro IIé Aiyé, Anténio Carlos dos Santos Vovd, nasceu em
Salvador no ano de 1952. O apelido Vové foi adquirido aos 9 anos de idade e incorporado ao nome
em 1988. Vovo fala sobre a criagdo do IIé em 1974, primeiro bloco afro do carnaval da Bahia originado
dentro do Terreiro llé Axé Jitolu, no Curuzu. Ele também relata sobre a escolha do nome do bloco e a
influéncia da estética negra americana. Revela o racismo que havia naquele momento em alguns blocos
de trio tradicionais do carnaval de Salvador, onde os negros sO participavam tocando na percussao
ou carregando alegorias. Em sua narrativa fica claro a importancia desse bloco para a afirmagéo e o
fortalecimento da identidade negra na Bahia.

(g@@ gmfm 174
i Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Vovod é apelido desde 9 anos de idade (em 1988 eu incorporei ao nome). Sou atual
presidente de llé. Sou um dos fundadores. Foi eu e Apolénio, hoje falecido, que em
1974 resolvemos criar esse bloco. Bloco que somente negros participavam, por conta
do racismo aqui no carnaval da Bahia. Um dos principais blocos na época todo de per-
cusséo, 0s negros so participavam ou tocando na percusséo ou carregando alegorias.
Ent&o nés tinhamos vontade de fazer um bloco aqui, pensamos em fazer um bloco de
indios porque na época de 70 a negrada toda participava mais de bloco de indio, tinha
bloco muito grande, tinha muitos outros blocos aqui na Liberdade. Mas, a gente ja
tinha uma influéncia muito forte dessa questao de negritude, dentro da prépria familia.
Eu nasci num Terreiro de Candomblé, minha mae era uma mulher muito antenada nas
coisas, e também tinha muita influéncia do movimento negro americano. Na época,
fodos nds aqui, a nossa juventude usava cabelo black power, a nossa estética era
americana. Saias plissadas, calga boca de sino, aqueles sapatos cavalo de ago. As
musicas que a gente curtia aqui eram as musicas negras americana, mas também
as musicas do Brasil. Ai fomos nés. Resolvemos criar esse bloco, em plena ditadura.
Eu queria muito que o nome do bloco fosse Poder Negro, mais ai fui orientado por
minha mée que vivia na federagdo carnavalesca na época. Ela aconselhou que néo,
e eu fui procurar um nome africano. Um amigo nosso sugeriu cinco nomes. Eu sai
procurando pela rua as pessoas para votarem no nome mais adequado porque tinha
0 nome em yoruba e o significado em portugués. E as pessoas escolheram g Aiyé,
que eu ndo queria llé Aiyé, mas para a felicidade nossa foi o nome escolhido (VOVO,
ENTREVISTA CONCEDIDA EM 15 DE JANEIRO DE 2019).

Sobre o processo de fundagéo do bloco afro I1é Aiyé Vovo esclarece que o bloco foi criado somente
para 0s negros participarem porque naquele periodo as pessoas ndo assumiam a sua negritude e, além
disso tinha vergonha de assumir que era do candomblé devido ao preconceito da sociedade. Além disso,
ele ressalta a variedade de expressdes que as pessoas utilizam para dizer que ndo é negro “eu sou
moreno, sou queimadinho do sol, sou chocolate, sou marrom glacé”. Por isso, a principal condigéo para
entrar no bloco era ser negro e reconhecer a sua identidade. Vovd expde que as cores do bloco foram
definidas no segundo ano e, que no primeiro ano a fantasia utilizada foi uma canga africana confeccionada
a partir de um tecido comprado no proprio bairro.

Eu conversei com minha mée sobre a criagdo do bloco e ela achava boa a ideia, acho
que ela também queria sair no bloco [...] N6s comegamos a nos movimentar com a
questéo de documentagéo, o estatuto. Essas coisas todas. Mas, desde do inicio nos
temos essa visdo. O estatuto foi formado para s6 negro participar. E até com o proprio
negro o estatuto tinha uma certa prote¢do. No inicio nds definimos logo as cores do
bloco a partir do segundo ano. No primeiro ano foi uma fantasia comum. Uma canga
africana que compramos aqui na Liberdade o tecido. E, ficou definido que s6 sairia
negros, negro preto porque saia negro mais claro, mas que se assumisse com a ne-
gritude. Porque na época, ha 20 anos as pessoas ndo assumiam que eram negras,
tinham vergonha de dizer que eram de candomblé porque eram muito discriminadas.
As brincadeiras, o0s apelidos, entéo tinha muita gente que dizia vocé é negro? Néo, eu
sou moreno, sou queimadinho do sol, sou chocolate, sou marrom glacé. Tinha varios
adjetivos. Entéo se o cara ndo falasse que era negéo, ndo saia no bloco. [...] Mas, foi
uma tentativa ndo de discriminar o negro, mas de fazer com as pessoas comegassem
a assumir a sua negritude (VOVO, ENTREVISTA CONCEDIDA EM 15 DE JANEIRO
DE 2019).

L2grefrrf "

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Vové afirma que o candomblé ¢ a religido praticada pela maioria dos participantes do bloco afro
lIé Aiyé. Além disso, ressalta a importéncia que o matriarcado possui para o bloco desde a sua fundagao
com a béngdo de Mae Hilda Jitolu, mé&e biologica de Vové e lyalorixa do Terreiro I1é Axé Jitolu, local
onde bloco afro foi constituido. Nesse sentido, Vové cita o respeito que o 1lé tem em relagdo a mulher e
a religido de matriz africana. Bem como, as agdes afirmativas do bloco voltadas para o empoderamento
da mulher negra.

O candomblé é a religido da maioria do povo negro que sai no llé. Essa relagéo é mui-
to forte porque aqui no llé funciona o matriarcado. Eu aparego muito, mas aqui sempre
foi minha mée, as mulheres. Porque tem mais mulher do que homens no llé. Entéo,
foda programacgéo nossa é voltada para as mulheres: semana da mée preta, noite da
beleza negra. Séo sempre voltadas para as mulheres. O llé é o bloco também, que
mais sai gente de santo. Tem essa relagdo muito forte do respeito a mulher, do res-
peito a religido (VOVO, ENTREVISTA CONCEDIDA EM 15 DE JANEIRO DE 2019).

A arte conforma a realidade através da musica que reverbera na espacialidade simbdlica afro
do carnaval baiano. Nesse aspecto, Vovo elucida que a musica poesia tem um papel fundamental de
afirmacéo da cultura afro-brasileira, na medida em que rebate tudo que é negativo em relagéo ao negro
através da valorizag@o da ancestralidade africana e da negritude. A musica possui ressonéncia nos
folibes que cantam e dangam no ritmo dos tambores durante o cortejo do bloco. Desse modo, 0 universo
poético da musica valoriza a identidade negra, a beleza negra, o0 ser negro na agao, ou seja, o ato de
pertencer ao bloco afro, de cantar, de dancar e de vestir a indumentéria afro reflete no orgulho de ser
afro-brasileiro.

A musica poesia é muito importante porque ao invés da gente ficar dando discurso, o
cara dizer que eu sou feio ou ficar discutindo. Essa musica poesia foi organizada den-
tro do llé Aiyé, a musica ndo pode falar de branco, nem mal e nem bem. O objetivo é
educar, conscientizar todo mundo, tanto negro, quanto branco. Entéo, tudo que a gen-
te ouve de negativo que sempre ouviu que negro é feio, que negro fede, que o cabelo
é ruim, que a mulher negra é feia, ndo sei o qué. A gente manda de volta tudo de forma
positiva. O negro é lindo, o negro tem aroma cheiroso, maravilhoso, exaltando muito
a mulher negra. O cabelo da negra trangado na rua é fascinante. Que negra é essa?
Sempre valorizando. Entao a gente comegou a mudar as coisas. Hoje nés temos a
noite da beleza negra que é uma agao afirmativa muito importante de empoderamento
da mulher negra. Hoje ja tem, mas ha alguns anos nos concursos de beleza (Miss
Bahia) nédo entrava mulher negra, e hoje participa. E a noite da beleza negra vem com
esse objetivo (VOVO, ENTREVISTA CONCEDIDA EM 15 DE JANEIRO DE 2019).

Para Vové o sentido e o significado que carnaval possui é de constituir-se como a festa mais
importante da Bahia. Pois € uma festa de grande repercusséo e visibilidade. Dessa forma, a cultura
afro ganha projecao durante a festa, sendo repercutida pelos participantes dos blocos afro e afoxés.
Assim, torna viavel a pratica de agdes afirmativas no sentido de combater o preconceito e discriminagao

étnico racial arraigado na sociedade brasileira. Nesse aspecto, Vovo coloca que houve avangos, mas as

L2grefrrf e

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

medidas adotadas ainda nao foram satisfatérias diante da realidade brasileira. Além disso, Vovo enaltece
o significado da emogéo que algumas musicas tém para ele, as quais rememoram a sua vivéncia no

carnaval, e também a emogéo de assistir a banda Eré' apresentar.

O carnaval é tudo. E a nossa festa porque foi através do carnaval que nés comegamos
esse trabalho de combate a discriminagdo aqui na Bahia. Entéo, acreditamos que foi
através do carnaval que vai chamar atengdo para a gente fazer essa aglomeragéo
e denunciar o racismo. Foi ai que comegou a diminuir ou melhorou a situagdo. N&o
que eu ja me sinta contemplado, houve muitas vitdrias, muitos avangos, mas muita
coisa ainda precisa ser feita. Eu, a nivel de emogao muita coisa ainda mexe comigo,
as vezes uma musica, a banda Eré estava aqui, as criangas se apresentando, isso
mexe muito comigo. Tem determinadas musicas, em determinados momentos que
s&o muita histéria no carnaval. Vocé vé hoje o nimero de jovens que foram formados
aqui e que estéo pela Europa trabalhando, dando continuidade. Esses meninos che-
garam aqui com 6 e 7 anos. Nessa semana eu estava no batizado do neto de Regina
Casé, ai encontrei um ex-aluno chegou aqui com 6 anos, ai o filho dele chegou aqui
no Curuzu com 7 anos. Hoje é um grande musico, toca com Léo Santana. Isso é
muito gratificante, através desse nosso trabalho aqui a gente tirou muito jovem de
situacdo de risco. Porque nés estamos num bairro muito grande Curuzu/Liberdade
tem problemas como outro qualquer (VOVO, ENTREVISTA CONCEDIDA EM 15 DE
JANEIRO DE 2019).

Os trechos da entrevista realizada com Vové do llé revelam que o sentido e o significado da
festa do carnaval para ele podem ser compreendidos como as agdes afirmativas no que se refere ao
fortalecimento da negritude para os participantes dos blocos afro. Esse processo acontece a partir da
repercussao da musica poesia na festa. Por isso, a letra das cangdes que enaltecem a identidade negra
assume grande relevancia na festa. Além disso, a transmissao das praticas e saberes para 0s mais

jovens emocionam muito Vovd, um exemplo emblematico para ele & a percusséo da banda Ere.

Consideragoes finais

Pode-se concluir que a conformagao simbdlica da espacialidade afro vai muito além do carnaval.
Na pesquisa de campo, podemos perceber que ela promove a autoestima das pessoas através da sua
afirmacdo em relagdo a negritude, ao participar dos blocos afro e afoxés no carnaval. Essa valorizagéo
da ancestralidade africana perpassa por varios elementos culturais, destacando-se o papel da musica
poesia que contribui de forma significativa para a conformagéao simbélica da espacialidade afro.

" ABanda Eré é a principal acdo educativa voltada para as criangas e jovens do |1é Aiyé, no Curuzu-Liberdade, cidade de
Salvador. Este processo educativo comegou em 1992 com aulas de percussdo para meninos como forma de envolvé-los em
uma atividade ludica e, a0 mesmo tempo, propiciar-lhes o acesso ao mundo da cultura negra produzido pelo l1é Aiyé (ILE
AIYE, 2018, p. 61).

L2grefrrf 7

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

A conformacao simbolica do espaco pela arte (CASSIRER, [1944] 1997), no carnaval da Bahia,
proporcionou a visibilidade do fendmeno cultural afro pela sociedade, transpondo os limites da propria
festa. Mesmo fora do periodo do carnaval é possivel encontrar elementos da cultura afro produzida
na Bahia em diversos lugares do territorio brasileiro. Além disso, no contexto local, colaborou para a
ampliagdo do emprego e da renda para a populagao residente, promovendo uma transformagao social.

Como elucida Cosgrove ([1989] 2004), toda agdo humana é ao mesmo tempo material e simbdlica.

O mapeamento dos Terreiros de Candomblés colocou em evidéncia a multiplicagéo das casas de
axé na Bahia (SANTOS, 2008), apesar de todo o preconceito sofrido ao longo dos séculos. Conforme
Sodré ([1988] 2002), as festas populares na Bahia s&o influenciadas pelo ritual do xiré materializado
nos Terreiros. Por isso, pode-se inferir que a religiosidade de matriz africana do povo baiano contribui
decisivamente para a manifestagdo da espacialidade simbdlica afro durante o carnaval da Bahia,
especialmente nos desfiles dos blocos afro e afoxés, pois ndo se restringe a eles. A cultura afro é

perceptivel em todo o espago da festa.

Percebe-se que apesar de todas as formas de preconceito e repressao que ocorreram ao longo
dos séculos em relagdo a africanizagéo do carnaval da Bahia, a mesma resistiu e ganhou espaco,
passando da repressao ao glamour. Mas, apesar da apoteose da festa materializada pelos blocos afro.
Na pesquisa de campo, constatou-se que os recursos financeiros destinados as entidades afro para
promover o carnaval ainda s@o pequenos. Assim, os diretores ouvidos nessa pesquisa lamentam os
parcos recursos destinados as entidades para fazer a festa pelo poder publico. Nesse sentido, em pleno
século XXI a valoriza¢do da cultura afro-brasileira ainda enfrenta percalgos na sociedade que precisam

ser superados.

Os primeiros blocos afro foram criados na década de 1970 pelos afrodescendentes, em sua
maioria candomblecistas, que tinham o propésito imediato de brincar o Carnaval da Bahia. No entanto,
a dimens&o do fendmeno se propagou com tanta intensidade que em pouco tempo essas entidades
carnavalescas ja contavam com milhares de folides empoderados pela ancestralidade africana, alicerce
da identidade negra. Ressalta-se que os blocos de afoxés precedem os blocos afro e foram fortalecidos
no contexto de consolidagdo dos blocos afro. Assim, a cultura afro conforma a paisagem no carnaval
soteropolitano, principalmente durante os cortejos dos blocos afro e afoxés através do ritual, da musica,
da danga, da coreografia, da performance, da indumentaria e dos simbolos especializados pela
corporeidade que plasmam a festa. Para concluir, a propria festa ganhou a conformagéo simbélica que

lhe é conferida pelo mundo inteiro, a partir da inser¢éo da cultura afro no Carnaval da Bahia.

L2grefrrf e

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



DEINA C. N.; KOZEL S.
CONFORMAGAO SIMBOLICA DA ESPACIALIDADE AFRO NO CARNAVAL DA BAHIA

Referéncias

AGIER, M. Anthropologie du Carnaval: La Ville, la Féte et I'Afrique & Bahia. Marseille: Ed. Parenthéses/
IRD, 2000.

BACHELARD, G. A poética do Espago. Sado Paulo: Martins Fontes, [1957] 2005. BASTIDE, R. O
candomblé da Bahia: rito nagé. Séo Paulo: Companhia Editora Nacional, [1958] 1961.

BENISTE, J. Dicionario de yoruba-portugués. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2019.

CASSIRER, E. Ensaio sobre o Homem: introdugdo a uma filosofia da cultura humana. Sao Paulo: Martins
Fontes, [1944] 1997.

COSGROVE, D. A geografia esta em toda a parte: cultura e simbolismo nas
paisagens humanas. In: CORREA, R. L; ROSENDAHL, Z. Paisagem, tempo e
cultura. Rio de Janeiro: EDUERJ, [1989] 2004. p. 92-123.

DIAS, C. C. S. Carnaval de Salvador: mercantilizagdo e produgéo de espagos de segregagao, excluséo e
conflito. Dissertagao (Mestrado em Geografia) - Instituto de Geociéncias, Universidade Federal da Bahia,
Salvador, 2002.

Di MEO, G. A geografia nas Festas. Tradugéo: Elisa Barbara Vieira D'Abadia; Maria Idelma Vieira
D’Abadia. Revista PLURAIS - v. 2,n. 1, p. 24-55, Anapolis, 2012.

Di MEO, G. A geografia nas Festas. Tradugéo: Elisa Barbara Vieira D'Abadia; Maria Idelma Vieira
D’Abadia. Revista PLURAIS - v. 4, n. 1, p. 213-238, Anapolis, 2014.

GILFILHO, S. F. Geografia das formas simbdlicas em Ernst Cassirer. In: SERPA, A.; BARTHE — DELOIZY,
F. (Orgs.). Visdes do Brasil: estudos culturais em geografia | Salvador: EDUFBA; Edi¢des L'Harmattan,
2012. Disponivel em: https://repositorio.ufba.br/ri/bitstream/ri/16768/1/visoes-do-brasil.pdf. Acesso em:
02 abr. 2016. p. 47-66.

GUERREIRO, G. A trama dos tambores: a musica afro-pop em Salvador. So Paulo: Editora 34, 2000.
KOZEL, Salete. Geopoética das paisagens: olhar, sentir e ouvir a “natureza”. Caderno de Geografia,
PUC/ MG, v.22, n.37, p.65-78, 2012.

ILE AIYE. M&e Hilda Jitolu, guardi da fé e da tradicdo africana. Caderno de Educacdo. Volume XII,
Salvador, 2009.

ILE AIYE. Ocupacéo I1é Aiyé. Sao Paulo: ltad cultural, 2018

MERLEAU-PONTY, M. (1994). Fenomenologia da percepgdo (C. Moura, Trad.). Sdo Paulo: Martins
Fontes, [1945] 1999.

MOURA, M. A propdsito das representagdes recentes da negritude: no carnaval de salvador. lIhéus,
2013. In: Anais Eletronicos da Associa¢do Nacional de Historia. Disponivel em: anpuhba.org/wp-content/
uploads/2013/12/Milton-Moura-ST-19.pdf. Acesso em: 01 jul. 2015.

RICOEUR, P. Interpretagéo e ideologias. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves, [1977] 1990.
RISERIO, A. Carnaval jjexa: notas sobre afoxés e blocos do novo carnaval afro-baiano. Salvador:
Corrupio, 1981.

SANTOS, J. T. Os candomblés da Bahia no século XXI. Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais/
UFBA, 2008.

SIQUEIRA, M. de L. Agd agé lonan: mitos, ritos e organizag&o em terreiros de candomblé na Bahia. Belo
Horizonte: Mazza Edicdes, 1998.

SODRE, M. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petropolis: Vozes, [1988], 2002.
VERGER, P. Notas sobre o culto aos orixas e voduns. Séo Paulo: Edusp, [1957] 2012.

VERGER, P. O deus supremo ioruba: uma revis&o das fontes. In: Afro-Asia, n. 15, abr. Bahia, Salvador:
Universidade Federal da Bahia, 1992.

(Recebido em 13-12-2019; aceito em 26-05-2020)

L2grefrrf e

Revista Geografar - Curitiba, v.15, n.1, p.161-179, jan. a jun./2020



