
DOI: http://dx.doi.org/10.1590/1984-0411.86018

ARTIGO

Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023

Na contramão da BNCC: do emparedamento 
colonizador ao livre brincar

Against the BNCC: from colonizing employment to free 
play

Lea Tiriba *
Zemilda do Carmo Weber do Nascimento dos Santos*

Kátia Almeida Bizzo Schaefer **

RESUMO

Este ensaio traz reflexões sobre a Base Nacional Comum Curricular/BNCC, etapa da 
Educação Infantil, especialmente, no que diz respeito às relações divorciadas entre 
seres humanos e natureza. Esta questão ganhou visibilidade no contexto da pandemia 
do COVID-19, decorrente do modelo de desenvolvimento econômico capitalista-
colonialista devastador. Os referenciais teóricos são buscados em personagens 
conceituais que se situam em filosofias ocidentais não hegemônicas e na neurobiologia, 
a partir de análise do discurso baseada na arqueologia do saber, de Michel Foucault. 
Essas perspectivas confluem com epistemologias nativas que concebem o humano como 
ser orgânico-cultural cuja existência é entrelaçada com outros seres, entes e fenômenos 
viventes, e, que, portanto, se potencializa neste estado de entrelaçamento. As análises 
revelam que a desatenção da BNCC à condição biofílica dos infantes humanos está 
relacionada a concepções filosóficas e proposições teórico-práticas marcadas pela 
visão de mundo moderna, profundamente cosmofóbica, antropocêntrica, racionalista, 
individualista, adultocêntrica e colonialista. Em contraposição, as análises também 
desafiam à formulação de pedagogias atentas à emergência planetária, confluentes com 
os saberes/ciências de nossos povos brasileiros originários e tradicionais no cuidado 

* Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, UNIRIO, Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
Brasil. E-mail: leatiriba@gmail.com – https://orcid.org/0000-0001-9508-5980; E-mail: 
zemilda11@yahoo.com.br - https://orcid.org/0000-0002-3592-5906
** Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, UNIRIO; Colégio Pedro II, Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil. E-mail: katia.b.schaefer@gmail.com - https://orcid.org/0000-
0002-0639-4106

https://orcid.org/0000-0001-9508-5980


Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 2

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

da biodiversidade; e convidam à proposição de pedagogias nativas comprometidas 
com as causas das crianças, no que se refere à liberdade de circulação e de escolha, ao 
convívio e ao livre brincar com a natureza, condições para a integridade dos humanos 
e, simultaneamente, para a integridade da Terra.
Palavras-chave: BNCC. Educação Infantil. Natureza. Biofilia. Filosofias Não 
Hegemônicas.

ABSTRACT

This essay brings reflections on the National Common Curricular Base/BNCC, stage of 
Early Childhood Education, especially with regard to the relationship between human 
beings and nature. This issue gained visibility in the context of the COVID-19 pandemic, 
when it began to be identified as an effect of the capitalist-colonialist economic 
development model. Theoretical references are sought in conceptual characters that 
are situated in non-hegemonic Western philosophies and in neurobiology, based on 
discourse analysis based on the archeology of knowledge, by Michel Foucault. These 
perspectives converge with native epistemologies that conceive the human as an 
organic-cultural being whose existence is intertwined with other living beings, beings 
and phenomena; being, therefore, potentiates itself in this state of entanglement. The 
analyzes reveal that the BNCC’s inattention to the biophilic condition of human infants 
is related to philosophical conceptions and theoretical-practical propositions marked 
by the modern, deeply cosmophobic, anthropocentric, rationalist, individualistic, 
adultcentric and colonialist worldview. In opposition, they challenge the formulation 
of pedagogies attentive to the planetary emergency, confluent with the knowledge/
sciences of our original and traditional Brazilian peoples in the care of biodiversity; 
and invite the proposal of native pedagogies committed to the causes of children, with 
regard to freedom of movement and choice, living together and free playing with nature, 
conditions for the integrity of humans and, simultaneously, for the integrity of Earth.
Keywords: BNCC. Child Education. Nature. Biophilia. Non-Hegemonic Philosophies.

Introdução

O que ensinar às novas gerações em tempos de necropolíticas que 
possibilitam a queima de florestas, o envenenamento dos rios, o extermínio 
de populações indígenas, afro-brasileiras, pobres e pretas das periferias das 
grandes cidades? Como fazer frente aos pressupostos de um modelo civilizador 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 3

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

que, nos últimos 50 anos, extinguiu 68% de todos os mamíferos, aves, peixes, 
anfíbios e répteis que existiam em 1970; que manteve intocadas apenas 25% 
das terras do globo terrestre? (WWF, 2020).

Neste artigo, dirigimos o olhar à Base Nacional Comum Curricular (BNCC), 
atentas ao que diz respeito às relações entre seres humanos e natureza. Frente 
ao documento que regulamenta um currículo mínimo para todas as instituições 
escolares do território brasileiro (BRASIL, 2018), portanto, de extrema 
importância para a educação, nos âmbitos subjetivo, ideológico, político, 
cultural, econômico, como também ambiental, perguntamos: como se posiciona 
a BNCC diante à emergência planetária? Buscando respostas à questão, fazemos 
a análise dos Direitos de Aprendizagem e Desenvolvimento e dos Campos de 
Experiência, componentes do referido documento. 

Essa opção se deve ao fato de que, segundo o documento, os Direitos de 
Desenvolvimento e Aprendizagem asseguram as condições para que as crianças 
aprendam “[...] em situações nas quais possam desempenhar um papel ativo 
em ambientes que as convidem a vivenciar desafios e a sentirem-se provocadas 
a resolvê-los, nas quais possam construir significados sobre si, os outros e o 
mundo social e natural” (BRASIL, 2018, p. 35). Optamos, ainda, pela análise 
dos Campos de Experiência, pois, segundo a organização do documento, é nesta 
dimensão que a vivência dos Direitos de Aprendizagem e Desenvolvimento é 
assegurada: eles dão suporte ao entrelaçamento das situações e das experiências 
concretas da vida cotidiana das crianças com os conhecimentos do patrimônio 
cultural da humanidade (idem). Os direitos de desenvolvimento e aprendizagem 
são: conviver; brincar; participar; explorar; expressar e conhecer-se. Esses 
direitos, vivenciados em interações e brincadeiras (que são os eixos norteadores 
do currículo da Educação Infantil), estão organizados em cinco Campos de 
Experiência: O eu, o outro e o nós; Corpo, gestos e movimentos; Traços, sons, 
cores e formas; Escuta, fala, pensamento e imaginação; e Espaços, tempos, 
quantidades, relações e transformações (BRASIL, 2018).

Para analisar os discursos e subjetividades presentes na política pública 
educacional expressa pela BNCC, tomamos, como eixo, o proposto por Foucault 
(2015), em sua obra A Arqueologia do saber. Essa escolha se dá pelo fato de que 
o autor não propõe um método de análise estrutural, mas o estabelecimento de 
princípios que permitam o desenvolvimento de uma metodologia própria, pois, 
se cada estudo, cada pesquisa, é singular, o percurso metodológico também o é. 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 4

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Assim, para buscar os elementos que constituirão os dados a serem analisados, 
é preciso ter princípios; mas, para a construção do percurso, é preciso usar da 
“arqueologia”, já que as histórias arqueológicas são móveis, deslocam-se pelos 
discursos e pelas práticas em suas camadas e contornam os saberes, procurando 
descrever e individualizar os enunciados discursivos (FOUCAULT, 2015). 
Para o autor, a análise de um discurso, em cada uma dessas frentes, forma 
sistemas diversos que não se hierarquizam idealmente. O que de fato interessa 
não são os objetos em si, os modos de enunciação, as escolhas estratégicas ou 
os conceitos; o que interessa são as regras que possibilitaram sua existência, 
ou seja, o objetivo, o impacto ou, como diria Spinoza (2014), os afetos que 
determinarão os fins que o discurso ou a política pública educacional almeja 
alcançar.

Delimitados o caminho de nossos constructos, seguimos para a definição 
de um território de sustentação, tanto para a compreensão de natureza e ser 
humano, como para o proposto no campo das ideias. 

Na visão de Deleuze e Guattari (2010), há dois planos que sustentam as 
ideias: o plano de imanência, que afirma a vida integrada ao universo; e o 
plano de transcendência, que situa o humano para aquém e/ou para além da 
condição terrena. No plano imanente, os conceitos sofrem constantes processos 
de metamorfose, ou seja, são móveis, flutuantes, constituídos de plasticidade 
que lhes permite se metamorfosear de acordo com a necessidade da experiência 
vivida. Os autores nomeiam os “criadores” de conceitos, ou seja, os pensadores, 
pesquisadores, como “personagens conceituais”: são aqueles que pensam e 
inventam caminhos das sociedades, ao longo da história. Defendem que estes 
se caracterizam por enxergar soluções para determinadas problemáticas, onde 
ninguém mais vê. Neste sentido, o personagem conceitual literalmente abre 
portas e janelas, ou seja, desempareda as ideias e consegue ver além, onde a 
visão paradigmática não consegue alcançar (DELEUZE; GUATTARI, 2010).

Situando-nos no primeiro plano, temos como referência a concepção de que 
nos constituímos como seres enraizados na Terra, em estado de pertencimento 
ao cosmos. Na mesma direção, Spinoza (2014) diz que as ideias da mente 
nascem do corpo, a subjetividade tem raízes carnais, é efeito do encontro com 
outros humanos e não humanos. Na perspectiva do filósofo do século XVII, a 
ética é regida pelos afetos, pois são eles que apontam caminhos que conduzem 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 5

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

a bons ou maus encontros, em níveis micro e macropolíticos. Bons encontros 
são aqueles que potencializam a existência; maus, os que entristecem, fazem 
sofrer, despotencializam, tanto o ser individual como a sociedade, a natureza.

Apoiadas em filosofias ocidentais não hegemônicas (SPINOZA, 2014; 
DELEUZE; GUATTARI, 2010) e na neurobiologia (MATURANA, 2002; 
MATURANA; VARELA, 2001; MATURANA; VERDEN-ZÖLLER, 2004), 
entendemos que os humanos têm raízes cravadas, brotadas da natureza. 
Esta compreensão nos aproxima de cosmovisões nativas (SANTOS, 2015; 
KRENAK, 2020; RUFINO, 2021; KAMBEBA, 2020; BENITES, 2020), 
em que a subjetividade tem origem carnal, é efeito do encontro com outros 
humanos e não humanos, fruto de afetação cósmica. Por caminhos que 
confluem filosofias ocidentais e nativas latino-americanas, chegamos a uma 
perspectiva epistemológica em que o conhecimento se produz em relação de 
acoplamento estrutural com todos os seres, com tudo que existe, com o cosmos. 
Na contramão do cartesianismo, nós somos a natureza, ela não existe separada 
de nós. O conhecimento não se dá pela via exclusiva ou prioritária da razão: 
conhecemos de corpo inteiro, vivemos imersos no cosmos: viver é conhecer, 
conhecer é viver! (MATURANA, 2002). Nessa linha, unidade com o cosmos, 
cuidado, liberdade, autonomia e pertencimento são princípios que sustentam 
teoricamente as nossas proposições metodológicas. Afeto, desejo, potência de 
agir, alegria e tristeza são vitalidades que se materializam em espaços de céu, 
terra e água e configuram processos criativos, sensitivos, artísticos, corporais. 
São práticas de empoderamento coletivo em que seres/grupos brincantes se 
envolvem e desenvolvem em estado de buen vivir: princípio do conhecimento 
ancestral andino, que se refere à plenitude individual e soberania política grupal, 
em conexão com todos os seres que constituem a aldeia, o mundo (ACOSTA, 
2016).

Entretanto, ocorre que as instituições escolares de educação infantil ignoram 
o estado de profunda imbricação sensorial, cultural, corporal, existencial das 
crianças com o cosmos, resultando em que sejam mantidas, prioritariamente, 
em espaços entre paredes. Nas creches e pré-escolas brasileiras, o tempo de 
brincar ao ar livre é mínimo, se comparado ao vivido em espaços fechados. 
Pesquisa realizada em centros de educação infantil da cidade de Blumenau/SC, 
que atendem em horário integral (cerca de 10 horas por dia ou mais) revelam 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 6

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

que, em média, as crianças permaneciam por uma ou duas horas; em muitos 
casos, por 30 minutos, e, raramente, por cerca de 3 horas diárias em espaços 
abertos (TIRIBA, 2005). 

Há de se considerar, ainda, que a obrigatoriedade da oferta de vagas pelo 
poder público, em contraste com as políticas neoliberais de redução de recursos, 
vem provocando intensiva ocupação dos espaços do terreno com edificação 
de salas, e, consequentemente, o confinamento das crianças.  Entretanto, ainda 
que seja uma necessidade humana, não há, nos documentos legais, referências 
claras quanto à obrigatoriedade de existência de espaços verdes nas instituições, 
muito menos ao direito de convívio com outras formas de vida (SANTOS, 
2018; SILVA; TIRIBA, 2014). Assim, oferecer céu aberto é uma opção de cada 
professora, não um imperativo pedagógico. 

A situação se revela ainda mais grave se considerarmos a realidade de 
milhões de crianças para quem a escola pública se constitui como o único lugar 
de que dispõem para brincar: elas vivem nas periferias das grandes cidades; 
milhares delas, em zonas de sacrifício do capitalismo, vítimas de injustiças e 
racismos ambientais (COSENZA; KASSIADOU; SÁNCHEZ, 2014) que as 
privam de acesso à espaços verdes, bens e serviços ambientais. Na perspectiva 
em que compreendemos o desenvolvimento humano, a não liberdade de 
movimentos em relação aos espaços circundantes – do bairro, da cidade, da 
escola – gera carência de afetação, reduz as possibilidades de cognição, cria 
as condições para a tristeza, para a subserviência, para a imposição do que 
Rufino (2021) nomeia como carrego colonial: peso existencial,  mal estar, 
baixo-astral civilizacional, que tem origem em um “[...] modelo de existência 
somente possível em detrimento do desvio, da subordinação e da humilhação 
de tantas outras formas viventes [...]” (RUFINO, 2001, p. 8). O termo diz de um 
entristecimento que vai se instituindo no corpo e na alma, desde a mais tenra 
infância, por um modo de organização social/escolar que mantém as crianças e 
jovens em espaços fechados, impede e/ou regula externamente a movimentação, 
impossibilita a liberdade de escolha, restringe radicalmente a sua autonomia, 
portanto, a sua capacidade criativa.

Assim, a proposição de desemparedar (TIRIBA, 2018) nasce da necessidade 
de ultrapassar as portas, a alvenaria e o cimento – elementos hegemônicos nos 
ambientes ocidentais – como primeiro movimento metodológico de integração 
ao ambiente terreno.



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 7

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Circular livremente é o mínimo que se pode assegurar nos espaços escolares. 
A proposta de desemparedamento é concreta, tem o sentido de assegurar a 
condição corpórea, sensitiva e biofílica. Wilson (1984) define a biofilia como 
tendência inata do ser humano a buscar o que é vivo, tendência que se fortalece 
ou se atenua em função das condições de convívio que lhes são oferecidas pela 
cultura: menor conexão, menor afetação, menor apego. Fromm (2013) define 
biofilia como amor à vida, uma orientação total, um modo de relação com a 
existência manifesto em gestos, olhares, posturas, que expressam vitalidade: 
corpo, mente, coração abertos ao devir, portanto à vida em suas múltiplas 
expressões: todas as formas de vida, não apenas a humana. Da articulação 
dessas definições, emerge a liberdade como condição para o exercício da 
potência de agir-pensar a partir das causas de cada ser, de seus desejos próprios. 
A carência de afetos, via controle do corpo, limita as possibilidades de bons 
encontros, aqueles que afirmam e fortalecem o conatus, que é a capacidade do 
ser perseverar na existência.

Quanto mais cada um busca o que lhe é útil, isto é, quanto mais se esforça 
por conservar o seu ser, e é capaz disso, tanto mais é dotado de virtude; 
e, inversamente, à medida que cada um se descuida do que lhe é útil, 
isto é, à medida que se descuida de conservar o seu ser, é impotente. 
(SPINOZA, 2014, p. 170).

Partimos do pressuposto de que a impotência é efeito das forças que compõem 
a colonialidade do poder; isto é, a rede de forças que visa garantir as condições 
de estabelecimento do sistema capitalista como modelo de funcionamento das 
relações de poder. Trata-se do sistema-mundo-colonial-moderno (SEGATO, 
2021; QUIJANO, 2010) que produziu o Antropoceno: impacto de culturas 
humanas sobre o planeta, que vem alterando o tempo da Terra (ARTAXO, 2020). 
O enfrentamento da emergência planetária e a alimentação de sociedades de 
buen vivir passam pela derrocada de poderes que subjugam territórios, culturas, 
grupos, pessoas. Ao criar obstáculos à natureza brincante do humano, o modelo 
escolar emparedado impede a afetação cósmica, fragiliza o vínculo biofílico, 
entristece, despontencializa, impõe o carrego colonial. Sem escancarar as portas, 
sem ultrapassar as paredes e os muros, são escassas as afetações e vivências 
sensoriais que alimentem a biofilia: a condição existencial de entrelaçamento 
com o cosmos, base para a constituição do amor à vida, sentimento que é próprio 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 8

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

das cosmovisões biocêntricas de nossos povos originários. A alimentação da 
biofilia é, portanto, uma bandeira de luta contracolonial pelo direito às condições 
socioambientais que assegurem a diversidade de modos de viver de povos que 
estão na base da sociedade brasileira. Povos de quem as crianças de hoje são 
herdeiras culturais. 

Postas as referências que orientam este texto, voltamos à pergunta inicial: 
o que ensinar às novas gerações de um planeta barbarizado pela ganância 
ensandecida de um sistema econômico para o qual os territórios e os povos 
são, respectivamente, fonte de matérias primas e mão de obra barata para a 
reprodução do capital? A resposta imediata: precisamos ensinar o amor à vida, 
a liberdade, a soberania política, a alegria.

Na contramão dos efeitos maléficos da colonialidade do poder (SEGATO, 
2021; QUIJANO, 2010) sobre nossos povos, valorizamos princípios e práticas 
de viver e de educar que afirmam a liberdade de movimento-pensamento como 
essencial à plenitude na vida. Estudos de epistemologias nativas nos recolocam 
no território singular de nossas raízes e origens étnicas, ratificando, ainda nos 
dias de hoje, em terras brasileiras latino-americanas e caribenhas, a percepção 
de que somos natureza. Da cultura filosófica de nossos povos originários e 
tradicionais, buscamos equilíbrios sustentáveis das dimensões animal, social 
e cultural que nos constituem. Ampliamos, assim, a corresponsabilidade para 
uma dimensão cósmica, a partir de princípios e práticas culturais e ancestrais 
de coexistência. 

Para dar conta dos desafios a que nos propomos neste ensaio, a seguir 
traremos reflexões sobre os conceitos de ser humano e de natureza e sobre o 
brincar, referências que dão sustentação às nossas proposições. Na sequência, 
faremos a análise dos elementos que destacamos do currículo da BNCC: os 
Direitos de Desenvolvimento e Aprendizagem e os Campos de Experiências 
(BRASIL, 2018). Finalmente, com a clareza de que o emparedamento 
subjuga, consideramos que a crítica ao modelo escolar ocidental não pode 
ser simplesmente teórica, precisa se materializar como intervenção política, 
alimentando movimentos pedagógicos insurgentes, em busca do que – nos 
planos micro e macropolíticos – é bom, alegra e potencializa a existência. 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 9

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

A natureza, o ser humano, o brincar

Spinoza (2014) afirma que Deus é natureza. É a causa em si e substância 
única no universo. No paradigma monista, tudo que existe faz parte da natureza, 
é a natureza. Para o filósofo, os seres vivos – plantas e animais (incluindo, 
logicamente, os humanos) – são modos de expressão dos atributos da natureza, 
parte dessa essência única, e, por isso, cuidar do ambiente também representa 
cuidar de si e de outros seres. Está tudo interligado. Nessa perspectiva, no 
escólio da proposição 29, da primeira parte da obra Ética, o filósofo define 
natureza naturante e natureza naturada: 

[...] por natureza naturante devemos compreender o que existe em 
si mesmo e por si mesmo é concebido, ou seja, aqueles atributos da 
substância que exprimem uma essência eterna e infinita, isto é [...], Deus, 
enquanto é considerado como causa livre. Por natureza naturada, por 
sua vez, compreendo tudo o que se segue da necessidade da natureza de 
Deus, ou seja, de cada um dos atributos de Deus, isto é, todos os modos 
dos atributos de Deus, enquanto considerados como coisas que existem 
em Deus, e que, sem Deus, não podem existir nem ser concebidas 
(SPINOZA, 2014, p. 35). 

Desse modo, apenas Deus é natureza naturante. Por sua vez, os seres vivos 
são natureza naturada, como parte da essência única que é a natureza naturante. 
Trazer o conceito de natureza em Spinoza nos ajuda a questionar o paradigma 
antropocêntrico e buscar aproximações com outras formas de entender o cosmos, 
a partir de uma visão biocêntrica, cosmológica, que percebe o universo como 
uma rede complexa de relações ambientais, vitais, energéticas, da qual o ser 
humano é parte, é natureza naturada.

Com a quebra do paradigma sustentado na ideia do humano como centro de 
tudo, torna-se possível vislumbrar outras formas de agir que sejam consonantes 
com formas de vida e de cuidado ambiental no caminho da potência e da saúde 
cósmica.

Spinoza associou o verdadeiro conhecimento ao seu conceito de ética, no 
qual, com sua visão monista, demonstrou de forma matematicamente lógica 
que o ser humano é parte da essência única que é a natureza e que o verdadeiro 
conhecimento é oriundo dos afetos que, por sua vez, se dão no corpo. Para 
Spinoza, ação e pensamento estão intrinsecamente relacionados e fazem parte 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 10

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

de um corpo único, corpo que se afeta, que se emociona, que pensa, que é modo 
de expressão de uma natureza única. E acrescenta: é nas relações de afeto que 
é possível viver bons ou maus encontros, que geram afetos alegres ou afetos 
tristes, respectivamente. Quando se vive afetos alegres (oriundos de bons 
encontros), há a potencialização da capacidade de agir e de pensar. Quando 
se vive afetos tristes (oriundos de maus encontros), a capacidade de agir e de 
pensar é refreada. Por isso torna-se fundamental saber escolher que encontros 
viver! Mas o autor afirma também que o ser humano ocidental se distanciou da 
capacidade de escolher os encontros, exatamente por ter ignorado sua condição 
de natureza naturada, que afeta e é afetada. É essa condição de integração com 
o mundo que mobiliza a potência de agir, que leva à busca de bons encontros, 
capacidade que ele chama de conatus – o desejo inato de perseverar em si, de 
assegurar afetos alegres. À luz da filosofia de Spinoza, o desejo é o princípio 
do viver ético. 

Maturana e Varela (2001) adensam o debate, trazendo o conceito de 
“autopoiese”, segundo o qual os seres vivos, para se conservarem, produzem de 
modo contínuo a si próprios a partir de uma rede contínua de interações, tanto 
dentro de cada corpo (metabolismos celulares) como na interação com outros 
corpos e com o ambiente. A conservação é dinâmica, ou seja, se transforma 
nessas interações contínuas. Para os autores, “[...] o que caracteriza o ser vivo é 
sua organização autopoiética. Seres vivos diferentes se distinguem porque têm 
estruturas distintas, mas são iguais em organização” (MATURANA; VARELA, 
2001, p. 55). São seres autônomos exatamente pela organização autopoiética 
que faz com que sejam unidades em situação de interdependência com outros 
seres e com o ambiente, em contínua mutação para que se conservem; ou seja, 
para que se mantenha a potência do conatus, para que perseverem na existência. 
Podemos pensar que o conatus é a força que luta pela manutenção da condição 
biofílica, isto é, pela condição de conectividade com o cosmos.

Maturana e Verden-Zöller  (2004) apresentam a Biologia do Amar ao afirmar 
que um humano é constitutivamente ser de amor, mas a humanidade que segue 
a cultura patriarcal (que é o caso da cultura eurocêntrica colonial, predominante 
no Brasil) se afasta da sua condição de conservar; e que, na falta da qualidade 
das relações consigo mesmo, com o outro e com o meio, não há conservação 
do dinamismo vital necessário para uma vida saudável, pois não há escuta, não 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 11

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

há a percepção da amorosidade, da interdependência autopoiética nas relações. 
Podemos dizer, então, que a precarização da condição de interdependência 
autopoiética significa fragilização da condição biofílica, enfraquecimento da 
capacidade de perseverança na existência. 

Para além do filósofo europeu contra hegemônico, do neurobiólogo cultural 
chileno e de tantos outros cientistas, filosofias de povos originários afirmam a 
condição biofílica do humano. Nas palavras de Krenak (2020, p. 83):  

Fomos, durante muito tempo, embalados com a história de que somos 
a humanidade e nos alienamos desse organismo de que somos parte, 
a Terra, passando a pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e 
a humanidade. Eu não percebo que exista algo que não seja natureza. 
Tudo é natureza. O cosmos é natureza. Tudo em que eu consigo pensar 
é natureza. 

Em diferentes cosmologias brasileiras e andinas não existe diferenciação 
entre natureza e cultura. Em oposição à visão antropocêntrica, o cosmos é 
habitado por várias categorias de seres: todos os seres têm uma essência, uma 
alma, um espírito que dá vida, energia a todas as coisas deste mundo e do 
universo (RUFINO, 2021; KRENAK, 2020). 

Antônio Bispo dos Santos (2015), lavrador piauiense quilombola, traz 
o conceito de cosmofobia para designar o efeito mórbido da cosmovisão 
monoteísta judaico-cristã, para quem o humano é um ser que se constitui 
subjetivamente como isolado da natureza. Nas palavras do autor, é um ser 
cosmofóbico. porque, ao comer o fruto proibido, passa a ser impedido de 
desfrutar do que a terra oferece como dádiva, e condenado a ganhar o sustento 
com o suor do seu corpo. Se a terra é amaldiçoada e o trabalho é castigo, a 
relação é de indiferença ou desprezo, pela própria terra e pelos demais seres 
que compõem o mundo. Para Santos (2015), aí nasceu a desterritorialização: aí 
surgiu a cosmofobia, o medo do sagrado, a indiferença e/ou desprezo da cultura 
“branca” em relação à terra e aos povos “afro pindorâmicos”, que têm outros 
modos de sentir e pensar a existência. Como diz o autor, seu povo quilombola 
cuida da roça porque acredita na terra, cuida da mandioca e é cuidado por ela. 
Ao contrário, o isolamento cartesiano, a solidão resultante da crença no estado 
de separação artificial dos seres terrenos, gera descrença e ignorância quanto à 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 12

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

potência da terra, enquanto força viva dadivosa, universo de trocas infindáveis 
entre seres e processos naturais que abrigam e conduzem a vida. 

Krenak (2020, p. 42) afirma a associação do povo à biodiversidade e 
desdenha da ideia de supremacia dos humanos: 

[...] a gente se filia ao rio, à pedra, às plantas e a outros seres com quem 
temos afinidade. É importante saber com quem podemos nos associar, 
em uma perspectiva existencial mesmo, em vez de ficarmos convencidos 
de que estamos com a bola toda.

O brincar é ato constitutivo do humano, em todos os tempos e em todas as 
culturas. A condição de filiação à natureza é assegurada pelo brincar; e o brincar 
livre é condição vital ao exercício de liberdade e conhecimento. 

Para Spinoza (2014, p. 233) a liberdade está atrelada à ideia de beatitude: 

[...] compreendemos claramente em que consiste nossa salvação, 
beatitude ou liberdade: no amor constante e eterno para com Deus, ou 
seja, no amor de Deus para com os homens [...]. 

Nessa perspectiva, podemos concluir que a liberdade é aliançada ao amor 
para com a natureza, que, para Spinoza, é Deus. Ou seja, o sentimento de 
beatitude, de perfeita satisfação e plenitude, exige conectividade com a natureza 
viva, brota e se desenvolve em relações de proximidade, interconexão corpóreo-
afetiva entre os seres. Se a interconexão está na origem da beatitude, então a 
liberdade é princípio ético, porque é condição para a potência de agir. 

A ideia de liberdade é apresentada por Maturana e Verden-Zöller (2004) 
como experiência de gostar de viver o que se vive e como se vive. Entretanto, 
afirmam que somos limitados em nossa identidade individual e social e não 
respeitamos a nós mesmos, sequer nos damos conta de que temos o potencial 
de liberdade para decidirmos o que chamamos de nossas próprias escolhas: 
sustentamos o que dizemos que não queremos sustentar, como o mal-estar, a 
dor e a destruição provocada em nós ou por nós. Para a reconexão do potencial 
de liberdade, o biólogo aposta no brincar livre como exercício de escolher 
o que é bom viver, mas ele só é possível quando não se está submetido ao 
direcionamento do outro. 

O brincar livre é espaço da imaginação, do corpo se manifestar, se reinventar, 
ser o que quiser ser, é a suspensão de uma lógica de dominação do corpo do 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 13

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

outro, de moralização, de produção de mercado... Deixar brincar, acreditar na 
potência do corpo, do que ele quer brincar, como brincar, com quem brincar e 
com que brincar. Deixar o corpo ser o que ele é.  O brincar livre suspende as 
regras que não levam à liberdade de viver o que é bom para si, entendendo, 
por meio da percepção dos próprios afetos, que ser bom para si não diz de 
egoísmo, descaso com o outro e com o ambiente. Em outro paradigma, tanto 
na lógica de Spinoza, como de Maturana e dos povos originários do Brasil, a 
única condição de ser bom para si é a inclusão do outro e do ambiente como 
parte essencial desse bom encontro. 

Os ambientes naturais nutrem esse processo, convidam ao brincar livre, tanto 
por ser bom, por sermos biofílicos, como pela diversidade de possibilidades 
sensoriais, estéticas, cognitivas, físicas e emocionais que proporcionam. A 
instabilidade climática, do piso de terra, do movimento dos seres que habitam 
o cosmos e das diferentes cores que surgem na mudança das horas, das nuvens 
e do sol, fazem com que a imprevisibilidade ganhe certa magia e se torne um 
convite quase que irresistível para se aventurar em brincadeiras, emergindo 
o potencial criativo e imaginativo, inerente à condição vital de ser brincante. 
Na busca por esse modo de brincar, o corpo pede natureza porque é natureza. 
Então busca a água, a terra, o sol, o vento… e as pessoas. Elas brincam e se 
potencializam nesse brincar. Descobrem o mundo através do emocionar, do agir 
pela emoção, gerar novas emoções e novas ações e, com tudo isso, possibilitar 
que todas as aprendizagens significativas fluam, se potencializem, se relacionem 
eticamente com a vida. Tudo isso ocorre no instante do brincar livre.

Para Maturana e Verden-Zöller (2004), brincar é um ato de amor e nós 
somos seres biologicamente amorosos e brincantes, porque amor e brincadeira 
são modos de vida e relação 

[...] do ponto de vista biológico, o amor é a disposição corporal sob 
a qual uma pessoa realiza as ações que constituem o outro como um 
legítimo outro em coexistência. [...] O amor é a emoção que fundamenta 
o social. Cada vez que se destrói o amor, desaparece o fenômeno social 
(MATURANA; VERDEN-ZOLLER, 2004, p. 235).

Ao brincar livremente, considerando que só é possível isso ocorrer no 
instante do acontecimento, sem projetos de aprendizagens futuras, deixamos 
essa emoção fluir, já que a verdadeira razão vem dos afetos, do emocionar-se 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 14

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

na relação consigo mesmo, com o outro e com o ambiente (SPINOZA, 2014). 
Assim torna-se possível a experiência de brincar sem perspectivas de futuro ou 
culpas do passado, mas um brincar que se afirma no presente, ao se entregar 
ao instante do brincar, do sentir e do emocionar.  É na relação imanente, é no 
presente que há condição de escutar as crianças, valorizando o brincar livre, já 
como exercício de um corpo autêntico, que age em seu desejo de liberdade, ao 
se potencializar como ser biofílico. Caso contrário, a criança é negada em seus 
desejos e acaba por buscar resultados esperados por outros, em um tempo que 
não existe, já que o único tempo real, imanente, é o aqui e agora. As crianças 
já são o que precisam ser no instante em que se encontram. Perceber-se livre na 
natureza do brincar é entrar em contato com seu próprio corpo, é se relacionar 
com um ambiente que acolhe o instante como o mais importante momento, no 
qual não há culpa, não há cobrança, não há projeções. Há criação, reinvenção, 
vida presentificada e relacional. Há natureza, sentires, liberdade, saúde e 
aprendizagem. 

Os Direitos de Aprendizagem e de Desenvolvimento e os Campos de 
Experiências: descaminhos que impedem a circulação da seiva da 
vida na infância

Que espaços há, na BNCC, para o amor, para a liberdade, o desejo, o 
livre brincar? Partindo desta provocação, iniciamos a análise dos Direitos de 
Aprendizagem e Desenvolvimento e dos Campos de Experiências a partir de 
outras perguntas/provocações: em que medida o documento aproxima ou afasta 
as crianças brasileiras do mundo ao qual são afiliadas, valoriza e fortalece, ou 
esvanece a biofilia? Em que medida suas proposições favorecem movimentos 
de pôr(-se) em harmonia, conformar(-se), combinar(-se) com a biodiversidade?

Assim, tomando como objeto de análise o primeiro Direito: “Conviver”, 
identificamos a invisibilidade das inúmeras outras formas de vida, de outros 
seres integrantes do território pluriverso vital: “Conviver com outras crianças 
e adultos, em pequenos e grandes grupos, utilizando diferentes linguagens, 
ampliando o conhecimento de si e do outro, o respeito em relação à cultura e 
às diferenças entre as pessoas” (BRASIL, 2018, p. 38, grifos nossos).



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 15

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Ao ignorar os demais seres não humanos, incluindo apenas crianças e 
adultos entre os sujeitos de convívio, condena-as à solidão da espécie, alimenta 
a cosmofobia. Desconsidera, assim, modos de viver e de sentir de povos 
originários brasileiros, para quem a existência se dá em estado de conexão, em 
um pluriverso imanente que inclui todos os outros seres viventes.

Referindo-se ao povo Guarani Mbya, Benites (2020) diz da importância do 
território em que se vive (TeKoa), na constituição do ser/pessoa guarani (nhe’ẽ). 
Na cosmovisão desta etnia, as águas, as matas, o chão, o universo estelar e os 
seres cosmológicos - tudo que existe no Tekoa - interfere na pessoa, conforma 
o teko, que é o modo de ser guarani. Nhe’ẽ, Teko, Tekoa se interpenetram na 
constituição existencial das pessoas, na perpetuação da cultura. Assim, cada 
ser é modo finito do território-cosmos. Aqui podemos identificar confluências 
entre as filosofias guarani e espinozana: o ser finito traz consigo a infinitude 
do cosmos. 

O caráter antropocêntrico do documento é claramente perceptível também 
no direito de aprendizagem que aborda o brincar:

Brincar cotidianamente de diversas formas, em diferentes espaços e 
tempos, com diferentes parceiros (crianças e adultos), ampliando e 
diversificando seu acesso a produções culturais, seus conhecimentos, sua 
imaginação, sua criatividade, suas experiências emocionais, corporais, 
sensoriais, expressivas, cognitivas, sociais e relacionais. (BRASIL, 2018, 
p. 38, grifos nossos).

A BNCC restringe as brincadeiras aos parceiros humanos e não se refere a 
outros seres animais e vegetais, embora estes apaixonem as crianças. A ênfase 
colocada no brincar como caminho, ampliação e diversificação do acesso 
a produções culturais e aos bens culturais revela o olhar antropocêntrico e 
racionalista. As experiências se dão como que em um plano transcendente, fora 
do território onde a vida se materializa cotidianamente. O ambiente perde em 
sua riqueza pluriversa ao assumir a condição de paisagem, onde são valorizadas 
unicamente as experiências sociais e relacionais dos humanos. 

A BNCC não enfatiza o brincar livre, atividade intimamente relacionada à 
natureza. Pois, pelos conceitos já descritos de biofilia, conatus e autopoiese, 
se o ser busca, quando livre, perseverar em si, e nessa condição apresenta uma 
atração vital por outros seres e fenômenos naturais, tal liberdade o conduz a eles. 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 16

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

No Direito de Aprendizagem que visa assegurar a participação das crianças 
nas vivências e experiências, novamente observa-se a exclusão da relação com 
o cosmo.  

Participar ativamente, com adultos e outras crianças, tanto do planejamento 
da gestão da escola e das atividades propostas pelo educador quanto da 
realização das atividades da vida cotidiana, tais como a escolha das 
brincadeiras, dos materiais e dos ambientes, desenvolvendo diferentes 
linguagens e elaborando conhecimentos, decidindo e se posicionando 
(BNCC, 2018, p. 38).

Na contramão do proposto pelas cosmovisões dos povos originários, esse 
Direito confere um lugar de centralidade aos ambientes institucionais modernos, 
conferindo “autonomia” para as crianças participarem do planejamento 
pedagógico na dimensão da escolha das brincadeiras, dos materiais e dos 
ambientes. No entanto, não está posto que o ambiente natural pode e deve ser o 
lugar privilegiado para o brincar livre. Em seguida, o documento traz o Direito de 

Expressar, como sujeito dialógico, criativo e sensível, suas necessidades, 
emoções, sentimentos, dúvidas, hipóteses, descobertas, opiniões, 
questionamentos, por meio de diferentes linguagens (BNCC, 2018, p. 
38, grifos nossos). 

Novamente a dualidade, a bipartição entre natureza e cultura emerge, 
dando centralidade a criança como ser restrito a linguagem, ao pensamento 
e a sensibilidade. Ainda que essas dimensões sejam de suma importância na 
constituição do humano criança, a nosso ver, elas não podem ser concebidas 
separadas ou apartadas da condição da criança como “ser” integrante e integrado 
ao cosmo, condição esta que, por si só, abarca múltiplas formas de se expressar. 
Como nas palavras de Kambeba (2020, p. 25) referindo-se a formas de expressão 
das crianças indígenas: 

Na aldeia onde nasci, Belém dos Solimões, no Amazonas, as crianças 
desde cedo aprendiam que o rio é um companheiro, um amigo, mas 
também que, para entrar em suas águas, deveriam pedir licença aos 
encantados, habitantes do leito do rio e protetores do mundo das águas. 
No contexto da educação indígena, seguir as pegadas dos animais, andar 
na mata sem estalar as folhas, conhecer as armadilhas da natureza, suas 
ervas medicinais, além de aprender a extrair tintas para a pintura de 
objetos pessoais, a fazer arte com sementes e fibras da mata, são formas 
de manter uma relação de dependência com a natureza.



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 17

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Na sequência dos Direitos de Aprendizagem e Desenvolvimento, o direito de 
“Conhecer-se” não inclui o conhecimento de si enquanto ser orgânico-cultural, 
humano-planetário, membro de uma espécie, entre outras. No texto, o foco está 
apenas nos pares humanos, outros seres não interessam, o conhecer-se significa, 

[...] construir sua identidade pessoal, social e cultural, constituindo 
uma imagem positiva de si e de seus grupos de pertencimento, nas 
diversas experiências de cuidados, interações, brincadeiras e linguagens 
vivenciadas na instituição escolar e em seu contexto familiar e 
comunitário (BRASIL, 2018, p. 38).

Entretanto, se, como diz Spinoza (2014), o bem supremo dos que buscam 
a virtude consiste em conhecer o cosmos/a natureza, a essência da mente, 
do intelecto, consiste em um conhecimento que envolve o conhecimento da 
própria natureza, sem o qual a mente/intelecto não pode existir, ou mesmo 
ser concebida. Se assim compreendemos a constituição do “conhecer” ou 
“conhecer-se”, novamente identificamos a BNCC como política pública que 
mantém a lógica moderna, uma vez que prioriza apenas o social e cultural, 
e ainda este último, como cultura baseada apenas nas relações humanas. 
Novamente emerge a concepção dualista, o divórcio entre natureza e cultura. 
Os grupos de pertencimento, apenas são constituídos pelos pares humanos, 
mesmo os animais ditos na sociedade contemporânea como “de estimação”, 
estão excluídos do discurso, da narrativa, do documento em si.

Em apenas um dos direitos, o de “Explorar”, há alguma referência 
expressa à natureza. Ela emerge como fonte que oferece “elementos” para os 
conhecimentos e para as brincadeiras infantis:

Explorar movimentos, gestos, sons, formas, texturas, cores, palavras, 
emoções, transformações, relacionamentos, histórias, objetos, elementos 
da natureza, na escola e fora dela, ampliando seus saberes sobre a cultura, 
em suas diversas modalidades: as artes, a escrita, a ciência e a tecnologia. 
(BRASIL, 2018, p. 38, grifos nossos). 

Reduzindo o universo natural a “elementos” da natureza, incluindo seus 
seres e processos entre os objetos de exploração, a BNCC revela, de maneira 
ostensiva, os elos que aprisionam as propostas curriculares ao objetivo de 
domínio e controle. Na perspectiva do capitalismo colonialista, em que a 
natureza é matéria-prima morta para a produção industrial, a relação exploratória 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 18

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

é, essencialmente, operação mental. Em nada diz respeito à cuidado, reverência, 
contemplação, como na cosmovisão dos povos originários: 

Alguns povos tem o entendimento de que nossos corpos estão relacionados 
com tudo o que é vida, que os ciclos da Terra são também os ciclos dos 
nossos corpos. Observamos a terra, o céu e sentimos que não estamos 
dissociados dos outros seres. O meu povo, assim como outros parentes, 
tem essa tradição de suspender o céu. Quando ele fica muito perto da 
terra, há um tipo de humanidade que, por suas experiências culturais, 
sente essa pressão. Ela é sazonal, aqui nos trópicos essa proximidade 
se dá na entrada da primavera. Então é preciso dançar e cantar para 
suspendê-lo, para que as mudanças referentes a saúde da Terra e de todos 
os seres aconteçam nessa passagem. Quando fazemos o taru andé, esse 
ritual é a comunhão com a teia da vida que nos dá potência (KRENAK, 
2020, p. 46-47).

Os Direitos de Aprendizagem e Desenvolvimento passam ao largo do 
pluriverso ancestral habitado por nossos povos originários, onde terras, saberes, 
sentimentos, águas, peixes, aves, montanhas, odores, sabores, seres humanos 
e deuses existem amalgamados, em estado de afetação recíproca, cósmica. 

Esta mesma indiferença antropológica verificamos ao adentrar o primeiro 
Campo de Experiências, denominado “O eu, o outro e o nós”. Aqui é afirmada 
a importância de outros humanos na constituição da subjetividade e de outros 
modos de viver e pensar, o que é importante! Mas, ao excluir os demais 
seres da biodiversidade, exclui também a possibilidade de reconhecimento e 
valorização de cosmovisões nativas em que seres humanos e não humanos são 
indissociáveis. Rufino (2021) convida à ampliação da roda da democracia para 
outros seres, não humanos:

Quando falo dos corpos como alvo não me refiro somente aqueles que 
foram aprisionados como sendo o ‘outro’ da conjunção branco/macho/
adulto/cristão. Falo também de planta, bicho, chão, água palavra, saberes, 
espíritos e sonhos. Ao contrário do que muita gente sabida pensa, tudo 
que há no mundo tem corpo para bailar (RUFINO, 2021, p. 51).

A seguir, o texto que apresenta o Campo de Experiências “Corpo, gestos e 
movimentos” propõe a produção de “[...] conhecimentos sobre si, sobre o outro, 
sobre o universo social e cultural, tornando-se, progressivamente, conscientes 
dessa corporeidade [...]” (BRASIL, 2018, p. 40-41) porque à lógica curricular 
moderna interessa a consciência, não o “corpo-natureza”, que é lugar de desejo. 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 19

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Ao contrário, o verdadeiro conhecimento emerge das emoções oriundas de bons 
encontros que proporcionam afetos alegres ao corpo humano (SPINOZA, 2014). 
As crianças movimentam-se pelo brincar, segundo seus desejos, segundo o que 
exerce poder de afetá-las. Para a educação das crianças indígenas, o corpo é 
referência central (BENITES, 2020). O corpo se percebe capaz porque pode 
inventar o brincar e, assim, é possível viver a experiência com bons afetos que 
se tornam marcas para toda a sua vida. O brincar proporciona a alegria da busca 
pela liberdade de ação que é uma mola propulsora de criação, de inventividade, 
de elaboração e de reelaboração da vida com tudo que ela tem e é.

Contudo, a sociedade brasileira segue, predominantemente, parâmetros 
culturais eurocêntricos, colonizadores, patriarcais e produtivistas, nos quais 
o corpo é desvalorizado, onde há a aposta em saberes oferecidos por adultos 
para as crianças. E assim isso se perpetua: viramos adultos que desaprenderam 
a brincar, que reproduzem esse processo às crianças que chegam às escolas, 
acreditando que temos que propor e até ditar as brincadeiras que devem 
acontecer em tempos e espaços também definidos por nós, como orienta a 
BNCC.

O Campo de Experiências “Traços, sons, cores e formas” não inclui as 
experiências com a natureza como fundamentais para a constituição de um 
senso estético e crítico na relação com o mundo. Como assegurar as definições 
das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Infantil (BRASIL, 
2009) quanto aos princípios estéticos orientadores das propostas pedagógicas, 
se as crianças são mantidas em espaços fechados na maior parte do tempo em 
que permanecem na escola? Referindo-nos ao conceito de aisthetiké, que, em 
grego, significa “aquele que nota, que percebe”, que possibilidades de afetação, 
percepções e, portanto, de expressões criadoras são possíveis quando a vida 
cotidiana transcorre entre paredes? Outra vez, Kambeba (2020, p. 28) aponta 
possibilidades:

A educação é transmitida de várias formas dentro da aldeia. A música 
faz com que as crianças e os adultos memorizem as palavras da língua 
nativa e afirmem um comprometimento todo dia com sua manutenção 
e perpetuação. Os grafismos, que representam a espiritualidade e a 
identidade, são ensinados no contexto [...] do “notório saber”, porque a 
educação que vem da aldeia é algo único, próprio de cada nação.



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 20

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

O campo “Escuta, fala, pensamento e imaginação” foca nas culturas oral 
e escrita, embora a natureza seja a base de sustentação da expressão humana, 
importante referência para a construção da linguagem. Linguagem que se estrutura 
a partir do que emociona os corpos em relação a tudo que compõe o ambiente. 
É a partir de uma escuta sensível, de corpo inteiro, e pelo emocionar, que se dá 
o conhecimento e se estabelecem as relações que proporcionam alegria, prazer, 
potência e consciência de pertencimento planetário (MATURANA; VERDEN-
ZÖLLER, 2004). No que concerne a linguagem, Kambeba (2020, p. 29) diz 

[...] também a literatura se apresenta como uma ferramenta para o 
fortalecimento da educação indígena, do registro, da memória pelo 
desenho do pensamento, transformado em palavras e sons. Com sua 
escrita literária os povos originários mostram saber ecoar em seus lugares 
de fala na cidade, divulgando sua cultura e pensando um mundo melhor 
onde o bem viver entre indígenas e não indígenas seja possível.

Finalmente, no campo de experiências “Espaços, tempos, quantidades, 
relações e transformações”, a natureza é inserida como mundo físico a ser 
explorado, manipulado pelas crianças. Reforçam-se, assim, os conhecimentos 
matemáticos e físicos como instrumentos de submissão da natureza aos 
processos fabris. Neste campo, afirma-se o ideário das “Competências Gerais”, 
em que a natureza é concebida como “mundo físico”, o que se traduz como 
“mundo à parte”, ao qual o humano não pertence, território abstrato de estudos, 
que pode e deve ser esquadrinhado para desvendar quais e quantos elementos 
de exploração podem ser ofertados ao “mundo pós-moderno da produção”. 

Em suma, o que podemos concluir é que as proposições relativas aos Campos 
de Experiências, bem como, dos Direitos de Aprendizagem e Desenvolvimento, 
foram construídas a partir de referências modernas, dualistas e a partir de um 
plano de sustentação transcendente. O fato de não considerar o plano imanente 
e a conexão como essencial para a vivência em “comum” unidade, nos leva a 
denominar a BNCC como “necro” política, ou seja, uma política pública que 
promove, favorece a “morte” de uma infância saudável.



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 21

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

Considerações 

Expressão do racionalismo moderno, a BNCC é desencarnada: valoriza a 
dimensão intelectual, desacredita dos sentidos e contribui para a constituição de 
pessoas desgarradas da Terra, situa as crianças de costas para a biodiversidade, 
produz subjetividades cosmofóbicas (SANTOS, 2015). Suas proposições se 
orientam pela premissa cartesiana que divorcia os seres humanos da natureza 
e os lança a um patamar antropocêntrico, supostamente superior aos demais 
seres. A questão é que esse lugar excepcional vem servindo para justificar o que 
seria um direito “natural” de controle e de domínio humano sobre a natureza. 

Situamos o desemparedamento no horizonte utópico da decolonialidade, 
indagando a geopolítica do conhecimento moderno, aproximando-nos de 
perspectivas epistemológicas não hegemônicas e apostando na invenção de 
cartografias pedagógicas que sejam ecológicas, populares e libertárias, contra 
à tentativa de imposição de uma via única para a existência. Considerando que 
a instituição escolar nasceu na Europa e foi transposta para o continente latino-
americano e caribenho como um importante aparelho ideológico de controle e 
cerceamento de modos de pensar e viver de nossos povos originários e negros 
escravizados, a proposta questiona o seu formato emparedado, enquanto 
espaço-tempo de internalização e hegemonização de culturas alienígenas. 
Entendendo que essas culturas se impõem via contenção dos corpos, submissão 
dos desejos, embotamento cognitivo e entristecimento espiritual, indagamos o 
emparedamento como estratégia que corresponde às intenções das forças sociais 
dominantes no sentido de manter princípios, valores, modos de funcionamento 
social e comportamento individual que dão sustentação e perpetuam, ainda 
nos dias de hoje, as relações modernidade/colonialidade. Sendo a conexão um 
direito, a proposta de desemparedar tem o sentido de deslocar, libertar o corpo 
dos espaços entre paredes para que ele vivencie afetações outras, orgânicas, 
relacionadas ao vento, à luz, aos sons, cantos e encantos de outros seres e 
fenômenos, humanos e não humanos, que contêm e conduzem a vida.

A BNCC define conteúdos, tempos e espaços organizados intencionalmente 
a serviço das causas adultas, sob os auspícios de um sistema regido por relações 
de lucro e de poder que se materializa graças ao aprisionamento das crianças, 
por longas horas em espaços fechados. A liberdade do corpo é pressuposto de 



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 22

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

metodologias decoloniais porque a vida tem princípio e fim em si mesma, é 
causa de si. A razão possibilitará a escolha de caminhos para uma existência em 
estado de felicidade, beatitude, sustentabilidade. Esses caminhos não passam 
pela crença exacerbada no intelecto. 

Este é o efeito de desemparedar: devolver o humano a um lugar em que 
é possível uma outra percepção da ontologia do ser. Nesse lugar, a primeira 
afetação é física, é sensorial. O conhecer é selvagem, porque suas raízes 
são sensórias. Ao negar a imanência do instante, o agora, as proposições da 
BNCC negam o contato com sua essência natural. Afastando as crianças do 
brincar no chão do mundo, contribuem para a sua alienação como ser que a ele 
pertence, alimentam o sentimento antropocêntrico, ratificam modelo econômico 
devastador porque amor exige proximidade.  

A BNCC traz a questão ambiental como tema transversal, mas, na prática, 
a reduz a conteúdos a serem apropriados pelas crianças, ignorando que a crise 
ecológica, para além de ser conhecida e compreendida, necessita ser enfrentada. 
Esse desafio é monumental, porque a superação da emergência planetária 
passa pelo enfrentamento dos pressupostos ontológico, epistemológico e 
antropológico do paradigma da modernidade, que, enredados, vem dando 
sustentação filosófica-econômica-científica-cultural ao sistema capitalista.

Por fim, as estratégias encontradas, ou, as teorias subliminares que embasam 
a BNCC, traduzem o sistema que forma os discursos individualizados, 
segregados da natureza. Ela é uma afronta à manutenção da vida, pois não 
contempla, em toda sua extensão, o plano de imanência de onde se originam 
todos os seres vivos. 

Distanciar as crianças da natureza e tratá-las como universo que serve à 
curiosidade e à manipulação são estratégias necropolíticas para, de um lado, 
manter as primeiras sob as garras da colonialidade do poder; e, de outro lado, 
manter a natureza sob as garras do capital. Em sentido oposto, é urgente 
desemparedar, ultrapassar as paredes e muros, remover cimento dos pátios 
escolares, oferecer quintais, jardins, plantações, criações, riachos, praias, dunas 
e descampados como espaços de viver-brincar-conhecer. A escola pode ser 
lugar de experiências étnico-culturais enraizadas, de vivências que devolvam 
aos infantes humanos a sua condição de pertencimento carnal aos territórios 
de sua ancestralidade.



Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 23

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros 
mundos. São Paulo, Autonomia Literária, Elefante, 2016.

ARTAXO, Paulo. As três emergências que nossa sociedade enfrenta: saúde, 
biodiversidade e mudanças climáticas.  Estud. Av., v. 34, n. 100, 2020. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2020.34100.005  Acesso 
em: 11 jul. 2023.

BENITES, Sandra. Nhe’e para os Guarani (Nhandeva e Mbya). Campos, v. 
21, n. 1, p. 37-42, 2020. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/campos/article/
view/77443/pdf  Acesso em: 11 jul. 2023.

BRASIL. Resolução nº 5 de 17 de dezembro de 2009. Fixa as Diretrizes 
curriculares nacionais para a Educação Infantil. Resolução CNE/CEB 5/2009. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 18 dez. 2009. Seção 1, p. 18.

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular: educação 
é a base. Brasília, DF: MEC, 2018. Disponível em: http://basenacionalcomum.
mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf. Acesso em: 
20 jun. 2023.

COSENZA, Angélica; KASSIADOU, Anne; SÁNCHEZ, Celso. Educação 
ambiental e direitos humanos: necessárias articulações a partir da justiça 
ambiental e da ecologia política. In: SILVA, Aida; TIRIBA, Lea (Org.). Direito 
ao Ambiente como Direito à Vida: desafios para a educação em Direitos 
Humanos. São Paulo: Cortez, 2014, p. 21-46.

DELEUZE, Gilles; GUATARRI, Félix. O que é filosofia? Trad. de Bento Prado 
Jr. e Alonso Muñoz. 3. ed. São Paulo: Editora 34, 2010.

FOUCAULT, Michel. Arqueologia do saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta 
Neves. 8. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2015.

FROMM, Erich. Anatomy of human destructiveness. New York: Open Road 
Media, 2013.

KAMBEBA, Márcia Wayna. Saberes da Floresta. São Paulo: Jandaíra, 2020.

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2020.34100.005
https://revistas.ufpr.br/campos/article/view/77443/pdf
https://revistas.ufpr.br/campos/article/view/77443/pdf
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_site.pdf


Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 24

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

MATURANA, Humberto; VARELA, Franscisco Javier. A árvore do 
conhecimento: as bases biológicas da compreensão humana. São Paulo: Palas 
Athenas, 2001.

MATURANA, Humberto. Emoções e linguagem na educação e na política. 
Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2002.

MATURANA, Humberto; VERDEN-ZÖLLER, Gerda. Amar e brincar: 
fundamentos esquecidos do humano. São Paulo: Palas Athenas, 2004.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Cortez, 2010. 

RUFINO, Luiz. Vence-demanda: educação e descolonização. Rio de Janeiro: 
Mórula, 2021.

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significados. 
Brasília: Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, 2015.

SANTOS, Zemilda do Carmo. Criança e a experiência afetiva com a natureza. 
Curitiba: Appris, 2018.

SEGATO, Rita. Crítica da colonialidade em oito ensaios e uma antropologia 
por demanda. Tradução: Danu Gontijo e Danielli Jatoba. Rio de Janeiro: Bazar 
do Tempo, 2021.

SILVA, Aída Maria; TIRIBA, Lea (orgs.). Direito ao ambiente como direito 
à vida: desafios para a educação em direitos humanos. Coleção educação em 
direitos humanos. São Paulo: Cortez, 2014.

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Trad. de Tomaz Tadeu. 2. ed. 3. reimp. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2014.

TIRIBA, Lea. Crianças, natureza e Educação Infantil. Tese (Doutorado) 
– Pontifícia Universidade Católica, Rio de Janeiro, 2005. Disponível em: 
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrS
eq=7704@2. Acesso em: 23 jan. 2023.

TIRIBA, Lea. Educação infantil como direito e alegria. Rio de Janeiro/São 
Paulo: Paz e Terra, 2018.

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=7704@2
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=7704@2
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/colecao.php?strSecao=resultado&nrSeq=7704@2


Educar em Revista, Curitiba, v. 39, e86018, 2023 25

TIRIBA, L.; SANTOS, Z.C.W.N.; SCHAEFER, K.A.B. Na contramão da BNCC: do ...

WILSON, Edward Osborne. Biophilia. Cambridge, MA : Harvard University 
Press, 1984.

WWF. Relatório Planeta Vivo. 2020. Disponível em: https://livingplanet.panda.
org/pt-br/. Acesso em: 24 abr. 2021.

___________

Texto recebido em 14/05/2022

Texto aprovado em 04/08/2023

https://livingplanet.panda.org/pt-br/
https://livingplanet.panda.org/pt-br/

	_Hlk139436373
	_Hlk139437071
	_Hlk139437558
	_Hlk139437691
	_Hlk139437973
	_Hlk139438135
	_Hlk139438347
	_Hlk139438647
	_Hlk139438856
	_Hlk131797582
	_Hlk140002957

