


doispontos

Revista dos Departamentos de Filosofia
da Universidade Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos



Fichte, a doutrina da ciéncia
e seus deslocamentos

volume 22 ndmero 2
dezembro de 2025



doispontos é uma revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade Federal do Parand e da
Universidade Federal de Sao Carlos vinculada aos Programas de Pés-graduagao da Universidade Federal
do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos. Publica artigos de filosofia e de dreas afins com
interesse filoséfico e busca promover intercimbio entre pesquisadores no Brasil e exterior.

Editores
Maria Adriana Camargo Cappello (Universidade Federal do Parana) e
Marisa Lopes (Universidade Federal de Sao Carlos)

Editor responsavel pelo volume Fichte, a doutrina da ciéncia e seus deslocamentos
Prof. Francisco Prata Gaspar

Conselho editorial

Adriano Fabris (Universita di Pisa — Pisa, Itdlia), Balthazar Barbosa Filho + (Universidade Federal do Rio
Grande do Sul - Porto Alegre, RS, Brasil), Bento Prado Junior + (Universidade Federal de Sio Carlos
— Sao Carlos, SP, Brasil), Carlos Alberto Ribeiro de Moura (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP,
Brasil), Eduardo Jardim (Pontificia Universidade Catélica do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, RJ, Brasil),
Franklin Leopoldo e Silva (Universidade de Sao Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil), Jean-Michel Vienne
(Université de Nantes — Nantes, Franga), José Arthur Giannotti (Universidade de Sio Paulo — Sao Paulo,
SP, Brasil), José Oscar Marques (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Leiser
Madanes (Universidade Nacional de Buenos Aires — Buenos Aires, Argentina), Luiz Henrique Lopes
dos Santos (Universidade de Sio Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Luiz Roberto Monzani (Universidade
Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Mércio Suzuki (Universidade de Sio Paulo - Sio
Paulo, SP, Brasil), Marcos Lutz Miiller (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil),
Marilena Chaui (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Michel Malherbe (Université de
Nantes — Nantes, Franca), Newton Bignotto (Universidade Federal de Minas Gerais — Belo Horizonte,
MG, Brasil), Oswaldo Porchat (Universidade de Sio Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil), Raul Landim Filho
(Universidade Federal do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, RJ, Brasil), Renaud Barbaras (Université de
Paris — I — Paris, Franga), Rébson Ramos dos Reis (Universidade Federal de Santa Maria — Santa Maria,
RS, Brasil).

Diagramacao
Lais Furuhata Siqueira

ISSN: 2179-7412



endereco para correspondéncia||address for correspondence

Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parand (UFPR)

R. Dr. Faivre, 405, 6° andar. CEP: 80060—140 — Curitiba, PR, Brasil.

(41) 3360-5098

Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Sao Carlos (UFSCar) Rodovia Washington Lus,
km 235. CEP: 13565-905 — Sio Carlos, SP, Brasil. (16) 3351-8366

enderegos eletronicos da doispontos:
revista2pontos@gmail.com
www.ser.ufpr.br/doispontos
www.filosofia.ufpr.br



doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal doParanae da Universidade Federal de Sao Carlos

indice

2 Ginter Zoller
Identidade e diferenca. A Fundagao de toda a doutrina da ciéncia no espelho
das exposicoes tardias de Fichte de sua filosofia transcendental

15 Emiliano Acosta
Fichte y la quintuplicidad antes, durante y después de Jena (1793-1806)

30 Petra Lohmann
Zur Bedeutung von Gefiihl und Vernunftkunst fiir die Vermittlung von Philosophie und Leben

44 Derécio Felipe Perondi Meotti
O absoluto na Exposi¢ao da doutrina da ciéncia de 1801/1802 de Fichte

66 Ivanilde Fracalossi
A Autocritica de Reinhold a Filosofia do Sujeito na Filosofia Elementar

75 Gabriel Almeida Assumpgao
“Fichte ensina o mistério do experimentar”: a doutrina da ciéncia como
idealismo mégico em Friedrich von Hardenberg (Novalis).

84 Maria Paz Lamas
Entender el reflejo, conocer al oponente. Una lectura de la distincion idealismo
- dogmatismo de Fichte y su repercusion en nuestros cuerpos.

98 Thiago S. Santoro
Pode a filosofia de Fichte ser transformadora? Um comentario
deslocado sobre a doutrina da Ciéncia e a filosofia indiana

108 Lune Roc Pierre Louis
Fichte et le Lapis philosophorum de la Science de la Communication

128 Alexander Schnell
Beriihrungspunkte zwischen dem Transzendentalismus J. G. Fichtes
und der neueren transzendentalen Phinomenologie



Editorial

E com alegria que vem a lume este ntimero da Revista Dois Pontos dedicado 4 obra do filésofo alemao
Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), tao pouco estudado entre nés e, no entanto, tio importante, nio s6
historicamente para a génese da filosofia cldssica alema e do primeiro romantismo alemao — no fundo, tanto
Holderlin, Novalis, os irmaos Schlegel, quanto Schelling e Hegel nunca deixaram de ser e de se reconhecer
como alunos de Fichte — como também devido a sua rica, original e ampla contribui¢ao para o conceito de
subjetividade e, evidentemente, para uma radical formulagao sistemdtica da filosofia transcendental — nesse
sentido, alids, a doutrina da ciéncia de Fichte, como mostram os presentes artigos, oferece elementos instigantes
para os atuais debates filoséficos em torno da compreensao do sujeito e da propria forma de se fazer filosofia.

A ocasiao para esta edigao foi o VII Congresso Fichte da Associagao Latino-Americana de Estudos
sobre Fichte (ALEF), ocorrido na UFSCar em novembro de 2024 e que contou com renomadas/os
investigadoras/os do pensamento fichteano e da filosofia cldssica alema, nacionais e internacionais. O numero,
contudo, também contém artigos enviados no modo “fluxo continuo” Enquanto principio orquestrador
das contribuigdes inscreve-se o tema do congresso: “A doutrina da ciéncia e seus deslocamentos”. Com
“deslocamentos” entenda-se os deslizamentos doutrindrios e as tor¢oes de significagao operados ou
sofridos pela doutrina da ciéncia de Fichte; portanto, deslocamentos em sentido sistemdtico e histdrico:
deslocamento do suprassensivel ao sensivel como procedimento articulador sistemdtico da doutrina da
ciéncia; deslocamento expositivo das vérias e diferentes versdes da doutrina da ciéncia; deslocamento
histérico da recepgao e dos remanejamentos sofridos pelo pensamento de Fichte; deslocamento politico
das possiveis apropriagdes criticas da obra fichteana. E sob esse pano de fundo que se apresentam as
contribui¢des deste volume. Algumas versam sobre deslocamentos imanentes ao percurso intelectual de
Fichte, resultantes do desenvolvimento da obra em seu combate interno e externo com outros autores,
como é o caso dos artigos de Zéller, Acosta e Lohmann. Outras contribui¢des reconstroem as mudangas
operadas por Fichte sobre conceitos da tradigao, como o artigo de Meotti, ou sobre as posi¢des filosoficas
de outros autores, contemporineos de Fichte — no artigo de Fracalossi, é a Filosofia Elementar de
Reinhold que estd em jogo —, ou reconstroem ainda os deslocamentos de outros autores realizados na
e a partir da filosofia de Fichte — é o que faz Assumpgao em seu artigo acerca do idealismo mégico de
Novalis. Por fim, hd um conjunto de artigos que se debruga sobre possiveis atualizagdes do pensamento
fichteano, tanto no dominio da critica ao patriarcalismo, entendido como um dogmatismo — como faz
Paz Lamas — ou no dominio do pensamento oriental — como propde Santoro — quanto nas discussoes
filoséficas contemporéneas, seja as da filosofia da linguagem (¢ caso do artigo de Pierre Louis), seja as da
fenomenologia contemporanea — como demonstra a contribuigao de Schnell.

Agradecemos a todas e todos que participaram deste volume — desde editores e pareceristas até toda a
equipe de assisténcia editorial da Revista: o avango na pesquisa em torno da obra de Fichte proporcionado
por este volume nao teria sido possivel sem o cuidadoso e dedicado trabalho destas e destes.

Francisco Prata Gaspar (UFSCar)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2024, p. 1



Identidade e diferenca. A Fundacao de toda a
doutrina da ciéncia no espelho das exposicoes
tardias de Fichte de sua filosofia transcendental

Identity and difference. The foundation of the entire doctrine of science in the
mirror of Fichte’s late expositions of his transcendental philosophy

Giinter Zoller
Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen
zoeller@lmu.de

Tradugdo de Francisco Augusto de Moraes Prata Gaspar — UFSCar

Resumo: Ante o duplo pano de fundo da histéria de recepcao e da autointerpretagao da Fundagdo de toda a doutrina
da ciéncia, o objetivo das reflexdes que se seguem é examinar a grandeza e os limites do texto mais famoso e
influente de Fichte - justamente a exposi¢do impressa do doutrina da ciéncia de 1794/95 -, no contexto da propria
avaliacdo de Fichte tanto da prépria obra quanto do desenvolvimento da doutrina da ciéncia. Além da questdo das
diferencas doutrinarias e das modificacbes metodoldgicas nas sucessivas exposi¢oes da doutrina da ciéncia, deve
ser dada especial atencdo a reflexdo meta-filoséfica de Fichte sobre a forma da teoria e a figura comunicativa da
doutrina da ciéncia.

Palavras-chave: Fichte; doutrina da ciéncia; exposicao; eu; absoluto.

Abstract: Against the dual backdrop of reception and self-interpretation of the Foundations of the entire doctrine of
science, the aim of the following considerations is to explore the greatness and limitations of Fichte’s most famous
and influential text — the printed presentation of the doctrine of science from 1794/95 —, in the context of Fichte’s
own assessment of both the work itself and the development of the doctrine of science. In addition to the question
of doctrinal differences and methodological modifications in the successive presentations of the doctrine of science,
particular attention will be paid to Fichte’s meta-philosophical reflection on the theoretical form and communicative
structure of the doctrine of science.

Keywords:Fichte; doctrine of science; presentation; I; Absolut.

Recebido em 30 de julho de 2025. Aceito em 30 de julho de 2025

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 2 - 14 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



“A doutrina da ciéncia, porém, nao é de forma alguma um livro impresso: mas é um pensamento vivo, a ser

) ) )
produzido eternamente de novo e fresco, que se expressa de forma diferente sob toda condigo diferente de tempo
e comunicagio” (GAI1/9:181).

A Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia ocupa, sob vérios aspectos, uma posigao especial na obra de Fichte:
como a primeira e inica versao impressa da philosophia prima (“doutrina da ciéncia”), como a primeira de dezessete
apresentagdes sucessivas da doutrina da ciéncia e como a tinica versio publicada pelo préprio Fichte. Com isso, 0
texto de 1794/95 ndo estd apenas no inicio do filosofar de Fichte, mas ele se encontra — pelo menos para aqueles
contemporaneos que ndo estavam familiarizados com suas sucessivas apresentagdes orais posteriores — no centro da
confrontagio comaobra de Fichte. Mesmo, porém, para osleitores posteriores de Fichte, aqueles que conhecemas
obras péstumas de Fichte na edi¢do de seu filho de meados do século XIX e na edigio critica completa da Academia
Bévara das Ciéncias da segunda metade do século XX, permanece a antiga Grundlage, enquanto a tinica versao
impressa da doutrina da ciéncia autorizada por Fichte, o principal texto de referéncia para a confrontagao critica e
comparativa da doutrina da ciéncia de Fichte na unidade e diversidade de suas muitas formas e diferentes versdes.

Mesmo para o proprio Fichte, a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia de 1794/9S constitui até o fim o
ponto de referéncia literario da sua continuada elaboragio da doutrina da ciéncia. Em toda autocritica a
versao inicial, desde o inicio exteriorizada por Fichte, remete ele continuamente a primeira e Gnica versao
publicada — primeiro, como o substituto temporario da versao revisada da doutrina da ciéncia, planejada para
publicacio, e, por fim, como o substituto equivalente e funcional para a versao impressa, de fato abandonada,
da exposicao posterior da doutrina da ciéncia.

Ante o duplo pano de fundo da histéria de recep¢ao e da autointerpretagao da Fundagdo de toda a doutrina
da ciéncia, o objetivo das reflexdes que se seguem ¢ examinar a grandeza e os limites do texto mais famoso
e influente de Fichte — a exposi¢ao impressa do doutrina da ciéncia de 1794/9S — no contexto da prépria
avaliagdo de Fichte do desenvolvimento da doutrina da ciéncia. Além da questao das diferencas doutrindrias
e das modificagdes metodoldgicas nas sucessivas exposi¢oes da doutrina da ciéncia, deve ser dada especial
atencdo a reflexdo proto- e meta-filoséfica de Fichte sobre a forma da teoria e a figura comunicativa da
doutrina da ciéncia. Em particular, deve serlevada em conta a fun¢do metodolégico-medial de variabilidade,
serialidade e oralidade na exposi¢ao da doutrina da ciéncia.

1. Os primoérdios da doutrina da ciéncia

A doutrina da ciéncia de Fichte surgiu na érbita da filosofia critica de Kant e sob a influéncia dos imediatos
debates pds-kantianos. Em particular, o surgimento da doutrina da ciéncia reflete o programa, em grande parte
iniciado por Karl Leonhard Reinhold, de fundagao da filosofia partindo de um principio primeiro e certo nele
mesmo (“filosofia do principio”). No entanto, apés a critica, apresentada principalmente por Gottlob Ernst Schulze
(“Aenesidemus-Schulze”), a0 proprio projeto de Reinhold de uma filosofia elementar que parte do “Principio
da Consciéncia” [Satz des Bewusstseins], ao qual se liga Fichte em um trabalho inicial (“Resenha de Enesidemo”)
(GA 1/2:31-67; ver também GA 11/3:21-177), Fichte desloca a fundamentacao da filosofia do nivel dos fatos
elementares da consciéncia para o nivel das condi¢des subjetivo-universais pré- e extraconscientes da consciéncia
de objeto assim como da consciéncia dessi (“intuigao intelectual’, “Tathandlung”) (GA1/2:48,57: GA1/2:46,255).

Adicionalmente, o jovem Fichte expande o recurso de Reinhold a um primeiro principio absoluto a uma
constelacio triplicitdria de principios, aos quais correspondem respectivamente a¢des fundamentais — distintas, mas
correlacionadas — pré- e extraconscientes do sujeito (“por”) (GAI/ 2:47,256), as quais somente juntas e como um
todo tornam possivel, por principio, o surgimento de todos os tipos de consciéncia e seus objetos. Por fim, Fichte
expande o foco, presente em Reinhold, na consciéncia cognitiva (“representagio”) em direcao a fundamentagio
do agir pratico, de modo que, além do saber tedrico ou saber de objeto, entra em cena também o saber pratico ou
saber da agdo como genuino dominio de objeto da filosofia transcendental (“doutrina da ciéncia”).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



O documento da forma inicial da emergente doutrina da ciéncia de Fichte s3o as recentemente descobertas
e editadas prelecdes de Zurique na casa de Lavater no inicio de 1794 (GA IV/3:19-41 e 47f.) — as quais
correspondem em boa parte ao escrito programatico de Fichte publicado logo em seguida, Sobre o conceito
da doutrina da ciéncia ou da assim chamada filosofia (GA1/2:108-172). A execugdo do programa previamente
formulado na forma de uma primeira elaboragio inicial da doutrina da ciéncia no sentido mais estrito e
proéprio é fornecida por Fichte, entao, ainda no mesmo ano com a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia. A
ocasido externa para a ripida progressao do programa do sistema para o sistema programado ¢ a repentina
nomeagao de Fichte para suceder Reinhold na Universidade de Jena, o principal local em terras alemas do
original e controverso filosofar pés-kantiano.

Em vez de fazer uso dos manuais de outros autores em suas prelegoes, como era habitual e muitas vezes até
mesmo obrigatério, Fichte decide apresentar, ao longo de dois semestres, a filosofia qua doutrina da ciéncia
segundo seu proprio manual, por ele escrito e disponibilizado aos alunos ouvintes, paralelamente a prelegao,
em remessas separadas — em termos editoriais tratava-se de fasciculos. Os fasciculos também sao oferecidos
em duas remessas completas no final de cada semestre. Quem pode encadernar as remessas individuais ou
completas, cria, gracas as folhas de rosto fornecidas em conjunto, a obra cumulativa completa, a Fundagdo
de toda a doutrina da ciéncia (GA1/2: 249-431).

Para além de seu envio em fasciculos ou bipartido, a obra consiste em trés partes, os “Principios de toda a
doutrina da ciéncia”, (GA1/2:255-282),a “Fundagao do saber tedrico” (GA 1/2:283-384) e a “Fundacio da
ciéncia do prético” (GA1/2:385-451). As extensas notas de Fichte intituladas “Meditagdes proprias sobre a
filosofia elementar” [Eigne Meditationen iiber ElementarPhilosophie] (GA 11/3:21-177) e “Filosofia prética”
[Practische Philosophie] (GA 11/3:181-266), que datam de 1793/94, podem ser consideradas como um
estdgio preliminar para a segunda e terceira partes. Entretanto, esse estdgio preliminar da doutrina da ciéncia
s6 foi publicado em 1971 como parte da Edicdo Completa de J. G. Fichte da Academia Bévara das Ciéncias.

Caracteristico da primeira e Ginica apresentacio publicada da doutrina da ciéncia é aapresentagao exteriormente
separada e sucessiva dos principios da doutrina da ciéncia, da sua parte teérica e da sua parte pratica. Desde
o inicio, recebe atengao especial e extensa critica a primeira parte da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia,
com seu sistema da triplice aao de por [dreifachen Setzungsleistungen] do puro sujeito do saber (“o eu”),
que, de acordo com o primeiro principio, pde a si mesmo pura e simplesmente (“o eu absoluto”), de acordo
com o segundo principio, entdo, opde-se de modo igualmente incondicional a um objeto em geral (“o nao-
eu”), e, dessa forma, torna-se ele mesmo um sujeito limitado (“o eu finito”) para, sob a diretriz do terceiro
principio, por-se a si mesmo e o objeto em geral como compostos (“divisiveis”). A constelagao cooperativa
do eu que pde assi (e posto por si), que contrapde (e contraposto)e compde (e composto), se desdobra nas
partes subsequentes da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia na diferenca do sujeito que pode conhecer (“o
eu tedrico”) e do sujeito que quer agir (“o eu pratico”). No primeiro, o eu se poe como determinado pelo
nao-eu, no segundo como determinando o nao-eu (confirmando os principios).

A relagao do eu tedrico com o eu prético — e, com isso, da parte tedrica da Fundagdo de toda a doutrina da
ciéncia com sua parte pratica — se revela, de resto, como uma relagao de pressuposicao factual e condigao
légica. O eu nao pode por o ser-determinado puramente passivo de si pelo ndo-eu que aparentemente
reina no conhecer, sem também por a si mesmo como ativamente-determinante e precisamente nas tais
relagoes aparentemente passivas do ser-determinado. Passividade se revela como uma atividade diminuida,
receptividade como uma espontaneidade oculta, delimitada. Por trds do ser-determinado do sujeito pelos
objetos, emerge assim o determinar-a-si-mesmo ao ser-determinado. Em sua formulagio doutrindria, nao
hé realismo sem idealismo (“real-idealismo”, “ideal-realismo”) (GA 1/2:412). Enquanto tnico resquicio da
realidade nao-posta, mais precisamente, posta como nao-posta, permanece na parte teérica da Fundagdo de

toda a doutrina da ciéncia a experiéncia fundamental de resisténcia (“travo” [Anstofl]) (GA 1/2:356), que,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



no entanto, nao deve ser representada como um ser-impelido do eu pelo exterior de si, mas como o impelir
do eu aos limites de sua atividade (primeira) principial infinita.

A superacao da finitude travada [ anstifigen] do eu, exigida no interesse de um eu puro, determinado inteira
e totalmente por si mesmo e somente por si mesmo, ocorre entio na terceira parte da Fundagdo de toda a
doutrina da ciéncia e incide, com isso, na esfera da atividade pratica do eu, por meio da qual 0 ndo-eu como
tal é por principio determinado e concretamente diminuido. Nisto, a segunda parte, a tedrica, e a terceira, a
pratica, da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia estao relacionadas entre si de tal forma que o ser-determinado
tedrico do eu finito pelo ndo-eu se mostra impossivel sem o (a ser pressuposto) ser-determinado pratico do
ndo-eu pelo eu finito (“primado da razdo pratica sobre a teérica”) (GA 1/2: 64, 399).

As determinagdes fundamentais do eu prético sdo, na Fundagao de toda a doutrina da ciéncia, o impulso como
impulso a a¢do junto com suas modificagdes enquanto impulso fundamentalmente frustrado (“esfor¢o’, “anseio’,
“sentimento’, “sensacao”) (GA 1/2: 181, 431). Apesar de todo detalhamento sistemitico e especificidade
doutrindria, a parte final da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia, seguindo nisto o curso da prelecao que lhe
estd nabase, ndo atinge o conceito fundamental do pratico, que se tornaria o centro de interesse na elaboragao
posterior da doutrina da ciéncia, e isso mesmo em proximidade temporal imediata com a Fundagdo de toda
a doutrina da ciéncia — o conceito de vontade, ou também de querer, como a contrapartida objetiva e o prius
sistemdtico ao conceito do pensar e do conhecer da parte teérica da obra.

2.Da primeira a nova exposi¢ao da doutrina da ciéncia

Depois de um capitulo sobre a “Teoria da Vontade” (GA 1/1:15-123 e 133-162), que havia sido incluido
anteriormente na segunda edi¢ao (1793) de seu primeiro escrito de filosofia da religiao, Ensaio de uma critica
de toda revelagdo (1792) (GA 1/1:135-153), Fichte empreende a dedugio principial e o desenvolvimento
sistematico do conceito de vontade e querer, imediatamente apds a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia, no
ambito da aplicagao da doutrina da ciéncia aos dominios filoséficos, programaticamente previstos, de natureza,
direito, moral e religido. Enquanto em Jena a doutrina da natureza e a doutrina da religido, por razdes externas
(“Querela do Ateismo”), foram tratadas apenas fragmentariamente em prelegdes e publicagdes, Fichte publicou,
no imediato contexto das respectivas prele¢des sobre filosofia do direito e filosofia moral, o Fundamento do
direito natural (1796/97) (GA1/3: 311-460 e GA1/4:3-165) e o Sistema da doutrina dos costumes (1798) (GA
1/5:19-317), ambos explicitamente caracterizados como conforme os “principios da doutrina da ciéncia” (GA
1/3:311 e GA1/5:19).

No primeiro plano da fundamentacio filoséfico-transcendental fichteana do direito natural estd a relagido
livre de reciprocidade entre sujeitos plurais, que sio Eu e Tu um para o outro e devem se respeitar e tratar um
ao outro como tais (“interpelagio” [Aufforderung], “reconhecimento”) (GA 1/3:342 e GA1/3:351, 355).
Em contraste, a fundamentagao filos6fico-transcendental fichteana da moral discute a relagao marcada pela
identidade essencial do querer “puro’, livre da experiéncia, e um querer livre de todos fins alheios que se esfor¢a
pelaliberdade em vista dela mesma e busca realizé-la. Ao aplicar a doutrina da ciéncia genérica (“doutrina da
ciénciain specie”) (GA11/8:376) a dominios objetuais especificamente diferentes, Fichte integraa doutrina
tematica (doutrina do direito, doutrina da moral) com a marcha de fundamentacio a partir de principios da
doutrina da ciéncia. Faticamente, isso leva a preparacio formal das doutrinas teméticas materiais do direito
(“direito natural”) e da ética (“moral”) por meio da doutrina fundamental filoséfico-transcendental do querer
e do agir racionais livres, em cujo centro est4 a dedugdo da somaticidade (“corpo”) (GA1/3:365,376) e da
socialidade (“comunidade”, “coletividade” [ Gemeinschaft, Gemeinde]) (GA1/3:320 e GA1/5:229f.) do eu.

No entanto, as doutrinas do Direito e dos Costumes impressas de Jena ndo apenas expandem a concepgao
eadoutrina da anteriormente publicada Fundagdo de toda doutrina da ciéncia em diregao a todo um repertdrio

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



de conceitos e doutrinas fundamentais especificamente praticos que, indo muito além dos termos genéricos
de impulso e esforgo, fornecem uma auténtica doutrina da vontade e uma teoria da acio na tradi¢do da
antiga philosophia practica universalis. Também de uma perspectiva metodoldgica, o Fundamento do direito
natural e o Sistema da doutrina dos costumes vao tanto clara quanto decididamente além do horizonte da
Fundagdo de toda doutrina da ciéncia. A doutrina da ciéncia aplicada ao direito e a moral renuncia, desse
modo, a utilizagdo arquitetdnica de um conceito artificial-abstrato do fundamento dltimo de todo por e
opor (“o eu absoluto”), renuncia a formulagio de primeiros principios representados separadamente e a
sistemética do estabelecimento sucessivo e da resolugio gradual de contradicoes (dialética) (GA1/2:403f.),
que serve a limitacdo crescente das relagdes de oposicdo em favor de sua compatibilizacio complexamente
condicionada. Em seu lugar entram em cena nas doutrinas do Direito e da Moral de Jena de Fichte o inicio
com o eu concreto-individual a ser revelado de acordo com sua possibilidade fundamental, a exposicao
integrada de principio e principiado e o recurso extensivo a formas de procedimento da geometria cléssica

» «. » » .

(“tarefa’, “postulado’, “solucdo’, “defini¢io”, “prova’, “coroldrio’, “teorema”).

De modo geral, portanto, a ligagdo com a doutrina da ciéncia reivindicada no titulo das doutrinas jenenses
de Fichte do direito e dos costumes (“conforme os principios da doutrina da ciéncia”) nio se refere de fato a
Fundagdo detoda a doutrina da ciéncia publicada anteriormente, de cuja marcha e procedimento a doutrina da
ciéncia aplicada se desvia em muitos aspectos. Antes, o Fundamento do direito natural e o Sistema da doutrina
dos costumes ja pertencem ao circulo sistemético da “nova exposicao da doutrina da ciéncia’, a qual, sob o
anuncio em latim de “doutrina da ciéncia nova methodo”, Fichte proferiu em Jena anualmente a partir do
semestre de inverno de 1796/7, em um total de trés vezes, até sua partida forcada em decorréncia da assim
chamada querela do ateismo.

No entanto, Fichte interrompeu a impressio da nova versio de sua prima philosophia (1797/98), que ele
havia comegado sob o titulo de “Ensaio de uma nova exposi¢ao da doutrina da ciéncia’, novamente devido
as consequéncias da controvérsia sobre seu suposto ateismo, apds a extensa secio introdutéria (“[ Primeira]
Introdugio’, “Segunda Introdugio”) e um primeiro capitulo (GA1/4:183-281). Como os planos posteriores
de imprimir a nova exposi¢ao, que Fichte j4 havia preparado em vista das prele¢oes e que ele havia anotado
em “cadernos’, hoje perdidos, também acabaram sendo abandonados, a Doutrina da ciéncia nova methodo
permaneceu desconhecida para além do publico das respectivas trés palestras e, portanto, também sem
influéncia ou efeito. Foi somente a descoberta de vérias transcri¢des de li¢des da Doutrina da ciéncia nova
methodo, no inicio e no final do século XX, seguida de sua publicacio (1937, 1982/1994, 1978, 2000),
que tornou a Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia dos anos 1796-1799 objeto de pesquisa sistemdtica
e comparativa e a estabeleceu como uma versao alternativa bem-sucedida a primeira doutrina da ciéncia.

Assim como as doutrinas do direito e dos costumes publicadas, a Doutrina da ciéncia nova methodo, que
estd disponivel em duas transcri¢des completas transmitidas a nés (“Nachschrift Halle”, “Nachschrift Krause”)
(GA1V/2:17-267 e GA IV/3:323-524, bem como 527-535), segue uma metodologia que se desvia da
Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia. Em vez de principios abstratos em conjunto com a mediagao dialética
dos opostos neles implicitos, a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia” pratica uma abordagem narrativo-
reconstrutiva dos principios do saber6, na qual as pecas de determinagio cada vez mais especificas e concretas
da autoconsciéncia possivel sao reunidas em uma progressao linear (“dedugdo”). O ponto de partida, assim,
ndo é o sujeito universal incondicionado como tal (“o eu absoluto”), mas sim a consciéncia individual tanto
de si mesma quanto do mundo objetivo, a partir da qual se ascende primeiro ao principio da subjetividade
como tal, para entio — na dire¢dao oposta e com o propésito de confirmar a andlise anterior — retornar do
eu-principio para o eu principiado.

Desviando-se da Fundagao de toda a doutrina da ciéncia, que apreende o principio do saber em sua forma
genérica como um fundamento pré-disjuntivo tanto do saber teérico como do pratico, o principio da Doutrina

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



da ciéncia nova methodo é articulado em perspectiva pratica — como um “querer puro” indeterminado-universal
ou “vontade pura” (GA IV/3:182, 184). No entanto, na “Nova Exposi¢do’, o querer, elevado a forma e
fung¢do de um primeiro principio, é cunhado tanto tedrica quanto praticamente — como um conhecimento
absolutamente certo de um Dever-Incondicionado [ Unbedingt-Gesollten], que, num mesmo golpe, também
se torna voluntativamente efetivo com sua apreensao cognitiva.

Dividida em uma primeira metade que ascende do eu individual ao querer puro e uma segunda metade
que descende do querer puro de volta ao eu individual, a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia” integra a
constituigao fundamental do saber e do querer em uma narrativa quase cronoldgica, de histéria da subjetividade
(“histéria pragmatica do espirito humano”) (GA 1/2:365), que reconduz diferenca a diferenciagao e
articulagdo a desenvolvimento. Na verdade, porém, trata-se de uma ordenagao que surge instantaneamente
(“emum golpe”) (GA11/9:301), que somente na reflexdo filosofica (“para o filésofo”) (GA 1/4:213; énfase
no original), portanto, reconstrutivamente e, nessa medida, artificial e formalmente ficticia, é submetida a
uma exposi¢ao temporalmente dilatada?7.

Aintegraco radical, visada pela primeira vez na “Nova exposi¢ao da doutrina da ciéncia’, do eu principial qua
querer puro e do eu principiado qua autoconsciéncia pratica encontra sua continuagio sistémico-arquitetdnica
no lado do objeto que complementa funcionalmente o lado do sujeito. Metodologicamente inovadora é a
integracio reciproca do mundo dos objetos do conhecer tedrico (“mundo dos sentidos” [ Sinnenwelt]) e da
esfera do conhecer prético e do querer (“mundo dos costumes” [ Sittenwelt]). Em particular, a Doutrina da
ciéncia nova methodo expde a concatenagao quintuplamente estruturada (“periodo sintético”) (GAIV/3:500
e GAIV/2:247) de eu, pensar, querer, mundo dos sentidos e mundo dos costumes. Partindo do principio do
querer puro, a cadeia transcendental de condigdes se estende em uma dire¢ao empirica, mediante o conhecer
tedrico, para o mundo das coisas constituidas através deste, e em uma dire¢do noumenal, mediada pelo
conhecer praticamente atuante, para o mundo, oriundo deste conhecer, das pessoas agentes e interagentes.
Os cinco elementos interligados, ademais, se juntam em um circulo, pela conjungio das extremidades opostas
na estrutura de uma relagio reciproca, na qual o mundo dos sentidos contribui com a base material para o
mundo dos costumes e este tltimo com a forma final para 0 mundo dos sentidos.

Além das inovagdes metodoldgicas e das novas acentuagdes doutrindrias em relagao a Fundagao de toda a
doutrina da ciéncia, a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia” também introduz uma mudanca de dimensao
mais metafiloséfica, que busca substituir o uso anterior nao mediado de conceitos e concepgdes altamente
abstratos (“Tathandlung’, “o eu absoluto®) com a direcionada e engenhosa introducao da consciéncia
situada no mundo da vida ("ponto de vista natural®, ‘ponto de vista da vida’) ao nivel de reflexdo da filosofia
transcendental avangada ("especulagao”) (GA I/4: 211 nota). A expressdo sistémico-arquitetonica desse
repensar por parte de Fichte, que certamente também é motivada pelo mal-entendido generalizado da Fundagdo
de toda a doutrina da ciéncia, sdo as extensas se¢des introdutorias recém-inseridas da “Nova Exposicao’,
uma das quais (“Introducao”) (GA 1/4: 186-208) destina-se especificamente a um publico filosoficamente
imparcial, e a outra (“Segunda Introdugao”) (GA1/4:209-244) especificamente “para leitores que ja possuem
um sistema filoséfico” (GA 1/4:209).

Também pertencem ao circulo das pretendidas tentativas de mediagao da doutrina da ciéncia sua popularizagao
e divulgacao por meio de escritos especialmente redigidos para complementar e elucidar — dentre eles, o
tratamento diditico do procedimento da doutrina da ciéncia no escrito metodoldgico, concebido como
uma colegao de ligoes, Comunicado claro como o sol ao grande puiblico sobre a esséncia da mais recente filosofia
(1801) (GA1/7:183-268), e o tratado A destinacdo do homem (1800) (GA1/6:183-311), concebido como
um escrito de reflexio e edificagio. Com a tltima publicagdao em particular, Fichte responde ao mal-entendido
desenfreado da primeira doutrina da ciéncia, a0 encenar dramaticamente a recepgao corrente da Fundagdo
de toda a doutrina da ciéncia, reduzida apenas as duas primeiras partes, com a exclusao da parte prética, como

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



momento de um caminho de formacio que, entio, intencionalmente conduz para além do conceito do saber
teoricamente restrito em dire¢o a ciéncia do pratico popularmente refuncionalizada, que doravante é exposta
como doutrina da crenga na vontade racionalmente boa que é escolhida voluntariamente.

3. Das primeiras as exposi¢oes tardias da doutrina da ciéncia

Inicialmente, mesmo apds a perda de seu cargo de professor e sua subsequente partida de Jena para
Berlim, Fichte manteve seu plano de publicar em forma de livro a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia’,
jé existente em extensas notas. No entanto, em 1802, cinco anos apds a primeira conferéncia em Jena da
Doutrina da ciéncia nova methodo, vem alume nao a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia” posta em vista
pelo proprio Fichte mais de uma vez, mas uma segunda edi¢ao da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia,
publicada em duas edigbes concorrentes por diferentes editoras. O editor da primeira edigao da Fundagdo de
toda a doutrina da ciéncia, Gabler, em Leipzig, publicou uma reimpressio com poucas alteragoes, sobre a qual
havia estado anteriormente em negociagdes com Fichte, sem que — pelo menos de acordo com o relato de
Fichte sobre os fatos na controvérsia da publicagao subsequente — um contrato valido tivesse sido concluido.
Simultaneamente, vem a lume pela editora Cotta, em Tiibingen, uma segunda edi¢ao da Fundagdo de toda a
doutrina da ciéncia, autorizada pelo autor, com alteragdes feitas por Fichte na primeira edigao, que consistem
principalmente em notas explicativas adicionais. Uma c6pia manuscrita da primeira edi¢ao, na qual Fichte
havia inserido corre¢des e alteragdes, que puderam ainda ser levadas em conta na nova edigao da Fundagdo de
toda a doutrina da ciénciano &mbito da edicao das Obras Completas [ Sammtliche Werke] (1845/46) organizada
pelo filho de Fichte, tem de ser considerada nesse interim como perdida.

O fato de Fichte finalmente nao ter publicado a “Nova Exposi¢ao da Doutrina da Ciéncia’, que era mais
compreensivel e cativante do que a maguda e dspera Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia e que ja estava
disponivel por escrito na forma de suas notas de aula (em “cadernos”) indiretamente fala a favor de sua continuada
apreciacao da primeira — e inica — versao impressa da doutrina da ciéncia, cujo rigor sistemadtico e coeréncia
argumentativa Fichte ndo mais alcangou em nenhuma versao posterior e provavelmente nem se esforgou
por isso. Nessa medida, a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia pode ser considerada pelo préprio Fichte
tardio como uma versao escrita permanentemente valida da doutrina da ciéncia, a qual Fichte continuamente
remete para a reprodugao exemplar de esclarecimentos conceituais e especificidades doutrindrias. Assim, em
um escrito metafiloséfico-introdutério a doutrina da ciéncia, ndo publicado, de 1806, que leva o inauténtico
titulo de “Relato sobre o conceito da doutrina da ciéncia e seu destino até agora’, afirma-se “que a antiga
exposi¢ao da doutrina da ciéncia é boa e suficiente por enquanto” e, além disso, “que a antiga exposi¢io da
doutrina da ciéncia pode ser declarada boa e correta” (GA 11/10:29). Como, além da Fundagdo de toda a
doutrina da ciéncia, nenhuma outra exposi¢ao posterior estava disponivel para os pretendidos leitores do
texto, a referéncia dessa passagem a versao de 1794/95 é inequivoca.

Em oposi¢ao ao constante status da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia como a versdo de referéncia
permanente da doutrina da ciéncia, a “Nova Exposigao da Doutrina da Ciéncia” da segunda metade da
década de 1790 enfrenta apds 1800 concorréncia interna na forma dos esforgos empreendidos por Fichte
em Berlim por uma exposi¢ao radicalmente modificada da doutrina da ciéncia. As prelecdes de Jena da
Doutrina da ciéncia nova methodo tinham reagido ao mal-entendido inicial da doutrina transcendental do eu
como egoismo (tedrico) e d muito disseminada negligéncia da parte final da fundagao da “ciéncia do prético’,
com modificagdes metodoldgicas e esclarecimentos doutrindrios. Em contraste, a exposigao da doutrina da
ciéncia que se desenvolveu de 1800 em diante é marcada por um contexto radicalmente alterado de recepcao
e efeitos da doutrina da ciéncia.

O pano de fundo dasinovagdes expositivas a partir de 1800 é formado, por um lado, pelaacusacio de ateismo
e niilismo feita & doutrina da ciéncia — que ficano ar desde a controvérsia de 1798-99, em particular por meio

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



da intervengao de F. H. Jacobi —, e por outro lado, pela agressiva emergéncia de concepgoes de sistema e
projetos de sistema filoséficos concorrentes, em particular por Schelling (e Hegel) 13. Fichte reagiu a ambos
os desafios com uma reconceitualizacio radical da doutrina da ciéncia e, especialmente, de seu conceito de
saber. O que permanece inalterado é — em termos neokantianos — a concepgao tedrico-validacional do saber
[geltungstheoretische Auffassung des Wissens] como invariante e independente (“absoluta”) das condi¢des
contingentes da realizacao de reivindicagoes cognitivas de todo tipo. Mesmo depois de 1800, o objeto da
doutrina da ciéncia continua sendo o proprio saber e como tal.

No entanto, ao contrdrio da forma inicial da doutrina da ciéncia, incluindo sua “nova exposi¢ao” na figura
da Doutrina da ciéncia nova methodo, a exposicao da doutrina da ciéncia ap6s 1800 nao articula mais o carater
de absolutez do saber exclusivamente na conceptualidade egoldgica, como uma doutrina do eu (“ponente”)
que por principio possibilita a si mesmo e tudo o mais. Antes, a constituigao egoéica de principio do saber é
representada apés 1800, nio como o préprio primeiro principio, mas como a forma principial (“forma-eu”)
(GAI1/17:33) que caracteriza essencialmente o saber sem simplesmente coincidir com ele. Fichte também
tende, nas exposicoes tardias da doutrina da ciéncia, a atribuir tragos fundamentais anteriormente atribuidos
a0 eu ao préprio saber como tal — por ventura, quando agora se trata do saber (absoluto), que ele ¢ “em si
mesmo, e para si mesmo ... € absolutamente apenas como saber” e é “como saber absolutamente, 0 que ¢, e
porque ¢ (GAII/6:151).

Em umaanotagio programética inédita de 1808, que reflete autocriticamente sobre as exposi¢des anteriores
da doutrina da ciéncia, tanto primeiras quanto tardias, para fundamentalmente introduzir a nova formulagao
no tltimo grupo de exposigdes (a partir de 1810), o préprio Fichte critica na Fundagdo de toda a doutrina
da ciéncia seu formalismo egoldgico, ao qual as exposicdes posteriores (deve ter-se em mente aqui, acima
de tudo, as cinco versdes [3 realizadas em Berlim, 1 em Erlangen, 1 em Kdnigsberg] de 1804, 1805 e 1807)
teriam acrescentado a consideragio do eu aquém de sua mera forma (“forma da egoidade”):

[...] se eu mesmo quisesse argumentar contra a antiga exposicao da W.L., poderia dizer que nela apenas a forma
vazia do eu, o mero e puro eu formal, eralevado em consideragao, sem responder & pergunta: o que ¢ entio esse eu
formal, independente dessa forma, em si mesmo? Esse em si mesmo, ao qual a forma do eu ¢ apenas adicionada: eu
compreendi mais firmemente nas ltimas exposi¢oes. (GAII/11:182)

No entanto, aquilo que est4 subjacente a forma egdica [ichliche Form] ndo ¢ introduzido como pré-egdico
[prié-ichlich] ou mesmo extra-egoico [aufer-ichlich], mas como o fundamento proto-egéico [proto-ichlich]
no e do proprio eu e consiste, para o Fichte mais tardio, na esséncia do saber (absoluto) como tal: em sua
funcao fundamental como o fundamento de validade de todas as posi¢oes egdicas “posteriores”. A primazia
do saber para a constitui¢ao coordenada do si e do mundo é apreendida pelo Fichte tardio preferencialmente
em metéforas oticas (“ver”, “olho”).

O eu (absoluto) qua saber (absoluto), no que diz respeito a sua validade incondicional, “absoluta’, é
remetido, na obra de Fichte apds 1800, sem excecio, a um momento artificialmente isolado de absolutez,
que alternadamente é apresentado como “o absoluto’, “o ser”, “o ser absoluto” ou também “Deus” (GA 11/8:
10,242, 118 e 114), sem que, por isso, se trate nesses fatores funcionais do saber, designados com titulos da
metafisica geral e especial, de entidades ontoldgicas no sentido tradicional. Em vez disso, com a reutilizagao
dos termos tradicionais sob condi¢des tedricas filosoficas critico-transcendentais, Fichte articula a presenca
de fatores e formas no e do saber que, fundamentalmente, se elevam acima de todo contingente e, portanto,
de todo finito, e que se destinam a indicar a absolutez, a infinitude e a universalidade do saber como tal.

A continuidade essencial entre as exposi¢des mais antigas e mais novas da doutrina da ciéncia - e, com isso,
também a continua validade da Fundagdo de toda doutrina da ciéncia — se mostra também na rejeigao explicita
no Fichte mais tardio de um ser pré- e extra-egoico: “Justamente nio se deve por de antemao nenhum ser

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



10

fixo e estavel” (GA11/11:195). Mesmo para o Fichte de depois de 1800, vale “a velha proposigio do eu” (GA
11/11:195), como ele agora a chama em retrospecto, de acordo com a qual o eu “(pée) a si e, por sua vez, seu
proprio ser origindria e pura e simplesmente” (GA1/2:261) ou, como diz uma reflexio metafiloséfica tardia
de Fichte, “que para mim nada é, eu o fago pois” (GA1I/11:195).

4. As exposigoes tardias da doutrina da ciéncia

Diferentemente do caso da primeira exposi¢ao da doutrina da ciéncia na Fundagdo de toda a doutrina da
ciéncia e da “Nova Exposicao” na Doutrina da ciéncia nova methodo, ndo hd nenhuma versdo autorizada da
exposi¢do novamente alterada apos 1800 que possa ser colocada ao lado da “antiga” exposi¢ao impressa e da
primeira “nova” exposicao fatualmente desconhecida, como um terceiro tipo de exposigao completamente
nova. Ao contrario, Fichte expds repetidamente a doutrina da ciéncia de maneiras novas e diferentes, de
1800 até imediatamente antes de sua morte, no inicio de 1814. E verdade que ele se absteve de publicar as
exposigoes tardias em forma de livro, a fim de garantir as condigoes adequadas para a recepgio e o impacto
da doutrina da ciéncia por meio de sua comunicagao puramente oral. No entanto, Fichte ndo renuncia de
forma alguma de fixar por escrito a doutrina da ciéncia com o proposito de elabord-la, o que lhe aparece
necessario em face da complexidade de seu pensamento filoséfico. Assim, existem originalmente elaboragoes
detalhadas escritas pela mio de Fichte para todas as palestras comprovéveis da doutrina da ciéncia (das quais,
no entanto, alguns textos originais, que ainda estavam disponiveis para I. H. Fichte para sua edi¢ao, foram
perdidos desde entio), e isso também a partir da fase em que Fichte provavelmente nao planejara qualquer
publicagao adicional em livro da doutrina da ciéncia. Visto dessa forma, nao hd, propriamente, uma “doutrina
nao escrita” no Fichte mais tardio, no que diz respeito a doutrina, mas sim a forma de publicizagao de uma
exposi¢ao, preparada em forma escrita, mas disseminada oralmente, de uma doutrina fundamental filoséfico-
transcendental essencialmente idéntica (“oralidade escrita”).

Dos anos tardios de Fichte, nada menos que doze exposi¢oes da doutrina da ciéncia sobreviveram. Depois de
uma formulagio inicial fragmentaria de 1800 (“Nova elaboragio da doutrina da ciéncia”) (GA 11/5:319-402),
que na verdade ndo pertence a contagem candnica, hi uma versao escrita e apresentada em 1801/02, intitulada
“Exposigdo da doutrina da ciéncia” (GA 1/6:129-324), na qual, pela primeira vez, o préprio saber e como tal é
revelado a propésito de seu carterincondicionado de validade como absoluto (“o saberabsoluto”) (GAI1/8:338).

Depois de alguns anos de preparagao intensiva, Fichte apresentou a doutrina da ciéncia trés vezes em 1804,
sendo que o ciclo de conferéncias intermediario (“A Doutrina da Ciéncia 1804. 22 Conferéncia”) (GA11/8:
2-421, em duas versdes impressas em paralelo nas paginas pares e impares) se distingue por uma coeréncia
sistemética e elaborago argumentativa especiais. Nas trés exposi¢oes de 1804 (GAI1/7:60-235 “Prelecoes da
W.L. No inverno de 1804”; GAII/8: 2-421 “Doutrina da ciéncia 1804/2”; GAII/7: 301-368 “3er Curso da
W.L.”), o momento absoluto do saber, que anteriormente aparecia sob o titulo de “eu absoluto”, se encontra
enunciado pela primeira vez em uma separagio artificial como “o Absoluto” ou “o Ser”. A partir do ano
seguinte, duas outras exposi¢des da doutrina da ciéncia devem ser registradas: “Os principios da doutrina
de Deus, dos costumes e do direito” (GA I1/7:378-489) e “Quarta conferéncia da doutrina da ciéncia” ou
“Doutrina da ciéncia 1805, ‘Erlangen” (GA11/9: 179-311).

Depois de uma exposiio isolada (“Doutrina da ciéncia 1807, ‘Konigsberg™) (GA 11/11:1-202), os
ultimos cinco anos da vida de Fichte, que coincidiram com suas atividades de ensino na recém-fundada
Universidade de Berlim, viram outras cinco apresentagdes diferentes da doutrina da ciéncia (1810, 1811,
1812, 1813 [interrompida], 1814 [interrompida]) (GA I1/11: 292-392, GA 11/12:143-299, GA 11/13:43-
179, GA 11/15:133-168, GA 11/17:319-340), nas quais o momento da validade incondicionada do saber,
anteriormente identificado como “o absoluto” ou “o ser”, é preferencialmente firmado como “vida” no sentido
infinitivo-ativo da palavra (latim vivere) (GA11/10: 119 e GA11/17:14).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



11

Embora o préprio Fichte ndo tenha fomentado a impressio de nenhuma das doze versdes tardias da
doutrina da ciéncia, versoes individuais j& haviam sido publicadas em meados do século XIX na edi¢ao das
Obas Péstumas (3 volumes, 1834-35) e das Obras completas (8 volumes, 1845/46), editadas pelo filho de
Fichte. Entretanto, foi somente com a Edi¢do Completa de J. G. Fichte da Academia Bévara das Ciéncias (1962-
2012) que a extensdo total do trabalho continuo de Fichte na doutrina da ciéncia tornou-se visivel e todas as
exposi¢oes da doutrina da ciéncialegadas do esp6lio foram editadas criticamente. A exploragao filoséfica do
espolio de Fichte, agora publicado em sua totalidade, em particular do acervo integral das exposi¢oes mais
tardias da doutrina da ciéncia, ainda estd em seu inicio. Decerto, hd monografias mais recentes sobre versdes
tardias individuais. Por enquanto, no entanto, ndo hd nenhum estudo comparativo e completo do complexo
das obras do espolio da doutrina da ciéncia no estilo e formato dos trabalhos anteriores decisivos de Martial
Guéroult (Guéroult, 1930) e Xavier Léon (Léon, 1922).

Enquanto as doze versoes tardias da doutrina da ciéncia diferem em parte consideravelmente em
terminologia e conceitualidade, as diferencas sistemédticas e metodoldgicas entre as versdes individuais sao
menos marcantes do que as semelhangas e as diferencas gerais entre elas e as duas versdes do periodo de
Jena. Particularmente em contraste com as duas primeiras exposi¢oes — a Fundagdo de toda a doutrina da
ciéncia de 1794/95 e a Doutrina da ciéncia nova methodo de 1796/99 — as exposicdes tardias se aproximam
mais para formar um bloco monumental de elaboragdes que representam e implementam alguns poucos
temas, teses e teoremas em reviravoltas sempre novas. A caracteristica estilistica filosdfica das exposi¢des
tardias da doutrina da ciéncia nao ¢, portanto, a inovagao reiterada, mas sim a itera¢ao e a variagiao de um
nucleo fundamental metodolégico-sistemadtico, que é exposto de forma nova e diferente a cada vez. A forma
de recep¢ao e interpretagio adequada a fatura varidvel da doutrina da ciéncia em suas exposigoes tardias
também nao é, por isso, a consideragao isolada de versoes individuais, mas a consideragao comparativa da
constitui¢do em série da obra capital da vida de Fichte. O objetivo é constituir o “espirito” (ou “modo de
pensar”) por trds da “letra” varidvel e deliberadamente variada por Fichte, espirito que ndo apenas une as
doze versoes tardias entre si, mas também conecta as primeiras versoes as tardias.

A monotemadtica marcante e amonotonia monumental, que caracterizam o conjunto de exposi¢oes tardias
da doutrina da ciéncia, refletem a preocupagao central do Fichte tardio em transmitir, de forma sempre nova
e fresca por meio da apresentagao oral, as visdes fundamentais — ainda nao suficientemente comunicadas
efetivamente pelas primeiras exposi¢des — sobre a constituicao transcendental do saber, incluindo a
funcionalidade fundamental de seu portador (sujeito) assim como de seu objeto [Gegenstand] (objeto)
[ Objekt]. Nisto, ndo sdo os detalhes doutrinarios que sofrem alteragdes nas versdes tardias em comparagao
com as primeiras versdes. Em vez disso, sao as linhas gerais e os pontos de vista gerais da doutrina da ciéncia
como um todo que devem ser transmitidos ao publico propriamente reunido — sob a rentncia da forma
essencialmente deturpante e potencialmente falsificadora da comunicagio escrita (impressa).

Aintengao comum das exposigdes tardias da doutrina da ciéncia de provocar uma mudanga espiritual geral
no publico ouvinte e de introduzi-lo efetivamente a esséncia efetiva do saber também torna compreensivel
a validade continua da versao impressa inicial da doutrina da ciéncia. Nao se trata, para o Fichte tardio,
de substituir ou mesmo superar a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia como tal, que foi concebida e
executada a partir da forma escrita e em forma de livro. Em vez disso, trata-se de suplementar a insuperavel
conquista filoséfica da Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia com tais perspectivas e compreensdes — a
serem transmitidas oralmente — da teoria transcendental do saber, as quais situam o saber em sua posi¢ao

» «

central entre um momento absoluto que est4 em seu fundamento (“ser”, “o absoluto”, “Deus”) e que garante a

validade incondicionada do saber, e uma esfera de objeto fundada no saber (“mundo dos sentidos”, “mundo
dos costumes”), da qual o saber ¢é saber.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



12

No modo de exposigao tardio de Fichte, estrategicamente motivado, escolhido visando a adequada mediagao,
o saber é a manifestagio singular (“o aparecer” [ Erscheinung]) do absoluto, assim como 0 mundo — em sua
duplicidade como ordem fenomenal e noumenal de coisas e pessoas — é a realizagao constitutiva ou projecio
transcendental (“o aparecer do aparecer” [die Erscheinung der Erscheinung]) do saber. Com isso, a doutrina
da ciéncia de Fichte permanece sem excecio e até o fim um idealismo critico. Tanto para o primeiro Fichte
quanto para o Fichte tardio, o mundo junto com seus objetos s6 é no saber, através dele e para ele; o saber,
por sua vez e como tal, ndo se funda em nada objetivo ou mundano, mas existe — é vilido — puramente por si
mesmo e a partir de seu fundamento préprio absoluto. Nada diferente ja era de se inferir a partir da Fundagdo
de toda a doutrina da ciéncia, mas em uma linguagem dificil (“eu absoluto”, “postulagao’, “agdo”), com uma
condugio de pensamentos altamente complexa (“dedugao”, “dialética”) e com meios que puderam dar origem
a mal-entendidos (“o eu”, “o nao-eu”).

Entretanto, mesmo os meios que Fichte deliberadamente escolheu em suas exposigoes tardias da doutrina
da ciéncia para comunicar a teoria critica do saber (“doutrina da ciéncia”) nio estio livres de conotagdes
enganosas e possiveis interpretagoes erroneas. Em particular, o recurso, apenas aparentemente totalmente
afirmativo, a termos e temas das posi¢des de Jacobi e Schelling, desenvolvidas em didlogo critico com a
primeira doutrina da ciéncia, tem repetidamente e até hoje dado a impressao de que, a partir de 1800,
Fichte seguiu a linha da filosofia da vida pré-racional de Jacobi ou da filosofia do absoluto quase spinozista
de Schelling — como se o idealista critico dos anos de Jena tivesse se tornado o metafisico neodogmatico do
ser absoluto ou mesmo o mistico neoplatdnico da vida absoluta. No entanto, essa leitura do Fichte tardio
desconhece a continuidade temdtica e doutrindria — e, portanto, a identidade essencial — entre as primeiras
versoes, egologicamente formuladas, e as versdes tardias da doutrina da ciéncia, que, por razdes estratégicas,
sdo ornadas e articuladas em termos da teoria do absoluto, da metafisica do ser e da filosofia da vida.

Para evitar leituras redutoras e falsificadoras da doutrina da ciéncia, é necessdrio, portanto, ler as exposigoes
tardias, consideradas tanto individualmente quanto como um todo, em comparagio com a primeira e Ginica
exposi¢ao impressa da doutrina da ciéncia, assim como, inversamente, o caminho para o conhecimento e a
familiaridade com as exposig¢des tardias da doutrina da ciéncia deve comegar com um estudo da obra por meio
da qual Fichte atuou de maneira mais impressionante e duradoura sobre o desenvolvimento pés-kantiano
da especulacgio filosofica, a Fundagdo de toda a doutrina da ciéncia. Para a apreensao filoséfica da doutrina da
ciéncia, vale aqui, sem exce¢io, um insight metodolégico-metafiloséfico fundamental, que ja se encontra
na primeira “doutrina da ciéncia impressa” (GA I1/12:135): “A doutrina da ciéncia é de tal espécie que nao
pode ser comunicada pela mera letra, mas exclusivamente pelo espirito [...]” (GA1/2:415).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



13

Referéncias bibliograficas
Baumanns, Peter 1990. ]. G. Fichte. Kritische Gesamtdarstellung seiner Philosophie. Freiburg/Miinchen.

Briiggen, Michael 1979. Fichtes Wissenschaftslehre. Das System in den seit 1801/02 entstandenen
Fassungen. Hamburg.

d’Alfonso, Matteo Vincenzo 2005. Vom Wissen zur Weisheit. Fichtes Wissenschaftslehre 1811. Amsterdam/
New York.

Fichte, Johann Gottlieb 1962-2012. Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften hg.
v. Reinhard Lauth u.a. Stuttgart-Bad Cannstatt.

Guéroult, Martial 1930. L'évolution et la structure de la Doctrine de la science chez Fichte. 2 Bde. Paris.

Janke, Wolfgang 2009. Die dreifache Vollendung des Deutschen Idealismus. Schelling, Hegel und Fichtes
ungeschriebene Lehre. Fichte-Studien-Supplementa 22. Amsterdam/ New York, NY.

Jantzen, Jorg, Thomas Kisser und Hartmut Traub (Hg.) 2005. Grundlegung und Kritik. Der Briefwechsel
zwischen Schelling und Fichte 1794-1802. Fichte-Studien 25. Amsterdam und New York.

Klotz, Christian 2002. Selbstbewuf3tsein und praktische Identitit. Eine Untersuchung tiber Fichtes
Wissenschaftslehre nova methodo. Frankfurt/M.

Lauth, Reinhard 1967. Die erste philosophische Auseinandersetzung zwischen Fichte und Schelling
1795-1797. Zeitschrift fir philosophische Forschung 21, 341-367.

Lauth, Reinhard 1974. Die zweite philosophische Auseinandersetzung zwischen Fichte und Schelling
iiber die Naturphilosophie und die Transzendentalphilosophie und ihr Verhiltnis zueinander (Herbst
1800 - Frithjahr 1801). Kant-Studien 65, 397-435.

Léon, Xavier 1922. Fichte et son temps. 2 Bde. Paris.

Radrizzani, Ives 1993 Vers la fondation de I'intersubjectivité chez Fichte. Des Principes ala Nova Methodo.
Paris.

Schlésser, Ulrich 2001. Das Erfassen des Einleuchtens. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804. Berlin.

Stolzenberg, Jirgen 2005. ,Fichtes Willenslehre®, In: Fichtes praktische Philosophie. Eine systematische
Einfiithrung, hg. v. Hans Georg von Manz und Giinter Zoller. Hildesheim, 93-110.

Taver, Katja V. 1999. Johann Gottlieb Fichtes Wissenschaftslehre von 1810. Versuch einer Exegese.
Amsterdam/Atlanta, Ga.

Weif3, Michael B.2018. Leben als Leben. Johann Gottlieb Fichtes spite Wissenschaftslehre. Wiirzburg 2018.

Zoller, Giinter 1998. ,/Das Element aller Gewissheit. Jacobi, Kant und Fichte tiber den Glauben”. Fichte-
Studien 14, 21-41.

Zoller, Giinter1998a. Fichte’s Transcendental Philosophy. The Original Duplicity of Intelligence and
Will. Cambridge.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2-14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



14

Zoller, Guinter 1999. ,Einheit und Differenz von Fichtes Theorie des Wollens®. Philosophisches Jahrbuch
106, 430-440.

Zoller, Gunter 2000. ,Denken und Wollen beim spiten Fichte®, Fichte-Studien 17, 283-298.

Zo6ller, Gunter 2001. ,Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte® In: Der
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beitrdge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg.
v. Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto. Stuttgart-Bad Cannstatt, 307-330.

Zoller, Giinter 2003. ,Das Absolute und seine Erscheinung. Die Schelling-Rezeption des spiten Fichte”.
Jahrbuch des deutschen Idealismus/Yearbook of German Idealism 1, 165-182.

Zoller, Gunter 2003a. ,/On revient toujours ... Die transzendentale Theorie des Wissens beim letzten
Fichte®, Fichte-Studien 20, 253-266.

Zoller, Gunter 2006. ,Fichte in Berlin in Miinchen. Erofinungsvortrag des Prasidenten®. In: Fichtes letzte
Darstellungen der Wissenschaftslehre. Beitrige des Fiinften Internationalen Fichte-Kongresses Miinchen
2003, hg. v. Giinter Z6ller und Hans Georg von Manz, Bd. 1. Fichte-Studien, Bd. 28. Amsterdam und
Atlanta, GA, 1-14.

Zoller, Giinter 2006a. , Fichte, Schelling und die Riesenschlacht um das Sein”. In: Fichte in Berlin. Spekulative
Ansitze einer Philosophie der Praxis, hg. v. Ursula Baumann. Hannover, 93-110.

Zoller, Ginter 2009. ,Die Sittlichkeit des Geistes und der Geist der Sittlichkeit. Fichtes systematischer
Beitrag". In: Geist und Sittlichkeit. Ethik-Modelle von Platon bis Levinas, hg. v. Edith Diising, Klaus Diising
und Hans-Dieter Klein. Wiirzburg, 217-238.

Zoller, Giinter 2013. Fichte lesen. Stuttgart-Bad Cannstatt.

Zoller, Ginter 2014. ,Life Into Which An Eye Has Been Inserted. Fichte on the Fusion of Vitality and
Vision® Rivista di Storia della Filosofia 69, 601-617.

Zéller, Giinter 2016. ,Fichtebilderverbot. Historische und systematische Uberlegungen zum philosophischen
Umgang mit Fichtes Texten®. In: Bild, Selbstbewusstsein, Einbildungskraft, hg. v. Alexander Schnell und
Jan Kunes. Fichte-Studien 42. Leiden/Boston, MA, 217-234.

Zoller, Giinter 2018. ,System und Leben. Praktische Philosophie beim spiten Fichte®. In: Kant und der
Deutsche Idealismus. Systemkonzeptionen im Horizont des Theismusstreites (1811-1821), hg. v. Christian
Danz, Jiirgen Stolzenberg und Violetta Waibel, Hamburg, 97-116.

Zoller, Gunter 2020. ,Johann Gottlieb Fichte® In: Grundriss der Geschichte der Philosophie, urspr. hg.
v. Friedrich Ueberweg, vollst. neue Ausg. hg. v. Helmut Holzhey. Die Philosophie des 19. Jahrhunderts,
koord. v. Helmut Holzhey und Wolfgang Rother, Bd. 1/1-3: Deutschland, hg. v. Gerald Hartung, Bd.
1/1. Basel, 109-137.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, des. de 2025, p. 2 -14 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100672



15

Fichtey la quintuplicidad antes, durante
y después de Jena (1793-1806)

Fichte’s Concept of Quintuplicity Between 1793-1806

Emiliano Acosta
University of Antwerp, Bélgica
emiliano.acosta@uantwerpen.be

Resumen: En este articulo ofrezco una reconstruccion de los desplazamientos del concepto fichteano de quintuplicidad
(Flinffachheit) entre 1793 y 1806. Si bien el término “quintuplicidad” suele ser puesto en relacion exclusiva con la
doctrina de la ciencia después de Jena, en este articulo intento mostrar que la apariciéon de esta palabra en el periodo
después de Jena no significa una novedad o invencién en sentido absoluto, sino antes bien el descubrimiento y
la formalizaciéon de un modo de concebir todo concepto y toda sintesis que ya se halla operando en la filosofia de
Fichte desde sus primeros esbozos a finales de 1793. Mi intencién en el presente articulo es mostrar el recorrido que
hace este concepto desde su uso implicito, irreflexivo o espontaneo hasta su formalizacién y utilizacion sistematica.

Palabras clave: quintuplicidad; sintesis; unidad; multiplicidad; doctrina de la ciencia.

Abstract: In this article | offer a reconstruction of the shifts in Fichte’s concept of quintuplicity (Fiinffachheit) between
1793 and 1806. While the term “quintuplicity” is usually associated exclusively with the doctrine of science after
Jena, in this article | attempt to show that the appearance of this word in the period after Jena does not signify a
novelty or invention in the absolute sense, but rather the discovery and formalization of a way of conceiving every
concept and every synthesis that was already at work in Fichte’s philosophy from its earliest sketches in late 1793.
My intention in this article is to show the journey this concept takes from its implicit, unreflective, or spontaneous
use to its formalization and systematic utilization.

Keywords: quintuplicity; synthesis; unit; multiplicity; doctrine of science.

Recebido em 21 de abril de 2025. Aceito em 12 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 15-29 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



16

En el presente articulo propongo una reconstruccion de los desplazamientos que sufre el concepto fichteano
de quintuplicidad (Fiinffachheit) en el periodo entre 1793y 1806. Este concepto refiere en general al principio
metodoldgico fichteano segtin el cual la estructura elemental de todo concepto y, por consiguiente, de toda
sintesis debe ser quintuple. En sentido especifico ‘quintuplicidad’ representala sintesis fundamental y ultima
del sistema. El término ‘quintuplicidad’ aparece por primera vez en las lecciones de la doctrina de la ciencia
de 1804 en Berlin, si bien, como mostraré mas adelante, ya en sus lecciones dictadas en la Universidad de
Jena entre 1796/99 —conocidas bajo el nombre de doctrina de la ciencia nova methodo- Fichte afirma que
toda sintesis es quintuple y pone como dltimo momento de su sistema una sintesis entre el mundo racional
y el mundo sensible compuesta de cinco elementos.

Fichte utiliza en 1804 ‘quintuplicidad’ en el sentido especifico de sintesis final cuando habla de “los
veinticinco momentos capitales y determinaciones fundamentales del conocimiento en su origen” (GAI1/8,
419), pero también en el sentido general cuando sostiene que la quintuplicidad es la forma que adquiere la
multiplicidad cuando es unificada mediante sintesis (GA 11/8: 21y 421). En sus lecciones sobre la doctrina
dela ciencia de 1805 en Erlangen Fichte afiade a esta quintuplicidad una quintuplicidad del deber en cuanto
su condicidn de posibilidad.

Fichte aplica también explicitamente el esquema de la quintuplicidad en sus escritos publicados en 1806
sobre la vocacién del intelectual, filosofia de la historia y filosofia de la religion, respectivamente: Sobre la
esencia del intelectual y sus manifestaciones en el dmbito de la libertad, Las caracteristicas fundamentales de la edad
contempordnea, y La instruccion para la vida bienaventurada. ‘Quintuplicidad’ vuelve a aparecer, por cierto, en
manuscritos posteriores, como por ejemplo Los hechos de la consciencia de 1810y 1813 ylas lecciones sobre
la doctrina de la ciencia y sobre 16gica transcendental de 1812 (véase por ejemplo GA 11/12, 29,11/15, 41,
11/13,85y11/14, 61 respectivamente). En lo que sigue me limito, sin embargo, al periodo entre 1793y 1806.

Sibien el término quintuplicidad en el periodo entre 1804y 1806 posee una centralidad manifiesta tanto en
lo que concierne al método como al contenido, no debemos creer, empero, que el concepto de quintuplicidad
pertenece de modo exclusivo aun momento en particular del desarrollo histérico de la doctrina de la ciencia.
Como pretendo mostrar, la aparicion de este concepto en el periodo después de Jena no significa una novedad
oinvencién en sentido absoluto, sino antes bien el descubrimiento y la formalizacién de un modo de concebir
todo concepto y toda sintesis que ya se halla operando en Ia filosofia de Fichte desde sus primeros esbozos
a finales de 1793. Mi intencidn en el presente articulo es mostrar el recorrido que hace este concepto desde
su uso implicito, irreflexivo o esponténeo hasta su formalizacién y utilizacion sistematica.

En este recorrido identifico los siguientes momentos entre 1793 y 1806:

1. uso no explicito de sintesis quintuples y construccién de conceptos a partir de cinco elementos en
Meditaciones personales sobre filosofia elemental de 1793/94 y el Fundamento de toda la doctrina de la
ciencia de 1794/95;

2. primeruso explicito, si bien sin utilizar la palabra ‘quintuplicidad’, en Doctrina de la ciencia nova methodo
de 1796/99, comportamiento reflexivo con respecto a la idea de que toda sintesis debe contener
cinco momentos y construccion de la primera quintuplicidad en sentido especifico como estructura
originaria del Yoy sumundo o, dicho conla terminologia de la nova methodo, dela sujeto-objetividad;

3. pasodelaquintuplicidad dela consciencia y autoconsciencia en general a su quintuple determinacién
o diferenciacion interna: la quintuplicidad de quintuplicidades conla que culmina la segunda serie de
lecciones sobre la doctrina de 1804 en Berlin;

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



17

4. pasodelamencionada quintuplicidad de quintuplicidades ala quintuplicidad del deber enlaslecciones
de Erlangen sobre la doctrina de la ciencia en 1805;

5. paso de la quintuplicidad en sentido estricto, esto es, aplicada a consciencia y autoconsciencia, a la
quintuplicidad como herramienta para definir un concepto en los escritos de Fichte publicados en
1806 mencionados anteriormente.

1. Quintuplicidad antes y durante Jena hasta 1795

Como he indicado arriba, Fichte se refiere, si bien auin sin utilizar el término ‘quintuplicidad) por primera
vez explicitamente a la estructura quintuple, por un lado, de todo concepto y toda sintesis y, por otro, del Yo
en cuanto sujeto-objetividad en suslecciones sobre los fundamentos de la filosofia transcendental dictadas en
la Universidad de Jena entre 1796y 1799, 1a doctrina de la ciencia nova methodo. Ahora bien, la quintuplicidad
ya estd presente, si bien de modo implicito, en pasajes o momentos especulativos en escritos anteriores a 1796.
Por esto, antes de analizar el motivo de la quintuplicidad en la nova methodo propongo rastrear este motivo
en las Meditaciones personales sobre filosofta elemental (1793/94) y el Fundamento de toda la doctrina de la
ciencia (1794/95). Alli, en efecto, puede verse que Fichte lleva a cabo sintesis de conceptos bajo lalégica de
la quintuplicidad sobre la cual reflexiona, es cierto, por primera vez en la doctrina de la ciencia nova methodo.

Este modo de entender toda sintesis en términos de una quintuplicidad ya estd presente en el manuscrito
Meditaciones personales sobre filosofia elemental —si bien sélo de modo implicito o, antes bien, siendo usado
irreflexiva o espontdneamente. Este escrito, elaborado en el invierno de 1793/94 y revisado por Fichte durante
el dictado de su primer curso sobre la doctrina de la ciencia en la Universidad de Jena, es el primer intento
de Fichte de reformular la filosoffa transcendental de Kant y Reinhold de modo tal que pueda resistir a las
criticas tanto de Maimon como de Schulze (GAII/3,23-24).

El manuscrito Meditaciones personales es, sin duda alguna, tal como ha dicho Breazeale, un “documento
fascinante” (BREAZEALE, 1992, p. 3 n. 6), dado que permite reconstruir la génesis misma de la doctrina
de la ciencia. El contenido de este manuscrito corresponde con lo que luego en el libro Fundamento de toda
la doctrina de la ciencia son la primera y la segunda parte: acerca de los axiomas ( Grundsitze) de la doctrina
de la ciencia (§§1-3) y acerca del saber teérico (§4). En un segundo manuscrito del mismo periodo de las
Meditaciones personales, que lleva el titulo de Filosofia prdctica, Fichte se ocupa de lo que en el Fundamento es
el saber practico (§§5-11). En lineas generales la exposicion y la terminologia en el Fundamento es, como ha
de esperarse, mas clara que en los dos manuscritos. Las Meditaciones personales y Filosofia prdctica son mds
bien borradores y Fichte escribe alli para é] mismo, no para ser leido por sus estudiantes como sucede en el
Fundamento. Enlo que concierne al contenido, la primera y segunda parte del Fundamento estin mucho mas
elaboradas que las Meditaciones personales. Sin embargo, no se puede decirlo mismo enlo que concierne ala
parte del saber préctico del Fundamento cuando se la compara con el manuscrito Filosofia prdctica. Pues en
este manuscrito Fichte discute la cuestion del cuerpo, algo que no aparece en la tercera parte del Fundamento,
y presenta suidea de unificar el contenido de la segunda y tercera criticas kantianas en lo que élllama filosofia
o saber practico de modo mucho mds claro que en el libro de 1794/95. Estas dos cuestiones, Fichte vuelve
aincluirlas en la doctrina de la ciencia nova methodo.

En las Meditaciones personales Fichte intenta reiteradamente construir una sintesis entre el Yo practico y el
Yo tedrico —por cierto: Fichte habla en este escrito a veces de “A” en lugar de Yo. Lo que estd esencialmente
enjuego esla sintesis entre el Yo practico (Apr.) y el Yo en cuanto inteligencia (Ai.) o Yo teérico. Esto implica
principalmente las sintesis entre actuar y padecer, autonomia e iniciativa propia y estar-determinado. Estas
oposiciones refieren a la disyuntiva central en el pensamiento de Fichte, heredada en sentido estricto de
Kant, entre libertad y necesidad.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



18

Ahorabien, no es mi intencion entrar en un analisis detallado de la totalidad de este manuscrito, sino mostrar
sencillamente como aparece la quintuplicidad en este escrito. Al final de las Meditaciones personales sobre filosofia
elemental, esto es: el momento en que, al igual que en el Fundamento, Fichte busca mostrarla necesidad de pasar
del ambito tedrico al practico para poder explicar la naturaleza libre de la vida autoconsciente, Fichte formula,
amodo de conclusion de todo lo que ha venido llevando a cabo, la sintesis tltima en la que el Yo consiste. Esta
sintesis es la sintesis entre, por un lado, el Yo practico y su objeto, el cual es él mismo, y, por el otro lado, el Yo
tedrico y su objeto, el cual es algo exterior al Yo. El elemento que sintetiza estos cuatro elementos es:

una causalidad de la ley absoluta de A [sc. Yo] fuera de A. —Esto serfa de antemano una potencia deseante de A, [una
potencia] que demanda, y que va dirigida a -A [sc. No-Yo). (GA11/3, 177)

La construccién de esta quintuplicidad puede reducirse a dos pasos: primero hay una duplicacién de
la relacién subjeto-objeto a partir de la distincion entre esta relacién en términos tedricos y en términos
practicos; luego, se postula no solo la existencia de un nexo entre ambas relaciones, sino que ademds este
nexo es un elemento del Yo practico: la potencia apetitiva o deseante como respuesta a una ley de la razén
que exige que el sujeto sea en su relacion con el objeto lo determinante siempre y en sentido absoluto. Esto
ultimo Fichte lo anuncia al inicio de las Meditaciones personales donde esboza en unas pocas lineas qué es lo
que debe ser demostrado, a saber: el primado de la razén practica en su rol de dictar la ley que determina el
actuar del Yo y justifica la necesidad del No-Yo. (GA11/3, 26 y 48)

Esta sintesis quintuple tiene un correlato al nivel de la disciplina filoséfica o del sistema en cuanto exposicién
cientifica de la vida autoconsciente. El sistema también se estructura de modo quintuple. Fichte explica en
qué se diferencian filosofia tedrica y practica a partir de cémo sujeto (A) y objeto (-A) se comportan:

Asi como la filosoffa relacional [sc. filosoffa tedrica] trabaja para hacer -A igual al A y avanza hacia A subiendo; asi
también trabajala [filosofia] practica [ para] hacer A igual a-A, y va hacia -A descendiendo. ~En cada nivel donde [A
y -A] se encuentran, surgen contradicciones que tienen que ser resueltas. (GA11/3, 177)

Esta sintesis presenta la siguiente estructura quintuple: la filosoffa sin més o el sistema todo (primer
elemento) consiste en la sintesis de identidad o unidad de dos formas de identificacién: la tedrica consistente
en la identificacién del objeto con el sujeto del conocimiento (segundo y tercer elementos) —es decir: que
el objeto debe darse segun las reglas del Yo en cuanto inteligencia— y la identificacién prictica del sujeto
con un objeto no dado, sino inteligible (cuarto y quinto) —esta identificacién que nunca llega a realizarse
completamente es lo que en el Fundamento Fichte llama el conato (Streben): “una causa que no es causa”
(GA1/2,417). Esta quintuplicidad tiene el principio de movimiento en si misma, dado que en sus elementos
ya se hallan las contradicciones que exigirdn nuevas sintesis.

En los dos casos citados puede verse como Fichte ya en este momento inicial de su filosofia construye la
estructura quintuple a partir de una triada —algo que luego volvera a aparecer cuando Fichte aplica a partir
de 1796 deliberadamente el esquema de la quintuplicidad o lo quintuple. En la primera cita la triada estd
compuesta por el Yo practico, el Yo tedrico o inteligencia, y la ley. A esta triada se le suman dos miembros
—a ambos lados un nuevo elemento: el objeto préctico y el tedrico. En la segunda cita, los elementos de la
triada son filosofia sin mds, filosofia tedrica y filosofia practica. La quintuplicidad se consigue cuando los
dos tltimos elementos de la triada se traducen en dtios de opuestos (sujeto y objeto en sentido teérico y en
sentido practico).

Las Meditaciones personales muestran, entonces, que la dialéctica fichteana y sus sintesis quintuples ya estin presentes
en el pensamiento de Fichte antes de que él se vuelva conocido como el continuador o el més cabal representante
de la filosofia transcendental de Kant y encuentre para su filosofia el neologismo de doctrina de la ciencia.

kKK

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



19

Pasemos ahora al Fundamento de toda la doctrina de la ciencia, publicado cuando Fichte ya habia tomado posesion
dela citedra de Reinhold en Jena y cuando su filosofia ya tenia un nombre propio. Aqui también encontramos
varios ejemplos de sintesis quintuples, si bien ningtin pasaje donde Fichte reflexione sobre este método. Enlo que
concierne ala parte del saber tedrico, se puede mencionar,a modo de ejemplo, la quintuplicidad enla que consiste
el concepto tedrico del Yo en cuanto actividad absoluta que se pone como limitada (§4). Sus cinco elementos
son: actividad absoluta, determinacién o restriccion, causalidad, sustancialidad, y determinacién reciproca. En
lo que concierne al saber practico, Fichte construye también una nocién quintuple del Yo en sentido practico,
es decir en cuanto actividad absoluta que se pone como determinante (§§5-10). Esta quintuplicidad consiste
enla diferenciacién interna del Yo en cuanto actividad absoluta (primer elemento) en cuatro elementos: conato
(Streben), sentimiento, pulsion ( Trieb) y anhelo (Sehnen).

Estos ejemplos presentan variaciones con respecto a lo que hemos visto en las Meditaciones. Mientras que
las sintesis quintuples de las Meditaciones personales contenian dios de oposiciones, los dos ejemplos del
Fundamento consisten en cuatro especificaciones de un primer elemento. Ademds, a diferencia de los casos
presentados anteriormente en los que la quintuplicidad aparece s6lo como ordenamiento de elementos ya
dados, en el caso de la quintuple nocién de Yo teérico y practico cada elemento, con excepcion del primero,
es deducido mediante reflexion sobre el elemento anterior (por ejemplo: el Yo en cuanto sentimiento es el
resultado de una reflexion sobre el Yo en cuanto pulsién y el Yo en cuanto sustancialidad es resultado de una
reflexion sobre la causalidad) (GA 1/2, 419 y 302 respectivamente).

Ahorabien, laidea presente en las Meditaciones acerca de que la sintesis originaria o fundamental del Yo en
general es quintuple y de que la misma tiene un correlato en la presentacion del sistema aparece también en
el Fundamento. Los cuatro elementos que componen la contradiccién entre Yo teérico y Yo préctico (sujeto
y objeto en sentido practico y tedrico) son sintetizados, al igual que en las Meditaciones mediante la inclusién
de la ley como quinto elemento. Fichte llama esta ley en el Fundamento el “decreto” (Machtspruch) y “el
imperativo categorico de Kant” (GA 1/2, 268 y 396 n. respectivamente).

Esta sintesis fundamental aparece reflejada en la estructura quintuple del sistema de Fichte, la cual consiste
bésicamente en tres axiomas (§§1-3), un teorema tedrico (§4) y un conjunto de siete teoremas practicos
(§95-11) —sibien equivalente al tinico teorema del saber teérico en cuanto al contenido y funcién sistematica:

Primer axioma: Segundo axioma:

Yo absoluto o identidad absoluta No-Yo absoluto o diferencia absoluta
Tercer axioma (centro de la quintuplicidad):

Identidad y diferencias parciales de Yo y No-Yo

Yo y No-Yo parciales en determinacidn reciproca en el Yo

Primer teorema Teoremas 2-8

Auto-posicion del Yo como determinado por el No-Yo [ Auto-posicion del Yo como determinando el No-Yo

Ahora bien, la estructura de la presentacion de la doctrina de la ciencia en el Fundamento no sigue en
realidad la estructura de la sintesis fundamental mencionada. En efecto, laley, que es una reformulacién dela
identidad absoluta del Yo —esta identidad pasa del ser al deber ser— no es el centro o el origen de la estructura
quintuple de la exposicion, sino que, como muestra el esquema, esta quintuplicidad tiene su centro en el
tercer elemento. En efecto, del tercer axioma se deducen los teoremas que componen tanto el saber practico
como el tedrico. También del tercer axioma recibe cada uno de los dos primeros axiomas su significado final

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



20

y funcién sistematica. Tomando esto en consideracion, uno puede notar que enlos §§1-3 el punto de partida
no es el Yo sin mas o Yo absolutamente incondicionado, sino el significado del tercer axioma, el cual es una
formalizacion delo que Fichte llama en este escrito la “consciencia empirica” o “laidentidad de la consciencia”
(GA1/2,261y269 respectivamente): la experiencia individual de ser conscientes de algo que no somosyala
vez conscientes de nosotros mismos en cuanto el sujeto de la primera consciencia. Esta formalizacién puede
bien entenderse como una version mds general y, segtin Fichte, superadora del principio de la consciencia
de Reinhold (dado que también lo prictico estd incluido aqui). En este sentido, es a partir de la forma de
la identidad de la consciencia empirica que tanto Yo y No-Yo absolutos son reformulados de modo que la
inclusién de ambos sea compatible con el hecho innegable de la consciencia empirica. De otro modo, es
decir, si Yo y No-Yo absolutos son incluidos sin mediacién alguna, se debe llegar a la conclusién de que la
consciencia empirica no es posible. Precisamente esto es lo que Fichte lleva a cabo al inicio del §3 cuando
demuestra que ni comenzando con una posicién absoluta del Yo ni comenzando con una contraposicién
absoluta del No-Yo se puede explicar la vida consciente y autoconsciente. En ambos casos los dos primeros
axiomas se cancelan a si mismos (GA 1/2, 269). Para el presente estudio, es importante notar que en el
Fundamento Fichte ya hace uso de unajerarquia interna de la quintuplicidad enla que el tercer elemento, y no
el primero, es el punto de partida y el momento sintetizador de los otros cuatro. Este modo de ordenamiento
interno de la quintuplicidad aparece —como vamos a ver en el punto 5— después de Jena en la quintuplicidad
de las cinco visiones del mundo en La instruccion para la vida bienaventurada.

2. Quintuplicidad en la doctrina de la ciencia nova methodo (1796/1799)

Como ya he indicado, Fichte toma consciencia de la naturaleza necesariamente quintuple de toda sintesis
y todo concepto durante los cursos impartidos entre 1796 y 1799, la doctrina de la ciencia nova methodo.
Casi al final de su curso, cuando Fichte comienza a construir la sintesis quintuple con la que estas lecciones
terminan, afirma lo siguiente: “como ya sabemos una sintesis acabada tiene S miembros” (WLnm-H, GA
IV/2, 238, pasaje equivalente en WLnm-K, GA IV/3, 502). Con esta afirmacién Fichte quiere justificar lo
que en este momento de sus lecciones lleva a cabo: transformar una triada en una quintuplicidad por medio
de afiadir, como sucedia en las Meditaciones, un nuevo miembro a cada lado de la oposicion.

Ahora bien, antes de analizar la quintuplicidad final de la nova methodo, creo necesario detenernos en la
afirmacion de Fichte de que la quintuple naturaleza de toda sintesis es algo que ély sus estudiantes ya conocen.
Esta afirmacion significa que en estas lecciones ya ha habido sintesis quintuples. En efecto, ya al inicio de las
lecciones, uno encuentra enla discusion sobre el método que la filosofia debe seguir un concepto de filosofia
que presenta una estructura quintuple. Filosoffa (primer elemento) puede seguir el procedimiento analitico
(2) o el sintético (3), el primero toma hechos de consciencia, (4) mientras que el segundo, la actividad del
Yo que va hacia si misma (5) (WLnm-H, GA IV/2, 28-29 y WLnm-K, GA IV/3, 343-345). También el
primer resultado de estas lecciones es una sintesis quintuple: el concepto del Yo llevado a cabo mediante el
procedimiento sintético, es decir, tomando como objeto la actividad del Yo dirigida a si mismo. Cuando Fichte
lo construye, lo hace llevando una sintesis de tres a cinco elementos, esto es: reformulando la triada —esto es una
relacién simple- en la que consiste la “consciencia inmediata” de mi mismo —visién intelectual (intellektuelle
Anschauung), lo que ve y lo visto, es decir: la relacién y los extremos relacionados- en la quintuplicidad del
concepto del Yo compuesta de la accién del Yo de ponerse sin mds y sus cuatro elementos: vision, actividad,
concepto y reposo (GA IV/3,349/350).

Esta quintuplicidad del concepto de Yo pone la vision intelectual en una relacién de dependencia con el
concepto. Aqui Fichte no hace més que seguir la sentencia kantiana acerca de que no hay visién sin concepto ni
concepto sin vision (KrV B 75), si bien Fichte lo aplica a un tipo de conocimiento que para Kant esimposible,
dado que refiere a una vision no sensible. Ahora, la sentencia kantiana refiere a la interdependencia entre
vision y concepto, esto quiere decir que la visién intelectual u originaria no sélo determina el contenido

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



21

del concepto, sino que, ademds, a pesar de su lugar fundacional en la génesis del Yo, se halla en relacién de
dependencia con respecto al concepto. Lo mismo ha de decirse acerca de la actividad y su dependencia del
reposo. Esta interdependencia es el resultado de sintetizar en cinco elementos o, dicho de otro modo, la
quintuplicidad pone todoslos elementos en relacion de interdependencia al mostrar que todos son necesarios
para lograr el concepto en cuestion.

Este punto, segiin veo yo, es de capital importancia para comprender el significado completo de algunos
elementos en la doctrina de la ciencia que portan un carcter inmediato de total independencia como por
ejemplo el Yo absoluto, el querer puro y lo absoluto. Esta independencia es solo aparente en el sentido de que
es en si pero no para nosotros. Para pensarla debemos hacer abstracciéon de nuestra propia existencia. Por esto, su
comprension cabal debe ser, tal como Fichte lo hace, en el elemento delo quintuple, es decir del concepto o, con
otras palabras, estos elementos deben ser pensados enla forma en quellegan ala consciencia realmente efectiva.

En este sentido, el Yo absoluto del Fundamento debe ser concebido en su dependencia con respecto a la
quintuplicidad que tiene como centro el tercer axioma. Asi mismo, uno no debe quedarse obnubilado por
laluz que irradia la pureza del querer puro —lo mismo puede decirse de la luz de la doctrina de la ciencia de
1804-, sino pensarlo como lo exige la doctrina de la ciencia en cuanto lo a priori del querer concreto —lo
a posteriori- o la hipdtesis para explicar la consciencia. Sin esto otro, sin la negatividad del querer puro, el
querer puro no es nada, es decir no llega a la consciencia. De alli, por ejemplo, que para explicar en la nova
methodo en qué medida el querer puro es la condicién de posibilidad de toda consciencia, Fichte ponga el
querer puro en interdependencia con su otredad, lo cual implica su dependencia del deseo (Begierde), el cual
aparece aqui en cuanto condicién de posibilidad del querer puro:

[El querer puro] se vuelve un querer puro [para nosotros] sélo luego de la irrupcién del deseo, sélo por esto se
convierte en ley [ para nosotros] y sin la presuposicién del puro querer no es posible la consciencia. (WLnm-K, GA
1V/3, 441, véase WLnm-H, GAIV/2, 135-136)

La construccion de la quintuplicidad con respecto al querer puro y su rol como condicién de posibilidad
de toda consciencia pone en evidencia que el querer puro tiene que ser primero sentido para que llegue a
la consciencia y que para ser sentido tiene que presuponerse el deseo en cuanto tendencia a ir més alld de
lo que se debe querer. Lo que se siente conscientemente no es el querer puro sin mds, sino el querer puro
como ley ~imperativo categérico— en el conflicto entre esta ley y el deseo de transgredirla (Fichte parece
estar comentando aqui el concepto kantiano de Achtung) (KpV, AA 05:73).

La quintuplicidad aplicada al querer puro resulta en un movimiento dialéctico mediante el cual lo otro de
lavoluntad pura olaley, esto es: el deseo, aparece como condicion de posibilidad de la consciencia del querer
puro. Eldeseo de infringirlaley es, pues, tan fundamental como el imperativo categérico parala constitucion
del Yo. De alli que en el manuscrito Krause de la nova methodo Fichte sostenga que:

el deseo vale para toda razén finita. Quien quiere liberarse del deseo, quiere liberarse de la consciencia. (GAIV/3,441)

Y en el manuscrito de Halle:

Eldeseo que se afana contra estaley esla consciencia de cada uno delos seres racionales finitos. Santo, esto es: sin este
deseo, es, por esto, solo Dios. Pero por esta razén no le podemos adjudicar a Dios consciencia alguna, [su consciencia,
de poseerla,] es al menos incomprensible. (GA IV/2, 136)

Lo que sucede conlo absoluto cuando es pensado en una sintesis quintuple lo veremos en el punto 4 sobre
la quintuplicidad del deber en la doctrina de la ciencia de 180S. Pasemos ahora, a la sintesis quintuple con
la que la nova methodo termina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



22

Esta sintesis significa la culminacion del sistema que presenta Fichte en sus lecciones en estos anos dado
que logra el objetivo principal de la doctrina de la ciencia, el cual consiste en “obtener un substrato fijo del
mundo inteligible para el empirico”, es decir: indicar en qué consiste “el punto de unificacién entre el mundo
suprasensible y el sensible” (WLnm-H, GA IV/2 150 y WLnm-K, GA IV/3, 451, respectivamente). La
sintesis quintuple final muestra como la totalidad del Yo, esto es: de la vida consciente y autoconsciente de la
cual todos nosotros formamos parte, consiste en la determinacion reciproca entre libertad y necesidad. Esta
interaccién que supone interdependencia Radrizzani, sin duda el especialista en Fichte que més ha estudiado
la nova methodo, la describe del siguiente modo:

La obra [sc. la doctrina de la ciencia nova methodo] se cierra con una sintesis quintuple cuyos miembros estan
conjuntamente en efectuacion reciproca con todoslos demds: hay una efectuacion reciproca dentro de la naturaleza,
dentro de la sociedad [sc. lo que Fichte llama el mundo de la razén] y entre naturaleza y sociedad. (RADRIZZANI,
2024, p. xxx)

Fichte mismo habla de una determinacion reciproca entre dos determinaciones reciprocas: la que se da en
el mundo racional (intersubjetividad en el actuar y en el reconocimiento reciproco entre seres racionales) y
la que se da en el mundo sensible (el universo como el conjunto de las fuerzas naturales interactuando entre
si). Para pasar de tres a cinco miembros, a cada una de estas dos determinaciones reciprocas Fichte le suma,
como lo ha hecho por ejemplo en las Meditaciones, un nuevo miembro: el individuo en cuanto ser racional
y libre -notimeno- y en cuanto cuerpo articulado —fenémeno- (WLnm-H, GAIV/2,260 y WLnm-K, GA
IV/3, 518). Al poner libertad y necesidad en determinacién reciproca, la quintuplicidad aqui construida
transforma las nociones iniciales o provisorias de naturaleza y libertad que han venido apareciendo en
estas lecciones, de modo que la naturaleza aparece como siendo libre en su tarea de organizar la materia en
totalidades auténomas y la libertad aparece materializada en cuerpos.

Para una historia de la doctrina de la ciencia, esta sintesis quintuple representa un progreso significativo
de la filosofia de Fichte dado que es el primer momento en que Fichte logra construir un puente conceptual
y sistemético entre la doctrina de la ciencia en cuanto filosofia primera y las ciencias filoséficas elementales
del sistema (filosofia del derecho natural, sistema de las costumbres, filosofia de la naturaleza, filosofia de
la religion). Esta idea de que sus lecciones sobre el fundamento de la doctrina de la ciencia o de la filosofia
trascendental debe incluir el puente hacia las disciplinas filoséficas particulares es un motivo que Fichte
seguird tomando de guia en sus lecciones después de Jena.

Tanto Janke como Philonenko han propuesto una estructura quintuple para el sistema de las ciencias de
Fichte, el cual estd basado en la sintesis final quintuple de la nova methodo. Janke propone un sistema compuesto
por una ciencia de las ciencias (doctrina de la ciencia) y cuatro ciencias filoséficas particulares: filosoffa de
la naturaleza, filosoffa de la religion, doctrina de las costumbres y doctrina del derecho (JANKE, 1977, p.
102). Philonenko, por su parte, sostiene que el sistema fichteano resulta de tomar en consideracién tres obras
de Fichte y la primera y tercera criticas kantianas: el Fundamento es la ciencia de las ciencias, de la cual se
deducen cuatro ciencias subordinadas: filosofia tedrica ( Critica de la razén pura), filosofia practica (Sistema
de la doctrina de las costumbres segiin principios de la doctrina de la ciencia), derecho natural (Fundamento del
derecho natural segiin principios de la doctrina de la ciencia) y, por tltimo, estética (primera parte de la Critica
del Juicio) (PHILONENKO, 1999, p. 99).

3. Quintuplicidad en las lecciones sobre la doctrina de la ciencia en 1804

Como es sabido, a raiz de la acusacion de ateismo contra Fichte y su renuncia al cargo de profesor en la
Universidad de Jena, Fichte no pudo continuar con sus cursos sobre la doctrina de la ciencia nova methodo. De
todos modos, Fichte no abandona el concepto de la sujeto-objetividad o de la totalidad de lo que ocurre en la
consciencia en cuanto quintuplicidad. En 1804 Fichte presenta una nueva version de esta idea, la cual consiste en

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



23

primer lugar en reformular los elementos de la quintuplicidad del Yo en la nova methodo, y, luego, en desarrollar
a partir de cada miembro de la quintuplicidad una nueva sintesis quintuple que representa una forma particular
de autoconsciencia y consciencia de mundo. Se trata de la quintuplicidad de quintuplicidades que Fichte [lama
los “veinticinco momentos y determinaciones fundamentales del saber en su origen” (GA11/8,419). Presento
aqui de modo breve qué es lo nuevo que ofrecen las lecciones de la doctrina de la ciencia en 1804 en Berlin.
En otro lado, he ofrecido un andlisis en detalle de esta quintuplicidad de quintuplicidades (ACOSTA, 2024).

Estos cinco modos en que el Yo se determina y que agotan el concepto del Yo existente son: el Yo sensualista,
el Yolegal, el Yo moral, el Yo religioso y el Yo filosofico. Fichte los presenta como manifestaciones o concreciones
efectivas de la razén en cuanto unidad absoluta, es decir, unidad sin mediacion, de verdad y certeza. Esta
quintuple quintuplicidad ofrece el conjunto completo de posibles formas de consciencia y autoconsciencia
que pueden darse en el dmbito fenoménico. Cada modo del Yo existente es esta misma razon, en el sentido
de unidad entre sujeto y objeto, apareciendo bajo una forma distinta, determinada porla mediacién delmodo
particular en que el Yo se comprende a si mismo y del principio que guia esta autocomprension. De alli que
los cinco tipos de Yo existente se generen a si mismos y construyan sus respectivos mundos espontineamente
y por libertad. Cada Yo deviene una quintuplicidad particular puesto que cada uno sigue un principio de
unificacion diferente. En cada Yo existente encontramos un modo distinto de vivenciar el mundo y de concebir
las dimensiones sensualista, legal, moral, religiosa y filosofica de la vida autoconsciente.

La diferencia especifica entre el Yo filos6fico ylas otras cuatro formas de la subjetividad y de su mundo consiste
en que so6lo en el primer caso la razén alcanza conocimiento cabal de si misma en cuanto actividad generatriz
libre. Las otras cuatro determinaciones del Yo existente son basicamente formas de ignorancia de la verdadera
naturaleza de la raz6n. Sélo en la forma filosofica de la autoconsciencia, que Fichte identifica con su doctrina
de la ciencia, la razdn sabe de si misma en cuanto razdn. Esta diferencia fundamental entre la autoconsciencia
y consciencia filosoficas y las otras cuatro no se traduce, empero, en una distincion entre formas necesarias y
accidentales del Yo existente: las cinco formas son necesarias, ya que las cuatro formas de desconocimiento de
la propia naturaleza de la razén son la condicién de posibilidad de que haya doctrina de la ciencia.

El paso de la unidad del Yo que no posee aun existencia a la multiplicidad de seres racionales libres
existentes ya aparece en la doctrina de la ciencia nova methodo. También en esas lecciones la deduccién de
la multiplicidad de seres racionales consiste en mostrar que esta multiplicidad es la condicién de posibilidad
de la individualidad racional (WLnm-H, GA IV/2: 179 y WLnm-K, GA IV/3: 470-471). Pero alli Fichte
no avanza como en Berlin hacia una quintuplicidad de formas de existir del Yo. En la nova methodo Fichte
deduce ciertamente una estructura quintuple de la autoconsciencia y consciencia de mundo, pero este Yo
que sintetiza naturaleza y libertad, objeto y sujeto, lo nouménico y lo fenoménico, es el concepto universal
a priori de toda posible autoconsciencia existente (WLnm-K, GA IV/3: 500-502).

Lo nuevo del concepto de la existencia de cinco formas quintuples del Yo en 1804 se halla en que el Yo
existente es concebido en su multiplicidad absoluta, es decir, una multiplicidad que es necesaria, dado que sin
ellano se podria explicar la posibilidad de que halla doctrina dela ciencia. Vemos entonces que Fichte en 1804
integra positivamente en su doctrina de la ciencia las formas del Yo que consisten en el desconocimiento dela
verdadera naturaleza de la razén y que a partir de este desconocimiento producen una imagen distorsionada
de la realidad que se concretiza en un mundo que no refleja la libertad que caracteriza al ser racional.

Con esta quintuplicidad de quintuplicidades Fichte no sélo da una nueva versién de cémo el mundo
inteligible es el sustrato del mundo sensible —en cada forma del Yo hay un principio inteligible o creencia
que da significado al mundo sensible—, sino que ademds muestra que la realizacién en el mundo fenoménico
de la unidad de la razén resulta inevitablemente en una multiplicidad de individualidades autoconsciente y
libres, cuya unidad no es numéricamente simple sino quintuple. En este sentido, la quintuple quintuplicidad

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



24

cumple con la tarea principal que Fichte se propone en 1804 de retrotraer la multiplicidad a su unidad, la
cual es deducida como una unidad sintética quintuple:

Ya se ha demostrado que esta fragmentacién en 25 formas coincide con el desintegrarse absoluto de lo real, o del
efecto de la razén —que no es accesible inmediatamente en su unidad-, en [una] multiplicidad absoluta, pues la
multiplicidad en general surge de la naturaleza genética de la reflexion sobre la unidad, esta reflexion sobre la unidad
se desintegra, empero, inmediatamente en la quintuplicidad, por esto la multiplicidad, de la cual hay que hacer
abstraccién, tiene que desintegrarse en la forma de la quintuplicidad de acuerdo a la misma ley de la razén. (WL-
18042, GA I11/8, 418-420 11/8)

Este pasaje muestra que Fichte en 1804 toma consciencia de que la quintuplicidad es la forma en que se
sintetiza toda multiplicidad. En sentido especifico, Fichte sostiene que la unidad absoluta del Yo se concretiza
en el mundo fenoménico como multiplicidad de individuos y que esta multiplicidad no se resuelve en una
unidad sencilla sino en la quintuplicidad de formas de consciencia y autoconsciencia. El camino de la doctrina
de la ciencia no es, pues, de la unidad a la multiplicidad y de la multiplicidad a la unidad, sino de la unidad a la
multiplicidad y de la multiplicidad a la quintuplicidad.

Dentro de esta quintuplicidad hay ciertamente una jerarquia entre los cinco tipos de Yo, dado que sélo el
Yo dela doctrina dela ciencia es el representante auténtico de la razén. Sélo bajo esta forma de conscienciala
razén individualizada puede llegar a conocerse a si misma. Sin embargo, Fichte construye la quintuplicidad de
formas quintuples de autoconsciencia y consciencia bajo el supuesto de que para que haya un conocimiento
cabal dela naturaleza de la razén debe haber también formas de desconocimiento o de error. La quintuplicidad
de quintuplicidades pone la verdad del Yo en relacién de dependencia con respecto a formas no verdaderas de
autoconocimiento. En este sentido, la quintuplicidad de quintuplicidades esun modo de justificar o de mostrar
la necesidad del error o, més especificamente, la necesidad de que existan visiones falsas o distorsionadas de
la realidad (creer que uno no es mas que materia, o sélo espiritu, etc.).

Sibien este gesto de incluir el error como momento necesario de la historia de la consciencia nos recuerda
la dialéctica hegeliana en la Fenomenologia del espiritu, hay que mencionar una diferencia fundamental entre las
teorias de las formas de consciencia de Fichte y de Hegel. Mientras que Hegel piensa un proceso inmanente
en que la consciencia debe pasar por la experiencia del error para avanzar a una figura superior de si misma,
Fichte no considera que un individuo deba pasar por las formas sensualista, legal, moral y religiosa parallegar
al conocimiento filosofico de si mismo. La elevacion desde cualquiera de las cuatro formas no-filoséficas
a la figura del Yo filoséfico sélo se da por medio de una vision intelectual en la necesidad de la disyuncién
originaria de la razén en ser y pensar.

4. La quintuplicidad en la doctrina de la ciencia de 1805

El'Yo que Fichte reconstruye al final de WL-1804 y que se despliega en una quintuplicidad de quintuples
modos de autoconsciencia y conciencia de mundo es el Yo que en cuanto individuo es subjetivado por la
exhortacion, o interpelacién, a actuar libre expresada en lo que WL-1804 Fichte llama el deber (Soll) o laley
(Gesetz) sin mas (WLnm-K, GA IV/3: 508, véase también WLnm-H, GA IV/2: 241). La contribucién de
laslecciones de Erlangen de 1805 sobre la doctrina de la ciencia al desarrollo del concepto de quintuplicidad

consiste precisamente en colocar el foco en el deber/ley y construir un concepto quintuple del mismo
(ACOSTA, 2020).

Ahora bien, el deber o la ley no es, segin Fichte, sino la manifestacion de lo absoluto. En la doctrina
de la ciencia de Erlangen, Fichte demuestra la necesidad de la multiplicidad de la existencia mediante la
presuposicién de que esta multiplicidad es una respuesta de la razén (o del Yo universal, es decir, atin no
devenido multiplicidad) alaley que se expresa simplemente en un “que” (dass). Este “que” siginifica que haya
existenciay, en consecuencia, que dicha existencia se estructure de una manera especifica (esto es: quintuple)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



25

(GA11/9:287), esto es lo que exige la ley. Esta estructura es el tema de las tltimas dos lecciones del curso
de Erlangen. Delo que se trata es de descender desde el principio de lo absoluto como ley a la multiplicidad
ordenada segun el modelo de la quintuplicidad.

En las dos ultimas lecciones, 28 y 29, Fichte parte de la concepcion de lo absoluto como la ley que
ordena la existencia para deducir la quintuplicidad tanto de las cosmovisiones —esto es la quintuplicidad
de quintuplicidades de las lecciones de 1804- como de los deberes o formas de deber que estructuran la
existencia de lamultiplicidad de seres racionales. Fichte define esta segunda quintuplicidad como una “escalera
de deberes” (Stuffenleiter von Sollen) (GA11/9:311), en la que el tercer deber o imperativo (la letra c en el
esquema de Fichte aqui abajo) crea una nueva quintuplicidad que no es sino la quintuplicidad de modos de
considerar el mundo en sentido amplio conla que culminan laslecciones de 1804. Asipues, la quintuplicidad
delaWL-180S viene a complementarla quintuplicidad quintuple de 1804 mostrando la estructura quintuple
de la normatividad de las formas de consciencia y autoconsciencia. Fichte ofrece el siguiente esquema (GA
11/9:311) para comprender ambas quintuplicidades:

A B Relacién del Yo en su facticidad con lo absolute en
cuanto ley o deber absoluto

abcde Quintuplicidad de formas del deber
e Quintuplicidad de visiones del mundo (equivalente
a la quintuplicidad de 1804 que se despliega a su
c d vez de modo quintuple).
a b

Esta tabla muestra las dos quintuplicidades que surgen de la relacién del Yo factico conlo absoluto concebido
como ley (A-B). La primera consiste en una serie horizontal, la segunda describe un tridngulo. La primera
serie quintuple de formas del deber (la serie horizontal de la tabla) describe las diferentes realizaciones del
deber, es decir, de la relacién del Yo factico (B) con lo absoluto (A), que “como principio es en si mismo la
ley-reflexién de lalibertad” (GA11/9:311). El primer imperativo (a) es un “deber puro” que expresala forma
de laley en general. El segundo (b) se refiere a la “unidad esencial” de la existencia que est4 implicita en el
tercer deber (c), a saber, “el deber de la unidad factica” A diferencia de las dos primeras formas del deber, que
parecen ser solo presuposiciones necesarias, la tercera puede experimentarse efectivamente en la autoconciencia
empirica. Segtin Fichte, el conocimiento del segundo deber depende del tercero, y el conocimiento del primero
depende del segundo (GA 11/9:310). Dicho en términos kantianos: mientras que el deber puro es la ratio
essendi del deber de la unidad esencial, y este es la ratio essendi del deber de la unidad féctica, en términos de
conocimiento encontramos esta jerarquia invertida, ya que el tercer deber es la ratio cognoscendi del segundo,
y el segundo del primero. Fichte considera aqui, como en el caso de la quintuplicidad de la estructura del
Fundamento, que el tercer elemento constituye el centro de este periodo quintuple.

La tercera forma del deber (c) representa la facticidad del imperativo y se encarna como tal en las
acciones de la existencia libre individualizada, que en cuanto individuo presupone, como sostiene Fichte
en su filosoffa del derecho natural de Jena, una multiplicidad de seres racionales (GA 1/3:347). De acuerdo
con el imperativo del deber como unidad factica (c), la actividad de la multiplicidad de seres racionales se
estructura en una nueva quintuplicidad: la quintuple serie de cosmovisiones (la serie en forma de triangulo
en el esquema de aqui arriba). Estas cinco maneras de experimentar el mundo, ya presentadas al final de las
lecciones en 1804 y analizadas, como veremos en el siguiente punto, con mds detalle en su La instruccién
haciala vida bienaventurada de 1806, son: a) la experiencia del mundo como naturaleza o realidad inmediata,
b) la experiencia del mundo gobernado por la legalidad objetiva y el imperativo categérico, c) la experiencia

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



26

de lalibertad creativa o la ética genuina que transforma el mundo, d) la creencia de que el mundo refleja la
existencia de Dios, y e) el conocimiento de que el mundo es la existencia de lo absoluto.

Conla exposicién delas dos series quintuples, la del deber yla de las cosmovisiones, Fichte cumplela tarea
que anuncia al comienzo de sus lecciones en 1805: demostrar que la doctrina de la ciencia es un momento
necesario para la realizacion total de la existencia de lo absoluto, tal como lo exige una “ley reguladora” que
finalmente remite a la exteriorizacién de lo absoluto en el elemento de laley (GA11/9:181-182).

S.La quintuplicidad aplicada a otros conceptos entre 1804 y 1806

Laideaya presente enla doctrina dela ciencia nova methodo de que toda “sintesis completa tiene S miembros”
(GA1V/3: 502) aparece reformulada a partir de 1804 en el esquema de la quintuplicidad sistematicamente
como método para una deduccién genética completa de un concepto. Fichte hace uso de este método no
s6lo, como hemos visto, en sus exposiciones de Berlin y Erlangen sobre la doctrina de la ciencia, sino también,
como mostraré en lo que sigue, en tres obras que publica en 1806: Sobre la esencia del letrado, Los caracteres

fundamentales de la edad contempordnea e Instruccién a la vida beata.

La quintuplicidad aparece en Sobre la esencia del letrado aplicada a una exposicién exhaustiva del concepto
del “letrado integro” (der rechtschaffene Gelehrte). La quintuplicad permite presentar este concepto en sus
especificaciones fundamentales: i) el estudiante en el sentido de quien aspira a devenir un letrado; ii) el letrado
que observa, dirige y mejora larelacién de la sociedad con la naturaleza; i) el letrado que administra, mejora
y legisla sobre la vida politica; iv) el letrado que ensenay forma a las nuevas generaciones de letrados; y v) el
letrado que comunica en libros su conocimiento a la comunidad cientifica (GA1/8, 111-115).

En Los caracteres fundamentales de la edad contempordnea, la obra en la que Fichte presenta su filosofia de
la historia, la quintuplicidad aparece aplicada al concepto de la vida humana en la tierra para deducir las
cinco épocas necesarias de la historia del progreso de la humanidad hacia el reino absoluto de la razén: i) la
edad del reino de los instintos; ii) la edad del reino de la ley coercitiva; iii) la edad de la indiferencia absoluta
con respecto a la verdad en general, una edad de anarquia total; iv) la edad del reino de la ciencia; y v) la
edad del reino de la razén creativa y/o productiva, en la cual la razén es reconocida universalmente y acttia
efectivamente como principio de todas las acciones humanas (GA 1/8, 198-201).

En Lainstruccién a lavida beata, también llamada doctrina dela religion, Fichte analiza por medio del esquema
de la quintuplicidad el concepto de la vivencia del mundo. El esquema le permite a Fichte afirmar que los
cinco modos de comprender existencialmente el mundo que élidentifica y discute agotan las posibilidades
de este concepto. Estos son: i) el punto de vista de la sensibilidad; ii) el punto de vista de la legalidad y de la
ética deontoldgica; iii) el punto de vista de la moral creativa; iv) el punto de vista de la religién; y v) el punto
de vista de la ciencia y/o filosofia (GA1/9,106-112).

En todos estos casos la quintuplicidad es el esquema que sistematiza la multiplicidad contenida en un
concepto. La relacién de los cinco elementos o momentos conceptuales entre si y con respecto al todo en
cada una de estas quintuplicidades no es siempre el mismo. En el caso del concepto del letrado hay una
distincion entre la primera determinacién, el estudiante o aspirante a letrado, y las otras cuatro, si bien
todas ellas se complementan mutuamente. Cada figura del letrado es como el Yo existente de cada figura
en la quintuplicidad de quintuplicidades una diferencia especifica de su propio concepto. La particularidad
estd condicionada en ambas quintuplicidades no sélo por las determinaciones bésicas de todo fenémeno:
tiempo y espacio, sino también por la libertad en sentido del libre arbitrio de cada individuo. A diferencia
de la quintuplicidad de la WL-1804, en el caso de la quintuplicidad del concepto del letrado no hay un
momento que represente de modo completo este concepto o deba ser considerado la manifestacién mds fiel

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



27

del mismo. Fichte considera también aqui la posibilidad de que un mismo individuo pueda moverse de una
determinacién a la otra durante su vida como letrado. Es mds: Fichte parece sugerir que el letrado perfecto
es aquél que puede cumplir, llegado el caso, las tareas que cada momento del concepto exige: i) aprender,
ii) contribuir a la instrumentalizacién de la naturaleza en pos del bienestar de la humanidad, iii) contribuir
ala racionalizacién de las instituciones que deben garantizar una sociedad justa, iv) ensefiar, y v) producir
y divulgar conocimiento. Ademas, esta quintuplicidad sugiere que el individuo debe pasar de algiin modo
por las primeras cuatro formas para llegar a la quinta.

En el caso de la quintuple estructura de la historia de la humanidad Fichte establece, por el contrario, una
clarajerarquia entre las cinco edades de lahumanidad. El tltimo periodo histérico es el inico que representa
completamente el fin de lahumanidad. Hay de todos modos una complementariedad entre las cinco edades,
dado que todas son momentos necesarios del mismo proceso histérico. Para llegar a la quinta edad la
humanidad estd obligada a hacer la experiencia de las cuatro edades precedentes. Esta quintuplicidad Fichte
la construye pasando, como ya lo ha hecho en algunos de los casos analizados, de una triada a un sistema
relacional quintuple. Pero a diferencia de los ejemplos ya presentados, los dos nuevos elementos (el segundo
y el cuarto) no se ubican en los extremos, sino que median los elementos de la triada inicial.

En el caso del escrito de Fichte sobre su doctrina de lareligion, la quintuplicidad posee una marcadajerarquia,
pero ésta puede serleida de modos distintos. Fichte distingue dos modos de vivenciar el mundo en el que el
mundo es comprendido a partir de un concepto del ser racional como sometido esencialmente a un poder
externo: los modos de la sensibilidad y la legalidad coercitiva. Los tres modos restantes corresponden con
una concepcion del ser racional como encarnacién de la libertad absoluta de la razén consciente de que esta
libertad es una fuerza que procede desde su interior. Dentro de este segundo grupo se distingue el tercer
modo de vivenciar el mundo, el de la moral creativa, como el superior, ya que la actividad requerida para
transformar el mundo de acuerdo con su ideal y, consecuentemente, cumplir con el deber principal de todo
ser racional en la existencia, se halla en este tercer modo. Las dos determinaciones restantes son maneras
de vivenciar el mundo que aportan una diferencia en la interpretacion de esta libertad transformadora que
ya ha sido introducida en el tercer momento del concepto (GA1/9: 112-113). A diferencia de las dos otras
aplicaciones de la quintuplicidad, en la quintuplicidad de modos de vivenciar y comprender el mundo, las
cinco variantes no se complementan entre si. Las dos primeras formas, sensibilidad ylegalidad coercitiva, no
son condicion de posibilidad de las restantes, el progreso o ennoblecimiento moral individual no requiere que
elindividuo pase por estos dos primeros momentos. El paso de un modo a otro de vivenciary comprender el
mundo en la vida del ser racional no es generado por una causa inmanente a esta quintuplicidad. De suceder,
esto se debe a un milagro o, como Fichte aclara, sucede sin mas (GA 1/9: 106).

En todos estos ejemplos de la aplicacién del instrumento metodolégico de la quintuplicidad, la multiplicidad
representa el devenir del concepto, su variabilidad. El concepto, considerado aisladamente en cada caso en
su formulacién general (el letrado integro, la historia de la humanidad, la vivencia subjetiva del mundo),
aparece en relacion con su contenido como una unidad inmévil. Fichte resuelve pues la oposicién entre
unidad y multiplicidad y entre inmutable y mutable por medio de una deduccién de la quintuplicidad que
hace visible al mismo tiempo la existencia de unidad conceptual en la multiplicidad en que el concepto se
dispersa al realizarse efectivamente y la conexién necesaria de esta multiplicidad con la unidad presente en
el concepto en general. Parafraseando y tergiversando a Kant, uno podria afirmar que el uso que hace Fichte
dela quintuplicidad muestra que el concepto es vacio sin la multiplicidad en que su universalidad se disuelve
y la multiplicidad es invisible sin su concepto. Con la quintuplicidad Fichte quiere demostrar siempre que
ambos lados en las oposiciones mencionadas son necesarios. Quintuplicidad es, tal como en el caso de la
WL-1804, unidad concebida como multiplicidad y al mismo tiempo multiplicidad concebida como unidad.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



28

Por ultimo, cabe anadir aqui dos cosas. Primero, que la quintuplicidad pone en movimiento la quietud o el
reposo propio del concepto en general al mostrar que la dispersién quintuple del concepto es necesaria. Dicho
de otro modo: la quintuplicidad permite ver que el significado acabado de un concepto es necesariamente su
determinacidn o especificacién quintuple. La definicion delletrado, por ejemplo, como aquel individuo que ha
visto la “idea divina” (GA 1/8: 64-65) no es pues el concepto cabal del letrado. Segundo, que la quintuplicidad
fija ese movimiento infinito de la multiplicidad, que Hegel llama la infinitud negativa, mala o sencilla (HEGEL,
1970, Bd. 8, p. 198), por medio de un retrotraer la multiplicidad a sus determinaciones fundamentales (GA11/7:
233). Quintuplicidad consiste en el regreso del concepto desde su dispersion en la multiplicidad no sistematizada
a si mismo en cuanto multiplicidad sistematizada o sintetizada de modo quintuple.

6. A modo de conclusion

He intentado mostrar en primer lugar que el concepto de quintuplicidad que encontramos utilizado a partir
de la doctrina de la ciencia nova methodo, si bien sin utilizar esta palabra, ya estd presente desde el mismo
comienzo de la filosofia fichteana en sus Meditaciones. En segundo lugar, que la quintuplicidad o el motivo
de lo quintuple en general refiere en la filosofia de Fichte al modo como una multiplicidad es o debe ser
sintetizada. Segun Fichte, la estructura fundamental de cualquier concepto posee cinco elementos. En este
sentido, definir o reconstruir un concepto significa para Fichte reducirlo a sus cinco elementos fundamentales.

Ahorabien, el rastreo de las sintesis quintuples entre 1793 y 1806 muestra que para Fichte hay una variedad
de formas para llevar a cabo estas conceptualizaciones quintuples. En algunos casos, la quintuplicidad
consiste en un elemento inicial y sus cuatro determinaciones (como el concepto del letrado integro o del Yo
préctico en el Fundamento). En otros casos, la quintuplicidad es el resultado de llevar una relacién simple
compuesta por tres elementos a una forma quintuple ya sea mediante la inclusién de dos nuevos elementos
en los extremos de la relacién (como en la quintuplicidad del Yo en la nova methodo), ya sea mediante la
inclusiéon de miembros intermedios entre los elementos de la triada (como sucede en el escrito de Fichte
sobre filosofia de la historia).

Siempre hay una jerarquia interna entre los elementos, pero no siempre el tltimo o el primer elemento es
el mds importante. Sino que hay casos en que el tercero es el centro o el corazén mismo de la quintuplicidad.
Tampoco se da siempre el caso de que haya una relacién interna entre los cinco elementos. A veces la
quintuplicidad describe un ascenso de un mismo individuo a formas cada vez més verdaderas o superiores.
A veces todos los elementos de la quintuplicidad estédn interconectados. De todos modos, siempre hay una
relacién de interdependencia que, es cierto, s6lo es accesible para quien desde afuera observa la quintuplicidad.

Tal vez sea esto ultimo el aporte mds significativo del motivo de la quintuplicidad al pensamiento de Fichte
y también para los estudios sobre su filosofia. La reconstruccion que he presentado permite ver que Fichte
supone que toda la realidad del y para el Yo tiene una estructura quintuple, dentro de la cual los elementos
también pueden ser sintetizados en nuevas quintuplicidades (piénsese en los casos de la transformacién de
la quintuplicidad de la nova methodo en su version de 1804y en el despliegue quintuple del deber en 1805).
Esto deberia tenerse en cuenta, creo, cada vez que se intenta comprender algun concepto en particular de la
doctrina de la ciencia. Una comprension completa de un concepto fichteano s6lo se consigue colocando el
elemento en cuestion en interdependencia con sus condiciones de posibilidad o sus diferencias especificas.
La quintuplicidad, como he dicho més arriba, ofrece un antidoto a la tentacién de suponer que la verdad de
algun elemento de la doctrina de la ciencia se encuentre en el momento de absolutidad del mismo.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



29

Bibliografia

ACOSTA, E. 2024. The Quintuple Quintuplicity of Forms of (Self-) Consciousness in Fichte’s WL-
18042. In: GOTTLIEB, G. & CROWE, B, (eds.) Fichte’s 1804 Wissenschaftslehre: Essays on the “Science
of Knowing”. Albany: SUNY, pp. 193-214.

ACOSTA, E. 2020. Down by law: On the structure of Fichte’s Wissenschaftslehre 1805. In: BYKOVA, M.
(ed.) The Bloomsbury Handbook of Fichte. London: Bloomsbury Academic, pp. 217-233.

BREAZEALE, D., 1992. Editor’s Introduction. In: BREAZEALE, D. (ed. and tr..) Fichte: Foundations
of Transcendental Philosophy (Wissenschaftslehre) Nova Methodo (1796/99). Ithaca/London: Cornell
University Press, pp. 1-49.

JANKE, W.,, 2009. Die dreifache Vollendung des Deutschen Idealismus. Schelling, Hegel und Fichtes ungeschriebene
Lehre, serie Fichte Supplementa 22, Amsterdam/New York, Rodopi.

FICHTE, ]. G., Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, (GA) hrsg. v. R. Lauth et al,,
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1964-2012.

HEGEL, GW.F. 1970. Werke in 20 Binden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

KANT, L, 1787. Kritik der reinen Vernunft. (KrV). Zweite hin und wieder verbesserte Auflage (B): Riga:
Hartknoch.

KANT, L, 1900ff.. Gesammelte Schriften, Akademie Ausgabe (AA), hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie
der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der
Wissenschaften zu Gottingen. Berlin: De Gruyter.

RADRIZZANTI, I. 2024. Vorwort. In: FICHTE, J. G., Die neue Darstellung der Wissenschaftslehre oder die
sogenannte Wissenschaftslehre nova methodo (1796-1799), Teilband 1: Text, hrsg. von MALIMPENSA, M.
M. und RADRIZZANI, L. u. Mitwirkung von Zhu, L., Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog,
pp. IX-XXL

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



30

Zur Bedeutung von Gefiihl und Vernunftkunst fiir
die Vermittlung von Philosophie und Leben

On the importance of feeling and art of reason for the mediation of philosophy
and life

Petra Lohmann
Die Universitit heiflt: Universitit Siegen (US), Alemanha
lohmann@architektur.uni-siegen.de

Zusammenfassung: Vermittelt Gber zwei Aspekte des Geflihlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und
Kriterium des Philosophierens, schlagt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und
Leben von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen:
das ist zum einen die Erérterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltdglichen, konkreten
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, und zum anderen die Erérterung des Verhaltnisses zwischen dem fiir
sich selbst philosophisch aufgeklarten und bis zu seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren
Lebenspraxis. Beide Leitlinien ergdnzen sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und fiir die
Entwicklung beider Leitlinien ist,Vernunftkunst” (GA 11/8, S. 2) erforderlich. Ziel des vorliegenden Beitrags ist, die
Rolle zu erdrtern, die Gefiihl und Vernunftkunst bei der Vermittlung von Philosophie und Leben spielen. Hierfiir
wird sich auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und populérphilosophische Schriften Fichtes aus dem
Zeitraum 1780 bis 1804 — und zu einigen wenigen Aspekten auch dariiber hinaus auf spatere Schriften bezogen.
Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und dafiir auch immer wieder mal
die,Grundlage” mit spateren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden.

Schiisselnbergiffe: Fichte; Philosophie; Leben; Gefiihl; Vernunftkunst.

Abstract: Through two aspects of the concept of feeling, namely certainty of existence and the criterion of
philosophising, Fichte's question about the connection between philosophy and life is reflected in his work from
the very beginning of his philosophical career. Two guiding principles can be identified here: on the one hand, the
discussion of the conditions under which speculative thinking can develop from everyday, concrete life, and on
the other hand, the discussion of the relationship between philosophically enlightened knowledge that has been
thoroughly understood and the aforementioned immediate practice of life. Both guidelines necessarily complement
each other to form a whole of philosophy and life, and the development of both guidelines requires‘the art of reason’
(GA 1I/8, p. 2). The aim of this article is to discuss the role that feeling and the art of reason play in the mediation
of philosophy and life. To this end, reference will be made to Fichte’s scientific and popular philosophical writings
from the period 1780 to 1804, some of which are very heterogeneous, and to a few aspects of later writings. On the
basis of these texts, central stages of a development will be highlighted and, for this purpose, the ‘Grundlage’ will
be contrasted with later forms of the doctrine of science.

Keywords: Fichte; Philosophy; Life; Feeling; Art of Reason.

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



31

I. Das Verhaltnis zwischen Philosophie und Leben macht eines der Hauptmotive der Philosophie Johann
Gottlieb Fichtes aus.! Dessen Explikation basiert auf der Auffassung, dass der Mensch nur,lebt, wenn er
handelt und das heisst, ,sein Leben fithrt2. Indem Philosophie sich auf das Leben bezieht, macht sie das
Leben bewusst und bewusstes Leben reflektiert sich nicht nur, sondern deutet sich auch. Fiir den Deutenden
ist Dieter Henrich zufolge ,das, dessen verborgene Bewandtnis er entschliisselt, ein dunkles, wenngleich
vielsagendes Gegentiber“. Das Gelingen der Deutung manifestiert sich idealerweise in ,einem zur Géanze
erschlieffenden Verstehen® Dieses ,ist dann erreicht, wenn in dem Gedeuteten nichts mehr zuriickbleibt,
dessen Platz und Bezug in und zu allem anderen noch unbestimmt ist“. Dem ,Ideal einer vollkommenen
Deutung des Lebens hat Fichte seine Wissenschaftslehre verpflichtet.

Dieses Vorhaben pointiert er zu Beginn seiner Arbeit an der frithen Wissenschaftslehre (1794) in einem
Brief an Friedrich Heinrich Jacobi vom 30. August 1795. Dort heisst es: Der ,speculative Gesichtspunkt, und
mit ihm die ganze Philosophie® hat nur Sinn, ,wenn sie [...] fiir's Leben ist“ (GA I11/2, S. 392). An diesem
Standpunkt richtet er in der Folge seine Wissenschaftslehre aus und konzentriert diesen elf Jahre spiter
riickblickend im ,Bericht tiber den Begrift der Wissenschaftslehre und die bisherigen Schicksale derselben®
(1806) wie folgt: Die Wissenschaftslehre ist die , Einzig mogliche Lebenslehre (GA 11/10, S. 31), weil sie
allein als die ,wahrhaft lebendige Philosophie” sich ,vom Leben [...] zum Sein" fortentwickelt, wihrend ,der
Weg vom Sein zum Leben véllig verkehrt ist und ein ,in allen seinen Teilen irriges System* (GA 11/10, S.
31) erzeugt.® Den innersten Bezug zwischen Philosophie und Leben macht er am Gefiihl fest. Den durch
das Gefiihl legitimierten vermogenstheoretischen Bezug der Philosophie auf das Leben, hebt er in den
,Riickerinnerungen, Antworten, Fragen“ (1799) besonders deutlich hervor: ,Unsere Philosophie macht [...]
das Leben, das System der Gefiihle und des Begehrens zum Hochsten und laf3t der Erkenntnis tiberall nur das
Zusehen“ (GAI11/S,S.137). Der Anspruch, unter dem die Wissenschaftslehre von Anbeginn an steht, lautet
daher: Statt ,durch die Kraft [ihrer] Syllogismen neue Objekte des natiirlichen Denkens“ (GAI1/S, S. 112)
zu erschaffen, soll sie das Leben erkennen. Daraus folgt nach den , Thatsachen des Bewufitseins“ (1813): Die
Wissenschaftslehre macht ,das Leben klar“ (GA1I/15, S. 125), indem sie Gefiihle zum Bewusstsein erhebt.”

Der tiber diese ausgewihlten Zitate vermittelte Einstieg in die Bestimmung des Verhaltnisses von Philosophie
und Leben verweist dariiber hinaus auf eine seit der ,Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre” von 1794
vorausgesetzte qualitative Bestimmtheit ihrer Ausformulierung durch den Philosophen. Die Wissenschaftslehre
kann nicht ,durch den blofen Buchstaben begriffen werden, sondern sie lisst sich nur ,durch den Geist[...]
mitteilen” (GA1/2, S.415). Das bedeutet in Riicksicht des Gefiihlsbegriffs, dass die Wissenschaftslehre sich an
der Gewissheit der eigenen urspriinglichen, unhintergehbaren und unmittelbaren lebendigen Existenzgewissheit,

'Vgl. Wolfgang H. Schrader: Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begrifts Leben in der Philosophie ].G. Fichtes.
Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, insb. S. 9-14 u. 177-183.

?Helmut Fahrenbach: Humanistische Lebensphilosophie, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit Dieter Henrich.
Gottingen 2018, S. 58-83, hier S. 70f.

*Dieter Henrich: Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main 1982, S. 11.
*Henrich 1982, S. 11f.

S Anton Friedrich Koch: Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen
mit Dieter Henrich. Gottingen 2018, S. 19-23, hier S. 20.

©Vgl. Wolfgang Janke: Leben und Tod in Fichtes ,Lebenslehre] in: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019, S. 79-98. http://
philosophisches-jahrbuch.de/wp-content/uploads/2019/03/P]74_S78-98_Janke Leben-und-Tod-in-Fichtes-Lebenslehre.
pdf (zuletzt abgerufen am 28.10.2024)

7 Vgl. Petra Lohmann, Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa
Bd. 18 (Amsterdam/New York 2004) und diess.: ,Gefiihl und Selbstaufklirung Genetische und faktische Ausprigungen der
Gefiihlstheorie Johann Gottlieb Fichtes, in: Archiv fir Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes, Ulrich
Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006. Hamburg 2006, S. 111-136. Zum Begriff des Lebens vgl. Lu De Vos: Der Gedanke des
Lebens in den spiten Schriften Fichtes, in: Fichte-Studien 31 (2007), S. 125-134.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



32

das heisst an der Innerlichkeit des Gefiihls zu bewahren hat. Aus dem Verhiltnis zwischen der Lebendigkeit
der Wissenschaftslehre und dem lebendigen Denken des Philosophen folgt, dass alle Terminologie ,nur
provisorisch” sein kann und dies so lange bleiben muss, bis die Wissenschaftslehre ,allgemein, und auf immer
festgesetzt werden kann“ (GA1/2, S. 118). In diesem Prozess kommt dem Gefiihl zwar eine prominente Rolle
als Motivans und Kriterium des Philosophierens zu, aber weil sich die Nachkonstruktion der Genesis des
Wissens in der Wissenschaftslehre nur begrifflich fixieren lasst, bedeutet das fiir die philosophische Deutung
des Lebens auch: ,jich muss wissen - nicht nur die Wahrheit fithlen -, wenn ich wahrhaft leben will“®. Fiir das
Verhiltnis von Wissen und Gefiihl bedeutet das, dass sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern dass
es um die Erhellung der Inhalte des Gefiihls bzw. des unmittelbaren Lebens qua Wissen geht. Es geht also - wie
Alexander Schnell die Wissenschaftslehre 1804 /11 kommentiert - ,um den Aufweis, wie sich das Wissen - das
Wissenswissen' - aus dem Leben [ich mochte hinzufiigen, aus dem Gefiihl] begriinden lisst*’. Das Gefiihl ist
Ausdruck einer unmittelbaren Gewissheit der eigenen Existenz, aus der heraus sich der Impuls zur philosophischen
Darstellung des Lebens - eben der Wissenschaftslehre - ergibt; und es ist fiir den Wissenschaftslehrer in der
Gestalt des Wahrheitsgefiihls bzw. des moralischen Gefiihls des Gewissens Existenz-immanentes, letztgiiltiges
und untriigliches Kriterium seines Philosophierens (vgl. GA1/S, S. 161, S. 138).

Vermittelt iiber diese beiden Aspekte des Gefiihlsbegriffs, die da sind Gewissheit der Existenz und Kriterium
des Philosophierens, schligt sich bei Fichte die Frage nach dem Zusammenhang von Philosophie und Leben
von Anbeginn seines Philosophierens an in seinem Werk nieder. Zwei Leitlinien lassen sich dazu ausmachen:
dasist zum einen die Erérterung der Voraussetzungen, unter denen sich ausgehend vom alltdglichen, konkreten
Leben ein spekulatives Denken bilden kann, d.h. wie es aus dem Leben heraus zur Philosophie kommt und zum
anderen die Erérterung des Verhiltnisses zwischen dem fiir sich selbst philosophisch aufgeklarten und bis zu
seinem Grund durchdrungenen Wissen zur besagten unmittelbaren Lebenspraxis. Beide Leitlinien erginzen
sich notwendig zu einem Ganzen von Philosophie und Leben und fiir die Entwicklung beider Leitlinien ist
,Vernunftkunst (GA 1I/8, S. 2) erforderlich. Die Vernunftkunst lisst sich ihrerseits an Hand von Ascetik
und Rhetorik konkretisieren.'” Wihrend die Ascetik eine Methode fiir den Philosophen ist, sich einerseits
im illtaglichen Leben und andererseits sich im vom Leben abgezogen Modus der Reflexion seiner Pflicht
zu vergewissern, zielt die Rhetorik auf die lebendige Verinnerlichung im Mitvollzug der Wissenschaftslehre
seitens des Rezipienten. Fiir das Gelingen beider Methoden ist das Gefiihl zwingend. Fiir die Ascetik ist es
das in seiner Ausprigung als Affekt und fiir die Rhetorik ist es das als Anzeichen der Rithrung des Gemiits.

Fiir die Erorterung des Verhiltnisses von Philosophie und Leben innerhalb des skizzierten Zusammenhangs
wird sich im vorliegenden Beitrag auf zum Teil sehr heterogene wissenschaftliche und popularphilosophische
Schriften Fichtes aus dem Zeitraum 1780 bis 1804 — und zu einigen wenigen Aspekten auch dariiber hinaus auf
spatere Schriften bezogen. Auf dieser Textgrundlage sollen zentrale Stationen einer Entwicklung aufgezeigt und
dafiir auchimmer wieder mal die ,Grundlage“ mit spateren Formen der Wissenschaftslehre kontrastiert werden.
Vorderhand schlief3t die von Wolfgang Janke als ,Lebenslehre“'" charakterisierte Wissenschaftslehre von 1804
den hier anvisierten genannten Entwicklungsweg. Denn in dieser Fassung der Wissenschaftslehre wird Wolfgang
H. Schrader zufolge ausdriicklich die bis zu diesem Zeitpunkt noch nicht thematisierte Bedingung der fritheren
Wissenschaftslehren, derzufolge man grundsitzlich ein ,Wissen um ,Leben*'? haben kann, problematisiert;

$Reinhard Lauth: J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie, in. Philosophisches Jahrbuch 71 (1963), S. 353-38S5, hier S. 383.

° Alexander Schnell: Die Erscheinung der Erscheinung: J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus. Frankfurt
am Main 2023, S. 43.

19Zu den beiden Themenfeldern vgl. Peter L. Oesterreich: Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte
und Schelling. Darmstadt 1997 und ders.: Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie.
Berlin, New York 2019.

"Vgl. Janke 2019.
2Schrader 1972, S. 11.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



33

oder anders gesagt, es wird danach gefragt: ,Wie kann das Wissen, das seinen Gegenstand objektiviert und ihn
nur im ,Bilde’ darzustellen vermag, die urspriingliche Dynamik des Lebensprozesses erfassen?*'?

I1. Gewissheit der eigenen Existenz als Ausgangspunkt der Philosophie. Das ,erste Princip aller Bewegung,
alles Lebens, aller That, und Begebenheit“ (GA1/S, S.95) ist fiir den frithen Fichte das Ich. Diese Uberzeugung
resultiert aus der philosophischen Deutung seines unmittelbaren Lebensgefiihls. An seine zukiinftige Frau
Johanna Rahn schreibt er im Jahr 1790: ,Ich will nicht blo denken; ich will handeln [...]. Ich habe nur eine
Leidenschaft, nur ein Bediirfnis, nur ein Volles Gefithl meiner Selbst, das: auler mir zu wiirken“ (GA I11/1,
S.72f.). Fichtes Korrespondenz aus dieser Zeit zeigt jedoch auch, dass dieses Gefiihl durchaus fragil war und
sich nicht widerspruchslos mit der verstandesorientierten Kausalitiit deterministischer Positionen (vgl. Karl
Ferdinand Hommel,'* Vorhersehung'®) vereinbaren lief3. In den ,, Aporismen iiber Religion und Deismus"
(1790) sowie in diversen Predigten (1786-93) schreibt er wiederholt davon, wie ihn das ,Herz“ iiber die
,Granzlinie“ der ,Speculation (GA II/1, S. 291) hinaus leitete.' Kants Deutung der praktischen Vernunft
(vgl. GA1/1, 139) rettete ihn aus dieser Aporie zwischen ,Kopf und Herz (vgl. GAII/1, S. 75, 89). Die
Anforderungen des Herzens erschienen erfiillbar und der Determinismus iiberwindbar: ,Es ist unbegreiflich,
welche Achtung fiir die Menschheit, welche Kraft uns [das Kantische] System gibt“ (GAIII/1,S. 167) heifit
esin einem an Friedrich August Weiffhuhn gerichteten Brieffragment aus dem Sommer 1790. Ungeachtet der
spéteren Differenz zwischen ihm und Kant hinsichtlich des Gefiihlsbegriffs im Speziellen — man vgl. Fichtes
kritischen Hinweis daraufin der ,Wissenschaftslehre 1805 (vgl. GAII/9, S. 300)"” - begriindete zunichst
fir den frihen Fichte die durch Kants praktische Philosophie im Allgemeinen erméglichte Verséhnung von
Denken und Handeln im Besonderen die Méglichkeit, Spekulation und Gefiihl, d.h. Leben vereinen zu kénnen.

Die ,Grundlage® der Wissenschaftslehre von 1794 darfals philosophische Ausdeutung jenes unmittelbaren
Lebensgefiihls, das von der Art eines lebendigen Selbstgefiihls ist, gelesen werden.'® Dementsprechend fordert
Fichte in der Schrift ,Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre“ (1794), dass die Wissenschaftslehre den
,Ursprung“ und die ,Wirklichkeit“ (GA1/2, S. 143) dieses Gefiihls zu entwickeln hat. Der Entwicklungsweg
der Wissenschaftslehre bleibt seinerseits an das Gefiihl gebunden: ,Die Resulte der reflektirenden Abstraktion®
sollensich ihrerseits ,an die reinste Geistigkeit des Gefiihls“ (GAIII/1,S. 143 ) binden. Das Gefiihlist demnach
fiir Fichte in eins Motivans und Kriterium des Philosophierens. Ganz in diesem Sinne erhilt auch Johann
Wolfgang von Goethe von Fichte am 21. Juni 1794 die Wissenschaftslehre mit den Worten: ,Ihr Gefiihl ist
derselben Probirstein“ (GA I11/1, S. 143). Die darauf folgenden Modifikationen der Wissenschaftslehre
kénnen als Versuch gedeutet werden, auf stets neuen Denkwegen das sich urspriinglich im lebendigen
Selbstgefiihl manifestierende existentielle Erleben von Lebenskraft und den Willen zur Freiheit immer
tiefgehender aufzukldren und zu begriinden.

Der methodische Horizont, in dem Fichte zunachst die Genese der Wissenschaftslehre von 1794 aus
dem ,realen Leben' in der Begriffsschrift problematisiert, verdeutlich die Notwendigkeit des Gefiihls in seiner

BEbd,, S. 11.

1*Karl Ferdinand Hommel, (Bayreuth und Leipzig 1772). Neu hg. und mit einer Einleitung versehen von Heinz Holzhauer
(Berlin 1970) § 130.

SReiner Preul: Reflexion und Gefiihl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin 1969, S. 121ff. und S. 96ff.

1$Zu den theologischen Voraussetzungen der Wissenschaftslehre vgl. Hartmut Traub: Der Denker und sein Glaube Fichte und
der Pietismus oder: Uber die theologischen Grundlagen der Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt 2020. Ferner: H. Traub:
Uber die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalitit bei Jacobi und Fichte, in: Fichte-Studien 14 (1998), S. 87-106.

17Vgl. Petra Lohmann: Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes (1780 — 1801) Fichte-Studien —
Supplementa Bd. 18. Amsterdam /New York 2004, S. 42 und dies.: ,Gefiihl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewuf3tseinsbegriindenden
Funktion des Gefiihls in J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewihlten Positionen der Hirnwissenschaft®, in: Fichte
in Erlangen, hg. v. Michael Gerten, ,Fichte-Studien” Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010, S. 303-324

¥ Lohmann 2004, S. 391f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



34

Funktion als dem Philosophieren Orientierung und Richtung gebend sowie als Kriterium des Philosophierens.
Die Wissenschaftslehre ist Ausdruck eines freien Reflektierens, mit dem die ,Handlungsart des menschlichen
Geistes iiberhaupt zum Bewusstseyn zu erheben (GA 1/2, S. 143) ist. Da die Wissenschaftslehre jedoch nur die
notwendigen Handlungen thematisiert, durch die sich das Ich als Ich konstituiert, abstrahiert sie von allen zuflligen
Handlungen. Dies geschieht nicht durch duflere Beeinflussung, sondern durch denkerische Freiheit und genau
daran zeigt sich fiir Fichte ein elementares Problem des Philosophierens: Woher weiss der Philosoph, was er als
Notwendiges aufnehmen und als Zuflliges auf3er achtlassen kann? Fichtes Antwortlautet, dass dies der Philosoph
nicht wissen, sondern nur fithlen kann, weil andernfalls das, ,was er erst zum Bewuftsein heben soll; schon im
Wissen ,,dazu erthoben” worden sein miisste; ,welches sich widerspricht. Fichte zufolge benétigt der Philosoph
daher ein dem Wissen vorgingiges Bewusstseinselement und das ist das Gefiihl, von dem aus sich prabewusstes
Bewusstsein zu bewussten Bewusstsein erheben lisst. Das Gefiithl geht dem Wissen voraus. Die Erthebung des Gefiihls
zum Wissen unterliegtjedoch , keine[r] Regel’ sondern es gleicht eher einem Experiment, mit dem der Philosoph
ymancherlei Versuche” unternimmt, durch die er aus der ,Daimmerung" heraus zum ,hellen Tage" gelangt. Fichte
zufolge hitten wir ,,noch heute keinen deutlichen Begriff, und wir wiren noch immer der Erdklof3, der sich dem
Boden entwand, wenn wir nicht angefangen hitten, dunkel zu fithlen, was wir erst spiter deutlich erkannten (GA
1/2,S.143). Das Gefiihl steht am Anfang der Bildung zur philosophischen Einsicht und es leistet die Absicherung
der Wegefithrung des Denkens, die dieses fiir sich selbst nicht wieder gewihrleisten kann. Denken durch Denken
zu rechtfertigen fithrt nach Fichte in einen unendlichen regress. Das Gefiihl bietet Gewissheit, weil es in seiner
Unmittelbarkeit nicht hintergehbar und in seiner ,Ganzheit’ nicht mehr in einzelne, weiter zu problematisierende
Aspekte auflosbar ist. Deshalb bedarf nach Fichte ,der Philosoph der dunklen Gefiihle des Richtigen oder des
Genie in keinem geringeren Grade [...], als etwa der Dichter oder der Kiinstler; [dies] nur in einer andern Art.
Der letztere bedarf des Schonheits-, jener des Wahrheits-Sinnes; dergleichen es allerdings gibt“ (GA1/2, S. 143).

Aus den populirphilosophischen Schriften im Kontext des Atheismusstreits geht ausdriicklich hervor, dass
er sich auch in seiner spiteren Philosophie auf die in der Begriffsschrift formulierte Ausgangsposition bezieht,
derzufolge Philosophie im Wahrheitsgefiihl griindet. Das Wahrheitsgefiihl ist die Legitimation dafiir, dass
Philosophie, indem sie sich aus einer unhintergehbaren Existenzgewissheit heraus entwickelt, keine blof3e
Mlusion ist. Das Gefiihlleistet die unmittelbare Riickbindung an die eigene Lebenswirklichkeit, an der sich das
Denken zu bewihren hat. In der ,Wissenschaftslehre 1801 riickt Fichte diesen, in deren fritheren Fassungen
zwar bereits angelegten, aber noch nicht ausformulierten Gedanken ins Zentrum seiner Ausfithrungen.
Das ausdriickliche Anliegen der Wissenschaftslehre ist nunmehr, die Quelle aller Lebenswirklichkeit des
Ich in einem unmittelbaren Daseinsgefiihl (vgl. GA I1/6, S. 269)" aufzukliren und aus diesem Gefiihl den
,Richterspruch” (GAI1/6,179) des Wahrheitsgefiihls oder wie er dieses auch nennt des Gewissens, abzuleiten.
Was das Verhaltnis von Begriff und Gefiihl angeht, so zeigt sich hier, dass die philosophische Evidenz von
absoluten Wissen, Absoluten und Freiheit (vgl. GAI1/6, S. 154) sich fiir das Ich in dessen Lebenswirklichkeit
in der Unbedingtheit und Unhintergehbarkeit seines moralischen Gefiihls spiegelt.

In der ersten Fassung der Wissenschaftslehre von 1794 wird dieser Zusammenhang in der Deduktion des
Gefiihls als ,Quelle aller Realitit“ (GA 1/2, S. 259) zwar angedacht, aber die Weisen des zugrundeliegenden
Prinzips, das ist seine Spaltung in Gedanken- (§1) und Lebensprinzip (§5), werden noch nicht hinreichend
deutlich aufeinander bezogen. Das dndert sich mit der Wissenschaftslehre 1801 ansatzweise. Hier zeigt Fichte
hinsichtlich des Verhiltnisses von Begriff und Gefiihl, dass am Anfang des Selbstbewusstseins das Gefiihl steht,
weil im Daseinsgefiihl oder wie er es dort auch nennt, im Gefiihl der Gebundenheit (vgl. GA 11/6, S. 276)
das Reflektieren im Begreifen des Unbegreiflichen an sein unhintergehbares Ende gekommen ist und das Ich
Bestimmtheit erlangt (vgl. GAI1/6, S. 179). Dennoch bleibt dem sich fiihlenden und reflektierenden Ich sein
Grund als unbegreiflicher jeweils verschlossen. Denn im unmittelbaren Grenzmoment des Daseinsgefiihls
duflert sich das Ich zwar als bestimmtes Lebendiges, aber es hat noch kein Selbstverstindnis davon. Realisiert

“Vgl. Wolfgang Janke: Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804, Frankfurt am Main 1966, S. 9 und ders.: Sein und Reflexion
- Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin 1970, S. 275-289.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



35

es sich als Wissendes, dann erfasst es blof rational die Grenze seiner Selbstreflexion und erlebt sich nicht (vgl.
GAIl/6,S.295f.). In der Wissenschaftslehre 1804 bildet Fichte Wolfgang H. Schrader zufolge diesen Denkweg
weiter aus, indem er den ,Begriff des Ich aus der ,Beschreibung’ jenes urspriinglichen Gefiihls [d.i. die Liebe]
als der Darstellung des sich realisierenden (gbttlichen) Lebens konstruieren® wird. Das Ich ist damit nicht
mehr linger blof3 , formiertes“*', d.h. durch Reflexion vom Leben getrenntes Ich, sondern nun gilt mit Wolfgang
Janke, im Gefiihl des Glaubens (GA 11/8, S. 381) sind ,wir das eine ungeteilte Sein, der Lebensakt selbst, aus

dem die Reflexion lebt. Wir sind nicht mehr vom Leben und das Leben ist nicht mehr von uns geschieden.

Im Glauben - in der ,Anweisung zum seligen Leben“ (1806) ist es die Liebe - manifestiert sich das
gottliche Leben als Grund der Wirklichkeit des Ich. Da die Wissenschaftslehre urspriinglich aus dem aus
dem Leben abgeleiteten Gefiihl fiir Wahrheit und Gewissheit entsteht und um 1804 im Glauben bzw. der
Liebe Philosophie und Leben vermittelbar sind, darf sie in ihrer Ausformulierung nicht nur als systematische
Einsichtin das Gefiihl gelesen werden, sondern an dem Gefiihl zeichnet sich vielmehr bereits fiir den frithen
Fichte ab, dass die Wissenschaftslehre selbst notwendig ist und dies ,nicht [nur] als deutlich gedachte [...]
Wissenschaft” durch den Begriff, sondern vor allem ,,als Naturanlage“ (GA1/2, S. 139) durch das unmittelbare
Gefiihl. Das Gefiihl treibt den Philosophen innerlich zur Entwicklung der Wissenschaftslehre und da die
Wissenschaftslehre durch das Gefiihl ihren Sitz immer schon im Menschen hat, ist die Wissenschaftslehre
der Mensch in seiner Selbstdeutung. In der ,Wissenschaftslehre 1812 greift Fichte die beschriebene
Konstellation von Philosophie und Leben erneut auf. Dort heisst es: ,Es ist eben darum klar, daf [... die
Wissenschaftslehre] und der Begriff des absoluten [ ... ] nur dienen zur Klarheit der Erkenntnif}, und daf, sobald
diese errungen, sie wieder verweisen muf an das Leben, u. an den Siz des wahren Lebens, den Willen“ (GA
11/12,S.178). Der Wille aber manifestiert sich unhintergehbar und unmittelbar im Wahrheitsgefiihl und in
dem die Wissenschaftslehre dieses anfangs ,dunkle Gefiihl“ (GA 1/2, S. 143) erhellt und seine Bedeutung
als hochste moralische Instanz des Philosophierens begreift, wird der Wille ,,durch sie theils klar erkannt,
und geheiligt [, ...] theils vollkommen méglich gemacht“ (GA 11/12, S. 178).

Jegliche ,Kritik“ an Fichte, die zwar einerseits ,die Unbedingtheit des lebendigen [...] Gefiihls und
seine Bedeutung“* als moralische Instanz mittrigt, aber andererseits die Bestimmung des Ich, das sich im
Gefiihl als absolutes Ich manifestiert, zuriickweist - Beispiele dafiir wiren die Hommelsche Prigung des
Determinismus, in dem das moralische Gefiihl als physikalisch erkldrbare Tauschung erklirt wird sowie
Lehren der Vorhersehung, in denen dieses Gefiihl die richtige Richtung vorgibt, aber die entsprechende
Handlung nicht mehr motivieren kann* - liuft ins Leere. Denn sofern dieses Gefiihl als Tatsache des Lebens
anerkannt wird, lasst sich nur kritisch hinterfragen, inwieweit Fichte das moralische Gefiihl der ,absoluten
und unmittelbaren Gewiflheit“ mit der ,Absolutheit des Ich [...] iiberzeugend interpretiert” hat. Zweifelt
man ein solches Gefiihl iberhaupt an oder hilt es fiir manipulierbar und kontingent, ist die Philosophie
Fichtes ,ihrer realen Grundlage beraubt“* und damit im Ganzen problematisch.

Zum Verhiltnis von philosophischer Theorie und alltdglichem Leben. Einen ersten Aufschluss dazu bieten
die ,Eignen Meditationen iiber Elementarphilosophie” (1793/4). Dort geht Fichte zwar noch nicht so weit,
dass er den Unterscheid zwischen dem sich unmittelbar vollziehenden Leben und der die Mannigfaltigkeit
des Lebens abstrakt reflektierenden Spekulation ausdriicklich zum philosophischen Problem erhebt, aber
er hat es dort ansatzweise in der Differenz zwischen theoretischer und praktischer Vernunft integriert.

2 Schrader 1972, S. 179.
2 Schrader 1972, S. 9.
»Janke 1970, S. 417.

23 Schrader 1972, S. 179.
#Vgl. Preul 1969, S. 944t
#Schrader 1972, S. 179.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



36

Theoretisches Urteilen fithrt in der praktischen Philosophie zum Fatalismus, denn in diesen Fallen sind die
Handlungen des Ich nicht frei gewihlt, sondern durch die Vorstellung determiniert. ,Streben kann daher
,kein Gedanke [sein ....] das rechte kannst du nur fiihlen. Fiithlen ist dem Denken entgegengesetzt“ (GA
11/1,S. 183). Deshalb darf Praktische Philosophie nicht ,kalt“ (GAII/1, S. 189), das heisst rein theoretisch-
abstrakt angegangen werden. Die Problematisierung des Objekts der philosophischen Theorie durch
die Theorie selbst greift Fichte in der Wissenschaftslehre 1794 wieder auf. Dort stellt er heraus, dass die
Darstellung der Philosophie generell und das heisst eben auch der praktischen Philosophie, nur mittels der
Vorstellung, d.h. durch Theorie umsetzbar ist. Dieses Problem spiegelt sich auch an dem nun schon mehrfach
zitierten Wahrheitsgefiihl bzw. dem Gewissen in der Sittenlehre 1798. In der Einleitung in die Deduktion des
Prinzips der Sittlicheit heisst es: Die ,Deduction” vom Bewuftsein ,unserer moralischen Natur [...] erzeugt
[...] nichts weiter [...] als theoretische Erkenntnif“ und man darf auch nichts anderes ,von ihr erwarten”
(GA1/S, S. 34f.). Fiir das Gefiihl des Gewissens bedeutet das, das es hier nur als formiertes Kriterium der
Pflicht systematisch erwiesen wird, aber nicht als Lebendiges erscheint. Dafiir miisste das Gewissen selbst
noch einmal von seiner philosophischen Darstellung unterschieden werden. In die Theorie hat noch kein
wirkliches Leben Einzug gehalten. Damit sind die unmittelbare konkrete Lebenspraxis des Ich und die von
allen Kontingenzen abstrahierende Darstellung seines Handelns in der philosophischen Theorie deutlich
unterschieden. Diese Differenz innerhalb der philosophischen Theorie selbst, bildet auch fiir Fichtes spétere
Arbeiten das Fundament der Auseinandersetzung mit der Beziehung zwischen Philosophie und Leben.

In den Schriften zum Atheimusstreit vertieft Fichte diese Differenz im Hinblick auf Wissen iiberhaupt und
Leben. Die Differenz zwischen Philosophie und Leben ist darin aufgehoben, weil sich die Wissenschaftslehre
als Explikation der Handlungen des menschlichen Geistes im und als Wissen realisiert. Die Wissenschaftslehre
unterscheidet sich allerdings vom iibrigen Gesamt des Wissens, weil sie als systematische Nachkonstruktion
der notwendigen Handlungen des menschlichen Geistes die ,,absolut hochste Potenz” des Wissensiist, ,iiber
welche kein Bewuftseyn sich erheben kann“ (GA 1/7, S. 246). In den ,Riickerinnerungen, Antworten,
Fragen“ (1799) bestimmt Fichte die , Speculation” bzw. die Wissenschaftslehre als , Totalitit“ des subjektiven
Vernunftwesens. Die , Totalitit des objektiven Vernunftwesens“ (GA11/S, S. 119), das heisst das allen seinen
Vermégen nach die Mannigfaltigkeit der Realitit schaffende Ich hingegen ist das organische Leben. Fir
das Verhiltnis von Philosophie und Leben bedeutet das: ,Leben [ist] ganz eigentlich Nicht-Philosophiren;
Philosophiren [ist] ganz eigentlich Nicht-Leben“ (GA I1/5, S. 119). Dennoch ist eins ,nicht méglich [...]
ohne das andere: das Leben, als ein thitiges Hingeben in den Mechanismus, nicht ohne die Titigkeit und
Freiheit (sonst Speculation), die sich hingiebt; [ ...] - die Spekulation nicht ohne das Leben, von welchem sie
abstrahirt. Beide, Leben und Speculation, sind nur durcheinander bestimmbar“ (GA 11/, S. 119). Dieser
Standpunkt ist in Fichtes Populdrphilosophie um 1800 zwar auf der Ebene des faktisch-propadeutischen
Wissens erreicht,? aber noch nicht in der Wissenschaftslehre eingeholt.

Mit veranderter Terminologie thematisiert Fichte diese Differenz zwischen Philosophie und Leben in der
,Wissenschaftslehre 1801 so: Das wirkliche Leben, in dem Fiihlen, Vorstellen, Wollen und Anschauen immer
schon vereint sind, kann mittels der Wissenschaftslehre ,,im Denken [bloss] schematisch“ (GA11/6, S. 323)
erfasst werden. Das, was die Wissenschaftslehre erschliefit bzw. aufstellt, ist ein notwendiger Denkakt des
Lebens und keineswegs der durch Freiheit realisierte lebendige Anschauungsakt im Sinne eines urspriinglichen
Lebensaktes. Deshalb behilt die Wissenschaftslehre ,den Charakter des Denkens, die schematische Blisse
und Leerheit, und das Leben den seinigen, die konkrete Fiille der Anschauung” (GA11/6, S. 323). Erst in
der ,Wissenschaftslehre 1804“ werden Leben und Denken zusammengefiihrt. Hier zeigt er Wolfgang H.
Schrader zufolge auf, wie sich ,das absolute Wissen (und d.h. zugleich: die Wissenschaftslehre) aus dem
urspriinglichen Lebensakt (dem ,esse in mero actu®)?” entwickelt. Deutlich wird das mit der Rede von der

26Vgl. Hartmut Traub: J. G. Fichtes Populirphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt 1992.
*’Schrader 1972, S. 181.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



37

,Vernunft als Vernunft“ (GA I1/8, S. 406). Sie besagt, dass die Wissenschaftslehre ,das unmittelbar in sich
selber aufgegangene und von sich selbst durchdrungene Eine Vernunftleben [ist]. Grade so daher, wie in ihr
gelebt wird, gesehen wird, oder es erscheint, so lebt und erscheint die Vernuntft selber* (GA11/8, S. 406).

Damit bildet die Wissenschaftslehre nicht mehr linger einen Gegensatz zum Leben, sondern sie erweist
sichals ,hochste und notwendige [ ...] Erscheinung der Wirklichkeit des Lebens selbst“**. Uber die Funktion
und die Seinsweise der Wissenschaftslehre sagt diese Einsicht in Bezug auf den Rezipienten folgendes aus:
Die Wissenschaftslehre ist ,auf keine Weise unser Gegenstand, sondern unser Werkzeug, unsere Hand,
unser Fuf}, unser Auge [...] Zum Gegenstande macht man sie nur dem, der sie noch nicht hat, bis er sie
bekommt. Doch ,wer sie hat, der [...] redet nicht mehr von ihr* sondern er ist gewissermaflen selbst zur
Wissenschaftslehre geworden. Er ,lebt, tut und treibt sie in seinem iibrigen Wissen®. Fiir die Aneignung und
Bewahrung der Wissenschaftslehre gilt: ,Man [hat] sie nicht, sondern man ist sie, und keiner hat sie eher,
bis er selbst zu ihr geworden ist“ (GA11/6, S. 141).

So lange man die Wissenschaftslehre noch nicht hat, sie selbst also noch nicht lebt) muf3 sie so vermittelt
werden, dass sie sich als lebendiges Denken in Vortrag und Rezeption offenbart. Die Vermittlung entlehnt
ihre bestimmte Qualitit dem Leben: ,Nur daslebendige [...] trifft lebende Gemiither und ,nicht die durch
[...] durchlange Zwischenzeit ertodtete Form“ (GAI1/8, S. 141). Die Auffassung, dass nur ein unmittelbares,
lebendiges Begreifen bzw. ein ein-bilden des Wissens in und aus sich das seinerseits lebendige Handeln des
menschlichen Geistes in der Wissenschaftslehre mitvollziehen kann, - oder anders gesagt, Leben trifft auf
Leben - findet sich bereits im Ansatz in der ,Grundlage®. Dort heisst es in Analogie zum Leben beziiglich
der die Wissenschaftslehre bildenden Einbildungskraft wie bereits anfangs zitiert: Die Wissenschaftslehre
lasst sich nicht ,durch den blofen Buchstaben [...], sondern lediglich [...] durch den Geist [...] mitteilen®.
Das bedeutet, die Explikation ,ihre[r] Grundideen® gelingt primér mittels der Einbildungkraft. Das ,ganze
Geschiift des menschlichen Geistes” geht von ,der Einbildungskraft aus|...]“ und ,Einbildungskraft” kann
,nicht anders, als durch Einbildungskraft aufgefafit werden* (GA 1/2, S. 415). Diese Prifiguration der
Wechselbeziehung des einen Vermogens darf aber nicht tiber einen wesentlichen Entwicklungsschritt
zwischen den Wissenschaftslehren 1794 und 1804 hinwegtiuschen:

Die beiden Fassungen der Wissenschaftslehre kommen zwar darin tiberein, dass sich der menschliche Geist
in seinen lebendigen Artikulationen nur durch das gleichermaflen lebendige Verméogen der Einbildungskraft
erfassen lasst, aber sie weichen hinsichtlich folgender Spezifizierung der Einbildungskraft deutlich voneinander
ab: Diese bezieht sich auf die Unterscheidung zwischen einer sich im Leben unmittelbar realisierenden
Einbildungskraft im Sinne eines unreflektierten Handelns und dem durch Einbildungskraft produzierten
Wissen von diesem Handeln. Fiir die ,Grundlage” gilt, dass Fichte zwar die Genese des Wissens in ihrer
Unmittelbarkeit betont, indem sich das,Bild“ des urspriinglichen Handelns ,wie ein Blitzstrahl vor [die] Seele
[...] stellt[...]“ (GA1/2, S.415), aber damit lisst sich der Gegensatz zwischen Philosophie und Leben nicht
aufheben. Es ist zwar so, dass die Einbildungskraft das Philosophieren des Wissenschaftslehrers lenkt, aber
dasich das Philosophieren in Denkakten vollzieht, mit denen es sich von seinem Gegenstand, das heisst dem
Bewusstsein distanziert, kann dessen ,lebendige]...] Totalitit" nicht durchdrungen werden und es wird wie
in der “Wissenschaftslehre nova methodo” (1798) ,als ein Sein® gesetzt. In der ,Wissenschaftslehre 1804“
hingegen wihlt Fichte von Anfang an einen anderen Ausgangspunkt, indem er die Wissenschaftslehre als
yErscheinung und Darstellung des Lebens“*’ bestimmt. In diesem Kontext zeigt er, dass das ,absolute Wissen®
nicht mit dem ,urspriingliche[n] absolute[n] Begreifen® gleichzusetzen, sondern ,dessen Manifestation“" ist.

2 Ebd.
»Schrader 1972, S. 183.
9 Ebd.
3'Ebd.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



38

Dadurch kann er sowohl ,zwischen dem Wissen als solchem und dem im Wissen dargestellten unmittelbaren
Lebensakt“®* differenzieren als auch in eins an der innigen Einheit von Philosophie und Leben festhalten.
Das Denken steht zwar mit seiner Analytik und Diskursivitit in Opposition zum Ganzen des Lebens, aber
daraus, dass das Leben seine notwendigen Bedingungen mittels des Denkens umfassend erhellt, folgt sein
Selbstverstindnis von sich als ,hochste[r] Form“®, durch die das Leben ,ins Dasein tritt“**. Diesen Gedanken
vorbereitend sagt Fichte bereits 1801 von der Wissenschaftslehre, dass sie mit ihrem Deduktionsgang
,das in der Anschauung wirkliche Leben schematisch“ (GA I1/6, S. 323) erfasst und dabei ,nicht aus dem
Leben heraus, sondern [vielmehr] in ihrer hchsten Vollendung zugleich die Vollendung des Lebens selbst
herbeifiihr[t]“**. Der philosophierende Mitvollzug, der sich zunehmend als Verinnerlichung des Denkens
bzw. in Anlehnung an die ,Elementarphilosophie“ (1793) als Meditation ausgestaltet, erweist sich in der
spateren Wissenschaftslehre im Diarium I von 1813 als ,ein sich sehendes Auge = Reflex eines Lebens, eines
sich selbst offenbarens, der eben in sich selbst u. seiner Factizitit bleibt“ (GA 1I/16, S. 209).%

III. Abschlieflend sollen die beiden Aspekte, das heisst die Wissenschaftslehre als Produkt der Explikation
der unmittelbaren Existenzgewissheit und zweitens die Vermittlung von Theorie und Leben im Horizont der
Vernunftkunst beleuchtet werden. Die Vernunftkunst definiert Fichte als , Kunst des Philosophierens“ (GA
11/8, S.2). Sie ist in Riicksicht beider Aspekte Méglichkeitsbedingung der Wissenschaftslehre,”” indem sie
sich erstens auf das existentielle Problem ihrer Genese und zweitens aufihre Darstellungsformen und damit
verbunden auf ihre Vermittlung mit der geschichtlichen Welt bezieht.

Fichte setzt entsprechend der ,Einleitung in die Wissenschaftslehre” vom Oktober 1810 darauf, dass der
Ursprung der Wissenschaftslehre die innerste Selbstwahrnehmung des Gelehrten ist. Das Philosophieren
erweist sich laut der ,Neuen Bearbeitung der Wissenschaftslehre* (1801) als , Systematisches Hineinschauen
des Geistes in sich selbst“ (GA 11/S, S. 377), das einer creatio-ex-nihilo gleicht. Die Wissenschaftslehre ist
damit ,wenigstens fiir das empirische Bewuftseyn véllige Schopferin, und Schépferin aus Nichts“ (GA
11/3, S. 316). Die entsprechende ,Gemiitsstimmung in der Speculation“ (GA 1/2, S. 160) bestimmt Fichte
als neues und bisher unthematisiertes Phinomen: ,ich rede von etwas, so viel ich weif}, noch gar nicht
Beschriebenem (GA11/S, S. 74).% Diese Stimmung entspricht Peter L. Oesterreich zufolge einer ,extreme[n]
Méglichkeit philosophischer Existenz [...], die erst mit der Erfindung der Wissenschaftslehre und ihrer
transzendentalen Radikalbesinnung zur vollen Entfaltung kommen konnte“**. Denn Ursprung und Kriterium
der Wissenschaftslehre entspringen qua Gefiihl der unmittelbaren individuellen Lebensdeutung des Gelehrten.
Die letztgiiltige Unterscheidung des Wahren vom Unwahren kann er nicht auf eine Abgrenzung von einer
konkurrierenden philosophischen Gegenposition verlagern, sondern er muss sie vor dem Richterspruch
seines Gewissens, d.h. vor sich selbst, verantworten.

2 Ebd.
3Ebd.
#Ebd.
3Ebd.,, S. 183.

36Vgl. zu dieser Metapher: Karen Gloy: ,Selbstbewuftsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverstindnisses. Seine Grundstruktur
und seine Schwierigkeiten, in: Fichte-Studien 1 (1990) 41 - 72, hier S. 64. Ferner Zur Analyse der Tagebiicher vgl. auch: Giinter
Zéller: ,Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte®, in: Der transzendentalphilosophische Zugang
zur Wirklichkeit. Beitrdge aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v. Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2001, 307 — 330, hier: 321.

¥ Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub: Der ganze Fichte Die populare, wissenschaftliche und metaphilosophische Erschlieung
der Welt. Berlin 2006, vgl. S. 81-97.

*¥Vgl. Petra Lohmann: Gefiihl, Glaube und Wissen Zur Identitit des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes, in: Fichte-
Studien Bd. 52 (2023), S. 3-21.

¥Peter L. Oesterreich 1997, S. 51.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



39

An der ,UrPhantasie“® (GA I1/7, S. 223) lisst sich das Problem des philosophischen Selbstverhiltnisses
verdeutlichen. Wihrend sich die Begriftsbildung der Ratio blof auf bereits Gegebenes bezieht, wirkt die
produktive Einbildungskraft dsthetisch - also schopferisch entwerfend bzw. phantasierend. Dabei besteht
jedoch die Gefahr des sich Verlierens in der Spekulation eines so abstrakten ,Reflektirsystem[s]“ (GAII/12,
S.152) wie es die Wissenschaftslehre ist. Die Gefahr einer solchen , Selbstvergessenheit“ (GA11/5,S.72) des
Philosophen thematisierte Fichte bereits frith in der Begriffsschrift. Ihr ist ,kein Forscher mehr ausgesetzt,
als der Erforscher des menschlichen Geistes“ (GA 1/2, S. 145). Deshalb ist er besonders aufgefordert,
sein Philosophieren ,einer gewissenhaften Selbstpriifung zu unterwerfen” und ,zu fragen, was aus diesen
Bestimungen [des Geistes] ausser uns erfolgt“ (GA I1/5, S. 74) und das heisst, diese Bestimmungen am
Leben zu messen.

An dieser Problematik zeigt sich nicht zuletzt die Notwendigkeit einer Vernunftkunst, mit der der Gelehrte
sein Imaginationsvermégen kultiviert. Es geht darum, ein Mittel zu finden, um sich seiner Pflicht stets zu
erinnern. Fichte fiihrt dafiir einen ,Vernunftmechanismus“ (GA I1/5, 65) an, wodurch nach innerer Regel
ein bestimmter Begriff mit zwingender Konsequenz wiederkehren muss. Dieser Sachverhalt ist fiirihn durch
das Gesetz der Ideenassoziation gewihrleistet. Die Hauptaufgabe der gesuchten Vernunftkunst besteht laut
der , Ascetik als Anhang zur Moral“ fiir den Gelehrten darin: verkniipfe im Voraus mit der Vorstellung deiner
kinftigen Handlungen die Erinnerung an das Gute, so daf sich mit dem Handeln die Pflicht unmittelbar
verbindet und einen mit lebendiger Kraft erfiillt. Die Vernunftkunst besteht in einer ,allgemeine[n]
Selbstpriifung, wo man besonders in Gefahr sei“ GA I1/5, S. 66) diese Verbindung zu verlieren. Sie ist die
Kunst gegen die ,Vergessenheit sittlicher Grundsitze“ (GA I1/S, S. 68) anzugehen, um sich stets ,,daran zu
erinnern, dass das Wissen nicht sein letzter Zweck“ (GAI1/S, S. 75) ist, sondern ,,dafl man das Spekulative
selbst als etwas praktisches treibe“ (GA11/S, S. 76f.)."

Die intellektuelle Spontaneitit des Gelehrten selbst derart als lebendigen Einheitsgrund der Fichteschen Lehre
anzunehmen, 16st den Widerspruch auf, dass Fichte angesichts der Fortentwicklung der Wissenschaftslehre
dennoch immer an der Idee der Einheit seiner Lehre festhalten konnte.** Vom Standpunkt der Vernunftkunst
aus betrachtet, lasst sich mit Peter Oesterreich und Hartmut Traub die stabile und konstante philosophische
Position Fichtes sehr wohl mit der Variantenvielfalt ihr Darstellungsformen vereinbaren. Esist vielmehr gerade
das Auszeichnende der Vernunftkunst des Gelehrten, das an sich unwandelbare Zentrum seiner Philosophie
aus immer wieder neuen wandelbaren Perpektiven angehen zu konnen.” Hierin erscheint Fichte selbst als
Vernunftkiinstler, der seine urspriingliche philosophische Einsicht nicht nur immanent systematisch und
stilistisch variiert, sondern sie den geschilderten Anspriichen der Vernunftkunst entsprechend als Lebendiges
vermittelt, das sich von den unterschiedlichsten Zugriffen aus entwickeln lisst: , Ein philosophisches System
ist nicht ein toter Hausrat, sondern es ist beseelt [und damit belebt ] durch die Seele des Menschen, der es hat*
(GA1/4,S5.195). Deshalb ist es nichts Statisches, einmal zu Vollziehendes, sondern etwas, dass sich dynamisch
bildet und immer im Bilden bleiben muss. Aus dieser organischen Verfasstheit der Wissenschaftslehre folgt
auch, dass ihr Mitvollzug in der Rezeption von vornherein nur aktiv und teilnehmend sein kann oder anders

*Janke 1970, S. 386f.

#1Zu den verschiedenen Perspektiven, unter denen die Identitit des Gelehrten bei Johann Gottlieb Fichte entwickelt werden
kann vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 20-35. Das Thema des Gelehrten hat Fichte in drei grolen Vorlesungszyklen (1794, 1805
und 1811) erdrtert. Vgl. dazu Ursua: Nicanor Ursua, Historisch-philosophische Untersuchung iiber die Bestimmung des Gelehrten
nach J. G. Fichte (Miinchen 1979). Marco Rampazzo Bazzan, Idee und Gesicht in den Fiinf Vorlesungen iiber die Bestimmung
des Gelehrten (1811), Fichte-Studien 32 (2009), 25-36. Michael Winkler, Johann Gottlieb Fichte: Uber die Bestimmung des
Gelehrten, in: Sabine Seichter/Brigitta Fuchs/Winfried Bshm (Hrsg), Hauptwerke der Pidagogik (Paderborn 2009) 125-128.
Ricardo Barbosa, Fichtes Kolleg ,Moral fiir Gelehrte’ - Jena 1794-1795: Zur Geschichte von Uber Geist und Buchstaben, Fichte
Studien 49 (1),2021,353-376. Peter L. Oesterreich/Hartmut Traub, Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten,
Fichte Studien, 45 (1) (2018), 221-241

#Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.
#Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 34.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



40

gesagt, ein im gemeinsamen lehren und rezipieren sich vollziehendes genetisieren des Wissens ist. Dafiir
muss der Wissenschaftslehrer beim Rezipienten einen Ankniipfungspunkt an sein alltigliches Bewusstsein
finden, von dem aus er ihn vom alltagsweltlichen Bewusstsein zur transzendentalen Einsicht zu leiten
vermag. Voraussetzung dafiir ist eine gewisse Gleichférmigkeit der Bewusstseinsformen von Philosophen
und Rezipienten.

In der, Einleitung in seine philosophischen Vorlesungen® aus dem Jahr 1810 geht Fichte dementsprechend
davon aus: ,\Was in der einen [Vorstellungsreihe] vor ging, kann auch die andere in sich erneuern“ (GA
IV/4,S. 14). Was der Philosoph vorgedacht hat, muss auch der Rezipient in sich erwecken kénnen. Doch
auf welche methodische Weise kann die , Mittheilung dieser Wissenschaft“ (GAIV/4, S. 13) gelingen? Eine
blofe Ubertragung einer fertig ausgebildeten Theorie auf den anderen, wird nach Fichtes pidagogischen
Ansichten wirkungslos bleiben. Bereits in der ,Valediktionsrede“ (1780) heif3t es, man kann nicht ,andere
fiir sich denken lassen’, sondern man muss ,selbst denken, forschen und suchen“ (GA II/1, S. 90).* Um
die ,Geistesentwicklung“ des Rezipienten zu Ideen, ,wie sie gar nicht sind, aber nach der Forderung der
Spontaneitit des Geistes sein sollten (GA1/6, S. 352) zu fordern, bedarf es neben Sokratischer Mieutik und
dem Experiment (vgl. GA1/8, S.222)* der dialogisch geprigten philosophischen Unterweisung.* Durch sie
sind seine imaginativen Krifte zu affizieren, um den ,Boden [vorzubereiten], welchem Gesichte entkeimen*
(GAI1/12,S.330). Deshalb sollte die Redekunst ,mit der Gelehrten=Erziehung stets vereinigt seyn (11/12,
S. 356). Diese Uberzeugung ldsst sich auch spiter durch die zitierten Vorlesungen zur Bestimmung des
Gelehrten bis in Fichtes Spatwerk hinein mitvollziehen.

In der , Anleitung zum Philosophieren® (1809) sowie in dem ,Versuch, ob sich fiir die Vorbereitung aus der
Unterscheidung des dunklen Gefiihls, u. der klaren Erkenntnif8 etwas machen lafle (1809) fithrt Fichte dazu
den ,philosophischen Kunstsinn“ (GA1I/11, S.261) des Philosophen an. Die entsprechende , KunstUebung*
besteht darin, den ,Geist der Reflexion, u. Besonnenheit“ (GAII/11, S.262) des Rezipienten zu bilden. Dazu
skizziert Fichte einen Ubungsweg, dessen Ausgangspunkt das ,dunkle[...] Gefiihl[... von einer] héhere[n]
Welt“ist. LiefBe sich dieses Gefiihl, diese ,Ahndung [...]“ (GAII/11, S.268) ,durch Kunst* entwickeln? , Antw.
Ich denke, ja“ (GA1I/11, S. 267). Dazu gehort, den Rezipienten ,in den Widerspruch hineinzufiihren; sie
zweifeln zu lehren” (GA11/11, S. 278) oder anders gesagt, dem Rezipienten ein philosophisches ,Rithsel”
(GA1I/11, S. 261) aufzugeben. Dies zeigt er beispielhaft an der Bestimmung des Verhiltnisses von Sein
und Wissen auf: ,Wie tritt zum Seyn das Wissen: wo doch das Seyn ganz unabhingig vom Wif3en seyn soll.
Auch dieser Satz dient: alles ist doch zuerst nur im Bewufitseyn: mit diesem kithn die Sache angehoben. Das
Wissen, u. Denken vernichtet sich jedoch: Beides, das besonnene Setzen dieses Wissens, u. das Vernichten,
muf mit einander bestehen kénnen: u. diesen Widerspruch 16sen, heifit eben alles 16sen (GA11/11, S.279).
Widerspruch und Zweifel sind von existentieller Bedeutung fiir den Schiiler. In diesem Moment - ,wenn
das Problem, unser eignes Gefiihl [...], u. das Leben (dafl man allein um dieses willen, u. dafiir leben mag,)
ergreift (GA11/11,S.279) -, sind die ,Wahrheitsliebe“ und die ,, Angst“ des Schiilers ,um die Wahrheit“ die
wesentlichen Impulse zum ,,Selbstdenken|...]“ (GAII/11, S. 278). In der bisher von ihm nicht hinreichend
geleisteten existentiellen Griindung der Wissenschaftslehre im Rezipienten sieht Fichte selbstkritisch das
Motiv, ,warum die bisherigen Vortrige der Wissenschaftslehre nichts genutzt haben“ (GA II/11, S. 269).

#“Preul 1969, S. 14.

#Zum Experiment bei Fichte vgl. Jelscha Schmid: Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der
gesamten Wissenschaftslehre, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 2024, https://doi.org/10.1515/agph-2023-0157
(zuletzt abgerufen am 11.03.2025) und Hartmut Traub: ,Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und
populir-philosophischer Methode®, in: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der
gesamten Wissenschaftslehre von 1794/95 und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta
1997, S. 81-98, hier S. 92.

*Vgl. Oesterreich/Traub 2006, S. 33f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



41

Das @ndert sich erst dann, wenn es dem Philosophen gelingt, den Rezipienten in ,die Kunst[,] sich selbst
zum Philosophen zu machen* (GA11/11, S. 268), einzufiithren vermag.

Uneachtet der Selbstkritik Fichtes um 1809 finden sich bereits in der ,Wissenschaftslehre 1804 /I1“ zum
Verhiltnis von Existenzgewissheit und Wissenschaftslehre wertvolle Ansitze.*” Im , Ersten Vortrag” duflert
er sich zur denkerischen Einiibung in die Praxis dieses Verhiltnisses (vgl. GA11/8, S. 3). Dabei hebt er von
vornherein daraufab, dass das Mitphilosophieren der Wissenschaftslehre ein auflerordentliches Philosophieren
ist, das sich auf ein ebenso auf8erordentliches Objekt bezieht: Bei der Wissenschaftslehre handelt es sich nicht
um ein ,schon anderwirts her bekannte[s] Objekt[...], sondern [sie ist] etwas ganz neue[s], unerhorte[s]*
und fiir jeden, ,der nicht die W1. schon griindlich studirt hat, durchaus unbekannte[s]“ Fiir dieses gilt fiir
den Mitphilosophierenden: es lasst sich nur so erfassen, ,dafl es sich selber in ihm erzeuge, es erzeugt sich
aber selber nur unter der Bedingung, daf3 er selbst, die Person, Etwas erzeuge, nimlich die Bedingung jenes
[lebendigen] sicherzeugens der Einsicht“ (GA11/8,S.5). Das heisst, dass es - wie Alexander Schnell in seinem
Kommentar hervorhebt - keinen fertigen , Gehalt” der Wissenschaftslehre auBlerhalb ihres , Selbstvollzug[s]“
(S. 23) gibt, sondern der ,Gehalt“ wird erst durch den ,Selbstvollzug erzeugt und vergewissert. Diese
Einsicht kniipft an die anfangs zitierte Bestimmung der Wissenschaftslehre als ,Naturanlage“ (GA 1/2, S.
139) an, nach der die Wissenschaftslehre ihren Quellpunkt im Leben des Menschen hat, und ihrer hdchsten
Ausprigung nach ,lebendige[s] Vollziehen“*® ihrer selbst ist. Im Gefiihl manifestiert sich die unmittelbare
Existenzgewissheit in ihrem praktischen Vollzug der Wissenschaftslehre als Lebensdeutung.

IV. Die angesprochenen Aspekte der Vernunftkunst, das heisst die Introspektion des Wissenschaftslehrers
und die rhetorisch motivierte Vermittlung der Wissenschaftslehre als Selbstvermittlung lassen folgende
Riickschliisse auf Fichtes Kunstbegriff zu. Es ist zwar so, dass Fichte eine Asthetik als materiale Teildisziplin
der Wissenschaftslehre erarbeiten wollte und es dariiber hinaus tiber sein ganzes Werk verstreut etliche Beziige
auf die Kunst im Allgemeinen und auf spezielle Kiinste (z.Bsp. die Architektur) gibt und er auch selbst von
Kiinstlern als Wissenschaftslehrer rezipiert wurde (Schinkel, Catel),* aber bei Fichtes Kunstbegriff geht es
nicht nur um die wenigen, fragmentarischen Ansitze zur schénen Kunst im engeren Sinn, sondern Peter
Oesterreich und Hartmut Traub zufolge vor allem auch um einen ganz ,,andersgearteten, erweiterten Begriff
[...] der Kunst', der die ,Philosophie als Ganzes“* betrifft. Das heisst, bei Fichte durchdringen sich Philosophie
und Kunst derart, dass fiir ihn die Philosophie selbst zur Kunst wird. Daher besteht Fichtes asthetischer
Ansatz weniger in einem weiteren Beitrag zur Philosophie der Kiinste, sondern er erweist sich vielmehr als
Entwurf einer neuen , Kunst des Philosophierens (GA II/8, S. 2) und das heisst einer Vernunftkunst, die
auf die geschilderte Weise der Vermittlung von Philosophie und Leben sowie der Kultivierung des Gefiihls,
in dem sich diese manifestiert, dient. Und weil diese Vermittlung fiir die Wissenschaftslehre konstitutiv
ist, wird man es Fichte zufolge ,ohne diesen Geist [... der Vernunftkunst] in der Philosophie nie zu etwas
bringen“ (GAIV/2, S.266).

#"Vgl. Patrick Tschirner: Totalitit und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes spite Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin 2017.

“Schnell 2023, S.22,23 und S. 43, 44, sowie S. 196, 197, hier S. 206.

#Vgl. Petra Lohmann: ,Funktionen der Kunst und des Kiinstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 — 1801)* in: Grundlegung
und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 — 1802, hg. v. Jorg Jantzen/Thomas Kisser/Hartmut Traub.
Amsterdam / New York, 2005, S. 113-132 und dies.: ,Grundziige der Asthetik Fichtes. Seine Ausfithrungen zur Bedeutung
der Asthetik fiir die Wissenschaftslehre anlillich des Horenstreits, in: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jiirgen
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York 2006, S. 199 — 224 sowie dies.: ,Karl Friedrich Schinkel: Architektur als,Symbol
des Lebens’ Zur Wirkung der Philosophie Johann Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 -
1815)*“ Miinchen u. Berlin 2010.

30 Qesterreich/Traub 2006, S. 82; vgl. Hartmut Traub: Asthetik und Kunst in der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme,
in: Fichte-Studien Bd. 41 (2013), S. 305-391.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



42

Literaturverzeichnis:

Barbosa, R. ,Fichtes Kolleg ,Moral fiir Gelehrte* - Jena 1794-1795: Zur Geschichte von ,Uber Geist und
Buchstaben®, In: Fichte Studien 49 (1), 2021.

Rampazzo Bazzan, M. ,Idee und Gesicht in den Fiinf Vorlesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten
(1811)“ In: Fichte-Studien 32, 2009.

De Vos, L. ,Der Gedanke des Lebens in den spiten Schriften Fichtes®. In: Fichte-Studien 31, 2007.

Fahrenbach, H. ,Humanistische Lebensphilosophie®. In: Friedrich Vollhardt (Hg.): Erkundungen mit
Dieter Henrich. Gottingen: Wallstein, 2018.

Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004,
Hg. Reinhard Lauth.

Gloy, K. ,Selbstbewuftsein als Prinzip des neuzeitlichen Selbstverstindnisses. Seine Grundstruktur und
seine Schwierigkeiten®. In: Fichte-Studien 1, 1990.

Henrich, D. Fluchtlinien. Philosophische Essays. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1982.

Janke, W. Kommentar zur Wissenschaftslehre 1804. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1966.
Sein und Reflexion — Grundlagen der kritischen Vernunft. Berlin: Walter de Gruyter, 1970.
yLeben und Tod in Fichtes ,Lebenslehre®. In: Philosophisches Jahrbuch. 03/2019.

Koch, A. F. ,Philosophie und Leben. Dieter Henrich zum 90. Geburtstag“ In: Friedrich Vollhardt (Hg.):
Erkundungen mit Dieter Henrich. Gottingen: Wallstein, 2018.

Lauth, R.,J. G. Fichtes Gesamtidee der Philosophie®. In. Philosophisches Jahrbuch 71, 1963.

Lohmann, P. Der Begriff des Gefiihls in der Philosophie Johann Gottlieb Fichte. Fichte-Studien Supplementa
Bd. 18. Amsterdam/New York: Brill, 2004.

,Funktionen der Kunst und des Kiinstlers in der Philosophie J. G. Fichtes (1780 — 1801)* In:
Grundlegung und Kritik. Der Briefwechsel zwischen Schelling und Fichte 1794 — 1802, hg. v. Jorg Jantzen/
Thomas Kisser/Hartmut Traub. Amsterdam / New York, 2005.

,Grundziige der Asthetik Fichtes. Seine Ausfiihrungen zur Bedeutung der Asthetik fiir die
Wissenschaftslehre anlafllich des Horenstreits®. In: Jahrbuch des deutschen Idealismus, Bd. 4, hg. v. Jirgen
Stolzenberg u. Karl Ameriks. Wien / New York, 2006.

,Gefiihl und Selbstaufklirung Genetische und faktische Ausprigungen der Gefiihlstheorie
Johann Gottlieb Fichtes® In: Archiv fiir Begriffsgeschichte, begr. v. Erich Rotacker, hg. v. Christian Bermes,
Ulrich Dierse, Christof Rapp, Bd. 48 / Jg. 2006, Hamburg, 2006.

»Gefiihl: Freiheit und Notwendigkeit. Zur bewufitseinsbegriindenden Funktion des Gefiihls in
J. G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805 und in ausgewéhlten Positionen der Hirnwissenschaft®. In: Fichte in
Erlangen, hg. v. Michael Gerten, ,Fichte-Studien” Bd. 34. Amsterdam/New York, 2010.

»Karl Friedrich Schinkel: Architektur als,Symbol des Lebens. Zur Wirkung der Philosophie Johann
Gottlieb Fichtes auf die Architekturtheorie Karl Friedrich Schinkels (1803 — 1815)“ Miinchen u. Berlin, 2010.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



43

»Gefiihl, Glaube und Wissen Zur Identitit des Gelehrten in der Philosophie J. G. Fichtes". In:
Fichte-Studien Bd. 52, 2023.

Oesterreich, P. L. Das gelehrte Absolute Metaphysik und Rhetorik bei Kant, Fichte und Schelling. Darmstadt:
WBG, 1997.

Rhetorisches Denken. Zur Philosophie der Rhetorik und Rhetorik der Philosophie. Berlin, New York:
Walter de Gruyter, 2019.

Oesterreich, P. L. / Traub, H. Der ganze Fichte Die populdre, wissenschaftliche und metaphilosophische
ErschliefSung der Welt. Berlin : Walter de Gruyter, 2006.

Oesterreich, P. L. / Traub, H. ,Fichte quer: Das Ich, die Nation und der Tod des Gelehrten®. In: Fichte
Studien, 45 (1), 2018.

Preul, R. Reflexion und Gefiihl. Die Theologie Fichtes in seiner vorkantischen Zeit. Berlin: Walter de Gruyter, 1969.

Schmid, J. ,Fichte’s Method of Philosophical Experimentation in the Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre”.
In: Archiv fiir Geschichte der Philosophie, 2024.

Schnell, A. Die Erscheinung der Erscheinung: ]. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus.
Frankfurt am Main: Klostermann, 2023.

Schrader, W. H. Empirisches und absolutes Ich: zur Geschichte des Begriffs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes.
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1972.

Traub, H.J. G. Fichtes Populirphilosophie 1804-1806. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1992.
»Asthetikund Kunstin der Philosophie J. G. Fichtes Eine Bestandsaufnahme”. In: Fichte-Studien Bd.41,2013.

Der Denker und sein Glaube Fichte und der Pietismus oder: Uber die theologischen Grundlagen der
Wissenschaftslehre. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2020.

,Uber die Grenzen der Vernunft. Das Problem der Irrationalitit bei Jacobi und Fichte In:
Fichte-Studien 14, 1998.

»Wege zur Wahrheit. Zur Bedeutung von Fichtes wissenschaftlich- und populir-philosophischer Methode".
In: Klaus Hammacher, Richard Schottky, Wolfgang H. Schrader (Hg.), Die Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre
von 1794/9S und der transzendentale Standpunkt. Fichte-Studien. Bd. 10. Amsterdam-Atlanta, 1997.

Tschirner, P. Totalitit und Dialektik Johann Gottlieb Fichtes spite Wissenschaftslehre oder die lebendige Existenz
des Absoluten als sich selbst bildendes Bild. Berlin: Walter de Gruyter, 2017.

Ursua, N. Historisch-philosophische Untersuchung tiber die Bestimmung des Gelehrten nach J. G. Fichte. Miinchen, 1979.

Winkler, M. ,Johann Gottlieb Fichte: Uber die Bestimmung des Gelehrten® In: Sabine Seichter/Brigitta
Fuchs/Winfried Bhm (Hrsg), Hauptwerke der Pidagogik. Paderborn, 2009.

Zoller, G. ,Leben und Wissen. Der Stand der Wissenschaftslehre beim letzten Fichte®. In: Der
transzendentalphilosophische Zugang zur Wirklichkeit. Beitrige aus der aktuellen Fichte-Forschung, hg. v.
Erich Fuchs, Marco Ivaldo und Giovanni Moretto, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 2001.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 30 - 43 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100671



44

O absoluto na Exposicao da doutrina da
ciénciade 1801/1802 de Fichte

The absolut in Fichte’s Exposition of the doctrine of science of 1801/1802

Derécio Felipe Perondi Meotti
Doutorando Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC)
derocio meotti@hotmail.com

Resumo: O objetivo deste texto é apresentar o absoluto da Exposicdo da doutrina da ciéncia de 1801/1802 de
Fichte e mostrar como podemos pensa-lo como um desenvolvimento da antinomia que Kant expde na dialética
transcendental da faculdade de julgar teleolégica da Terceira Critica — que é por si uma resposta ao conflito acerca
dos atributos divinos presente no debate entre Spinoza e Leibniz. Para isso, apresentarei primeiramente esse
debate entre os dois fildsofos seiscentistas com vistas a fixar a antinomia identificada por Kant para, depois, expor
o argumento kantiano da antinomia citada. Por fim, apresentarei a exposicao que Fichte faz sobre o absoluto em
1801/1802, argumentando que, ao contrario do resultado obtido por Kant, Fichte parece oferecer uma solucdo
positiva para o problema da determinacao do conceito do absoluto.

Palavras-chave: absoluto; Fichte; Kant; Leibniz; Spinoza; doutrina da ciéncia.

Abstract: The objective of this paper is to present the absolute in Fichte’s Exposition of the doctrine of science of
1801/1802 and show how we can think of it as a development of the antinomy that Kant exposes in transcendental
dialectics of the teleological power of judgement of the Third Critique — which is by itself a response to the conflict
about divine attributes present in the debate between Spinoza and Leibniz. To do this, | will first present this debate
between the two seventeenth-century philosophers aiming to establish the antinomy identified by Kant and then
exposing the Kantian argument for the aforementioned antinomy. Finally, | will present Fichte’s exposition of the
absolute in 1801/1802, arguing that, contrary to the result obtained by Kant, Fichte seems to offer a positive solution
to the problem of the determination of the concept of the absolute.

Keywords: absolut; Fichte; Kant; Leibniz; Spinoza; doctrine of science.

Recebido em 5 de marco de 2025. Aceito em 22 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 - 65 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



45

A natureza tem perfeicdes, para mostrar que é a
imagem de Deus, e defeitos, para mostrar que é apenas
imagem. (Pascal, 2023 [1656-8], p. 255, f. 580)

Introdugao

Central nos debates do idealismo alemao, o conceito do absoluto é um daqueles conceitos que, sob diferentes
nomes, se mostra recorrente na historia da filosofia. Razao, ser, primeiro motor imével, Deus, substéncia, infinito,
origem, sao todas diferentes formas de nomear algo pensado como fundamento ultimo e incondicionado da
realidade — ou, pelo menos, seu modo de existéncia. Esse modo de caracterizé-lo se configura, porém, como
uma simplificagdo exagerada que, no minimo, requer explicagao. Afinal, nao é algo imediatamente evidente essa
identificagdo entre o absoluto e aquilo que, na tradigao filoséfica, foi chamado de causa primeira, primeiro motor
im6vel ou Deus. No desenvolvimento historico desse conceito, é somente no debate iniciado no idealismo alemao,
no inicio da década de 1790, que aquilo que até ento era pensado como Deus, causa primeira ou primeiro
fundamento real passa a ser chamado de “absoluto”. Assim como o incondicionado, o absoluto era pensado
como qualidade do ser supremo que indica sua independéncia tanto de causas superiores a ele quanto de outros
seres ou substincias com os quais ele poderia ser posto em relagio. O absoluto, desse modo, era pensado como
aquilo que indica 0 modo de ser de Deus: ele existe por si, nao por meio de outro, ou, dito de outro modo, sua
existéncia nao depende de uma condigao fora dele, ou, ainda, nao hd algo outro com o qual ele possa ser posto
numa relagio de dependéncia, o que configuraria seu modo de ser como relativo a este outro; ou, ainda, seu
modo de ser deve, também, ser infinito, j4 que todo finito pressupoe limitagao, algo que nao pode valer para o
ser supremo absoluto e incondicionado. Em outras palavras, a marca caracteristica de Deus, causa primeira etc.
¢ o de ndo ser, em sua esséncia, relativo a nada alheio a ele.

E, assim, na exata medida em que Deus nio se pde em relagio com nada diferente dele préprio que ele
se poe como absoluto. Como, porém, somente aquilo que é absoluto pode ser 0 absoluto, este ultimo passa
aseridentificado com Deus mesmo, ou com o primeiro fundamento real. Se, em qualquer que seja o caso,
aquilo que é pensado como ser supremo, autossuficiente, independente e fundamento incondicionado é,
como tal, condicionado apenas por si proprio, ou seja, autodeterminado, autocondicionado e autossuficiente,
entdo pareceria natural pensar que o ser absoluto e o absoluto sao uma tinica e mesma coisa.

Entretanto, diferentes maneiras de conceber este fundamento absolutamente incondicionado podem
mostrar-se, muitas vezes, incompativeis entre si. Mas como sao possiveis maneiras diversas de compreender
algo que, a principio, nao admite diversidade? A histéria da determinagao desse conceito, como veremos ao
longo do texto, é antes objeto de acirradas disputas do que ponto pacifico entre os filésofos. Afinal, parece
que, para um conceito tio incontroverso, no seriam necessarias diferentes formas de exp6-lo — apenas uma
seria suficiente, de modo que se uma delas estiver correta, as outras devem estar obviamente equivocadas.

Com efeito, que a causa primeira, ou, que o primeiro fundamento real deva ser primeiro num sentido absoluto
e incondicionado, ndo parece objeto de disputa dentro da tradi¢do filosofica. A disputa recai sobre o modo
como esse absoluto se configura na relagao consigo préprio e com aquilo que é por ele fundamentado. Este
é 0 caso do debate entre Baruch Spinoza (1632-1677) e Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) acerca dos
atributos divinos. Neste debate, nos deparamos com pelo menos duas formas aparentemente incompativeis
de pensar o absoluto. Para Spinoza, o absoluto é necessidade absoluta, onipotente, nao sujeita a nenhuma
determinagao ulterior para sua autonecessitagao, e nele a liberdade de sua atividade produtiva aparece como
subordinada a necessidade de sua natureza. Para Leibniz, por outro lado, o absoluto ¢ liberdade absoluta,
uma vez que é s como fundamento livre em sua atividade produtiva que o absoluto pode escolher, com base
em razdes suficientes, entre cursos de agao igualmente possiveis. Neste segundo caso, a necessidade é uma
necessidade no méximo hipotética, de modo que deve ser pensada como subordinada a liberdade divina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



46

O que nem Spinoza nem Leibniz fizeram foi se perguntar qual é o estatuto desse absoluto na medida
em que ele se pde, como absoluto, para a reflexdo. Afinal, nao é possivel falar sobre o absoluto sem po-lo
de certa maneira — nesse caso, como objeto da reflexdo. Ao trazermos o debate entre Spinoza e Leibniz
para essa perspectiva, nossa andlise recai nao tanto sobre a relacdo entre o absoluto e seus atributos, mas
antes sobre o modo como essa relagao aparece para nossa reflexao. E assim que, para esse conflito, que
analisado de maneira mais detalhada configura um conflito antinémico, Immanuel Kant (1724-1804)
propde uma solugdo na dialética da faculdade de julgar teleoldgica da Critica da faculdade de julgar [ Kritik der
Urteilskraft].! Tal solugdo consiste em mostrar que tal conflito ¢ resultado de especulagdes transcendentes,
ou seja, especulagdes que extrapolam o uso imanente legitimo dos juizos reflexionantes acerca da finalidade.
Essa especulagao transcendente se configura como insolavel para a reflexao na medida em que ambos
os lados da antinomia conduzem a certas contradigdes. Do lado da tese spinozista, o absoluto se mostra
como incompreensivel e a finalidade nos produtos da natureza se mostra como impensavel; do lado da tese
leibniziana, por outro lado, a finalidade dos produtos da natureza é pensével na medida em que se atribui
ao absoluto uma faculdade de pensar semelhante a nossa, que escolhe entre possiveis — que, portanto, os
contempla como distintos do real, algo que ndo pode acontecer no modo de pensar do absoluto.

E claro que, aqui, 0 absoluto ainda nao aparece com esse nome. Kant ainda pensa essa finalidade transcendente,
fruto de um uso ilegitimo de nossas faculdades cognitivas, como fundamento, ou primeiro fundamento real,
para a finalidade dos produtos da natureza. Como fundamento, essa causa primeira, que é inteligente e que
age, portanto, com liberdade, é uma exigéncia da razao em vista da completude do sistema por ela visado, de
modo que o lugar do absoluto, ou do incondicionado, na filosofia transcendental kantiana, é a subjetividade
humana. E nela, e somente nela, que se encontra a absoluto para a reflexao, e somente como ideal.

E, contudo, para esse conflito entre os atributos ou qualidades do absoluto, a saber, a énfase sobre sua
necessidade, do lado de Spinoza, ou sobre sua liberdade, do lado de Leibniz, que Johann Gottlieb Fichte
(1762-1814) parece fornecer, na Exposi¢do da doutrina da ciéncia [ Darstellung der Wissenschaftslehre] de
1801/1802, uma solu¢io nio meramente negativa, como Kant faz, mas uma solugio positiva, ainda que
circunscrita aos limites da filosofia critica — ou, pelo menos, a0 modo como Fichte pensava se manter dentro
desses limites. A solu¢ao proposta por Fichte me parece ser, em linhas gerais, a de que a determinagao do
conceito do absoluto, i.e., a compreensio desse conceito, envolve uma reflexao, ou saber, desse conceito.
Esse saber, no entanto, nao pode ser um saber qualquer, mas teria que ser um saber do préprio absoluto
sobre si mesmo. Esse saber, porém, nio é possivel, ja que todo saber é, desde o inicio, na medida em que
é reflexdo, um saber fitico e situado, ou seja, um saber finito. Desse modo, pensa Fichte, a inica reflexdo
possivel do absoluto sobre si é a reflexdo do saber absoluto sobre si préprio. Assim, um saber do absoluto
se mostra como idéntico a um saber absoluto, j4 que somente um saber absoluto pode ser um saber do
absoluto. No entanto, argumenta Fichte, esse saber de si (absoluto) do absoluto s6 pode ser para si um
saber, e ndo o préprio absoluto, de modo que na autoexposi¢ao que o saber absoluto faz de si deve resultar
que o absoluto, como ponto de origem, significa a anula¢do do préprio saber. Com isso, como veremos
na ultima se¢do deste texto, resolve-se positivamente o conflito sobre os atributos divinos e a antinomia
kantiana ao se mostrar que, se no ponto de origem o modo como liberdade e necessidade se identificam se
mostra como incompreensivel, é porque a propria compreensio (ou saber, ou reflexao) se apresenta como
um momento posterior da autoprodugio e da autodeterminagao do absoluto, para si, como saber absoluto.

O debate sobre os atributos divinos entre os seiscentistas

Podemos ver o problema dos atributos divinos, no século XVII, como um problema que envolve
responder — ou, pelo menos, tentar responder — a pergunta feita por Leibniz nos Principios da natureza e

' A titulo de padronizagio, decidi mencionar todos os titulos de obras em nosso idioma, o portugués, seguidos do titulo original
entre colchetes (apenas na primeira mengao de cada obra).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



47

da graga fundados na razao [Principes de la nature et la grdce fondés en raison]: por que o mundo existe ao
invés de nio existir, e por que dessa maneira e nio de outra? (Leibniz, 2004b [1714 )%, p. 158, §7, GP VI
602).> Leibniz parte da constatagio de que o mundo poderia nio somente ser de outra maneira, como
também que ele poderia nio existir. E dessa contingéncia que parece resultar, na ordem da investigagao,
a pergunta pelo fundamento desse mundo considerado como nao tendo em si a razao de sua existéncia e
de sua configuragao. Essa posi¢ao de Leibniz nos Principios da natureza e da graga, no entanto, é a de um
Leibniz j4 amadurecido, que, considerada por si s, ndo reflete o debate que o filésofo teve que travar nao
somente com seus opositores, mas também com suas posi¢oes da juventude.

Nela, uma das grandes influéncias de Leibniz foi o pensamento de Spinoza. Para a pergunta sobre por
que o mundo existe, e por que dessa maneira e ndo de outra, a resposta spinozista consistia em, num
primeiro momento, identificar o mundo com a substancia (i.e., Deus), e, num segundo momento, afirmar
que este mundo ¢ o tinico mundo possivel. E, pelo menos, o que fica evidente se considerarmos o que
Spinoza diz na proposicao 33 do primeiro livro de sua Etica [Ethica): “as coisas nio poderiam ter sido
produzidas por Deus de nenhuma outra maneira nem em qualquer outra ordem que nao naquelas em que
foram produzidas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 37, E1 P33).* Apesar das razdes de Spinoza para defender
essa tese, podemos dizer que Leibniz percebeu que, se Spinoza tivesse razao, disso resultaria ndo somente
que o mundo nio é contingente, mas que Deus, em sua a¢ao criadora, ndo é livre.

O raciocinio de Leibniz pode ser resumido do seguinte modo: se Deus, ao criar este mundo, ndo podia
té-lo criado de outra maneira, entdo o proprio ato de criagao, enquanto uma escolha livre entre diferentes
mundos igualmente possiveis, seria tao impossivel quanto esses outros mundos nao criados. O ato de
criagao, para Leibniz, envolve, contrariamente ao que explicitamente defendeu Spinoza, uma escolha entre
possiveis. A oposicio entre eles, portanto, tem seu ponto nevralgico no modo como cada um concebe
a relacao de Deus com os possiveis, relagio esta que requer a exposi¢cao do modo como cada filésofo
concebeu a relagio de Deus com seus atributos.

A posigao spinozista é a de que os possiveis, enquanto algo pensado, nao existem no entendimento divino,
ou no que Spinoza chamaria de atributo do “pensamento” (cogitationem), mas apenas na mente dos seres
racionais finitos. E na mente de seres racionais concretos que os possiveis existem enquanto possiveis. No
entendimento divino, em contrapartida, nio podem haver possiveis concebidos dessa maneira. Spinoza
rejeita categoricamente a atribui¢ao do nosso modo de pensar a Deus. Como bem observou Leibniz
(Leibniz, 2017 [1710], p. 260-1, §173, GP VI 217), apesar de Spinoza conceder a Deus o atributo do
pensamento, o autor da Etica o destitui do intelecto (intellectum): “[...] A natureza de Deus nio pertencem
nem o intelecto, nem a vontade” (Spinoza, 2017 [1677], p. 27, E1 P17¢). No desenvolvimento desse
escolio a proposigao 17 do primeiro livro, Spinoza se explica da seguinte maneira:

[...] se o intelecto e a vontade pertencem a esséncia eterna de Deus, é certamente preciso entender por esses
atributos algo diferente daquilo pelo qual costumam ser vulgarmente entendidos. Com efeito, o intelecto e a
vontade, que constituiriam a esséncia de Deus, deveriam diferir, incomensuravelmente, de nosso intelecto e de
nossa vontade, e, tal como na relagio que hd entre o cio, constelagao celeste, e 0 cao, o animal que ladra, em nada
concordariam além do nome. (Spinoza, 2017 [1677], p. 28, E1 P17¢)

*Indicarei, ap6s o ano da edigéo citada, 0 ano do original de cada obra.

3E claro que o debate nao surge apés Leibniz colocar a questio, apesar de Leibniz té-la posto de maneira explicita. Quanto a
edigao de referéncia, utilizei, para as obras de Leibniz, a edi¢io da Academia (Simtliche Schriften und Briefe), indicada pela letra
A, seguida do tomo, volume e pagina, ou a edi¢do de Carl Immanuel Gerhardt para as Philosophischen Schriften, indicada pela
sigla GP, seguida de volume e pagina.

*Utilizei aqui o padrio usual para a Etica, a saber, aletra E, seguida do livro, seguidos de ou A para axioma, ou Def. para defini¢ao,
ou P para proposi¢ao, ou Apénd. para apéndice, seguido do respectivo numero; este, por sua vez, serd seguido de: ou “d” para
demonstragio, ou “da” para demonstragio alternativa, ou “e” para escélio, ou “c” para coroldrio, ou “ce” para escélio do coroldrio
(em todos os casos, seguidos do nimero do escélio, coroldrio etc.).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



48

A essa distingdo a principio negativa (o intelecto de Deus nio é igual a0 nosso a nao ser no nome, e vice-
versa), Spinoza, logo na sequéncia, acrescenta uma explicagdo sobre essa incomensurabilidade entre nosso
modo de entender e o divino: “se o intelecto pertence a natureza divina, ele ndo podera ser, por natureza,
tal como o nosso intelecto, posterior (como quer a maioria) as coisas que ele compreende, nem tampouco
simultineo, pois Deus é, em termos de causalidade, anterior a tudo [...]” (Spinoza, 2017 [1677], p. 29, E1
P17e). Assim, a marca caracteristica do intelecto divino, em contraposi¢ao a0 nosso (humano), é que 0 nosso
é sempre posterior as coisas que compreende. Em outras palavras, nossos processos cognitivos nao podem,
a partir do proprio pensar, produzir os objetos que configuram seu contetido. Nao podem sequer operar,
enquanto pensamento, sem que sejam dados de outra parte os dados que serdao pensados como seu objeto.

Essa marca caracteristica de nosso modo de pensar, portanto, opera uma distingao entre dois aspectos do
pensamento: de um lado temos aquilo que existe e que nos afeta de determinada maneira, e de outro temos
o0 pensamento, que concebe esse existente como algo nao apenas possivel, mas também efetivo na realidade.
Essa distingao entre o possivel que existe, i.e., aquele que mentes finitas concebem como realidade efetiva,
e o possivel que ndo existe é uma distin¢do que nao pode, de acordo com Spinoza, existir no entendimento
divino. Para que tal distingao seja possivel no modo como Deus pensa, terfamos que admitir que hd inimeros
possiveis que Deus contempla como tais, mas que ele ndo pode tornar existentes. Isso, de acordo com Spinoza,
contradiz a onipoténcia que comumente se atribui a Deus, uma vez que nio s6 o obriga a escolher alguns
possiveis em detrimento dos demais (sendo impotente para realizé-los todos), como também o submete a
uma lei supostamente superior a ele proprio (Spinoza, 2017 [1677], p. 40, E1 P33e2).

E estranho, no entanto, que Spinoza rejeite a tese de que Deus escolhe (seja indiferentemente, seja a
partir de razdes) entre possiveis por pensar que é justamente essa tese que subtrai a liberdade de Deus.
Em contraposi¢io a uma submissio da agio criadora divina a razdes determinantes sob as quais ele nao
tem controle, Spinoza pensa que a liberdade divina nada mais é do que sua prépria natureza onipotente
e necessitante. No segundo coroldrio da proposigio 17 do livro primeiro da Etica, Spinoza afirma que
“[...] s6 Deus é causa livre. Pois s6 Deus existe exclusivamente pela necessidade de sua natureza [...] e age
exclusivamente pela necessidade de sua natureza [...]” (Spinoza, 2017 [1677],p.27, E1 P17c2). E por essa
razao que decorre, para o spinozismo, que ao dizermos que todas as coisas foram determinadas a existir
e a existirem de determinada maneira ao invés de outra, ndo dizemos que essa determinagao decorre de
uma vontade livre que age ou de maneira indiferente, 0 que caracterizaria uma posicao voluntarista, ou
que age segundo razdes determinantes, mas dizemos que essa determinagao decorre da infinita poténcia
divina, ou da natureza absoluta de Deus (Spinoza, 2017 [1677], p. 41, E1 Apénd.).

Com efeito, o que o entendimento finito concebe como contingente, i.e., como podendo nio ter existido,
ou, pelo menos, como podendo existir de outra maneira, nada mais é do que uma consequéncia da limitagao
original desse entendimento, que nao consegue se colocar sob o ponto de vista divino e conceber que “as coisas
nao poderiam ter sido produzidas por Deus de nenhuma outra maneira nem em qualquer outra ordem que
nao naquelas em que foram produzidas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 37, E1 P33). E por isso que a conclusio de
Spinoza, que tanto assombrou Leibniz, i.e., de que nada existe na natureza das coisas que seja contingente e que
tudo é determinado pela necessidade da natureza divina (Spinoza, 2017 [1677], p. 31, E1 P29), torna a propria
ideia de criacio do mundo a partir daliberdade uma nogio sem sentido. Se o spinozismo estiver correto, nio hé
criagdo, mas apenas uma continua e infinita autoprodugio do absoluto. Nao existem outros mundos possiveis,
“tudo [...] existe em Deus, e é exclusivamente pelas leis de sua natureza infinita que ocorre tudo o que ocorre,
seguindo-se tudo [...] da necessidade de sua esséncia” (Spinoza, 2017 [1677], p. 26, E1 P15e).

Além dessas consequéncias, entretanto, outra que resulta do modo com Spinoza concebe os atributos

divinos é a de que ndo existe finalidade na agao autoprodutora de Deus. Spinoza é explicito quanto a isso:
“[...] a natureza nao tem nenhum fim que lhe tenha sido prefixado e [...] todas as causas finais ndo passam de

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



49

ficgdes humanas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 43-4, E1 Apénd.). Assim como os possiveis, os fins também s6
existem na mente de seres racionais finitos. Isso porque a finalidade s6 entra em cena quando ha escolha real
entre uma série de cursos de a¢ao igualmente possiveis; como, porém, o entendimento divino nio contempla
possiveis, ele também nao pode escolher um curso de agao em detrimento de outros segundo determinado fim.

Para reabilitar a dimensao da finalidade na agao criadora de Deus e evitar a consequéncia spinozista de
que Deus age de acordo com uma necessidade cega, o que seria equivalente a dizer nao sé que Deus age
sem razao, mas que o proprio mundo e seu estado atual s3o igualmente sem razao, Leibniz precisa reabilitar
a tese de que Deus escolhe entre possiveis, i.e., que Deus contempla possiveis enquanto possiveis e que
nio confere existéncia a todos por meio de seu decreto criador. E interessante, nesse sentido, perceber
como Leibniz reconhece ter chegado perto dessa posi¢ao fatalista advogada por Spinoza:

Quando considerei que nada acontece por acaso ou por acidente, a nao ser com relagao a certas substancias
particulares, e sustentei que a fortuna, a parte do destino, é uma palavra vazia, e que nada existe a nao ser que certas
condigoes sejam satisfeitas, a partir das quais, consideradas juntas, decorre imediatamente que a coisa existe, eu
me encontrei muito proximo das opinides daqueles que sustentam ser tudo absolutamente necessario, acreditando
que basta para aliberdade ndo ser sujeita a coergao, ainda que continue sujeita a necessidade, sem distinguir entre
o infalivel, ou aquilo que é sabido com certeza ser verdadeiro, e o necessario. (Leibniz, 1966— [1689], p. 263, A
VI 4:1653, tradugdo minha)

Essa posigao, que aparece no opusculo Sobre a liberdade, a contingéncia, a série de causas e a providéncia
[De libertate, contingentia et serie causarum, providentia ], escrito provavelmente no verao de 1689, mostra
como Leibniz se contrapde ao spinozismo, ainda que nao o mencione explicitamente nessa passagem, por
meio da consideragao dos possiveis que nio existem, nunca existiram e que nunca existirdo:

Mas eu fui puxado de volta desse abismo pela consideragido daquelas coisas possiveis que nao sdo, ndo serio nem
nunca foram. Pois, se certas coisas possiveis nunca existem, entdo as coisas existentes nio podem ser sempre
necessdarias; caso contrario, seria impossivel para outras coisas existirem no seu lugar, e o que quer que nunca exista
seria, dessa maneira, impossivel. (Leibniz, 1966— [1689], p. 263, A VI 4:1653-4, tradugio minha)

Precisamos, de acordo com Leibniz, reabilitar o possivel como modalidade real (comum aos entendimentos
divino e humano), em contraposicdo a seu cariter de modalidade meramente ideal (existente somente
no intelecto humano), para garantir que o que efetivamente existe no é absolutamente necessario, mas
sim contingente, ja que é somente na medida em que o mundo efetivamente existente é contingente que
sua produgao por meio da agao criadora divina pode ser uma criagao conforme a uma finalidade. Isso
significa, contudo, que temos que aceitar a tese de que o entendimento de Deus, infinito, funciona de
maneira andloga ao nosso, finito, diferindo ndo em tipo, mas apenas em grau. A posi¢ao de Leibniz quanto
a coordenagdo entre os atributos divinos pode ser compreendida a partir do que o filésofo diz no §7 dos
Ensaios de Teodicéia sobre a bondade de Deus, a liberdade do homem e a origem do mal [Essais de théodicée
sur la bonté de Dieu, la liberté de 'homme et l'origine du mal]:

Deus é a razio primeira das coisas: pois aquelas que sao limitadas, como tudo aquilo que vemos e experimentamos,
sdo contingentes e nio tém nada nelas que torne a sua existéncia necesséria [ ...]. Entao, é preciso procurar a razdo
da existéncia do mundo, que é a completa reunido das coisas contingentes, e é preciso procurd-la na substdncia que traz
em si mesma a razdo de sua existéncia, a qual, portanto, é necessdria e eterna. E preciso também que essa causa seja
inteligente, pois esse mundo que existe sendo contingente, e uma infinidade de mundos sendo igualmente possiveis
e pretendentes igualmente & existéncia tanto quanto ele, por assim dizer, é preciso que a causa do mundo tenha tido
consideragio ourelagdo com todos esses mundos possiveis, a fim de determinar um deles. E essa consideragio ou
relagao de uma substancia existente com as simples possibilidades ndo pode ser outra coisa senao o entendimento
que contém as ideias delas e determina uma delas; nao pode ser outra coisa sendo o ato da vontade que escolhe.
E é o poder dessa substancia que torna a sua vontade eficaz. (Leibniz, 2017 [1710], p. 137-8, §7, GP VI 106-7)

Assim, ao invés de conceber Deus como poténcia infinita, ou, em outras palavras, considera-lo

exclusivamente sob o atributo da onipoténcia, Leibniz concebe os atributos divinos como divididos
entre vontade, entendimento e poder (ou poténcia), de modo que as relagdes entre ambos se coordenam

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



50

entre si para a criagio. Com relagio ao entendimento, vemos que Leibniz diz que ele consiste na relagao
que Deus tem, enquanto existente, com os possiveis potencialmente existentes. E, em outras palavras,
a mesma relagdao que nosso entendimento finito possui com relagao a seus possiveis. Assim, podemos
concordar com Ohad Nachtomy quando ele diz, em Leibniz e Kant sobre a possibilidade e a existéncia
[Leibniz and Kant on possibility and existence], que “Leibniz concebe Deus como a mente que pensa todas
as possibilidades e cujos atributos constituem um fundamento real para pensar os possiveis” (Nachtomy,
2012, p. 962, tradugdo minha). Dessa maneira se configura a oposigao de Leibniz a Spinoza, que resulta
no fato de que, em contraposicio a este ultimo, Leibniz atribui a Deus o entendimento e a vontade como
faculdades distintas de sua onipoténcia. Com relago a essa oposi¢ao de Leibniz a Spinoza, Luiz Henrique
Lopes dos Santos, em Leibniz e os futuros contingentes, nos lembra que,

Para Spinoza, Deus, o ser absoluto, age de maneira absoluta, ou seja, Deus faz tudo o que é capaz de fazer. Por outro
lado, Deus é onipotente, nao hd nada que ele nao seja capaz de fazer. Logo, tudo o que é, em si mesmo, possivel
de ser feito, Deus o faz. Nio ha possiveis que nio se realizem; o que Deus pode conceber (e ele pode conceber
tudo), Deus o faz, a atividade cognitiva e a atividade criativa em Deus nao passam de dois aspectos de uma mesma
atividade infinita e, em si mesma, indivisivel. No sentido préprio, Deus nio tem vontade, simplesmente porque
essa faculdade nio lhe faz nenhuma falta. Precisar escolher ¢ uma marca da imperfei¢io dos seres finitos, limitados,
incapazes de fazer tudo o que sdo capazes de conceber. (Lopes dos Santos, 1998, p. 100)

Em contraposigao a Spinoza, portanto, que defende que nao ha uma diferenca entre a atividade cognitiva
e a atividade criadora de Deus, Leibniz defende que ¢ justamente essa diferenca que deve ser levada em
consideragio para que a agio criadora de Deus seja concebida como uma agio racional e voltada para fins
- portanto, para que seja uma agao livre. Nao é possivel, para Leibniz, que uma agio criadora como aquela
defendida por Spinoza seja concebida como livre. A liberdade pressupde uma pluralidade de cursos de
acao, sob o risco de se tornar irrelevante — e, no caso de Deus, inexistente. E por isso que Leibniz censura
explicitamente Spinoza na Teodicéia:

Spinoza [...] parece ter professado expressamente uma necessidade cega, tendo recusado o entendimento e a
vontade ao autor das coisas, e acreditando que o bem e a perfei¢io s6 tém relagio conosco, e nio com ele. [...]
ele nao reconhece bondade em Deus e ensina que todas as coisas existem por meio da necessidade da natureza
divina, sem que Deus faca qualquer escolha. (Leibniz, 2017 [1710], p. 260-1, §173, GP VI 217)

Sao intmeros os momentos em que Leibniz afirma e defende que a escolha divina, ao contrario do que
afirma Spinoza (cf. Spinoza, 2017 [1677], p. 40, E1 P33e2), deve balizar-se por razdes determinantes ou
suficientes. Para citar apenas dois exemplos, ainda na Teodicéia Leibniz afirma que “[...] tenho para mim que
Deus nao poderia agir como que ao acaso, por um decreto absolutamente absoluto, ou por uma vontade
independente de motivos racionais” (Leibniz, 2017 [1710], p. 334, §283, GP VI 285). Da mesma forma,
na Monadologia se1é: “ora, como hd uma infinidade de universos possiveis nas idéias de Deus e apenas um
deles pode existir, tem de haver uma razao suficiente da escolha de Deus, que o determine a preferirum a
outro” (Leibniz, 2004a [1714], p. 141, §53, GP VI 615-16). A liberdade da acdo criadora de Deus, assim,
consiste no fato de que a vontade divina, que por ser perfeita nio ¢ nunca impedida de criar o melhor (o
bem), ao ter diante de si o leque completo de mundos possiveis, pode criar o mundo que foi contemplado
como o melhor dos mundos possiveis. E somente sob essa pressuposi¢io que Leibniz pode conceber e
justificar a justica divina (ou teodicéia, jungio de 0eég, “Deus’, e Aixn, “justica”) na criagio, e garantir que
hd uma razao para a existéncia de um mundo ao invés de nada, e deste mundo ao invés de qualquer outro.

Esse modo de conceber essarelagio de Deus com os possiveis nao realizados passa, assim, pela modificagao
do modo como concebemos o entendimento divino. Segundo Nachtomy,

Aintuicdo de Leibniz pode ser resumida da seguinte maneira: anogao de possibilidade 16gica (per se) é definida em
termos de pensabilidade consistente e pressupoe um agente pensante e certos elementos indispenséveis enquanto
fundamento daquilo que pode ser pensado. Tanto no inicio quanto no final de sua carreira Leibniz identifica esse
agente pensante como Deus e os elementos simples como seus atributos. (Nachtomy, 2012, p. 965, tradugio minha).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



51

Ao deslocar o fundamento dos possiveis para a mente de Deus em contraposi¢ao a sua fundamentagao
na mente humana, que poderia no méximo conferir um carater ideal aos possiveis, Leibniz faz do
entendimento divino, como indicado acima, um andlogo do entendimento dos seres racionais finitos.
E nessa linha interpretativa que também Celi Hirata desenvolve seu argumento em Leibniz ¢ Hobbes:
causalidade e principio de razdo suficiente. Segundo a comentadora, é por partilharem de um plano légico
comum que os seres humanos podem ter conhecimento sobre a natureza divina por analogia. Para Leibniz,

[...] a razdo tem jurisdi¢do universal, [...] nio muda de natureza nos homens nem em Deus [...]. Entre Deus
e os homens, hd um terreno 16gico comum que define o que pode ser objeto do pensamento, terreno que é
fundamentado no entendimento divino, regido tanto dos possiveis quanto das verdades necessarias ou eternas.
(Hirata, 2017 [2012], p. 207)

Se, portanto, Leibniz concebe que tanto o entendimento divino, infinito, quanto o humano, finito,
partilham de um campo légico comum, isso significa que Deus é compreensivel ao intelecto humano. Mais
do que isso: ndo s6 Deus é compreensivel, mas também sua natureza e os fins para os quais sua agao livre
se dirigem sdo também compreensiveis, de modo que podemos também, a partir do fundamento da agao
divina, derivar um horizonte normativo para a nossa. E por essarazao que, como vimos acima, Leibniz diz
que, se Spinoza estiver correto, 0 bem e a perfeicao sé tém a ver conosco, seres finitos, e nao com Deus. A
incomensurabilidade entre o entendimento humano e o entendimento divino defendida por Spinoza, por
implicar a auséncia desse campo légico comum entre seres finitos e Deus, torna também sua agao livre e
criadora completamente incompreensivel para nés, de modo que sé podemos dizer, assim como Spinoza
o diz com relagdo ao entendimento, que nossa liberdade e a de Deus de semelhantes s6 tém o nome.

De um lado, portanto, temos a posigao spinozista, que, para garantir o cardter absoluto do fundamento
primeiro (Deus, substincia etc.), suprime dele aquilo que nos seres finitos se configura ou decorre de
uma limita¢ao origindria. Leibniz, por outro lado, vé nesse modo de conceber Deus e seu agir nio uma
liberdade absoluta, mas uma necessidade absoluta que age sem razoes. Ao assumir a posi¢ao spinozista,
nos privamos de um modelo e fundamento para nossas agdes, uma vez que a prépria ideia de finalidade
colapsa. Por outro lado, a0 assumirmos a posi¢ao leibniziana, temos que explicar de que modo o absoluto
pode se encontrar condicionado pela finalidade, o que pressupde uma divisao, ou limitagao interna, entre
os atributos de Deus; ou melhor, temos que explicar qual desses atributos é mais absoluto em relacio
aos outros, portanto, o absolutamente absoluto. Uma solugao interessante para esse conflito aparecera
no pensamento de Kant, mais especificamente na dialética da faculdade de julgar teleologica da Terceira
Critica. Uma vez que Kant, no periodo critico, desloca a pensabilidade dos possiveis novamente para
o entendimento humano, como queria Spinoza, e ndo no entendimento divino, como queria Leibniz
(Nachtomy, 2012, p. 970), parece, & primeira vista, que o autor da Critica da faculdade de julgar d4 razao
a Spinoza. Contudo, como veremos, o que Kant faz, na verdade, é reposicionar o debate, argumentando
que ambas as teses extrapolam os limites do uso legitimo de nossas faculdades cognitivas, configurando
a antinomia da faculdade de julgar teleoldgica, como mostrarei a seguir.

Antinomia da faculdade de julgar teleolégica na Terceira Critica de Kant

Esse embate entre o sistema cosmoteleoldgico de Leibniz e o sistema necessitarista de Spinoza se
transforma, na Critica da faculdade de julgar de Kant, na oposigao reciproca entre um sistema fundado
na técnica intencional da natureza, de um lado, e outro fundado na técnica inintencional da natureza,
oposicao que configura a antinomia da faculdade de julgar teleoldgica dessa Terceira Critica kantiana.
Essa terminologia, contudo, requer contextualizagao. Apos o giro copernicano efetuado na Critica da
razdo pura [Kritik der reinen Vernunft], todo debate pautado por Kant se transforma num debate que deve
tomar como dado determinado ato humano e perguntar-se pelas condigoes que o tornam possivel. Dentre
os atos do pensamento denominados juizos, temos juizos que podem ser tanto reflexionantes quanto

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



52

determinantes, e juizos que s3o apenas reflexionantes. Os primeiros, objeto de andlise da Primeira Critica,
nao serdo tematizados aqui, mas apenas os segundos, ja que sao os juizos meramente reflexionantes que
dizem respeito ao conceito de finalidade.

De acordo com Kant, o conceito de finalidade nao é nem um conceito constitutivo da experiéncia,
nem a determinagio de um fendmeno pertencente a um conceito, ja que ndo é uma categoria (Kant,
2016 [1790], p. 35, EE 20:219).5 E por meio da finalidade, na medida em que favorece nossa reflexao
sobre a forma dos produtos da natureza, que concebemos a diferenca entre um sistema que incorpora
nao apenas causas mecanicas, mas também causas finais. Ao pensarmos a natureza como vinculada a
finalidade, a representamos como técnica (Kant, 2016 [1790], p. 49, EE 20:235). Seu carater técnico
tem a ver com o modo como concebemos a causalidade finalistica em contraposi¢do a uma causalidade
meramente mecanica. Nesse segundo tipo de causalidade, o efeito, enquanto um todo efetivo, tem por
causa a organizagao de suas partes, enquanto que numa relagio causal envolvendo finalidade a ordem
das coisas é um pouco diferente: ndo ¢ a disposi¢do mecanica das partes que, como causa, condiciona a
efetividade do todo resultante dessa disposi¢ao; ¢, antes, aideia desse todo a ser efetivado pela disposicao
das partes que é causa da causalidade das partes (Kant, 2016 [1790], p. 50, EE 20:235-6). E somente sob
a condi¢do de podermos representar, em ideia, o todo que sera efetivado pela disposi¢ao das partes, que
podemos representar a natureza teleologicamente.

Ao nos mantermos nos limites estabelecidos pela Primeira Critica, percebemos que a finalidade nao
passa de um conceito de nossa faculdade de julgar na medida em que ¢é reflexionante. Mas, limitada dessa
maneira, fica indeterminado se a finalidade concebida para a possibilidade interna dos produtos da natureza
deve ser considerada intencional ou inintencional. E, mais importante do que isso,

O juizo que afirmasse uma coisa ou outra jé nio seria meramente reflexionante, mas sim determinante, e o
conceito de um fim na natureza também ja ndo seria um mero conceito da faculdade de julgar para uso imanente
(empirico), mas se ligaria ao conceito da razdo de uma causa eficiente intencional posta acima da natureza, cujo
uso é transcendente quer se julgue afirmativa ou negativamente. (Kant, 2016 [1790], p. 51, EE 20:237)

Anuncia-se aqui, portanto, o risco de nos perdermos em especulagoes transcendentes caso decidamos
transpor os limites delineados pela critica para o uso legitimo de nossas faculdades cognitivas. A transposicao
desse limite, como indicado por Kant, consiste em tomar o conceito de finalidade nio como meramente
reflexionante, mas também como determinante. Neste segundo caso, nao restringimos nossa reflexao a
uma teleologia meramente projetiva e imanente, que diz respeito apenas aos procedimentos adotados
por nds em noOssOs processos cognitivos, mas a transformamos em uma teleologia transcendente que, na
medida em que visa determinar algo sobre os objetos da experiéncia, se dirige a ideia de uma finalidade
transcendente e absoluta, ja que nao encontra nenhuma finalidade incondicionada no interior da prépria
natureza. Nesse tipo de especulagdo, a natureza como um todo aparece como produto de uma técnica;
mas, diferentemente do que ocorre no uso meramente reflexionante do conceito de finalidade, em que a
mente humana é suficiente como substrato da ideia que se representa como fim, em seu uso determinante
tal substrato s6 pode ser a mente do autor da natureza: Deus. Para entender como esse tipo de especulagao
nos conduz aos problemas identificados na segao anterior, consideremos o que Kant diz sobre a finalidade
e anecessidade da representacio do fim:

[...] fim é o objeto de um conceito quando este é considerado a causa daquele (o fundamento real de sua
possibilidade), e a causalidade de um conceito em relagao ao seu objeto é a finalidade (forma finalis). Onde se
pensa, pois, nio o0 mero conhecimento de um objeto, mas o préprio objeto (sua forma ou existéncia), enquanto
efeito, como s6 sendo possivel por meio de um conceito deste ultimo, ai se concebe um fim. A representagao do
efeito é aqui o fundamento de determinacdo de sua causa, e precede a esta. (Kant, 2016 [1790], p. 116, KU 5:220)

$Utilizei a paginagio da edigio da Academia para as obras de Kant (Kants gesammelte Schriften), indicando, para a Critica da razdo
pura, asiglaKrV seguida de edigdo (A ou B) e pagina. Nos demais casos utilizarei a sigla, volume e pagina da edigio de referéncia.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



53

Se a concepgao de um fim para a natureza é inseparavel da representagao desse fim enquanto conceito,
ou seja, enquanto algo pensado, entdo é inevitével a conclusio de que Deus, ou o absoluto, na medida em
que dota a natureza de finalidade, deve se representar a ideia desse fim, i.e., pensar nele enquanto conceito.
Isso, porém, se opde diretamente a concep¢io spinozista do absoluto. Nao pode haver uma diferenca
entre a atividade cognitiva de Deus e sua atividade criativa. Atribuir ao absoluto uma forma de pensar que
consiga representar-se um conceito apenas como conceito, sem ao mesmo tempo efetivi-lo, é atribuir a
ele uma caracteristica que, segundo Spinoza, é marca de um entendimento finito, ndo do entendimento
infinito. Isso implica também na conclusao de que nao pode haver uma diferenca real entre uma causalidade
meramente mecénica, de tipo eficiente, e uma causalidade finalistica; além disso, também implica no fato
de toda finalidade ter, como também vimos, cardter meramente ideal.

Para pensar este problema e submeté-lo a critica com vistas a evitar o cardter ilusério das especulagoes
dialéticas no que tange a finalidade e salvaguardar seu uso imanente legitimo, Kant opde dois tipos de sistema
das causas finais. De um lado temos o idealismo dos fins da natureza, e do outro o realismo dos fins da
natureza. Este segundo sistema é marcado por uma técnica intencional (technica intentionalis), o que significa
que as causalidades de tipo mecénico e finalistico devem ser consideradas tipos distintos de conexao causal;
o primeiro, por sua vez, é marcado por uma técnica inintencional (technica naturalis), na qual os dois tipos
de causalidade devem ser considerados como uma s6 (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391).

Quanto ao sistema do idealismo dos fins, Kant o pensa como um sistema fatalista, e o associa diretamente
a Spinoza (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391). Apesar de levantar suspeitas quanto ao fato de Spinoza
ser ou ndo o criador desse tipo de sistema (fatalista), Kant parece considera-lo seu mais importante
proponente. Apesar de Spinoza conceber Deus como imanente (Spinoza, 2017 [1677], p. 22, E1 P15),
ele s6 0 é como ponto de partida — tanto que sua existéncia é estabelecida na primeira definigio da Etica
(Spinoza, 2017 [1677],p. 13,E1 Def. 1). A primeira conclusio que podemos extrair do more geometrico de
Spinoza é o fato de que em momento algum a existéncia de Deus é questionada; desse modo, configura-se
como supérflua a outra via pela qual poderfamos chegar a ele: a que vai do finito ao infinito. Esse recurso,
considerado por si s6, € ineficiente para Spinoza, ji que a razdo de todo modo finito reside em outro
modo também finito (Spinoza, 2017 [1677], p. 33-4, E1 P28), de tal forma que, através da série infinita
dos modos finitos, nio se pode chegar ao infinito, ou absoluto. A via cosmoldgica s6 é possivel porque ja
se tem como certa a via ontoldgica. Com isso, por meio da via que vai do finito para o infinito, o absoluto
aparece como suprassensivel ndo no sentido de nao ser imanente, mas de sua absolutez dever ser posta, ja
de inicio, como fundamento, ainda que nao se saiba especificar de que modo esse infinito se finitiza em seus
diferentes atributos e modos. A despeito disso, Kant considera que é ao menos claro no spinozismo que

[...] aligagdo final do mundo tem de ser assumida nesse sistema como inintencional (j4 que ela é derivada de um
ser origindrio, mas nao do seu entendimento, nem, portanto, de uma intengio sua, mas sim da necessidade de
sua natureza e da unidade do mundo dela originada), de modo que o fatalismo da finalidade é a0 mesmo tempo
um idealismo da finalidade. (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391-2)

E justamente sobre 0 modo como da natureza infinita do absoluto decorrem seus modos como natureza
naturada que incide a critica de Kant ao sistema spinozista das causas finais. De acordo com Kant, Spinoza
quer dispensar-nos de qualquer investigagao sobre o fundamento da possibilidade da finalidade na natureza,
bem como tirar toda realidade dessa ideia na medida em que vé a natureza nao como produto, relagio que
configuraria uma relagdo da causa para com o efeito, mas antes como uma série de acidentes inerentes a
uma substincia origindria. E, acrescenta Kant,

[...] ainda que assegure assim as formas naturais (devido & necessidade incondicional desse ser, juntamente
com todas as coisas naturais como acidentes a ele inerentes) a unidade do fundamento que é requerida para
toda finalidade, ele lhe retira a0 mesmo tempo a sua contingéncia, sem a qual nenhuma unidade de fins pode ser
pensada, eliminando com isso todo elemento intencional, do mesmo modo como elimina todo entendimento do
fundamento originario das coisas naturais [...]. (Kant, 2016 [1790], p. 288, KU 5:393)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



54

Com efeito, Kant interpreta que o sistema spinozista, no que diz respeito a finalidade, nio realiza o que
pretende realizar, uma vez que satisfaz apenas uma das trés condicoes exigidas para a finalidade. Ainda
que Spinoza fundamente o todo da natureza na unidade do ser origindrio, essa relagao de ineréncia da
substancia com seus acidentes ndo é suficiente para tornar possivel, nem compreensivel, a unidade dos
fins. Tal unidade s6 é possivel na medida em que

[..] traz sempre consigo a relagdo a uma causa originéria dotada de entendimento e, mesmo que todas essas coisas
fossem unidas em um sujeito simples, nao se apresentaria jamais uma relagio a um fim — a menos que elas fossem
concebidas primeiramente como efeitos internos da substancia como uma causa, e esta, em segundo lugar, fosse
concebida como uma causa por meio do seu entendimento. Sem essas condig¢des formais, toda unidade é mera
necessidade natural, e, se é ainda assim atribuida a coisas que representamos como externas umas as outras, uma
necessidade natural cega. (Kant, 2016 [1790], p. 289, KU 5:393-4)

Levar o sistema da idealidade das causas finais a suas ultimas consequéncias nos conduz nio s6 a sua
rejeicdo, uma vez que ele torna supérflua toda finalidade, mas também nos conduz a uma tese que se poe
em oposicao reciproca a ela: a da realidade das causas finais. Isso ocorre porque um sistema que confere
carater meramente ideal a finalidade se configura como um sistema necessitarista, i.e., no qual a contingéncia
também tem cardter meramente ideal. A contingéncia, porém, como salienta Leibniz, é insepardvel do
conceito de finalidade. E o que reafirma Kant ao dizer que “[...] o conceito de uma coisa cuja existéncia
ou forma concebemos como possivel sob a condi¢ao de um fim é inseparavelmente ligado ao conceito de
uma contingéncia da mesma coisa” (Kant, 2016 [1790], p. 294, KU 5:398). Além disso, Kant acrescenta
que aquilo que s6 é possivel na medida em que é concebido sob o conceito de um fim é a melhor prova
da contingéncia do mundo, configurando-se como a tnica demonstragao valida de que a natureza, ou
o mundo, depende e tem sua origem em um ser transcendente e inteligente, em contraposi¢ao ao ser
imanente marcado por uma necessidade cega do sistema spinozista.

Se, portanto, por um lado, o sistema da realidade das causas finais se contrapde ao sistema da idealidade
de tais causas mostrando que é somente ao considerar os produtos da natureza como decorrentes de uma
técnica intencional (i.e, de um autor inteligente que consegue representar para si conceitos enquanto
conceitos antes de efetivi-los, dotando-os de finalidade nessa sua agio livre) que podemos compreendé-
los de acordo com a forma da finalidade, por outro, é justamente nesse modo de conceber o entendimento
divino que reside o calcanhar de Aquiles desse sistema. Como vimos na se¢ao anterior, a diferenca entre o
entendimento divino e o nosso, para Spinoza, é que no nosso o possivel e o efetivo aparecem como distintos.
E para esse ponto que Kant chama atengdo ao relembrar a diferenca critica estabelecida na Primeira Critica:

E incontornavelmente necessario ao entendimento humano distinguir entre a possibilidade e a realidade das coisas.
A razio disso reside no sujeito e na natureza de suas faculdades cognitivas. Pois, se para o exercicio destas nao
houvesse duas partes inteiramente heterogéneas, o entendimento para conceitos e a intui¢ao sensivel para objetos
aeles correspondentes, nio haveria essa distincao (entre o possivel e o real). Se, com efeito, 0 nosso entendimento
fosse intuitivo, ele ndo teria outros objetos sendo o real. Conceitos (que s6 dizem respeito a possibilidade de um
objeto) e intuigdes sensiveis (que nos dao algo sem por isso permitir conhecé-lo como objeto) desapareceriam
ambos. (Kant, 2016 [1790], p. 297, KU $5:401-2)

Em um entendimento nao discursivo, ou seja, representado apenas de maneira negativa com relagao ao
nosso, que é discursivo, nao haveria distingao entre conceito e intuigio. E por isso que tanto faz falar de
uma intuigio intelectual, expressao que aparece iniimeras vezes na Critica da razdo pura (cf. Kant, 2015
[1787],p.92,KrVB 68 e p.95, B 72), ou de um entendimento intuitivo, expressio mais usada na Critica da
faculdade de julgar. Em ambos os casos o dar-se e o fazer-se se confundem a ponto de nao haver nenhuma
diferenca assinaldvel entre eles. De qualquer forma, o que Kant quer dizer é que a “[...] distingdo entre
coisas possiveis e coisas reais é uma distingao que vale apenas subjetivamente para o entendimento humano
[...]” (Kant, 2016 [1790], p. 298, KU 5:402). A especulacio em torno de um entendimento diferente do
nosso, determinado de forma negativa como nao discursivo, e de forma positiva como intuitivo, é resultado
de uma exigéncia incessante da razao de assumir como incondicional e necessariamente existente algo,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



55

como fundamento origindrio, no qual possibilidade e realidade nao se distinguem mais. Esse algo, no
entanto, é uma ideia para a qual nosso entendimento nao tem nenhum conceito, ou seja, nenhum meio para
descobrir de que modo deve representar-se esse fundamento e seu modo de existir. Seu valor, no entanto,
nao reside nessa determinagao de seu conceito por nossas faculdades cognitivas, mas como conceito-limite
para nosso modo de pensar finito; em outras palavras, por meio da ideia de um entendimento intuitivo,
tomada problematicamente, reconhecemos que nio podemos pressupor em todos os seres cognoscentes
aintuic¢do e o pensamento como faculdades distintas no exercicio de sua atividade cognitiva. Assim,

Para um entendimento em que essa distingao nao entrasse, valeria o seguinte: todos os objetos que conhego sao;
e a possibilidade de alguns que nao existissem, isto é, a sua contingéncia caso existam, bem como, portanto, a
necessidade que dela se diferenciaria, nio poderiam entrar de modo algum na representagao de um tal ser. (Kant,
2016 [1790], p. 298-9, KU 5:402-3)

Essa diferenca entre um entendimento intuitivo (intellectus archetypus) e um entendimento discursivo
(intellectus ectypus) aparece também na Critica da razdo pura. No §16, que trata da unidade originariamente
sintética da apercep¢ao, Kant diz que “um entendimento em que também todo diverso fosse dado por
meio da autoconsciéncia seria um entendimento capaz de intuir; o nosso pode apenas pensar e tem de
buscar a intuigio nos sentidos” (Kant, 2015 [1787], p. 131, KrV B 135). Esse modo de por a questio
é interessante por alguns motivos. Em primeiro lugar, porque no inciso IV do §8, que faz observagoes
gerais sobre a estética transcendental, Kant argumenta que um ser (neste caso, Deus) cuja intuigao fosse
intelectual (ou cujo entendimento fosse intuitivo) nio poderia pensar a si préprio, mas apenas intuir a si
(Kant, 2015 [1787], p- 94, KrV B 71). Dito de outro modo, nio se pode atribuir a Deus, ou ao absoluto,
em sua autoatividade de autocompreensao, o pensar. Béatrice Longuenesse, em Kant e o poder de julgar
[Kant et le pouvoir de juger], expde esse problema de maneira precisa:

Entendimento que conceitualiza e entendimento como eu penso manifestam o mesmo limite. O eu préprio ao eu
penso é apenas a “consciéncia da unidade da sintese” de um diverso dado na sensibilidade antes de ser refletido
sob conceitos. O eu nio é sendo a reflexividade do ato de sintese sensivel. Um entendimento que intuisse nao
formaria conceitos (no “pensaria”). Mas nao mais seria, ao que parece, um ex ou a0 menos esse eu nada teria em
comum com o que entendemos por essa palavra. (Longuenesse, 2019 [1993], p. 115-16)

Pensar e refletir sio uma tnica e mesma coisa. Um processo cognitivo, ainda que nao trazido pela reflexao
ao conceito, ¢, ainda assim, uma potencial reflexdo. Desse modo, poderiamos dizer que todo pensar é ou
reflexivo, ou, no minimo, pré-reflexivo. A reflexividade, no entanto, é a caracteristica de um entendimento
que recebe seu contetido de outro lugar, uma vez que é somente sob a condi¢ao da agao do pensamento
sobre esse contetildo que o pensamento pode refletir sobre seus proprios atos e elaborar um conceito sobre
si. Em seu livro Idealismo e romantismo: uma histéria geral das filosofias do saber e da liberdade, Humberto
Schubert Coelho é certeiro quando diz que “na filosofia de Kant [...] o Eu se desdobra dialeticamente da
relagdo entre o ato de pensar e o esbogo que adquire de si nesse mesmo ato” (Coelho, 2024, p. 28). As
proprias categorias, marca caracteristica do entendimento finito na medida em que sio representagoes
gerais e refletidas da forma da sintese exigidas pela faculdade de julgar, nao teriam fungio alguma em um
entendimento nao discursivo. Aqui, novamente, Longuenesse é certeira:

Nio fosse sensivel nossa intui¢ao, isto é, limitada ao que recebemos dos sentidos, nosso entendimento nao seria
discursivo, isto ¢, limitado as representagdes “gerais e refletidas”. Nao terfamos, entao, necessidade das formas légicas
do juizo, nem ocasido de engendrar originariamente nossas categorias. (Longuenesse, 2019 [1993], p. 357, nf.3)

A dificuldade da posi¢ao leibniziana, portanto, no que diz respeito a um sistema realista das causas finais,
seriaa de atribuir ao entendimento divino, infinito e absoluto uma caracteristica que nao poderia fazer parte
de um entendimento concebido de tal maneira. Nosso entendimento estd bem longe de ser absoluto na
medida em que ele é severamente restringido (cf. Kant, 2015 [1787], p. 293, KrV B 382). Desse modo, o
realismo da finalidade também colapsa sobre si proprio ao nao reconhecer que é somente sob a condigao

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



56

de um entendimento em que ndo valha a diferenca entre o possivel e o real, ou entre a causalidade mecanica
e a causalidade finalistica, que podemos pensar tal finalidade como absoluta ou incondicionada. Porém,
como vimos, abragar o idealismo da finalidade nos conduz aos mesmos problemas de antes, configurando
a antinomia da faculdade de julgar teleolégica.

Nesse sentido, a solugdo kantiana consiste em permitir apenas o uso imanente do conceito de finalidade.
Nesse uso imanente, meramente reflexionante para a faculdade de julgar, o fundamento da finalidade é
deslocado para a subjetividade humana, sem necessidade de investigar a possibilidade desse conceito em
um ser absoluto. E, assim, como afirma Coelho,

[...] imprescindivel lembrar do papel e da natureza autocritica da razao. Se ela conduz inevitavelmente a uma grande
sintese da qual o Ser Supremo é o ponto fulcral de todos os nossos pensamentos e atos, ¢ também verdade que a
razao reconhece ser este ponto uma projecao e esperanga de sua propria completude, e nao uma certeza. Esta € a
perspectiva do Absoluto ou de Deus que os idealistas tentarao seguir. Eles aprofundarao, alids, o papel da consciéncia
nessa sua busca ou destinagio ao Absoluto, o qual conceberdo como consciéncia absoluta. (Coelho, 2024, p. S0-1)

Como veremos na sequéncia, podemos perceber que o absoluto, pelo menos para Fichte, passa por dois
momentos. Num primeiro, Fichte pensard o absoluto como eu absoluto, ou como consciéncia absoluta.
Nessa consciéncia absoluta, assim como no absoluto de Spinoza, a atividade cognitiva e a atividade
criativa sao uma nica e mesma coisa. Pode-se dizer, assim, que o eu absoluto de Fichte é antes um fazer-se
origindrio ( Tathandlung) , € N30 apenas um ser origindrio (Tatsache). E nesse fazer-se que o eu absoluto se
poe a si proprio e se determina. Esse processo de autodeterminagao, no entanto, o obriga a limitar-se a si
proprio, de modo que ele s6 concebe a si na medida em que se finitiza. Posteriormente, esse eu absoluto,
na medida em que perde sua roupagem subjetiva — o eu —, serd identificado como Deus, e nés como as
consciéncias finitas resultantes de seu processo de autodeterminagao. Isso implicard, porém, no fato de que
o absoluto ndo é compreensivel para a consciéncia finita, ja que toda compreensao pressupde limitacio, de
modo que o ilimitado, ou infinito, sempre a ultrapassa. Fichte parece, assim, simplesmente concordar com
Kant com relagdo aos limites do nosso saber sobre o absoluto. Penso, contudo, que existem elementos do
sistema fichteano que nos permitem ver em Fichte um progresso com relagio a Kant no que diz respeito
a esta questao, elementos que apresentarei na préxima e tltima segao deste artigo.

O absoluto de Fichte na Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802

Antes de passar diretamente para o modo como Fichte concebe o absoluto na Exposi¢do da doutrina
da ciéncia de 1801/1802, faz-se importante falar brevemente sobre o modo como o absoluto se torna
um conceito central nas exposi¢oes que Fichte faz da doutrina da ciéncia a partir de 1801. Em 1794, ao
publicar as primeiras partes de seus Fundamentos de toda a doutrina da ciéncia [ Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre], Fichte apresenta pela primeira vez, de maneira detalhada, sua posi¢ao com relagdo ao
fundamento da filosofia transcendental. Em contraposicio a Karl Leonhard Reinhold (1758-1823), Fichte
pensa que a consciéncia que fundamenta e unifica as dimensodes pratica e teérica nao pode ser considerada
como um fato originario (Tatsache), ou seja, como algo dado, mas antes como um agir — mais do que isso: um
agir originario ( Tathandlung).° Desse modo a consciéncia, ou o eu, nio pode ser mais concebido como coisa
ou substincia, mas antes como um puro agir, a¢do produtora. A marca caracteristica dessa agio origindria
da consciéncia, ou do eu, é ser uma agao absolutamente incondicionada, de modo que o eu que age de
maneira origindria e se configura como fundamento nada mais é do que um eu absoluto. Esse eu absoluto se

¢Escolhi traduzir Tathandlung por “agir origindrio” devido ao contexto em que esse conceito se introduz. Para marcar a diferenca
entre seu pensamento e o de Reinhold, Fichte contrapée Tathandlung ao Tatsache, ou fato origindrio. Acredito, no entanto, e em
consondncia com arecusa do préprio Fichte em fixar uma terminologia (Fichte, 2021 [1794-5], p. 34, SW1: 87, GA1/2252), que
podemos também traduzir essa expressao por “agir”, “a¢ao”, ou até mesmo “feito”, em contraposi¢ao a “fato”, uma vez que o “feito”
denota algo que se pde somente como resultado de uma agao. Por sua vez, o cardter origindrio desse agir ndo deve ser tomado como
uma causa primeira na série desencadeada pela a¢ao, mas antes como o0 modo pelo qual se configura todo e qualquer agir do eu.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



57

apresenta, assim, como atividade incondicionada, ou autoatividade, ou, se quisermos ainda, como liberdade.
Essa atividade pura do eu, porém, ndo é ainda consciéncia, uma vez que esta pressupde que o eu se saiba
como eu. No estado de pura atividade, esse eu ainda ndo é um eu pleno e para si, mas antes uma potencial
consciéncia. Para que o eu se torne um eu de fato, para si, ele deve refletir sobre si préprio, ji que é somente
por meio da reflexdo, como instincia mediadora entre o eu que se pde (o eu representante) e eu que é posto
(oeu representado como representante) , oumelhor, entre o eu que reflete como sujeito e o eu que é refletido
como objeto, que o eu pode se tornar consciente de si para si - i.e., se tornar consciéncia.

Isso significa, no entanto, que a consciéncia de si do eu, ou de seu ser para si, ndo ¢ algo dado, uma
coisa, mas antes algo produzido, ou melhor, uma autoprodugao de si. E nesse autoproduzir de si que o
eu puro, absoluto, se autodetermina, i.e., se torna um eu (auto)determinado, ou finito. Também significa
que a reflexao, como instincia mediadora, é, em si, um processo, nao algo fixo e estatico — ainda que, no
interior da propria reflexao, ela se apresente para si como algo fixo na medida em que, para si, s6 pode
aparecer como resultado de sua propria atividade fixadora. Como consequéncia disso tem-se que toda
a légica, como reflexo das fungdes de sintese do diverso, “[...] ndo mais se apresentava como algo dado
ou constatado, e sim como construgio e autorrelagio do Eu” (Coelho, 2024, p. 162). De acordo com
Coelho, Fichte nos fornece uma derivagio genética e dindmica para aquilo que toda a tradi¢ao filosofica
havia considerado uma relagao fixa. Com Fichte, surge a tese de que as relagdes logicas se configuram nao
como algo de descoberto, mas antes como o resultado concreto de autorrelagoes conscientes do proprio
eu. Ou, dito de outro modo, “s6 hd relacoes entre coisas na exata medida em que as coisas, suas relagdes
umas com as outras, consigo mesmas ou conosco sao por nés pensadas” (Coelho, 2024, p. 163).

E esse cardter dinamico dos processos reflexivos atribuido por Fichte a filosofia transcendental que
justifica a afirmacdo de Nikolai Hartmann, em A filosofia do idealismo alemdo [ Die Philosophie des deutschen
Idealismus] de que

Poder-se-ia designar também esta perspectiva suprema e finalizante por “idealismo dindmico”, pois a esséncia
do Eu que produz todos os objectos, representacées, impulsos e, por fim, o impulso dos impulsos, o livre querer
moral, é um principio dindmico original, é acgdo produtora, é forca. (Hartmann, 1983 [1923], p. 82)

Esse mesmo carater dindmico, porém, na medida em que indica um processo de autoprodugio, nos
remete, cedo ou tarde, a génese desse processo de autoprodugao, ou de autorreflexdo do eu sobre sua
propria atividade incondicionada. E nesse contexto que, retrocedendo da consciéncia finita e fatica para a
consciéncia origindria e absoluta, nos deparamos como uma dimensao pré-reflexiva da consciéncia, ou do
eu. Essa dimensao pré-reflexiva se configura, por sua vez, como uma atividade produtora, ou autoprodutora.
No entanto, o que essa autoatividade produtora do eu produz é o préprio eu, que, portanto, deve, em sua
autoprodugao, refletir sobre si proprio, i.e., pensar-se a si para se autodeterminar como eu. H4, assim, ndo
uma atividade criadora nao-reflexiva, mas sim pré-reflexiva, ou seja, que em seu agir ¢ j autorreflexao.

Se o cariter do eu que reflete, ou que se reflete como refletido, é o cardter de um eu finito em que sujeito
e objeto, ou pensar e intuir, estdo cindidos, entdo o cardter do eu pré-reflexivo sé pode ser o de um eu em
que sujeito e objeto, pensar e intuir, sio uma unica a mesma coisa. E nesse sentido que podemos dizer que,

No acto origindrio, hd um conceito que produz o seu objecto, 0 que corresponde a definigio do intelecto intuitivo.
Como Kant o definird, o “intellectus archetypus” “pde” o seu objeto somente por pensa-lo. Mas o entendimento

o«

humano nao é “archetypus” mas somente “ectypus’, ou seja derivado. A tese de Fichte é que o intelecto “arquetipico”
é, em geral, uma pura actividade. (Ferrer, 2014, p. 36)

E neste ponto de nossa argumentagio que podemos conectar o absoluto do eu de Fichte ao absoluto
da discussao das segdes anteriores, ja que quando “desprende-se do Eu Absoluto a roupagem subjectiva
como acessério supérfluo, [...] o que resta é apenas o absoluto como tal” (Hartmann, 1983 [1923], p.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



58

85). Entre os motivos que levaram Fichte a deslocar a discussao do eu absoluto para o préprio absoluto
estdo tanto fatores externos quanto fatores internos. Entre os fatores externos podemos citar a acusagio
de ateismo em 1799, que culminou em sua demissao da Universidade de Jena, e as duras criticas que
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) e Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling (1775-1854)
fizeram & doutrina da ciéncia de Fichte. Entre os fatores internos, talvez o mais relevante seja a crescente
importancia da religido para Fichte.

A despeito dessa breve contextualizagdo, o que nos interessa aqui é o resultado que tais influéncias tiveram
nas exposi¢oes posteriores que Fichte fez de sua doutrina da ciéncia, especialmente a de 1801/1802. Nela,
Fichte compra o desafio de Schelling e de Hegel e faz do absoluto seu tema central. Essa concessao, no
entanto, logo se mostra enganosa, e o verdadeiro argumento de Fichte fica claro: o absoluto s6 é absoluto
na medida em que é absoluto para o saber; se, portanto, o que temos é apenas um saber sobre o absoluto,
é somente do saber que se fala, e, mais precisamente, do saber absoluto.

Comecemos nossa anélise pelo §S da Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802. Nela se estabelece
que a andlise do absoluto, portanto, na medida em que é uma anélise, i.e., reflexdo, é um saber que tem
algo por objeto: o absoluto. Ela se configura, assim, como saber do absoluto. Como um saber do absoluto
ndo pode ser um saber relativo, mas somente absoluto, entao o saber do absoluto é um saber absoluto.
Disso conclui Fichte que “[...] pelo simples conceito de um saber absoluto, isto a0 menos ¢ claro: ele nao
é o Absoluto. Qualquer segunda palavra acrescentada a expressao absoluto suprime a absolutez pura e
simplesmente como tal, e s6 a deixa no aspecto e na relagio designada pela outra palavra” (Fichte, 1973
(1801-2], p. 121-2, SWII: 12-13).” Nisso Fichte parece concordar com Schelling e Hegel: na medida em
que estes acusam que o eu absoluto das primeiras exposi¢oes de Fichte ndo se apresenta como um absoluto
verdadeiro, mas antes como um absoluto relativo, a concessao parece ser a de que, de fato, o saber absoluto
(de modo anélogo ao eu absoluto) ndo é o absoluto. Porém, segundo Fichte, “[...] j4 que na doutrina-da-
ciéncia, e talvez também fora dela em todo saber possivel, nunca passamos além do saber, a doutrina-da-
ciéncia ndo pode, entio, partir do Absoluto, mas tem de partir do saber absoluto” (Fichte, 1973 [1801-2],
p- 122, SW1II: 13). Assim, se Fichte tematiza o absoluto, é apenas para mostrar que, ao fazermos isso, ndo
é do absoluto que partimos, mas antes do saber absoluto. Ainda no §5, Fichte afirma que o absoluto s6 se
poe como objeto de nosso saber na medida em que é posto como tal, ou seja, na vinculagiao em que foi
estabelecido (com o saber), e nio em si e para si (Fichte, 1973 [1801-2], p. 122, SWII: 13).

No desenvolvimento de sua exposi¢do, para defender esse ponto, Fichte nos propde, no §8, um
exercicio reflexivo:

Pense o leitor, em primeiro lugar, o Absoluto, pura e simplesmente como tal [...]. Ele verificar4 [...] que s6 pode
pensé-lo sob as duas caracteristicas seguintes: por um lado, que é pura e simplesmente 0 que é, e repousa sobre e
em si mesmo sem nenhuma mudanga e vacilagio, firme, perfeito e fechado em si; por outro lado, que é o que ¢
pura e simplesmente porque ¢, de si mesmo e por si mesmo, sem nenhuma influéncia alheia, na medida em que,
20 lado do Absoluto, nao resta nada de alheio e tudo aquilo que nio ¢ o préprio Absoluto desaparece. (Fichte,
1973 [1801-2], p. 123, SW II: 16)

Em seguida, o préprio Fichte nos adverte sobre a estranheza de tal carater duplo do absoluto, de modo
que é realmente possivel que tal duplicidade seja de fato resultante do nosso modo finito de pensar, e
por isso mesmo, um saber. Ou seja, é possivel que, em si e para si, 0 absoluto nao tenha essa duplicidade
de caracteristicas, mas seja identidade entre ambas. Contudo, na medida em que se estabeleceu que a
investigagao sobre o absoluto estd circunscrita a investigacdo sobre o saber absoluto, o que temos que
analisar (ou melhor, a tnica coisa que podemos analisar) é essa dualidade de caracteristicas. Quanto ao
o que (was) do absoluto, podemos chama-lo de subsistir absoluto, ser em repouso etc; quanto ao seu

7 Utilizei, para as obras de Fichte, a sigla SW para Fichtes Werke, de Walter de Gruyter, seguida de volume e pigina, e a sigla GA
para a Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, seguida de volume e pagina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



59

porque (weil), podemos chamé-lo de vir-a-ser absoluto, ou liberdade (Fichte, 1973 [1801-2], p. 124, SW
I1: 17). Nesse absoluto para o saber, ou nesse saber absoluto, essa cisdo forga a reflexio a considera-lo ora
sob uma perspectiva, ora sobre outra. No §13, Fichte diz que hd dois pontos de repouso e de inflexao da
presente reflexdo no absoluto: ou ela

[...] repousa no cardter da liberdade absoluta, que s6 com uma nova determinagio se torna um saber, de tal modo
quealiberdade ¢ assim pressuposta pura e simplesmente; [...] e, desta perspectiva, aparece a base absolutamente livre
e, justamente por isso, vazia e nula do saber, como captando-se inteiramente, pura e simplesmente porque se capta,
sem nenhum fundamento superior; e o ser ou Absoluto (do saber), resultante disso, é um ver interior, estado-de-luz.
[...] Ouentio repousa no carater do ser absoluto, de tal modo que é pressuposto pura e simplesmente um subsistir, e
este é apenas elevado a um subsistir do saber, a um subsistir em e para si mesmo; ela considera entio a interioridade
desse captar; assim, seu ato deve ser precedido por uma faculdade estével para o ato: um grau zero em referéncia ao
ato, mas que pode pura e simplesmente, e sem mais, ser elevado pela liberdade a fato positivo. Que o ato seja efetuado,
segundo a mera forma, é algo que deve, depois como antes, depender da liberdade; mas que ele possa ser efetuado, é
algo que deve ser fundado em um ser e em um ser-assim, pura e simplesmente. O saber nao deve, como anteriormente,
ser absolutamente vazio e engendrar a luz por liberdade, mas deve ter a luz absolutamente em si mesmo, e apenas
desenvolvé-la e capta-la por liberdade. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 129-30, SW II: 28)

Ou seja, se da perspectiva da liberdade o saber absoluto, ou o absoluto para o saber, é absolutamente
indeterminado e deve produzir sua prépria determina¢io, do ponto de vista do ser, porém, ele é
absolutamente autodeterminado, e, por meio da liberdade, desenvolve e implementa aquilo que ele é.
Poderiamos dizer que, se, de um lado temos uma liberdade absoluta, i.e., completamente livre para se
autodeterminar, de outro temos uma necessidade absoluta, na qual a liberdade sé entra como meio para
efetivar a autodeterminacio essencial do absoluto.

O que deve ser destacado dessa reflexdo nio ¢, por sua vez, o modo antindmico como os pontos de apoio, sobre
os quais a reflexdo repousa, se contrapdem e se determinam de maneira reciproca. O que devemos assinalar é
que Fichte parece considerar que a reflexao, na medida em que tem um ponto de apoio, constitui o saber como
um subsistir em repouso, um pensar, i.e., um repousar pura e simplesmente no ponto de apoio, e nunca um
oscilar entre ambos (ser e liberdade, neste caso), tal como deve acontecer com o saber como saber. Isso fica claro
ao atentarmos para o que Fichte diz no §13, i.e., que o saber, na reflexdo unificante (ou no pensar), “[...] teria
de ser um subsistir em repouso, inalterdvel, um ser pura e simplesmente o que é: portanto, um repousar pura e
simplesmente no ponto-de-apoio, no qual repousa de uma vez, sem vacilagao nem mudanga, e ndo um oscilar
entre ambos” (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SWI: 29). Na medida em que o pensar, enquanto uma reflexao
unificante, deve ter um ponto de apoio, ou seja, um ser (ou um subsistir) para tal reflexdo, seu pensar ora recai
sobre aliberdade do saber no subjetivo, ora recai sobre o ser do saber no objetivo:

Portanto, ou o pensar repousava no ponto-de-apoio da liberdade absoluta, descrito em primeiro lugar, e a linha
descrita a partir dele seria descrita segundo a do ser; o saber seria considerado como pura e simplesmente seu
proprio fundamento, e todo ser do saber, e todo ser para o saber, na mesma medida em que aparece no saber,
seria considerado como fundado pela liberdade. [...] A expressdo desta perspectiva seria: nio hd absolutamente
nenhum ser (ou seja, para o saber: pois é no ponto de vista deste que repousa esta perspectiva), a nao ser pelo
préprio saber. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SWII: 29)

O que resulta desse pensar, que tem como ponto de apoio a liberdade absoluta, se configura como
uma série ideal. Esta série, porém, na medida em que é ideal, se contrapde reciprocamente a série real:
“ou entdo: o pensar repousaria no ponto de apoio do subsistir, descrito em segundo lugar; e descreveria
sua linha a partir do ponto do ser absoluto e do ter em si a luz, para seu desenvolvimento e apreensao por
liberdade absoluta” (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SW II: 29). Além disso, na medida em que sido séries
cuja determinagao material configura cada uma com tendo uma dire¢io diametralmente oposta a outra,
ambas se mostram, nessa reflexao, como unilaterais:

Mas em um desses pontos ficaria necessariamente o pensar, e nesse caso nao ficaria no segundo; e a linha adquiriria
necessariamente uma das duas diregdes, e nesse caso nao a segunda, de tal modo que as duas diregdes nunca se
encontrariam nem se deteriam e, com isso, nunca se chegariaauma linha. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SW1I: 29-30)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



60

Nessa reflexdo unificante, assim, o préprio pensar se coloca como necessariamente resultante da subjetividade
do saber, e nao de sua objetividade. Isso significa que, nessa unilateralidade, o pensar (i.e., a reflexio) nunca pode
constituir um saber. E s6 na medida em que unifica organicamente liberdade e ser, ou subjetivo e objetivo, que o
saber se sabe a si proprio como saber. Logo, tanto a série real do saber quanto a série ideal s6 podem ser consideradas
dessa maneira, a saber, como separadas, por meio do pensamento: do ponto de vista do saber como saber sao uma
tinica a mesma série.  assim que podemos interpretar o que Fichte havia dito na segio anterior (§12):

O saber absoluto, segundo sua esséncia interior imanente — isto ¢, captada com abstra¢ao do Absoluto puro e
simples —, é considerado como ser absoluto. Segundo seu engendramento interior imanente, é considerado como
liberdade absoluta. Ora, 0 absoluto ndo é nem o primeiro nem o segundo, mas é ambos, como pura e simplesmente
um, e, pelo menos no saber, aquela duplicidade se funde em unidade. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 128, SWII: 24)

Nesse estigio do argumento, o saber do saber, como um saber absoluto, e ndio meramente particular,
reconhece o pensar como um momento de sua autorreflexao sobre si. Ele nao pode, diante da constatagao de
uma dualidade inconcilidvel de qualidades do absoluto, ser simplesmente descartado, j& que é parte constituinte
da autoprodugao do absoluto como saber de si, ou como saber absoluto. No §14, Fichte afirma que o saber
da qualidade é o absoluto ser para si do proprio saber, de modo que nenhum saber pode sair deste e passar
além dele. E s6 no saber que hé qualidades, j& que a propria qualidade s6 pode ser determinada pelo saber.

Esse resultado, que Fichte deriva da autoandlise do saber absoluto, tem um significado inesperado: Fichte,
tematizando o absoluto, chega, por meio de uma via genética, aquilo que Kant, na antinomia da faculdade
de julgar teleoldgica, havia constatado apenas de maneira fatica. Em outras palavras, Fichte mostra como,
no saber absoluto, o absoluto s6 pode ser pensado como algo que, em sua autoprodugao, se divide em duas
séries: a real e a ideal, ou, a série da intui¢ao, oposta ao e para o pensar, e a série do pensamento, oposto
a0 e para o intuir. Diferentemente de Kant, no entanto, Fichte nao tira disso um resultado meramente
negativo. A oposi¢ao entre a necessidade e a liberdade do absoluto é uma oposigao que s6 é como tal na
reflexdo que o saber absoluto faz sobre si — ou, no saber absoluto.

Essa caracteristica do saber como autorreflexao encontra o mesmo limite que toda e qualquer reflexio.
No §21, Fichte retoma a tese de que o saber, em sentido formal, s6 pode ser livre, i.e., tem de explicar-se
integralmente a partir de si mesmo e fundar-se em si. Mas,

[...] em decorréncia de suaimediatez e da determinidade originaria, inseparavel dela e que, em sua infinidade, somente
pelo pensar pode ser fixada, distinguida e referida a0 mesmo tempo — é um pensar necessério e determinado, com o qual
comega o saber e que, no presente contexto, ndo pode ser outro sendo o proprio pensar absoluto e o tornar necessdria
aprépria liberdade (pois pensar absoluto e necessidade sio o mesmo). (Fichte, 1973 [1801-2], p. 137-8, SWI: 40)

Ou seja, ndo hd uma oposigao no absoluto entre sualiberdade e sua necessidade. Em certo sentido, Fichte
reconhece que Spinoza tem razio ao afirmar que s o absoluto ¢ verdadeiramente livre na medida em
que somente ele é autonecessitado. No entanto, ele também concederia a Leibniz certa razio na medida
em que este defende que essa liberdade do absoluto s6 pode ser uma liberdade se se autodeterminar de
maneira absolutamente livre diante da cisdo entre pensar e intuir. O problema que Fichte percebe nessa
antinomia é que tais filésofos nao perceberam que, ao pensar a liberdade, a reflexdo a fixa em um ser, i.e.,
a transforma em necessidade. Da mesma maneira como o eu nao pode pensar sua prépria atividade sem
degradé-la em objeto, o saber absoluto também nao pode pensar sua prépria liberdade sem degradé-la
em necessidade. Esse cardter da reflexao que fixa o dindmico do absoluto em algo estatico e sem vida ja
havia sido exposto por Fichte em sua primeira exposi¢ao, em 1794:

E claro que, se o deter exigido deve ser possivel, tem de haver uma faculdade deste deter; e uma tal faculdade nao
é nem a razio determinante, nem a imaginagao produtora, e trata-se, portanto, de uma faculdade intermédia entre
ambas. E a faculdade onde um mutével subsiste, é entendido, por assim dizer, [C: (como que trazido 4 estabilidade)] e
chama-se, por isso, justamente, o entendimento. — O entendimento s6 é entendimento na medida em que algo nele é
fixado; e tudo o que é fixado, s6 no entendimento é fixado. (Fichte, 2021 [1794-5], p. 170-1, SW1: 233, GA1/2 374)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



61

Ou seja, o absoluto, como saber de si, portanto, como saber absoluto, é o que é porque é, mas nesse
captar-se a si ele nao pode ser para si o que é,ja que para si o absoluto s6 pode ser por meio da autorreflexao,
de modo que ele jd ndo é para si 0 que é em si, ou ndo pode ser ambos a0 mesmo tempo sem anular-se
como saber. Como reconhece Hartmann, “[...] abre-se, neste ponto, o hiatus irrationalis por sobre o qual
a dialéctica s6 consegue, por assim dizer, saltar. A reflexao pode unicamente determinar o absoluto por
meio de negagdes do relativo” (Hartmann, 1983 [1923], p. 89). Nesse ponto em que o absoluto, em sua
origem primeira, se apresenta como incompreensivel, podendo ser representado apenas como negagao
do relativo, Fichte parece nao fazer mais do que repetir Spinoza. Mas, prossegue Hartmann,

[...] o hiato do negado estd entendido como ponto positivo da unidade sintética. Todo o compreender (conceptual)
é um reconstruir da “autoconstrugao” origindria. Dai que no ponto de origem da ultima o compreender tem de
se anular a si mesmo. O conceito falha na compreensio do incompreensivel. (Hartmann, 1983 [1923], p. 89)

Aqui a reflexdo filoséfica nao pode apreender o absoluto no pensar, mas antes e precisamente na
eliminagao do préprio pensar, i.e., no aniquilamento do conceito. No ponto de origem do absoluto nio
hd conceito porque nao hd distingao entre agir e pensar. O resultado da exposi¢ao da doutrina da ciéncia
de Fichte de 1801/1802, de acordo com Hartmann, é o de que esse aniquilamento, no entanto, nio tem
a ultima palavra. Ele exprime apenas a irracionalidade do ponto de unidade. Mas de tal ponto de unidade
jamais poderia surgir a luz da consciéncia se ela ja nao estivesse no absoluto: “daqui ter o absoluto de ser
razdo, ainda que nio saber e consciéncia” (Hartmann, 1983 [1923], p. 90).

Jano ponto de origem, portanto, o absoluto deve ser autorreflexao e autoprodugao de si mesmo como saber
absoluto. Mas essa razao, ainda nao-refletida, para ser para si, deve refletir-se, portanto cindir-se, de modo que
o ponto de origem do saber absoluto, ou do absoluto, se torna nao objeto do saber, mas somente de fé. Isso se
d4 justamente porque Fichte nao considera possivel uma coincidéncia ou identidade entre o saber absoluto,
enquanto via epistémica, e o proprio absoluto enquanto aquilo que ultrapassa qualquer determinagio cindida
pelareflexao. Nesse sentido, podemos dizer que Hegel erra o alvo quando afirma, na Diferenga entre os sistemas
filoséficos de Fichte e de Schelling [ Die Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie], que
Fichte rebaixa o absoluto a um absoluto relativo e nao retorna nunca a ele: “o absoluto do sistema mostra-se
apenas na forma do seu aparecimento captado pela reflexdo filoséfica, e esta determinidade que lhe é dada por
meio da reflexdo, a saber, a finitude e a oposicao, nunca lhe ¢ retirada” (Hegel, 2003 [1801], p. 31, DSFSch,
p. 6).° Esta critica, direcionada sobretudo a exposicao de 1794/1795, teria validade se Fichte partisse em
algum momento do absoluto, como afirma Hegel. Porém, essa leitura ignora que Fichte, na medida em que
circunscreve o saber do absoluto ao saber possivel por meio da reflexao do pensar, ou da reflexao que ocorre
por meio de conceitos (do entendimento), ignora também as consequéncias resultantes de assumirmos nao
0 absoluto como ponto de partida, mas antes o saber sobre o absoluto.

Para Fichte, portanto, é precisamente a possibilidade de uma reflexao nao mediada pelas categorias
do pensar, ou do entendimento, que é posta em questao. Em carta a Schelling de 8 de outubro de 1801,
Fichte diz:

Se vocé tivesse a bondade de considerar [...] e a0 mesmo tempo refletir acerca de como pode passar por alto
(a saber, porque acedeu ao absoluto com seu pensamento de maneira imediata, sem ter em conta que ¢ seu
pensamento, e s6 ele, 0 que com suas préprias leis imanentes formou por meios ocultos o Absoluto para vocé)
vocé chegaria a conhecer o verdadeiro idealismo e compreenderia como nao cessa de me entender mal. (Fichte,
2011 [1801], p. 259, GA1/590)°

$Utilizei, para as obras de Hegel, a ediao Felix Meiner (1868-) das obras completas (Gesammelte Werke) de Hegel, indicando
sigla e pagina.

9Para a tradugdo deste trecho, me vali da excelente tradugiao que Luciano Utteich fornece em No comego era o oposto: notas
sobre a diferenga entre Fichte e Hegel (Utteich, 2016, p. 88-9, nf. 26).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



62

Ou seja, tanto Schelling quanto Hegel (pelo menos em 1801, antes do rompimento com Schelling)
consideravam que o ponto de partida privilegiado de toda filosofia transcendental deveria ser o proprio
absoluto, e ndo algo em relagiao ao qual ele seria posto meramente como absoluto relativo. O que essa
resposta a Schelling evidencia é que, quando, na reflexao filoséfica, se pensa partir do absoluto, nunca é do
absoluto que se parte, mas somente do absoluto para o saber, ou do saber absoluto. Dessa resposta também
resulta, portanto, que a doutrina da ciéncia “[...] pode mostrar o saber s6 como génese das condi¢des de
pensar o absoluto, e nio génese - ela prépria — do absoluto” (Utteich, 2016, p. 78).

Ferrer, em O sistema da incompletude: a doutrina da ciéncia de Fichte de 1794 a 1804, também conduz
suas investiga¢oes da exposi¢ao 1801/1802 para esse desfecho:

Daperspectiva que Fichte reassume em 1801/1802, o problema epistemolégico consiste em que nenhum pensar do
absoluto como ser, identidade ou diferenga entre sujeito e objecto, ou entre real e ideal, pode ser dito “verdadeiro”
amenos que se possa mostrar que nao se trata somente de uma projecgao do pensar. (Ferrer, 2014, p. 155)

A acusagao de Fichte a Schelling, portanto, se mostra como um questionamento acerca da legitimidade
do absoluto como ponto de partida da reflexdo. De acordo com Fichte, se a reflexdo tematiza o absoluto,
nao é o absoluto como desvinculado dessa relagdo o primeiro, mas antes a reflexdo que o saber realiza
sobre ele, de modo que ¢é sobre ela, na medida em que reflete sobre o absoluto, que deve recair a anélise.
A reflexao, por sua vez, nao é uma coisa, mas antes um processo, um agir. E para isso que também Ferrer
chama a atengao ao comentar a resposta de Fichte a Schelling:

Conforme a sua principal descoberta filosofica, o saber é um acto, algo que é realizado sobre algo de diferente de
si mesmo. Esta tese encontra-se exposta na WL de 1801/1802 mais sistematicamente do que em qualquer outra
exposi¢do anterior. O método da exposicio €, na sua parte inicial, que conduz o leitor até ao “saber absoluto’, o
de reflectir sobre o que estd a ser feito quando algo é sabido. Trata-se sempre de dirigir a atengio para o que o
sujeito estd a fazer quando ele ou ela pensa ou intui algo. Este método deveria evitar os erros de toda a metafisica
pré-critica que reivindica poder predicar o absoluto sem considerar que uma tal predicagdo acontece sob as
condigdes do saber. (Ferrer, 2014, p. 157)

Se, portanto, a solucdo de Fichte se assemelha & kantiana em seu resultado, i.e., na incomensurabilidade
do absoluto, ela difere da de Kant na medida em que mostra as condi¢es a partir das quais ela resulta: o
absoluto s6 pode ser para si por meio do pensar finito, que nada mais é do que ele préprio na medida em
que se limita em uma consciéncia também finita. E por meio da reflexio, condicionada pela autoposicao
do absoluto como consciéncia finita, que o absoluto pode pensar a si proprio como tal - i.e., como
absoluto. Nesse pensar a si proprio por meio da reflexdo, porém, o absoluto se apresenta para a reflexdo
como cindido entre necessidade e liberdade, de modo que essa cisao sé pode ser anulada na medida em
que o saber anula a si proprio e, com ele, toda e qualquer compreensao. Com isso, como é constante em
seu pensamento, Fichte salva a coeréncia as expensas da completude, uma vez que o absoluto, em sua
absolutez pré-reflexiva, ndo é compreensivel para nés, consciéncias finitas; ela é salva na medida em que
esse modo pelo qual o absoluto se apresenta, i.e., através de um entendimento finito e reflexivo, é a tinica
maneira pela qual se pode ter qualquer saber que seja sobre o absoluto.

Consideragoes finais

Como vimos, a leitura que propus aqui nos indica uma continuidade entre os debates entre Spinoza e
Leibniz, a interpretacio kantiana desse debate e a Exposi¢do da doutrina da ciéncia de Fichte de 1801/1802.
Se tais elementos sdo suficientes ou nao ¢ algo que deixo para cada leitora avaliar. O que quis mostrar é
que, no proprio debate travado por Leibniz contra Spinoza, o conflito entre aliberdade e a necessidade do
absoluto é facilmente assinalavel, conflito este que, com uma roupagem diferente, parece ser aquele que
aparece de maneira explicita na antinomia da faculdade de julgar teleolégica da Terceira Critica de Kant,
e de maneira implicita na Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802 de Fichte.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



63

A conclusao geral é que o fato do absoluto se mostrar, para o saber, como incompreensivel em seu ponto
de origem, nao indica apenas uma limita¢do de nosso modo humano e finito de compreender, como parece
concluir Kant, mas antes uma limita¢ao de todo e qualquer modo de compreender, que, como saber ou
compreender, ou melhor, como reflexio, ja se poe desde o inicio como finito e situado, i.e., como refletindo
sobre algo ja dado, do ponto de vista fitico da consciéncia, ou sobre algo ja feito, segundo o ponto de
vista genético da filosofia transcendental, ou, ainda, sobre algo que se faz enquanto simultaneamente se
reflete sobre esse fazer. Dessa forma, se a imagem que temos no saber absoluto sobre o absoluto implica
uma anulagio do préprio saber, podemos, mutatis mutandis, dizer como Pascal diz no fragmento 581 de
seus Pensamentos [ Pensées], a saber, que o saber tem perfei¢des para mostrar que é a imagem do absoluto,
e defeitos para mostrar que é apenas imagem.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



64

Referéncias bibliograficas

COELHO, H. S. (2024). Idealismo e romantismo: uma histdria geral das filosofias do saber e da
liberdade. Petrépolis, RJ: Vozes.

FERRER, D. F. (2014). O sistema da incompletude: a Doutrina da Ciéncia de Fichte de 1794 a
1804. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra. DOI: https://dx.doi.org/10.14195/978-
989-26-0700-9.

FICHTE, J. G. (1965). Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Editado por
Reinhard Lauth, Hans Jacob e Manfred Zahn. Stuttgart; Bad Cannstatt: Friedrich Frommann.

FICHTE,J. G. (1971). Fichtes Werke (reimpressao fotomecéanica da edigio Johann Gottlieb Fichte's
sammtliche Werke, editada por Inmanuel Hermann Fichte, Berlim, 1845/1846, para os volumes
I a VIII, e Johann Gottlieb Fichte’s nachgelassene Werke, editada por Immanuel Hermann Fichte,
Bonn, 1834/183S, para os volumes IX a XI). Berlim: Walter de Gruyter.

FICHTE, ]. G. (1973). ‘A Doutrina-da-Ciéncia e o Saber Absoluto’ In: ; SCHELLING,
E. W.]. von. Escritos filoséficos. Tradugao de Rubens Rodrigues Torres Filho. Sao Paulo, SP: Abril
S.A. Cultural e Industrial, pp. 115-155. (Colegio Os Pensadores)

FICHTE,]. G. (2011). De Fichte a Schelling em Jena: Berlin, octubre de 1801. In: ; KANT,
L; SCHELLING, E. W. J. von; HEGEL, G. W. F.. Kant, Fichte, Schelling, Hegel: correspondéncia.
Traduccién y notas de Hugo Renato Ochoa Disselkoen y Radl Gutiérrez. Bogotd: Jorge Aurelio
Diaz, p. 258-61.

FICHTE, J. G. (2021). Fundamentos de toda a doutrina da ciéncia. Tradugio e apresentagdo de
Diogo Falcao Ferrer. Petropolis, R]J: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sao
Francisco. (Colegiao Pensamento Humano)

HARTMANN, N. (1983). A filosofia do idealismo alemdo. Tradugio de José Gongalves Belo. 2.
ed. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian.

HEGEL, G. W. F. (1968-). Gesammelte Werke. 31 vols. Hamburg: Felix Meiner.

HEGEL, G. W. E. (2003). Diferenca entre os sistemas filosdficos de Fichte e de Schelling. Tradugao,
introdugao e notas de Carlos Morujao. Revisao da tradugao de Manuel do Carmo Ferreira. Lisboa:
Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

HIRATA, C. (2017). Leibniz e Hobbes: Causalidade e Principio de Razao Suficiente. Sao Paulo,
SP: Editora da Universidade de Sao Paulo/Fapesp. (Ensaios de Cultura, 59)

KANT, L. (1902-). Kants gesammelte Schriften: editado pela Deutschen Akademie der Wissenschaften,
anteriormente Koniglichen Preussischen Akademie der Wissenschaften, 29 vols. Berlim: Walter
de Gruyter.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787


https://dx.doi.org/10.14195/978-989-26-0700-9
https://dx.doi.org/10.14195/978-989-26-0700-9

65

KANT, L. (201S). Critica da razdo pura. Tradugdo e notas de Fernando Costa Mattos. 4. ed.
Petrépolis, R]: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sao Francisco. (Colegio
Pensamento Humano)

KANT, L. (2016). Critica da faculdade de julgar. Tradugdo de Fernando Costa Mattos. Petrépolis,
RJ: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sio Francisco. (Colecao Pensamento
Humano)

LEIBNIZ, G. W. (1966-). Simtliche Schriften und Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin.

LEIBNIZ, G.W. (1978). Die Philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz. Herausgegeben
von Carl Immanuel Gerhardt. Hildesheim: Georg Olms.

LEIBNIZ, G.W. (2004a). ‘Os principios da filosofia ou A monadologia’ Tradug¢do de Alexandre da
Cruz Bonilha. Revisao de Mércia Valéria Martinez de Aguiar. In: . Discurso de metafisica
e outros textos. Apresentagao de Tessa Moura Lacerda. Tradugao de Marilena Chaui e Alexandre
da Cruz Bonilha. Sao Paulo, SP: Martins Fontes, pp. 129-49.

LEIBNIZ, G. W. (2004b). ‘Principios da natureza e da graca fundados na razao. Tradugio de
Alexandre da Cruz Bonilha. Revisao de Marcia Valéria Martinez de Aguiar. In: . Discurso
de metafisica e outros textos. Apresentacao de Tessa Moura Lacerda. Tradugao de Marilena Chaui
e Alexandre da Cruz Bonilha. Sao Paulo, SP: Martins Fontes, pp. 151-63.

LEIBNIZ, G. W. (2017). Ensaios de Teodicéia sobre a bondade de Deus, a liberdade do homem e a
origem do mal. Tradugao de William de Siqueira Piaui e Juliana Cecci Silva. 2. ed. Sao Paulo, SP:
Estagao Liberdade.

LONGUENESSE, B. (2019). Kant e o poder de julgar. Tradugio de Jodo Geraldo Martins da
Cunha e Luciano Codato. Campinas, SP. Editora da Unicamp.

LOPESDOS SANTOS, L. H. (1998). ‘Leibniz e os futuros contingentes. Analytica, Rio de Janeiro,
RJ,v.3,n. 1, pp. 91-121. DOI: https://doi.org/10.35920/arf.1998.v3i1.91-121.

NACHTOMY, O. (2012). ‘Leibniz and Kant on Possibility and Existence’. British Journal for the
History of Philosophy, v. 20, n. 5, pp. 953-72. DOL: http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012
.718868.

PASCAL, B. (2023). Pensamentos. Tradugdo de Christian Lesage. Campinas, SP: Kirion.
SPINOZA, B. (2017). Etica. Traducao de Tomaz Tadeu. 2. ed. Belo Horizonte, MG: Auténtica.

UTTEICH, L. C. (2016). ‘No comego era o oposto: Notas sobre a diferenca entre Fichte e Hegel.
In: MOREIRA DA SILVA, Manuel (org.). Ser e pensar: inicios. Sio Paulo, SP: Todas as Musas,
pp- 63-90.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787


https://doi.org/10.35920/arf.1998.v3i1.91-121
http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012.718868
http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012.718868

66

A Autocritica de Reinhold a Filosofia do
Sujeito na Filosofia Elementar

Reinhold’s Self-criticism of the Philosophy of the Subject in Elementary Philosophy

Ivanilde Fracalossi
Pés-Doutorado Universidade Federal de Sao Carlos (UFSCar)
ivcfracalossi@gmail.com

Resumo: Em fevereiro de 1797, Reinhold escreveu ao amigo Baggesen, e dias depois a Fichte, reconhecendo a
insustentabilidade de sua Filosofia elementar ap6s revisa-la para o segundo volume do Auswahl vermischter Schriften.
Neste momento de autocritica, preocupava-se, entre outros conceitos, com a questéo relacionada ao sujeito, ao
fato de néo ter conseguido concebé-lo como um mero sujeito ou um eu puro. E precisamente neste ponto que
concentro minha andlise: compreender as razdes pelas quais Reinhold passou a criticar diretamente o conceito de
sujeito conforme estabelecido em seu sistema, concluindo que sua concepcao tornava inevitdvel a pressuposicédo
de uma origem externa e independente do objeto. Com isso, ele apresentou, simultaneamente, o problema do
objeto e, como consequéncia, o da coisa em si. Acredito que essa investigacdo pode justificar sua aproximacao a
Doutrina da ciéncia de Fichte.

Palavras-Chave: Reinhold; Fichte; subjetividade; consciéncia; unidade; coisa em si.

Abstract: In February 1797, Reinhold wrote to his friend Baggesen, and a few days later to Fichte, acknowledging
the unsustainability of his Elementary Philosophy after revising it for the second volume of the Auswahl vermischter
Schriften. At this moment of self-critique, he was concerned, among other concepts, with the issue related to the
subject — namely, his failure to conceive of it as a mere subject or a pure self. It is precisely this point that constitutes
the focus of my analysis: to understand the reasons why Reinhold began to criticize directly the concept of the
subject as established in his system, concluding that his conception made inevitable the presupposition of an
external and independent origin of the object. In doing so, he simultaneously introduced the problem of the object
and, as a consequence, that of the thing-in-itself. | believe that this investigation can justify his rapprochement with
Fichte's Doctrine of Science.

Keywords: Reinhold; Fichte; subjectivity; consciousness; unity; thing-in-itself.

Recebido em 7 de abril de 2025. Aceito em 11 de junho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 66 - 74 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



67

1. Introdugio: a perspectiva do sujeito na teoria da representagao

Nas vérias etapas da Filosofia elementar, Karl Leonhard Reinhold (1757-1823) atribui um papel ao sujeito
dentro de sua teoria tentando conciliar a sua liberdade incondicionada com as posi¢des sistemdticas de que
tanto a filosofia tedrica quanto a pratica sairiam de uma mesma raiz, ou seja, da proposi¢ao da consciéncia
(Satz des Bewusstseins). Em seu Ensaio de uma nova teoria da faculdade humana de representagdo’, apresenta o
sujeito na mesma configuragio kantiana, i.e., como produtor das formas na relagio forma (unidade) e matéria
(o diverso). O “eu penso” em Reinhold, numa posicdo de reflexio para avaliar o que ocorre na consciéncia,
torna-se um termo inevitavel para produzir as modifica¢des na consciéncia.

Na estrutura de seu sistema, a base da faculdade de representagao é a consciéncia, cujo principio é a
possibilidade bem determinada para o sujeito representante representar, pois na consciéncia, a representacao
¢ distinta do sujeito e do objeto, como também reportada a ambos, pelo sujeito” (Cf. REINHOLD, 2003,
cap. I, parte I, § I). A efetividade de uma representacdo acontece devido as agdes de relacionar e distinguir
esses trés elementos na consciéncia.?

A principio, com esta descri¢ao do fato da consciéncia, o texto expoe uma ligagao da consciéncia com a
representacio insinuando que entre ambas ndo hé prioridade de uma ou de outra. No entanto, o inicio do
terceiro livro do Ensaio revela que a consciéncia em geral é essencialmente diferente da representagao em geral,
ela é mais ampla porque comporta a representa¢do, uma vez que ¢ nela que o sujeito e o objeto sao distintos
da representacao (Cf. REINHOLD, 1963, p. 323). O préprio sujeito é representavel porque a receptividade
e a espontaneidade fundadas nele constituem a faculdade de representagao, constituem o fundamento de
toda representabilidade, inclusive a do préprio sujeito. Mas a representagao daquilo que o sujeito é em si é
completamente impossivel, bem como a representagao do objeto em si, porque os predicados representéveis
nao sao predicados da coisa em si.

A representa¢do deve jd conter o fundamento da possibilidade da distin¢do do objeto e do sujeito, e
esse fundamento se encontra apenas na diversidade. O argumento do pardgrafo XXI da Fundamentallehre’
(REINHOLD, 2003) diz que “no sujeito representante, as formas da receptividade e da espontaneidade sio
dadas com e na faculdade de representagao, da qual elas constituem a natureza, portanto, elas estao presentes
antes de toda representa¢ao”. Ou seja, importante salientar, as formas estao presentes na representacio antes
da efetivacio desta. A receptividade s6 constitui a faculdade de representagao por sua forma enquanto poder
de receber um diverso, o mesmo acontece com a espontaneidade enquanto faculdade de ligar o diverso.
Com efeito, essas formas sio também inseparaveis da faculdade de representacio e estio presentes no
sujeito representante com e gragas a esta. Portanto, antes de ter uma representagao efetiva, é preciso que
o sujeito da consciéncia tenha receptividade (faculdade de receber a diversidade da matéria determinada)
e espontaneidade (faculdade de produzir a unidade do diverso dado). A natureza subjetiva da matéria na
representac¢io depende do quanto e como o sujeito é afetado de fora, i.e., além dos fundamentos a posteriori,
que sdo dados através da experiéncia como tal, existem os fundamentos a priori ou transcendentais que
“precisam ser pressupostos no sujeito antes da experiéncia como uma condigio para tornar a experiéncia
possivel” (REINHOLD, 2004, p. 9).

! Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermdgens. Doravante Versuch.

?Essas duas agdes ensejaram uma das objecoes de Schulze na sua obra Enesidemo (1792), onde alegou que o principio de
consciéncia nao se determina a si mesmo como afirma seu autor, porque sua formulagao requer outros conceitos, como o relacionar
e o distinguir. A distingao entre os trés elementos da consciéncia ndo se dd num plano objetivo e real, mas num plano subjetivo. Os
conceitos de sujeito, objeto e representacao estabelecidos pelo principio de consciéncia sao determinados pela agao de distinguir
e relacionar, logo, tal principio é uma proposi¢io indeterminada, diz Schulze.

3 Neue Darstellung der Hauptmomente der Elementarphilosophie - Fundamentallehre (Nova exposido dos momentos principais da
Filosofia elementar). Ensaio que constitui a primeira parte do terceiro capitulo do volume I das Contribuicdes para a correcdo de
mal-entendidos anteriores dos filésofos (Beitrige zur Berichtigung bisheriger MiPverstindnisse der Philosophen — Beitrige I).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



68

Dessa forma, cada representacio deve incluir um elemento que se relacione ao objeto (a matéria — aquilo que,
no objeto representado, pertence a representacio) e outro que se relacione ao sujeito, sendo ambos distintos
entre si e em relagdo a representagao na consciéncia. A matéria s6 recebe a forma na mente, transformando-se
em representagao por meio desse processo. Essa representacao, por sua vez, apresenta ao sujeito da consciéncia
0 objeto a que se refere, mas apenas na forma assumida pela matéria correspondente ao objeto na mente.
Essa forma nao pode ser dissociada da matéria sem que a representagao, e consequentemente a consciéncia
do objeto, seja eliminada.

Nessa configuragao, torna-se invidvel que sujeito e objeto compartilhem a mesma origem. Apenas a forma
(aquilo que permite que a representagio se relacione com o sujeito) pode surgir da faculdade do sujeito. Ja a
matéria (elemento da representacio que remete ao objeto e que nela pertence ao préprio objeto) nio pode
derivar dessa faculdade, devendo ser dada a ela. Por isso, a representagao nao pode ser atribuida exclusivamente
ao sujeito, pois hd algo nela que nio é produzido na mente, mas sim dado.

Esse elemento dado é pressuposto naagio do sujeito e pertence ao objeto. “E a combinagio do dado da matéria
com a produgio da forma sobre essa matéria que constitui, de fato, a historia da geragao de cada representagao”
(REINHOLD, 1963, p.257). No entanto, hd um problema nessa estrutura: Reinhold, no inicio do segundo livro
do Versuch (1963, p.219), a0 definir o conceito de representagio em trés niveis — amplo, estrito e mais estrito —
mantém o sujeito e o objeto apenas ao sentido amplo. Assim, ao remover o sujeito e o objeto das representagdes
em sentido estrito e mais estrito (ou puro), atribuindo-os as condigdes externas da representagio, o autor os
individualiza, e a possibilidade de relagio entre sujeito e objeto se mostra apenas de maneira ocasional.

No parédgrafo XVIII do mesmo livro do Versuch, Reinhold esclarece que, em uma representagao na qual o
sujeito representante se representa a si mesmo, atuando simultaneamente como sujeito e objeto (Objekt) da
representagao, so é possivel porque o sujeito se distingue de si mesmo enquanto objeto na medida em que é
sujeito desta representacao. Ele se pensa como representante e representado distintamente, em qualquer das
referéncias da representacio propriamente dita.

Enquanto representante, o sujeito se pensa como resultado da acao exercida na representagao. Enquanto
representado, ele nio é produto dessa agao, mas algo dado na representagao. Caso contrério, seria necessario
que ele tivesse criado a si mesmo em sua propria representacio, o que seria contraditdrio. Além disso, dado
que cada sujeito ¢ fundamento do predicado (considerando receptividade e espontaneidade como partes
integradas da faculdade de representagio), ele é também o predicado do sujeito representante. Nesse contexto,
o sujeito deve ser entendido como o fundamento tanto da receptividade quanto da espontaneidade. Porém,
ele continua sendo representavel apenas como o fundamento ldgico da faculdade de representagao, um sujeito
que oferece apenas o substrato légico para o predicado.

Esta é uma critica a Kant a respeito do eu que se pensa e se intui como fendmeno sem diferenciar-se como
sujeito e objeto.

O sujeito distinto da faculdade de representagao nunca pode ser representado como o fundamento real (reell) da
faculdade de representacao. Receptividade e espontaneidade, na medida em que estio presentes no sujeito em si como
distinto da representagao, devem comportar-se em toda recep¢ao da matéria e em toda a produgao da forma somente
como aquele que recebe e que produz. Elas devem ser sujeito em toda representacio e nunca podem, enquanto isso, ser
objeto. O representante, na medida em que é o sujeito de toda representagio, nunca pode ser o representado, tampouco
quanto o olho é capaz de ver a si préprio (REINHOLD, 1963, pp. 272-4).

E importante observar a énfase atribuida ao sujeito na teoria de Reinhold, ainda mais acentuada que em
Kant. Assim como em Kant, a consciéncia é sempre “minha consciéncia”. O sujeito, nesse contexto, surge em
dois papéis distintos: primeiro, como a forma da representagéo (substrato 16gico), que é aunidade que conecta
o diverso; e segundo, como uma presenga em si mesma, elemento subjetivo onde todas as representagoes se

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



69

inscrevem. Essa presenca em si estd intimamente ligada ao “eu penso” e acompanha todas as modificagées do
espirito, pois é pela acao do sujeito que os trés elementos da consciéncia® se reportam um ao outro.

Reinhold também fala de consciéncia distinta (deutliches Bewusstsein), no¢ao que deve ser entendida
no sentido de autoconsciéncia ou eu. Descreve esse tipo de consciéncia como desempenhando a fungio
de autoafecgio do sujeito representante, ou seja, a fungdo de tornar-se consciente das formas inerentes de
intui¢ao e pensamento. Em aspectos estruturais, isso deve ser entendido como uma relagao consigo mesmo
e, portanto, no contexto da estrutura da consciéncia, como uma identidade imediata entre sujeito, objeto,
espontaneidade e receptividade (REINHOLD, 1963, pp. 333-37).

1.1.0 sujeito absoluto na teoria da representacao

No final do Versuch, na teoria da razao, Reinhold assume o sujeito absoluto como o elemento comum
que constitui tanto a base subjetiva para as aparéncias do sentido interno quanto a base objetiva para
as aparéncias do sentido externo. Apenas na consciéncia clara a multiplicidade gerada pela afecgdo e
apresentada sob a forma do sentido interno (as mudangas em nés) pode ser transformada em um objeto
do sentido interno. E também por meio dessa consciéncia que a representacio adquire uma unidade
subjetiva, conectando-se a entidade representante e existindo nela (o sujeito légico), embora essa unidade
e conexao sejam condicionadas.

Entretanto, a unidade subjetiva incondicionada das representagdes é determinada exclusivamente pela
razao na consciéncia distinta. Neste nivel, as representagdes sao relacionadas ao eu representado, que s6
pode ser concebido como sujeito absoluto da faculdade de representagio a priori. Esse sujeito, por sua vez,
s6 pode ser pensado pela razao, j& que nao pode ser determinado por nenhum predicado representavel
em uma intui¢do. Em outras palavras, a marca do sujeito nao pode ser vinculada ao eu representante por
meio de qualquer intuicio.

Dessa forma, o sujeito da faculdade de representagao nio é diretamente representavel pelo entendimento,
mas apenas pela razao, e nio pode ser concebido como algo determindvel no espago e no tempo, mas
apenas como um sujeito absoluto. Como tal, ele jamais pode ser “o dado”, j& que deve ser pressuposto
em toda experiéncia do “ser dado”, distinguindo-se do préprio dado. Neste sentido, ele nunca pode ser
intuido, e arepresentagdo em que ele pensa a si mesmo ¢ apenas um produto da autoatividade da razao. A
consciéncia e o conhecimento s6 se tornam possiveis por meio da distingao entre o sujeito representante
e tudo o que pode ser intuido no espago e no tempo, “e a entidade representante nao pode ser concebida
nem como algo intuido no espago nem como algo intuido no tempo. Sua representagdo como sujeito
torna-se, entio, a tarefa da mera razao” (REINHOLD, 1963, p. 534).

Consequentemente, a marca do incondicionado nao corresponde a uma substancia cognoscivel ou
determinada no espago e no tempo, como ocorre com os objetos do sentido externo, que sao organizados no
esquema da substancialidade por meio do conceito. Em vez disso, essa marca estd diretamente relacionada ao
sujeito representante representado, “e o eu representante pode ser representado apenas por meio de uma Ideia,
no mais estrito sentido, como sujeito absoluto” (REINHOLD, 1963, p. 537). Assim, é apenas em relagio ao
que é produzido pela mera razao nas representagdes que o sujeito adquire a marca de fundamento absoluto.

Porém, esta atividade da unidade racional ndo se sustenta na teoria da faculdade da razao. As objecoes
foram muitas, como por exemplo, a de que no terceiro nivel de espontaneidade’, Reinhold nao consegue

*Os trés elementos sio: representagao, sujeito e objeto.

Reinhold estabelece graus de espontaneidade na estrutura transcendental da representagao. A representagao sensivel expressa
o primeiro grau de representagio, que surge imediatamente do modo pelo qual sua receptividade ¢ afetada. Nesta representacio a

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



70

cumprir o requisito de que em toda representagao tem de haver forma e matéria, pois ai s6 existe a forma
(LAZZARI, 2004, pp. 161-2).

2.Reinhold e o dilema entre unidade e liberdade: a revalorizacio do sujeito

No final do Versuch Reinhold se depara com a dificuldade em conseguir a mediagao entre a unidade
sistemdtica e a liberdade, percebendo que teria de escolher entre a unidade sem liberdade ou a liberdade
sem unidade. Contudo, ambas estavam intrinsecamente ligadas e faziam parte de seu projeto desde o
inicio. Optou, entdo, em reconfigurar a estrutura de sua teoria. Separa a liberdade da razao pratica, pois
acreditava ser esta heranca kantiana que o atrapalhava na busca do principio incondicionado de todo o
saber. Nas Cartas sobre a filosofia kantiana® de 1792, Reinhold afirma que se a vontade depende da razio
prética, de qualquer tipo que ela seja, ndo é liberdade, mas antes, a sua restrigio. A razdo prética pertence
apenas o estabelecimento da lei, e a liberdade pertence a execugio dessa lei; s6 a liberdade (e nio arazio
pratica) age moralmente, e a autonomia da vontade “nio consiste meramente na razio dando a lei, em
que, de fato, a pessoa opera autoativamente, mas de forma involuntaria, e sim na autodeterminagao da
vontade para esta lei,  qual ela se liga” (REINHOLD, 2008, p. 187).

A partir de 1792, seu interesse estd mais voltado a parte pratica da Filosofia elementar. Apresenta,
portanto, o conceito de liberdade como uma das primeiras proposi¢oes da moralidade e do direito natural,
e outra compreensao do sujeito tornou-se significativa. Dentro deste quadro de seu sistema, ele definiu e
exp0s caracterizagdes de representacao do desejo (vorstellendes Begehren), da volicao e da agao. Admitiu,
entdo, que era necessario dar mais peso ao conceito de sujeito na formulagio dos elementos fundamentais
do sistema do que havia assumido inicialmente. Sob este enfoque, é vital prestar aten¢do ao sujeito ou a
faculdade de um sujeito que se manifesta no livre arbitrio. Por um lado, o motivo desta mudanga pode ser
encontrado na sua percepgao de que a consciéncia concorre com uma fungao autorreflexiva e transcendental
desde o inicio, e que esta fungao tem de ser atribuida ao sujeito. Por outro lado, é importante notar que
Reinhold recorreu a uma integragao do eu pratico, disposto e livre na sua vontade, onde esta é a faculdade
de autodeterminacio pelo poder de escolha a favor ou contra a lei pratica (Cf. REINHOLD, 2008. p. 188).

Kant negou aliberdade para agoes imorais porque demonstrou primeiro que a razao pura é autoativa na
legislagao moral, e que alei estabelecida unicamente pela razao pura é o fundamento objetivo determinante
de um ato moral. Dessa forma, ele tomou a autoatividade da razao pura como liberdade da vontade moral
em si. Ao contrario, segundo a nova filosofia proposta por Reinhold, toda agao da vontade é moral e imoral,
e nenhuma pode ser concebida como indiferente uma da outra. Liberdade da vontade, arbitrio [ou poder
de escolha] e moralidade sao inseparaveis um do outro (Cf. REINHOLD, 2008, pp. 205-6).

Em seu ensaio escrito logo depois das Briefe II: Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razdo
filosofante em relagdo aos fundamentos do saber possivel através de ambos”, Reinhold conclui que “hd uma
autoconsciéncia empirica como um fato da experiéncia interna e externa e, por meio dela, o sujeito

espontaneidade é bem mais passiva que ativa, ela gera a si propria ativamente e sua agao é apreensdo, agao que coincide com o dado.
O segundo grau ja é uma espontaneidade ativa do conceito, e a matéria dessa representagio nao é o dado imediatamente afetado
como a do primeiro grau, ou matéria crua, como Reinhold a chama, mas a matéria que ja recebeu a forma da representacao, isto
é, jé foi processada pela espontaneidade e, por conseguinte, ja é representagao, pois age numa multiplicidade jé representada. O
terceiro e mais elevado grau de representagao fica por conta da razao e é uma espontaneidade ativa da Ideia, que produz através
dos conceitos do entendimento.

¢ Briefe iiber die kantische Philosophie. Doravante Briefe II.

7 Uber den Unterschied zwischen dem gesunden Verstande und der philosophierenden Vernunft in Riicksicht auf die Fundamente des
durch beide moglichen Wissens. Escrito em 1792 e publicado em 1794 no segundo volume de sua obra Contribuicoes para a correcdo
de mal-entendidos anteriores (Beytrige zur Berichtigung bisheriger MifSverstindnisse).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



71

representante é representado como conectado a organizagdo como pessoa®, e as mudangas que ocorrem na
organizagao sio pensadas como localizadas na pessoa” (FRACALOSSI, 2024, introdugio, p. 128). Ou seja,
este ponto de vista difere um pouco daquele que ele defendeu por volta de 1791, periodo em que assumiu
a autoconsciéncia como um fato da experiéncia interna que tinha de ser distinguida da autoconsciéncia
empirica no sentido de um fato da experiéncia interna e externa.

Contudo, no final deste texto Reinhold se pergunta:

se e em que medida o sujeito, como coisa em si, também é independente da organizagio como coisa em si; se o que estd na base
darepresentagao que temos do sujeito, fora dela e fora da faculdade do sujeito, é diferente ou ndo daquilo que estd nabase da
representacio que temos da organizagdo, fora dela e dasfaculdades da mente que lhe pertencem?” (REINHOLD, 2024, p. 145).

Conclui que esta pergunta nao tem uma resposta plausivel, i.e., saber se o sujeito como coisa em i e 0 objeto
ou a organizagao’ como coisas em si s30 oundo coisas distintas leva auma contradi¢ao, porque esta pergunta
pressuporia que o sujeito e a organizagao, que conhecemos apenas pela representagio e, consequentemente,
apenas como coisas representadas, possam ser conhecidos sem representagio e como coisas em si. E ele jéd havia
afirmado que a coisa em si nao é cognoscivel porque nao é representdvel, nao tem a forma da representagao.

Talvez seja esse o problema que o fez investigar a filosofia de Fichte. Os novos direcionamentos para o
conceito de sujeito dentro do quadro da Filosofia elementar nido foram suficientes, ja que fica claro que
Reinhold tem dificuldades para inserir a filosofia prética dentro de seu sistema com a estrutura estabelecida
na Filosofia elementar,

pois esta concebeu apenas o conceito de transcendental como condicionado pelo empirico e, portanto, nao como
algo incondicionado. Em outras palavras, a Filosofia elementar nao conseguiu fornecer um conceito para um “4mbito
comum superior” do transcendental e do empirico. Com isso surge o problema relacionado 4 incondicionalidade
ouunidade, pois o seu sistema, baseado na consciéncia, perdera o conceito preciso tanto do incondicionado quanto
da unidade do transcendental e do empirico (BONDELI, 2020, p. 127).

3. Consciéncia e autoconsciéncia: transicao e limite no horizonte fichteano

A literatura aponta que, além da revisao de sua Filosofia elementar realizada para o segundo volume do
Auswahl vermischter Schriften, que revelou a Reinhold contradi¢des insoltveis de seu sistema, as criticas de
Jacob Sigismund Beck em seu Einzigmaglicher Standpunkt, publicado em 1796, também desempenharam
um papel significativo nesse contexto. Como destacamos na introdugao deste artigo, a teoria de Reinhold,
fundamentada no principio da consciéncia, baseava-se em um fato empirico, o que impossibilitava deduzir
a matéria objetiva ou empirica e explicar sua relagio com o transcendental sem recorrer a coisa em si, algo
que sua propria filosofia considerava nao representavel.

Ao estudar as criticas de Beck, Reinhold concluiu que sua abordagem falhava em justificar a objetividade das
representagoes empiricas dentro dos limites da consciéncia. Embora tenha tentado usar o conceito kantiano
de noumenon como fundamento da matéria, percebeu que esta solucio era insuficiente, pois o noumenon,
sendo apenas um conceito da razdo, ndo podia explicar a origem externa. Assim, a coisa em si tornava-se a
unica explica¢io possivel para a objetividade da matéria empirica; mas isso criava uma contradi¢ao pois, ao
atribuir-lhe um papel positivo como fundamento da matéria, ela se tornava representavel, o que contradizia
os préprios principios da Filosofia elementar de nao representabilidade.

8Ver mais sobre o conceito de pessoa em Briefe II, pp. 136s. Entre os textos de 1789 e 1792 ocorre uma mudanga no estatuto
do conceito de sujeito. Aqui j4 ndo se trata de um sujeito como substrato 16gico, mas de um sujeito como pessoa, que decide
entre as agdes conformes ou contrarias & lei moral.

?“Toda disputa seria aqui impossivel se ndo fosse pelas partes, mesmo que fosse apenas por meio de um acordo técito, mesmo
sem saber ao certo elas proprias sobre algo que nao estivessem de acordo, que chamam de representacio, e que distinguem de
outro algo sobre a qual discordam, que ¢ a organizagao”. (Reinhold, 1963, pp. 198-9)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



72

Diante destas dificuldades, Reinhold tinha de buscar uma alternativa vidvel, a qual foi encontrada na Doutrina
da ciéncia. A obra de Fichte oferecia uma solucio mais consistente ao deduzir todo o sistema filoséfico do eu
puro, sem a necessidade de pressupor a coisa em si. Este método explicava a objetividade da matéria empirica
como derivada da autoposigio do eu e da contraposigao do nao-eu, integrando o transcendental e 0 empirico
em um sistema inico e coerente, que superava as limitagées da Filosofia elementar. Isso marcou, para Reinhold,
oreconhecimento da superioridade do idealismo fichteano e ainadequagao de seu sistema original. Tal transi¢ao
marcou uma virada expressiva na trajetdria filoséfica de Reinhold, consolidando a obra de Fichte como uma
solugio para os problemas que haviam comprometido seu sistema anterior (Cf. IMHOF, 2020).

O préximo passo, entdo, consistiu em inverter esta dire¢ao e derivar a estrutura da consciéncia do principio
do sujeito autoativo ou eu absoluto nos padrdes fichteanos. A relagao fundamental entre sujeito, representagio
e objeto, elemento central na Filosofia elementar, deveria agora ser concebida como um produto da tese,
antitese e sintese como fungdes originais do eu puro. Esse desenvolvimento sucessivo em dire¢ao a sua nova
perspectiva do sujeito, pode ter sido fruto do contexto dessaideia de identidade que Fichte vinha desenvolvendo
desde 1790, cujo conceito de consciéncia era caracterizado por uma identidade imediata entre o sujeito e
o objeto. Para Reinhold, esta ¢ uma mudanga dificil, pois é preciso abrir mao de sua alegagdo de que a base
de todo conhecer estava nos axiomas da consciéncia. Como entender agora que eles devem derivar do eu
absoluto, ou seja, como justificar a primazia do sujeito ou da autoconsciéncia sobre a consciéncia?

Essa suposi¢ao parece ser razodvel porque a consciéncia entendida no sentido de uma identidade imediata entre
sujeito e objeto é prerreflexiva ou superreflexiva, o que significa que a autorrelagao, em tltima andlise, vai além de
uma relago entre sujeito e objeto. A autoconsciéncia associada a reflexao é, portanto, superior a consciéncia. [...]
No entanto, uma obje¢do a essa explicagiao pode ser que, embora a autoconsciéncia, conforme desenvolvida por
Reinhold e Fichte, seja de fato prerreflexiva ou superreflexiva por natureza, ela ndo tem necessariamente uma fungao
dejustificagio, derivagio ou cognigao dentro do sistema geral. E possivel que ela simplesmente desempenhe a fungao
de acompanhar a consciéncia e leva-la a cognigio (BONDELI, 2020, p. 134).

No verao de 1794, Reinhold escreve a seu amigo dinamarqués Baggesen e, entre outros assuntos, confirma
que qualquer transgressdo além da consciéncia seria igual a um ‘salto mortal’ metafisico. Defende que a
autoconsciéncia desempenha a fungao de conferir presenca as formas que existem no sujeito representante,
0 que prepara o solo para o conhecimento. Na concepgao de Fichte, que estava preocupado com o
autoconhecimento que fornece a base para todos os outros conhecimentos, a autoconsciéncia é considerada
aautoridade suprema do conhecimento. Isso nos leva a crer que, na sua transigao para Fichte, Reinhold estava
mais interessado naincondicionalidade (Unbedingtheit) do eu fichteano e menos na estrutura autorreferencial
do eu. “Isso é consistente com o fato de que a virada de Reinhold foi orientada principalmente para a filosofia
dos principios de 1794 de Fichte, e ndo para seus pensamentos sobre a consciéncia no sentido de intui¢ao
intelectual que se tornou dominante em 1797” (BONDELL, 2020, p. 135).

A elevada significagao do sujeito, que estd implicita na possibilidade de pensé-lo como incondicionado, tinha
sido defendida por Reinhold na primavera de 1796 na primeira parte de seu Auswahl vermischter Schriften,
no ensaio Uber den Einfluf$ der Moralitit des Philosophen auf den Inhalt seiner Philosophie. De acordo com este
ensaio, a auténtica filosofia que estd por vir devera formular tanto as leis incondicionadas do conhecimento,
na filosofia tedrica, como a lei incondicionada do livre arbitrio, na filosofia pratica. E preciso mostrar, no
entanto, que todas essas leis estio fundamentadas no eu, pois tém de ser consideradas como expressdes da
autoatividade incondicionada do sujeito.

Embora este projeto filoséfico mude o foco principal para o sujeito incondicionado, e apesar de nao haver
mais mengao a um principio da consciéncia, Reinhold sustentou que essa abordagem nao ia além do ponto
de vista do sujeito. Ele nao afirmou que a estrutura da consciéncia deveria ser entendida como um produto
do eu incondicionado. Muito pelo contrario: na sua opinido, a verdade fundamental (Grundwahrheit) da
auténtica filosofia ainda poderia ser encontrada na “distingao do nosso eu como sujeito incondicionado e livre

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



73

da experiéncia interior e exterior de todos os meros objetos da experiéncia exterior” (REINHOLD, 2016, p.
32). Esta distingdo também é produzida pelo entendimento comum espontaneamente pela autoconsciéncia.
A diferenca entre o sujeito e o objeto que ¢, de acordo com o principio da consciéncia, caracteristica da
estrutura bésica da consciéncia, continua assim a ser o fato fundamental e servem como ponto de partida
irredutivel da filosofia como um todo.

Isso nos leva ao intrigante texto de Radrizzani (2020), que defende que a transicio de Reinhold a
Fichte se deu mais pelo fato de que ele buscava, de forma estratégica, manter a relevincia de sua filosofia
original frente 4 ascensao de novas ideias, sem abragar totalmente os principios de Fichte. Apesar de adotar
temporariamente elementos da Doutrina da ciéncia, Reinhold nunca internalizou a dindmica transcendental
de Fichte, permanecendo atado 4 estrutura dualista de sua filosofia inicial. O mesmo se deu com as criticas e
propostas formuladas por Maimon, voltadas a superagdo do dualismo kantiano, e que Reinhold nao chegou
a incorporar completamente. Isso reforca a visao de que o velho professor de Jena e Kiel fora reticente em
realizar uma transi¢do completa para o transcendentalismo.

No debate sobre o egoismo metafisico atribuido a Fichte, vale ressaltar a critica de Reinhold ao subjetivismo
da Doutrina da ciéncia e sua relagdo com a teoria da intersubjetividade. Ainda que Reinhold tenha tido contato
com essa teoria nos escritos de Fichte, ele nao a explorou em profundidade, especialmente ao se aliar a Bardili,
que desprezava o tema. Essa postura limitada foi amplamente criticada, com Schelling desqualificando
a filosofia de Bardili e, indiretamente, a decisio de Reinhold em seguir esse caminho. Radrizzani conclui
que Reinhold nunca foi um verdadeiro transcendentalista, permanecendo fiel ao dualismo de sua Filosofia
elementar e incapaz de absorver por completo as inovagdes filoséficas de Fichte. Seu legado, apesar das
criticas, ainda é lembrado em Jena, mas sua hesitagio em adotar mudangas profundas comprometeu seu
impacto no desenvolvimento da filosofia transcendental.

4. Conclusao

A trajetoria filosofica de Reinhold entre 1797 e 1799 reflete uma busca intensa por respostas as limitagoes
de sua Filosofia elementar, aliada a uma tentativa de integrar as influéncias kantianas e fichteanas em uma
nova sintese. Essa transi¢ao foi marcada por uma revisao critica de sua concepgao do sujeito, da coisa em si
e do papel da razdo pratica, culminando em um movimento que o afastou das filosofias de Kant e Fichte em
dire¢do ao que denominou realismo racional.

Reinhold destacou-se ao questionar a primazia da autoconsciéncia pura defendida por Fichte ao propor
uma abordagem mais equilibrada, na qual o sujeito fosse compreendido tanto em seus aspectos empiricos
quanto transcendentais. Com o proposito de alcangar uma unidade entre a razao prética e tedrica, reconhece
acentralidade daliberdade moral e do sujeito ativo na constituigao da realidade. Sua reflexio sobre a coisa em
si e 0 noumenon também revelou uma tentativa constante de superar as contradi¢des de seu sistema inicial,
apontando para uma visao mais integrada do papel da razao na experiéncia e na moralidade.

Em ultima andlise, a transi¢ao filoséfica de Reinhold, apesar de complexa e marcada por contlitos, contribuiu
para o desenvolvimento do idealismo alemao ao explorar novas formas de reconciliar fé, conhecimento
e pratica moral. Seu legado filoséfico permanece como um elo significativo na evolugdo da filosofia pds-
kantiana, e oferece percepgdes valiosas sobre os desafios e possibilidades de um sistema filos6fico unificado.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



74

Referéncias bibliograficas

BECK,].S. (1796). Einzigméglicher Standpunkt, aus welchem die critische Philosophie beurtheilt werden
muf. Erlauternder Auszug aus den critischen Schriften des Herrn Prof. Kant auf Anrathen desselben, Vol.
3: Riga.

BONDELIL M. (2020). “Reinhold’s transition to Fichte”, in Reinhold and Fichte in Confrontation. Reinholdiana
Vol. 4. Edited by Martin Bondeli and Silvan Imhof: Berlin/Boston.

FRACALOSS], I, (2024). Introdugao de Sobre a diferenga entre o sao entendimento e a razdo filosofante em
relagdo aos fundamentos do saber possivel através de ambos. Curitiba: Studia Kantiana, V. 22, N. 1.

IMHOLF. S. (2020). “The ‘weak side of critical philosophy* or why Reinhold abandoned his
Elementarphilosophie”, in Reinhold and Fichte in Confrontation. Reinholdiana Vol. 4. Edited by Martin
Bondeli and Silvan Imhof: Berlin/Boston.

LAZZAR]I, A. (2004). Das Eine, was der Menschheit Noth ist: Luzern — Neapel: Frommann- Holzboog.

RADRIZZANI, L. (2020). “Ist Reinhold je Transzendentalphilosoph gewesen? ”, in Reinhold and Fichte in
Confrontation. Reinholdiana Vol. 4. Edited by Martin Bondeli and Silvan Imhof: Berlin/Boston.

REINHOLD, K. L. (2016). Auswahl vermischter Schriften 1 (RGS 5/1). Hg. von Martin Bondeli und Silvan
Imhof. Basel: Schwabe Verlag.

REINHOLD, K. L. (2003)- Beitriige zur Berichtigung bisheriger MiPverstindnisse der Philosophen. Band 1.
Hg. von Faustino Fabbianelli. Hamburg: Felix Meiner.

REINHOLD, K. L. (2003a)- Beitriige zur Berichtigung bisheriger MiPverstindnisse der Philosophen. Band
II. Hg. von Faustino Fabbianelli. Hamburg: Felix Meiner, 2004.

REINHOLD, K. L. (2008). Briefe iiber die kantische Philosophie. Band I1. Hg. von Martin Bondeli. Basel:
Schwabe Verlag, 2008.

REINHOLD, K. L. (2024). Sobre a diferenga entre o sdo entendimento ¢ a razdo filosofante em relagdo aos
fundamentos do saber possivel através de ambos. Tradugao de Ivanilde Fracalossi. Curitiba: Studia Kantiana,
V.22,N. 1.

REINHOLD, K. L. (1963). Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermégens. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

SCHULZE, G. E. (1996). Aenesidemus oder iiber die Fundamente der von dem Herrn Professor Reinhold in
Jena gelieferten Elementar-Philosophie. Hrsg. von Manfred Frank. Hamburg: Felix Meiner.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 66 - 74 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99170



75

“Fichte ensina o mistério do experimentar”:
a doutrina da ciéncia como idealismo mdgico
em Friedrich von Hardenberg (Novalis).

“Fichte teaches the mystery of experimenting”: the science of knowledge as
magical idealism in Friedrich von Hardenberg (Novalis).

Gabriel Almeida Assumpgcao
Universidade Federal de Sio Joio del-Rei (UFS])
gabrielchou@gmail.com

Resumo: A obra filoséfica de Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801) apresenta influéncias filoséficas diversas,
como Plotino, Schiller, Kant e Leibniz. A influéncia mais famosa, contudo, é Johann Gottlieb Fichte (1762-1814). Ao longo
dos anos 1790, nota-se um deslocamento de nocdes fichteanas para o pensamento préprio de Hardenberg e para os
interesses profissionais (mineralogia), misticos (teosofia, neoplatonismo) e artisticos (poesia) dele. Observamos uma
presenca peculiar de Fichte nos escritos tardios de Friedrich von Hardenberg, notavelmente na obra O esbogo geral, de
1797-1798, deslocando ideias fichteanas para campos como a magia. Embora a influéncia de Plotino leve Hardenberg
a se distanciar mais de Fichte, seu interesse neste pensador continua expressivo, a doutrina da ciéncia se tornando
ferramenta valiosa na formacao do saber enciclopédico. Investigaremos, assim, quais sentidos a doutrina da ciéncia
passa a adquirir no pensamento “tardio” de Hardenberg em dois temas para os quais é deslocada: magia e enciclopédia.

Palavras-Chave: Doutrina da ciéncia; enciclopédia; Fichte; idealismo mdgico; Novalis.

Abstract: Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801)'s philosophical work displays many different philosophical
influences, such as Plotinus, Schiller, Kant, and Leibniz. The most famous influence, however, is Johann Gottlieb
Fichte (1762-1814).Throughout the 1790s, one can notice the displacement of Fichtean conceptions to Hardenberg's
thoughts and interests, whether professional (mineralogy), mystical (theosophy, Neoplatonism), or artistic (poetry).
In previous research, we have observed a peculiar presence of Fichte in Novalis'late writings, particularly in his work
The General Draft, from 1797 to 1798.This has accompanied a displacement of Fichtean ideas to fields such as magic.
Even though the influence of Plotinus leads Hardenberg to distance himself from Fichte, his interest in him is still
expressive, in such a way that the science of knowledge becomes a tool in forming an encyclopedia. Thus, we aim to
investigate which senses the science of knowledge acquired in Hardenberg's “late” thinking: magic and encyclopedia.

Keywords: Encyclopaedia; Fichte; magical idealism; Novalis; science of knowledge.

Recebido em 21 de novembro de 2024. Aceito em 26 de junho de 2025

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 -83 /ISSN: 2179-7412
DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



76

Introducao

Quando se fala da relagio entre Fichte e Friedrich von Hardenberg, ou Novalis (1772-1801), o foco costuma
ser nos cadernos de Hardenberg com anotagdes sobre o pensamento de Fichte (1762-1814) e outros temas
filoséficos, que ficaram conhecidos como Estudos sobre Fichte (1795-1796). Porém, Hardenberg estudou nao
apenas Fichte, mas diversos outros fil6sofos, entre os quais Plotino, Leibniz, Schiller e Kant. Seu pensamento
também foi marcado pela teosofia, notavelmente Jakob Bhme (1577-1654) e Friedrich Christoph Oetinger
(1702-1782). Essa mescla de influéncias com a cabala e a alquimia conduziram a formulagio do idealismo
magico de Hardenberg, segundo o qual o filésofo é capaz de conjurar forcas da natureza, iniciando pelo
controle voluntdrio de seu proprio corpo. Hardenberg se inspira em uma tradi¢do que remete aos gregos
antigos e, também, a astronomia dos sumérios e, nesse contexto, temas como a pedra filosofal, a quadratura
do circulo, o estado livre e a medicina medieval sao simbolos do mesmo ideal: a ciéncia completa a poética
(BARK, 1999, p. 473; GAIER, 1970, p. 4).

Geralmente, criticos do idealismo mégico veem a magia em como metdfora para o fazer poético, o uso
da imaginagio, entre outros. Isso é feito até mesmo por um tedrico de peso como Bruce Haywood (1959,
p- 16), um dos raros pesquisadores a integrar obra filoséfica e obra poética de Friedrich von Hardenberg.
Ele pensa que o idealismo mdgico ¢ apenas a capacidade de representacdo metaférica das coisas. Em linha
de interpretagio semelhante, Scarfia (2020, p. S-7) se dedica a uma leitura de Hardenberg somente a partir
dos Estudos sobre Fichte (1795-96), buscando banir a imagem de Hardenberg como “idealista com tragos
religiosos” — sendo que a prépria tradigao idealista, como veremos abaixo, enraiza-se em solo profundamente
religioso, como a teosofia crista.

Scarfia (2020, p. 7) apresenta Hardenberg como um pensador que nao recai em posi¢ao dogmética, deixando
de lado toda a produgio de Novalis a partir de 1797, e também seus poemas, cujo contetdo é profundamente
filosofico e que contém, no Esbogo geral de 1798-1799, nao s6 criticas ao idealismo de Fichte, mas uma
influéncia cada vez maior de Plotino. No outono de 1798, Novalis estuda o Espirito da filosofia especulativa
(Geist der spekulativen Philosophie, 1791-1797), de Dietrich Tiedemann, e passa a conhecer Plotino. Tiedemann,
reconhecendo e apresentando os progressos imensos da tradi¢ao iluminista, também torna clara a tradigao de
teorias da emanacio. Novalis estuda Tiedemann como manancial para suas reflexdes sobre cabala, teosofia e
magia (GAIER, 1970, p. 109-110). Essa “descoberta” de Plotino proporcionou a Hardenberg uma expansio a
forma de fazer filosofia, assim como a obra de Kurt Sprengel, Tentativa de uma histéria pragmtica da farmacologia
(Versuch einer pragmatischen Geschichte der Arzneikunde, 1792ss) (UERLINGS, 1991, p. 131).

As interpretagdes de Haywood e de Scarfia ndo se mostram, portanto, apenas incompletas, mas também
descuidadas no que tange as varias fontes misticas de que o filésofo, inspetor de minas e poeta alemao se serviu: a
cabala, a teosofia, a alquimia, entre outras. Estudos que fazem mais justica a obra de Hardenberg como um todo
sao, por exemplo, 0 de Moosburger (2017), que investiga corroboragdes, na obra poética, da dimensao mistica
e religiosa do pensamento de Hardenberg, e o de Losso (2020, p. 133), que reconhece o valor do idealismo
maégico no pensamento de Hardenberg e o papel de Hermes Trimegisto na constituigio desse saber tedrico:

(-..) Quando Novalis caracteriza os encantos da era medieval, esta se referindo, sub-repticiamente, a toda umalinhagem
que vai de nomes da filosofia antiga, como Plotino (205-270), e medieval, como Pseudo-Dionisio Areopagita ( Corpus
Dionysiacum, escrito entre 485 e 528), até Marsilio Ficino (1433-1499), Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535),
Paracelso (1493-1541), Giordano Bruno (1548-1600), chegando a Jakob Bohme (1575-1624), isto é, a0 neoplatonismo
cristao e renascentista. Novalis tem grande simpatia por diferentes manifestagoes da espiritualidade: o ascetismo, a
mistica cristd e o hermetismo, mas a influéncia neoplaténica, com sua cosmologia anagdgica e analdgica, perpassa
todos eles (LOSSO, 2020, p. 134).

Dessas fontes, daremos mais atengio a Plotino (205-270) e a Bohme. Especula-se que o gosto de Hardenberg
pela Idade Média seja influéncia de Schiller, que lecionou histéria medieval e que, provavelmente, foi

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



77

professor de Novalis (KLUCKHOHN, 1960, p. S). Salvo a imprecisao de se aproximar fortemente Bohme
do neoplatonismo, o restante do trecho de Losso é bem correto ao apontar fontes filoséficas misticas do
pensamento de Hardenberg. Cientes dessas fontes e sem medo de reconhecer o misticismo no pensamento
novalisiano, buscaremos apresentar dois deslocamentos que Hardenberg faz da doutrina da ciéncia de Fichte:
(a) para seu projeto enciclopédico e (b) para o idealismo maégico, a partir de seu maior grupo de fragmentos,
O esbogo geral (Das allgemeine Brouillon) (1798-1799). Com isso, chamamos atengao para uma obra menos
estudada, porém mais importante para a compreensdo da filosofia novalisiana como um todo, inclusive em
seu entrelacamento com a obra poética.

1. A doutrina da ciéncia deslocada na enciclopédia

O mundo moderno é marcado por muitos esfor¢os para agrupar, organizar e classificar o conhecimento
disponivel na época, evitando-se o excesso de informagio e suas consequéncias adversas para as ciéncias.
Hardenberg reconhece as proprias limitagoes em se realizar essa tarefa, quando nao se leva em conta a andlise
combinatéria (NAPOLI e SILENZI, 2020, p. 349-357). Porém, nesse estudo falta reconhecer aimportancia
da combinatdria na propria exposicao da enciclopédia, de modo que Hardenberg falara de doutrina da ciéncia
filoséfica, critica, matematica, politica, quimica histérica, havendo vérias apresentagdes possiveis de Kant e
de Fichte (NOVALIS, 1968, § 429, 464, p. 321, 336).

A enciclopédia verdadeira deve ser escrita de vérias formas, inclusive poeticamente, pois é expressao de uma
pluralidade de saberes. Assim, é possivel uma matemética poética, uma matemédtica quimica, uma matemética
musical, uma histéria filoséfica, uma histéria econdmica, uma histéria mistica, uma quimica poética, uma
quimica musical, uma quimica politica, etc..

A poetizagio das ciéncias, da filosofia e da vida cotidiana, a sintese entre andlise e contos de fadas, entre filosofia e
poesia na poesia transcendental universal é, portanto, a consequéncia necessaria de um pensamento que tem como
meta a elevacao do animo humano até a plena autopenetragio!(GAIER, 1970, p. 252).

O estudo de Gayer (1970), ainda que muito detalhado e atual, apresenta um limite por ver a completude
do projeto enciclopédico apenas na exposicio poética da enciclopédia novalisiana. A doutrina da ciéncia, por
exemplo, lida com a ciénciano todo, e poderia, segundo Hardenberg, se tornar uma enciclopédia verdadeira,
independente e autbnoma, uma psicologia das ciéncias, por tratar da consciéncia de si. A psicologia poderia,
como a doutrina da ciéncia, considerar o ser humano como sistema, do espirito a natureza, unindo psicologia
e filosofia. A alma seria principio do sistema “de cima para baixo”, enquanto a filosofia se tornaria psicologia
da natureza, ou fisica espiritual (termo tomado da teosofia de Oetinger (FAIVRE, 2010, p. 55)). Segundo
esse raciocinio, Deus nao cria a natureza, mas é meta da natureza, a qual deve buscar harmonia com o divino
a partir do tornar-se moral, isto é, desenvolvendo-se moralmente (NOVALIS, 1968, § 59-60, p. 249-250).

Deus é concebido como o amor, o real mais elevado e, consequentemente, a ciéncia mais elevada é a teoria do
amor. Esta énio sé a ciéncia da natureza (Naturwissenschaft), mas também a natureza da ciéncia (WissenschaftNatur)
(NOVALIS, 1968, § 70, p. 251).

Alguma semelhanga com a concepgao kantiana de Sumo Bem aqui nao é de se estranhar, sendo o tema
caro a Novalis desde os Estudos sobre Fichte. A ideia de haver algo na prépria natureza que contribui para o
desenvolvimento da moralidade estd presente tanto no Kant pré-critico quanto nas trés Criticas. Notemos,
todavia, que Hardenberg, nesse momento de sua elaboragao filoséfica, nao se importa muito com o projeto
critico. Um dos motivos é que a critica de Kant nio se eleva a enciclopédia:

! No original alemao: “Die Poetisierung der Wissenschaft, der Philosophie und des tiglichen Lebens, the Synthese von Analyse und
Marchen, von Philosophie und Poesie in der transzendentalen Universalpoesie ist deshalb eine notwendige Konsequenz eines Denkens, das die
Steigerung des menschlischen Gemiits zur volligen Selbstdurchdringung zum Ziel hat”. Todas as tradugdes sao de nossa responsabilidade.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



78

Fichte é o adaptador da critica kantiana — 0 2° Kant — o 6rgao superior, namedida em que Kant é o 6rgao inferior. Até
que ponto isto é cumprido? Ele situa o leitor 14, onde Kant o acolhera. Sua d[outrina] da c[iéncia] ¢, entdo, a filosofia
da critica — sua introdugao — sua parte pura. Ela contém os principios da critica. Todavia, para minha consideragao,
ainda lhe falta muito para atingir este seu ideal. Ela apreende apenas uma parte da filosofia da critica — /336/ e é tao
incompleta quanto a prépria critica — o plano de Kant era entregar uma critica universal — enciclopédica — todavia,
ele ndo o fez inteiramente, e ndo com igual sorte nas porgdes individuais desta realizagao. O mesmo vale para a
adaptacio fichteana do plano critico kantiano. (NOVALIS, 1968, § 463, p. 335s)>.

O eu de Fichte, segundo o Hardenberg “tardio”, é uma ficgao cientifica para facilitar a apresentagio e o
desenvolvimento da doutrina da ciéncia, ¢ “um Robinson Crusoe”. (NOVALIS, 1968, § 717, p. 405). Nesse
fragmento, que mostraria simpatia com o que hoje chamamos construtivismo, o pensador afirma que todo
comego é um ato de liberdade, construcao do inicio absoluto.

Alimitagao de Kant e do “segundo Kant” em realizar uma sintese dos saberes nao se d4 apenas por motivos teéricos,
mas também por motivos estéticos e estilisticos, faltando poesia em Fichte e em Kant, que ndo so pensadores
completos como Plotino e nio experimentaram com variedade. Falta-Thes a arte de experimentar (NOVALIS, 1968,
§ 924, p. 445 ). Ademais, Fichte falha em conhecer hipdstases (os niveis de realidade em Plotino — Um, intelecto e alma
sendo ashipdstases primdrias), faltando-lhe metade do espirito criador. Falta, consequentemente, a intuicio do Um, 0
éxtase, andlogo a intuicdo intelectual em Espinosa (NOVALIS, 1968, § 1067, p.465). O “éxtase” plotiniano, intuigdo e
contemplagao do Um, é interpretado por Hardenberg como desdobramento daintuigao intelectual de Fichte. O éxtase
levaria além da consciéncia de si, rumo 4 unidade irreflexiva acima de toda consciéncia (UERLINGS, 1991, p. 132).

Apesar das ressalvas em relagio a Fichte e a Kant, Hardenberg ainda reconhece importincia do pensamento
fichteano. Nas palavras do poeta-fildsofo-inspetor de minas:

Tudo pode ser tornado experimento — pode ser tornado 6rgao. Experiéncia auténtica surge de experimentos
auténticos. (Tentativas sio experimentos.) Fichte ensina o mistério do experimentar — ele ensina a transformar fatos
{(Tatsachen)} e atos { (Tathandlungen) } ou coisas e ag[des] efetivas — em experimentos e conceitos. Coisas em ag[des]
opos t[as], em conceitos — ag[5es] em coisas opo[stas] — também, em conceitos. Esses conceitos dependem - as
ag[6es] e coisas dependem — e todos os 4 dependem um do outro (NOVALIS, 1968, § 657, p. 391. grifos do autor).

O que Tiedemann, fonte central de Hardenberg, reprova em Plotino, é de interesse central para o filésofo-
poeta: uma construgio do mundo a partir de conceitos (algo que esta em Fichte, naleitura de Hardenberg),
independentemente da experiéncia, e a confusao entre emanagio légica e produgio fisica (indo além de
Fichte), o que permite a sintese entre realismo e idealismo, indo além de Kant e de Fichte (UERLINGS, 1991,
p-132). O sincretismo metodolégico e conceitual de Hardenberg pode assustar o leitor desacostumado, mas
é parte do seu projeto enciclopédico, como nota Gayer:

Quando se vé a especulagio abstrusa de um Rosacruz como Fludd com a justificagdo da ciéncia natural mediante
Bacon e a Critica da razdo pura unidas sob um principio construtivo comum, e que também Histéria da Criagao da
Biblia e modo de operagao da matematica determinam a solugao de problemas, pode-se compreender sob qual ponto
de vista Novalis operou sua poetizagio das ciéncias com ajuda de contos de fada misticos e como ele acreditou ser
possivel a Enciclopédia em geral’ (GAIER, 1970, p. 4).

*No original: “Fichte ist der Bearbeiter der Kantischen Kritik - der 2te Kant - das héhere Organ, insofern Kant das niedre Organ
ist. Inwieweit ist er so dies vollkommen? Er sezt die Leser da nieder, wo sie Kant aufnimmt. Seine W{issenschafts]L[ehre] ist also die
Philosophie der Kritik - ihre Einleitung - ihr reiner Theil. Sie enthalt die Grundsitze der Kritik. Aber meinem Bediinken nach fehlt ihr
viel zu diesem ihrem Ideal. Sie begreift nur einen Theil der Philosophie der Kritik — und ist so unvollstindig, wie die Kritik selbst — Kants
Plan wars eine universelle — encyklopaedische Kritik zu liefern — er hat ihn aber nicht ganz ausgefiihrt, und nicht mit gleichem Gliick
in den Einzelnen Massen der Ausfiihrung. Dasselbe gilt von der Fichtischen Bearbeitung des Kantischen Kritikplans”.

*No original: “Wenn man die abstruse Spekulation eines Rozenkreuzers wie Fludd mit der Begriindung der Naturwissenschaft durch
Bacon und der Kritik der reinen Vernunft unter einem gemeinsamen Konstruktionsprinzip vereint sieht, das auch die Schopfungsgeschichte
der Bibel und die Verfahrungsweise der Mathematik in der Losung von Aufgaben bestimmt, kann man Verstehen, unter welchem
Gesichtspunkt Novalis seine Poetisierung der Wissenschaften mit Hilfe von mystische Mdrchen betrieben hat und wie er die Enzyklopddie
iiberhaupt moglich glaubte”.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



79

A combinatéria de saberes, inclusive, articula musica, quimica e magia:

826. Miisica quimica — (sobre tom etc. nossa alma deve ser ar, pois ela sabe sobre a muisica e se compraz nisso. Tom
é substéncia aérea — a alma do ar — 0 movimento de propagacao do ar é uma afecgido de ar por meio do tom. Nas
orelhas, 0 som é renascido)

()

Um puro pensamento — uma pura imagem, — uma pura sensagao sio pensamentos, imagens e sensagoes — que nao
se despertam através de um objeto correspondente, mas que se originaram de fora das cham[adas] leis mecanicas
— da esfera do mecanismo. A fantasia é uma de tais for¢as extramecénicas. (Magismo ou sintesismo da fantasia.
Fil[osofia] aparece aqui inteiramente como idealismo migico.) (NOVALIS, 1968, § 826, p. 430. grifos do autor).

Quando Hardenberg usa o termo “fantasia’, ele se refere tanto ao uso da imaginagao quanto a composicao
na qual o exercicio do fantasiar prevalece sobre convengdes a respeito de formas fixas e de estilo, compativel
com o espirito do romantismo e da maneira novalisiana de filosofar. O termo também se refere, na musica,
a composigdes experimentais, como a Fantasia Cromdtica de Bach e a composi¢des de cunho onirico, como
as Fantasias de Brahms, por exemplo (APEL, 1974, p. 307-308).

O projeto novalisiano da enciclopédia, como foi possivel contemplar, deslocaa doutrina da ciéncia, inicialmente,
paraum potencial autébnomo de enciclopédia psicologizante. De outro lado, ela mesma é apenas uma ferramenta
entre outras para a enciclopédia em um sentido mais abrangente, sendo andloga a poesia, & musica, a ciéncia
natural, aos contos de fadas, 8 matemdtica e a Biblia. Ela perde, portanto, o papel de fundamento das ciéncias
nessa fase tardia do pensamento novalisiano. Ganharg, ainda, contornos misticos, como veremos adiante.

2. Fichte, um alquimista do saber

Ainda mais radical nessa série de deslocamentos sera Hardenberg ver algo de mdgico no pensamento de
Fichte, que opera por férmulas de palavras e por “milagre interior”. (NOVALIS, 1968, § 908, p. 443). Segundo
oidealismo mégico de Hardenberg, é possivel transmutagao das coisas externas em pensamento e vice-versa,
sendo 0 ndo-eu concebido como secrecao primordial, termo que apresenta relagio com a alquimia (NOVALIS,
1968,§ 70,p.251 ).0 mago fisico lida com a natureza como com seu corpo, vivificando a natureza (NOVALIS,
1968, § 322, p.297). A prépria escrita é aproximada da feiticaria, pela tendéncia ao misterioso como busca
pelo estimulo espiritual em ambas as atividades. Os mistérios também s3o comparados com uma nutri¢ao
complexa e a explicagdo, como o mistério digerido (NOVALIS, 1968, § 138, p. 267).

A mescla de métodos diversos é um reflexo da abrangéncia de fontes cientificas e misticas na obra
novalisiana: o tema do ser humano como “Messias da natureza’, por exemplo, é uma imagem que remete a
autocompreensio dos alquimistas (GAIER, 1970, p. 127). Aideia de “doutrina mistica da linguagem” remete
a cabala a concepcio medieval de simpatia do signo como significado. (NOVALIS, 1968, § 137, p. 267).
Gaier acrescenta, mostrando que von Hardenberg mescla Fichte, Plotino e a cabala:

As sete sefirot inferiores, concebidas como Caminho, sdo, dessa forma, penetragio continua do objeto pelo sujeito,
até a revelagdo inteira do sujeito. O fato de que esse modelo é compreendido como instrucio de execugio para a
exigéncia fichteana de penetragao do nao-eu pelo eu é claro — contudo, desde que, nesse processo, 0 nao-eu nao seja
aniquilado, mas que permaneca como apresentacio simbdlica (...)* (GAIER, 1970, p. 116).

Sobre a cabala e os aspectos de Deus, a semelhanga que a tradi¢ao platonica terd com a cabala é digna
de nota: a primeira sefira é Kither Eljon, a coroa suprema da divindade. Dela, todos os outros niveis de

*No original: “Die sieben unteren Sefiroth, als Weg aufgefasst, sind also fortschreitend Durchdringung des Objekts durch das Subjekt
bis zur vollstandigen Offenbarung des Subjekts. Dass dieses Modele sich als Ausfiihrungsanweisung fiir die Fichtesche Forderung nach
Durchdringung des Nicht-Ichs mit dem Ich Verstehen ldst, ist deutlich — mit der Massgabe allerdings, dass das Nicht-Ich in diesem Prozess
nicht vernichtet wird, sondern als symbolische Darstellung (...) bestehen bleibt”.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



80

autodesdobramento do divino emergem do divino nas sefiroth. A segunda sefira é Chochma, a sabedoria ou
ideia originaria de Deus. Trata-se do ponto primordial que apresenta a ruptura entre nada e ser. A terceira
sefira, Bina, é a inteligéncia de Deus, a “mae mistica” de todas as coisas, que permite a diferenciagao. Todas
as coisas sdo pré-formadas nela® (GAIER, 1970, p. 115-122).

Para a compreensao do pensamento nio s6 Hardenberg, mas também de Schelling, deve-se ter em
mente o pietismo do século XVIII, cujas raizes estio na mistica teoséfica do século XVIII (GAIER, 1970,
p- 230). O primeiro grande representante da teosofia crista é Jakob Bohme, um sapateiro que viveu na
regiao da Silésia. Ele teve uma visao centralizada em 1610, ao ver a luz do Sol em um vaso de cor estanho.
A edigao completa de seus livros ocorreu apenas em 1682, por Johann Georg Gichtel. Entre suas principais
obras, estdo as seguintes (embora os titulos sejam em latim, os textos originais sdo em alemo, entre os
mais importantes para a prosa barroca alema): De tribus principiis (1619); De signatura rerum (1621);
Mysterium Magnum (1623) (FAIVRE, 2010, p. 42).

Boéhme néo era humanista, tendo sido influenciado por Paracelso, pela alquimia e pela cabala. Ele nao concebe
Deus como estético, mas como um local de disputa apaixonada entre principios opostos. Antes do ser, havia um
fundamento primordial, um Urgrund. Trata-se da Divindade insond4vel que, ontologicamente, antecediaa Divindade
propriamente dita, Deus. O principio do ser nao é a razao, mas outro principio, uma vontade obscura. Bshme
era chamado “principe da teosofia crist” e zelava pela unido entre fé e conhecimento (FAIVRE, 2010, p. 42-43).

Friedrich Christoph Oetinger, por sua vez, foi um pastor luterano, filésofo da natureza e alquimista. Estudou
Bohme e a cabala, foi exegeta de Swedenborg, porém se distanciou fortemente dele com o tempo. Seumétodo de
conhecimento capaz de conectar a fisica terrestre e a fisica celestial se chamava “magia”. Essa ideia persistiu entre
quimicos e médicos alemaes (FAIVRE, 2010, p. 5S). Obras famosas de Oetinger sao Biblisches und Emblematisches
Werterbuch (1776) e Offentliches Denckmal der Princessen Antonia (1763). Ele influenciou Schiller em suas
Cartas filoséficas (1786), notavelmente na célebre passagem da “Teosofia de Julius’, em que temos o tema da
linguagem cifrada, secreta da natureza, acessivel apenasa iniciados em questdes misticas (BEISER, 2005, p. 49).

A teosofia crista apresenta trés caracteristicas centrais: (a) A triade Deus — humanidade — natureza. No caso
de Deus, a preocupagio central é com os processos intradivinos; no caso da humanidade, sua origem, o lugar no
universo e a sua salvagio e, no caso da natureza, tanto seu aspecto material quanto intelectual — consideragao que
influenciard Hardenberg em sua constante busca de sintese entre idealismo e realismo. (FAIVRE, 2010, p.41).

(b) Acesso direto, imediato, a mundos superiores mediante uma “imaginagio criativa’, a visdo central
(Zentralschau). Trata-se de um estado iluminado e alternado de consciéncia. Esse estado permite contemplar
a triade Deus-humanidade-natureza de uma vez s6. O teésofo que nao tem essa experiéncia, refere-se aos
que a tiveram, como Jakob Béhme (FAIVRE, 2010, p. 41-42). Novalis ver4 essa visao central como o éxtase
plotiniano. (c) Primazia do mitico e da hermenéutica de textos de origem (por exemplo, a Biblia), com
privilégio dos elementos miticos dos textos (Génesis, Isafas, Apocalipse). Hardenberg dar4 importancia a
esse ponto em seu projeto enciclopédico, valorizando a Biblia e os contos de fadas.

[SABER] HIST[ORICO]. A Biblia se inicia gloriosamente com o Paraiso, o simbolo da juventude e se encerra com
o reino eterno — com a Cidade Santa. Também suas 2 partes essenciais sio realmente histéricas com magnitude.
(Em cada elemento histérico com magnitude, a grande histéria deve estar rejuvenescida simbolicamente.) O inicio
do Novo Testamento é a 23, mais elevada Queda - e o

(tnico pecado que deverd ser remetido.)

* Sobre as sete sefirot inferiores: quarta sefira é Chessed, amor ou graca de Deus, unido. A quinta sefira ¢ Gebura, ou divisao,
separagdo ou poder de Deus. A sexta sefira ¢ Rachamim, mistura de unido e de separagiao em Deus. A sétima é Nezach, a duragao
permanente de Deus; a oitava é Hod, a majestade de Deus; a nona é Jessod, o fundamento do que é criado e efetuado pelo poder
de Deus e a décima e tiltima é Malchtuch, o Reino de Deus (GAIER, 1970, p. 118).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



81

Inicio do novo periodo: a historia de cada homem deverd ser uma Biblia — tornar-se-4 uma Biblia — Cristo é o novo
Adao. Concelito] de segundo nascimento. Uma Biblia ¢ a tarefa suprema da escrita’. (NOVALIS, 1968, § 433, p.
321 (grifos do autor)).

As narrativas biblicas e os contos de fadas se mostrarao de grande relevincia no pensamento de Hardenberg,
mostrando aspectos pré-histdricos do ser humano e, inclusive, sendo fonte de inspiragdo para a poesia.

Consideragoes finais:

A doutrina da ciéncia de Fichte ¢, para Novalis, uma entre muitas fontes de um pensamento inquieto
e polifénico, dindmico. Tal como no caso de Schelling, a abertura a questdes misticas e a valorizagdo da
ciéncia natural, do mundo fisico e da filosofia platdnica conduziram a busca de novos rumos, porém sempre
reconhecendo o legado do estudo da consciéncia de si.

No projeto enciclopédico nunca concluido por Hardenberg, a doutrina da ciéncia é apreciada sob
diferentes 4ngulos: uma ferramenta poderosa, um recurso incompleto, um feiti¢o sem poesia, uma psicologia
auténoma. Essa valoragiao com muitas camadas mostra como a prépria doutrina da ciéncia, ao valorizar a
liberdade e a imaginagao, possibilita multiplos deslocamentos e interpretagdes, inclusive com abertura ao
mistico. Nao abordaremos questdes misticas no préprio Fichte pois isso foge  nossa proposta, uma vez que
os textos em que surgem essas questdes sio do ambito do Fichte tardio — portanto, posteriormente a morte
de Hardenberg, em 1801.

Comisso, tanto a apropriagao de Fichte por Hardenberg quanto o préprio pensamento novalisiano mantém
uma atualidade e didlogo com pensadores e pensadoras do século XX, abrindo-se a outras formas de expressao
humana e da busca de sentido, inclusive que fogem aos cinones da racionalidade filoséfica — pensemos na
abertura de Paul Feyerabend 4 medicina chinesa; de Carl Jung ao I-Ching e ao pensamento chinés em geral,
de Edith Stein e Lima Vaz 4 experiéncia mistica (FEYERABEND, 2011; JUNG; 2006; STEIN, 2000; LIMA
VAZ, 2000). E salutar que tenhamos pensadoras e pensadores que se abrem ao mistico e ao que é alheio a
racionalidade filoséfica tradicional. Que isso sirva de convite a nés, para que nao tenhamos medo de acusages
de irracionalidade, pois o irracional é parte da condi¢do humana.

Friedrich von Hardenberg, um dos pensadores mais desafiantes da filosofia ocidental, ainda precisa ser
mais explorado, e isso envolve levar em conta suas influéncias misticas e suas obras literarias. Na busca de
um método que integre seus estudos filoséficos com as obras poéticas, percebemos as questdes misticas e as
influéncias teoséficas, alquimicas e cabalisticas como um possivel ponto de integragao entre poesia e filosofia
do idealista magico, com destaque para Jakob Bohme.

®No original: “Hist[orik]. Die Bibel fingt herrlich mit dem Paradiese, dem Symbol der Jugend an und schliefSt mit dem ewigen
Reiche - mit der heiligen Stadt. Auch ihre 2 Hauptbestandtheile sind acht Grofhistorisch. (In jedem Grof8historischen Gliede
muf gleichsam die grofie Geschichte symbolisch verjiingt liegen.) Der Anfang des neuen Testaments ist der 2te, hohere Siindenfall - und
der
(Eine Siinde, was gesiihnt werden muss.)
Anfang der neuen Periode: Jedes Menschen Geschichte soll eine Bibel seyn - wird eine Bibel seyn. Xstus ist der neue Adam. Begr[iff]
der Wiedergeburt. Eine Bibel ist die hochste Aufgabe der Schriftstellerey.”

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



82

Referéncias bibliograficas

APEL, W..1974. Harvard Dictionary of Music. Cambridge, MA: The Belknap Press of Cambridge University
Press.

BARK, L.. 1999.“Steine in Potenzen”: Konstruktive Rezeption der Mineralogie bei Novalis. Ttibingen: Max
Niemeyer Verlag.

BEISER, F. 2005 Schiller as Philosopher: A Re-Examination. New York: Oxford University Press.

FAIVRE, A. 2010 Western esotericism: a concise history. Trad. C. Rhone. New York: State University of
New York.

FEYERABEND, P. 2011. Contra o método. Trad. C. A. Mortari. 22 ed. Sdo Paulo: Editora Unesp.

GAIER, U..1970. Krumme Regel: Novalis’ ‘Konstruktionlehre des schaffenden Geistes’ und ihre Tradition.
Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

HAYWOOD, B.. 1959. Novalis: The Veil of Imagery: A Study of the Poetic Works of Friedrich von Hardenberg
(1772-1801). Cambridge: Harvard University Press.

JUNG, C. G. Preficio de C. G. Jung. In: WILHELM, R.. 2006. I Ching. O livro das mutagoes. Trad. A.
Mutzenbecher e G. A. C. Pinto. Sao Paulo: Pensamento, p. 15-26.

KLUCKHOHN, P.. 1960. Friedrich von Hardenbergs Entwicklung und Dichtung. In: NOVALIS.
Novalis Schriften. Erster Band: Das dichterische Werk. Ed. P. Kluckhohn e R. Samuel. 22 ed. Stuttgart: W.
Kohlhammer, p. 1-67. [Online]. Disponibilidade: https://archive.org/details/novalisschriften0001nova/
page/nS/mode/2up. Acesso: 04 Out 2024.

LIMAVAZ, H. C.deL..2000. Experiéncia mistica e filosofia na tradi¢do ocidental. 32. ed. Sao Paulo: Edi¢oes
Loyola.

LOSSO, E. G. B. 2020. Hist6ria, analogia e natureza em Novalis. Pandaemonium Germanicum, Sao Paulo,
v.23,n.41,125-152,2020/2. [Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/1982-88372341125.
Acesso: 08 Out 2024.

MOOSBURGER, L..2017. A dimensao da noite em Novalis e Trakl. Discurso, Sao Paulo, v. 47,n. 1, 375-
400,2017/1.[Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2017.134097.
Acesso: 08 out. 2024.

NAPOLLS.].; SILENZI, M. L. “Novalis y H. Dreyfus frente a la sobrecarga de informacién. El fracaso del
aspecto epistemologico de la relevancia”. Eikasia. Revista de Filosofia, Oviedo, n. 95, 345-367. [Online].
Disponibilidade: https://doi.org/10.57027/eikasia.95.200. Acesso: 08 out. 2024.

NOVALIS. 1968. Das Allgemeine Brouillon - Materialen zur Enzyklopadistik 1798/99. In: NOVALIS.
Novalis Schriften. Dritter Band: Das philosophische Werk II. Ed. Richard Samuel in Zusammenarbeit mit
Hans-Joachim Mahl und Gerhard Schulz. 22 ed. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, p. 242-478. [Online].
Disponibilidade: <https://archive.org/details/novalisschriften0003nova/page/n9/mode/2up>. Acesso:
19 set. 2024.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



83

SCARFIA, L..2020. “Los conceptos de yo, imagen y ser en el idealismo y en la Frithromantik. Consideraciones
en torno a como comprender la filosofia fichteana a partir de su primera formulacién y de su lectura por
parte de Friedrich von Hardenberg (Novalis) y de Hegel”. Revista de Estud(i)os sobre Fichte,s/1,n. 21, 1-20.
[Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.4000/ref.1694. Acesso: 08 Out. 2024.

STEIN, E. 2000. Wege der Gotteserkenntnis. Studie zu Dionysius Areopagita und Ubersetzung seiner Werke.
Freiburg im Breigsau: Herder. [Online]. Disponibilidade: <be9007_919dac9a794a4alab8a0113612d73924.
pdf (edith-stein-archiv.de)>. Acesso: 20 ago. 2024.

UERLINGS, H.. 1991. Friedrich von Hardenberg, genannt Novalis: Werk und Forschung. Stuttgart: J. B.
Metzler.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



84

Entender el reflejo, conocer al oponente. Una
lectura de la distincion idealismo - dogmatismo
de Fichte y su repercusion en nuestros cuerpos.

Understand the reflection, know the opponent. A reading of Fichte’s idealism -
dogmatism distinction and its impact on our bodies.

Maria Paz Lamas
Universidad de Buenos Aires (UBA), Argentina
pazlamas1995@gmail.com

Resumen: Fichte en la Primera Introduccién a la Doctrina de la Ciencia de 1797 distingue dos sistemas posibles de
filosofia. Su filosofia idealista, fundamentada en el Yo absoluto; se opone a la filosofia dogmética cuyo fundamento
es una cosa-en-si. La diferencia es que el idealismo puede mostrar su fundamento, mientras que el dogmatismo
no. Cada sistema repercute en la manera de obrar y de relacionarse. Mi desplazamiento es reconocer al patriarcado
como un sistema dogmatico, porque se construye sobre un binarismo sexualizado, jerarquizado y excluyente. El
patriarcado impone a los cuerpos encarnados roles de género que cosifican. Encarcela las posibilidades de las
conciencias relacionadas intersubjetivamente. Oponiéndose a la deduccién del cuerpo como esfera de libertad
que Fichte realiza en Fundamento del Derecho Natural (1796), que demuestra el accionar libre que las personas
pueden realizar en el mundo. Propongo recuperar el espiritu idealista para reflexionar sobre las violencias y las
posibilidades emancipatorias.

Palabras clave: Idealismo; Feminismo; Patriarcado; Libertad; Intersubjetividad; Corporalidad.

Abstract: Fichte in the First Introduction to the Science of Knowledge of 1797 distinguishes between two possible
systems of philosophy. His idealistic philosophy, based on the absolute ‘l; is opposed to dogmatic philosophy,
whose foundation is a thing-in-itself. Fichte argues that practical interest decides which system is the one that
allows the freedom of people. My displacement is to recognise patriarchy as a dogmatic system because it is built
on a sexualised, hierarchical and excluding binarism. Patriarchy imposes on embodied bodies, gender roles that it
seeks to (re)produce. In this way it oppresses intersubjectively embodied consciousnesses. And it opposes Fichte's
deduction of the body as a sphere of freedom in the Foundations of Natural Law (1796), which demonstrates the
free action that people can take in the world. | propose to recover the idealistic spirit to reflect on violence and
emancipatory possibilities.

Keywords: Idealism; Feminism; Patriarchy; Freedom; Intersubjectivity; Corporality.

Recebido em 31 de julho de 2025. Aceito em 08 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 - 97 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



85

Introduccion

Toda lectura comprometida implica un desplazamiento, tanto de quien lee como de lo leido. Fichte
(1762 —- 1814) frecuentemente recuerda que para entenderlo es necesario una actividad ejecutada por
quien lee. Un inclinarse voluntariamente para que el yo adquiera una actitud que lo torne protagonista
de la Doctrina de la Ciencia. En varias oportunidades afirma que se nace en el dogmatismo, se acepta
acriticamente un sistema que oprime la libertad. Para leer, entonces, la filosofia que él propone se debe
abandonar lo conocido y emprender un trabajo reflexivo y riguroso. El modo de hacerlo es desplazarse.
“La Doctrina de la Ciencia no debe imponerse en absoluto, sino que debe ser una necesidad, como lo era para
suautor.” (FICHTE, 2013, p. 7) Por esto resalto la importancia de quien quiere leer y del modo en que lo
hace. Si se lee de manera comprometida, se puede desplazar tanto lo leido, como a quien lee.

Quien lee, ademds, debe esforzarse por no encerrarse en la letra, debe encontrar el espiritu de aquello
expresado. No hay enlo leido una letra muerta que solamente se traslada en unlibro “porque enla medida
de lo posible [Fichte] intentaba evitar una terminologia fija.”(FICHTE, 2013, p. 6) Es el espiritu de la
Doctrina de la Ciencia el que debe comprometerse con quien realiza la actividad filoséfica. El espiritu es
incapturable. Es algo que no se puede domesticar, mercantilizar ni calcular, pero una vez que se manifiesta
altera el orden delo cotidiano. Fichte afirma que no pretende “cerrar con muros el edificio, sino sélo quisiera
invitar al publico a emprender conmigo la construccién futura.” (FICHTE, 2013, p. 6)

Desplazar esta filosofia es descifrar entre lineas su espiritu para poder llevar a cabo la propia actividad
préctica de manera que se comprometa con quien lee. El compromiso debe contribuir a la efectivizacién
de la emancipacién de quien produce la actividad filoséfica con determinada preocupacién. Una lectora
comprometida exige que aquello leido -que no es la mera letra- coopere y se comprometa con el bien
comun ylajusticia social de aquella comunidad que la estudia, la indaga. Elaborando, asi, la filosofia con el
autor que “no pretendia decirlo todo, sino dejar algo para que mislectores pensaran.” (FICHTE, 2013, p.7)

Es asi como en este trabajo propongo realizar el ejercicio propuesto por Fichte con un bagaje problemitico
propio: el patriarcado cosifica para destruir. Pregunto de qué manerala filosofia idealista puede comprometerse
con quien la realiza. La respuesta provisoria es contribuyendo con el pensamiento activo que emancipe
del yugo de la cosa-en-si. En este sentido, mi trabajo propone pensar como se imponen en los cuerpos
encarnados y sexuados las opresiones y como es posible desarticularlas mediante la filosofia idealista.

Fichte en el ao 1797 publicé la Primera y segunda introduccion a la doctrina de la ciencia donde demarca su
idealismo, distancidndose de las posiciones dogméticas por fundamentar la experiencia en una cosa-en-si. Cada
sistema representa intereses opuestos que repercuten en la manera de actuar y relacionarse tanto con elmundo
como con otras personas. La distincion de la Doctrina... permite asimilar al sistema patriarcal como dogmatico.

Con el concepto patriarcado se hace referencia al sistema social “refundado” en la modernidad que, a
través de un contrato entre varones iguales entre s, fraternos y libres, se otorgan a si mismos, el poder y
dominio por sobre las mujeres, nifieces y diversidades de género. Este contrato es denominado por Carole
Pateman como contrato sexual. Este sistema se refuerza, reinventa y amolda a las necesidades del capitalismo.

Enla primera parte del trabajo me ocupo de reconstruir la oposicion de los sistemas dogmdtico e idealista
que se encuentra en la Primera introduccion... Luego, repongo el desarrollo propuesto por Pateman, teérica
politica y feminista que public6 El contrato sexual en 1989. Alli desarrolla cémo y porqué en el momento del
contrato social, auge de lailustracién yla declaraciéon de derechos de los hombres, se produjo un contrato
sexual implicito que actiia como condicién de posibilidad del primero. Quienes participan de lo publico
lo hacen gracias a sus condiciones de hombres, blancos, libres, propietarios y europeos. Generando las
condiciones de exclusion de las mujeres. Mientras el contrato social esla historia de lalibertad, el contrato

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



86

sexual permite reponer la historia de la sujecion. La teoria del contrato social afirma que “las relaciones
sociales libres tienen una forma contractual.” (PATEMAN, 2019, p.35.) La proliferacién de esta lectura
omite su contracara, el contrato sexual, que ha sido reprimida. Comprender la formulacién y el entramado
existente entre ambos contratos visibiliza la forma patriarcal especificamente moderna.

Como desarrollaré, una de las diferencias entre el idealismo y el dogmatismo esla incapacidad de este ultimo
de dar cuenta de la cosa-en-si en la conciencia. El idealismo, al postular la libre actividad autoprodcuente
da cuenta de su fundamento. Al hacerlo “desmorona” el fundamento ilusorio del sistema que se le opone.
Desde este punto, retomaré lo que Simone de Beauvoir caracteriza en El segundo sexo publicado en 1949
como eterno femenino para aludir a los mitos creados por varones en torno a la feminidad. El eterno
femenino, sostengo, funciona como cosa-en-si en el sistema patriarcal-dogmético, al presentarse como
incognoscible. Retomo el espiritu de la Doctrina de la ciencia para que nos permita desarticular la cosa-
en-si patriarcal. Y deshilar el mito con el que se somete a las feminidades, a las masculinidades e incluso
se busca invisibilizar otras identidades sexo-genéricas como las identidades LGBTIQ+. En el ensayo la
filésofa investiga como se imponen alos cuerpos y, por tanto, a las conciencias, entendidos como femeninos
diversos mitos, que resultan contradictorios.

Una vez asumido el patriarcado como un sistema dogmatico, y tras ver cémo se imponen a los cuerpos los
mitos mediante el eterno femenino, reconstruyo la deduccién trascendental del cuerpo del Fundamento del
derecho natural (1796-1797). Enla segunda parte del trabajo se verd de qué modo se habita el cuerpo segtin el
sistema que se alimente. La concepcion del cuerpo idealista permite desandar la influencia aceptada acriticamente
porla conciencia encarnada al encontrar el patriarcado-dogmdtico que busca producir corporalidades como
silos cuerpos se trataran de objetos contribuyendo asi, a la gestacién de subjetividades que son favorables a
la cosificacién. El dogmatismo oprime, asi, las conciencias encarnadas intersubjetivamente.

Con esto pretendo comprender c6mo es este sistema de habitos, valores, relaciones y costumbres que se
impone a los cuerpos asignandoles un sexo/género y un rol determinado por este, a las personas, incluso
antes de nacer. Opuesto a la deduccién del cuerpo como esfera de libertad mediante la cual se demuestra
el accionar libre que las personas pueden realizar en el mundo.

Primera parte
Diferencia dogmatismo-idealismo

La Primera introduccién... estd escrita para un publico joven, que atin no adopt6 un sistema filoséfico. Alli
desarrolla dos sistemas filoséficos posibles: Idealismo o Dogmatismo. Demuestra que la filosofia parte de una
actividad libre de la razén y autodeterminada segun sus propiasleyes. Y exhorta a quienes quieren hacer filosofia
a que la hagan. Sin entregar su autonomia e independencia, su libre pensar a sistemas que no son filosofia.

La Primera introduccion a la doctrina de la ciencia inicia con un epigrafe de Baco de Verulamio que dice
que la obra estd pensada desde el bienestar y la grandeza humana. Pide que al ser leida se tenga en cuenta
el bien comtn y no intereses egoistas. Aparecen advertencias para comenzar a pensar y leer filoséficamente.
Fichte requiere que quien lo lea profundice en sus razones.

El texto esta conformado por siete paragrafos. En su conjunto responden de qué se encarga la filosofia,
qué respuestas posibles hay y por qué un sistema es mejor que el otro. Deja en claro que lo que dirime la
eleccion del sistema es el interés practico. La filosofia debe responder cudl es el fundamento de la experiencia.

Tras advertir que la filosofia no puede ir de la mano con la servidumbre de espiritu, Fichte dice que
hay que fijarse en una misma, dejar de lado lo exterior y mirar internamente. Al observar, se encuentran

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



87

determinaciones inmediatas de la conciencia. Algunas son dependientes de la propia libertad. Otras
determinaciones son referidas a una verdad que debe existir fuera de quien realiza la actividad y deben
tener una concordancia. Porque hay una determinacién en el conocimiento que hace que quien realiza la
actividad no se tenga por libre. “Algunas de nuestras representaciones van acompanadas por el sentimiento
de la libertad, otras por el sentimiento de la necesidad.” (FICHTE, 1984, p. 29) Las dependientes de la
propia libertad podrian ser de otro modo en tanto yo las determine de otro modo. El problema radica en
las representaciones con el sentimiento de necesidad.

La tarea de la filosofia es buscar el fundamento de una cosa que se juzga contingente. Hay que explicar
por qué el fundamento es de un modo y no de otro. El fundamento esta fuera de lo fundado, entonces
la filosofia que lo busca estd fuera de la experiencia. Pero el ente racional finito, es decir, quien realiza la
actividad, no tiene nada fuera de la experiencia. Alli se halla toda la materia del pensar. La fil6sofa trabaja
abstrayendo y separando “mediante lalibertad del pensarlo unido en la experiencia.” (FICHTE, 1984, p. 34)

En la experiencia estdn unidas la cosa y la inteligencia. Quien hace filosofia, abstrae una de las dos o
la cosa o la inteligencia, y se eleva sobre la experiencia. Si abstrae de la cosa, obtiene una cosa-en-si. Si
abstrae de lainteligencia, obtiene una inteligencia-en-si. Asi puede obtener uno u otro fundamento para el
sistema de la filosofia. Siguiendo la cosa-en-si, el sistema se llama dogmatismo. Siguiendo la inteligencia,
idealismo. No hay més que estos dos sistemas.

Para el dogmatismo las representaciones acompanadas por el sentimiento de necesidad son producto
de una cosa-en-si. Para el idealismo son producto de la inteligencia que se les supone en la explicacion. El
objeto de la filosofia es asi el fundamento que toma en su sistema.

Elidealismo postula como fundamento el Yo-en-si, es lo que debe suponer en todo acto de conciencia,
y esreal en ella. Este no estd en la experiencia, ni la determina, sino que es determinado por el yo-finito,
que al determinarlo lo hace ser. El sistema dogmadtico postula una cosa-en-si fuera de la consciencia. La
inteligencia inventa un objeto que no tiene realidad, ni se presenta en la experiencia. Aunque el dogmético
quiere atribuirle realidad a la cosa-en-si, con la que fundamenta la experiencia, no puede hacerlo.

Para el dogmitico, todo lo que se produce en nuestra conciencia es producto de una cosa en si (no hay inteligencia libre
actuante); por ende, también nuestras presuntas determinaciones libres, con la creencia misma de que somos libres.
Esta creencia es producida por la influencia de la cosa en nosotros, y las determinaciones que deducimos de nuestra
libertad son producidas igualmente por ella; sélo que no sabemos esto, y por eso no las atribuimos a ninguna causa,
olo que eslo mismo, las atribuimos a la libertad. Todo dogmatico consecuente es fatalista. (FICHTE, 1984, p. 41)

El dogmatismo hace depender la libertad de una cosa-en-si, por ende, genera una confusién sobre la
libertad. No niegalalibertad, pero la vuelve un efecto, confundiendo su origen. La reemplaza por una cosa,
y la afirmacion sobre la libertad se torna falsa para quien es idealista. Al negar la independencia del Yo,
que es sobre la cual construye la idealista, hace del Yo un producto de las cosas, un accidente del universo.
La dogmatica consecuente es materialista, entiende a la conciencia como efecto de la organizacién de la
realidad por parte de la cosa. Fichte sefiala que es un grosero error creer que la conciencia es producto
porque niega la actividad autoproducente del Yo.

El principio del dogmitico, la cosa en si no es nada, ni posee ninguna realidad, fuera de aquella que recibiria de
que solo por ella pudiera explicarse la experiencia. El idealista explica la experiencia de otro modo, o sea, negando
justamente aquello sobre lo que construye el dogmatismo. La cosa en si tornase en plena quimera; no se encuentra
ningun otro fundamento por el cual hubiera que admitir una, y con ella se derrumba la construccién entera del
dogmatismo. (FICHTE, 1984, p. 42)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



88

La cosa-en-si es un invento de la mente humana, sin embargo, Fichte “admite que esto no significa nada
contra el dogmatismo. Ni lo desautoriza como sistema posible, ni logra convencer a su seguidor.” (SOLE,
2019, p. 213) Las personas dogméticas

sélo se encuentran a si mismos en el representarse cosas. Estos tienen s6lo esa dispersa conciencia de si que anda
apegada alos objetos y que hay que colegir de la multiplicidad de estos. Suimagen les es devuelta solo porlas cosas,
como por un espejo. Si se les arrancan las cosas, se pierde al par su yo. Ellos existen con ellas. (FICHTE, 1984, p. 45)

Hay personas que existen por las cosas que tienen, estas cosas los definen, y no al revés. Asi como una cosa-en-s
eselfundamento que permite a un sistema explicar todo como accidente; ala vez, las cosas finitas definen a esos
yo-finitos. Una cosa finita que define a un yo finito es, por ejemplo su salario, su lugar de nacimiento, y por qué
no su sexo asignado al nacer. Este sistema hace una oda alas cosas y se valora siguiendo a ese sistema cosificante.

Quien de hecho es s6lo un producto de las cosas, nunca se mirard de otro modo, y tendrd razén en tanto hable de
si'y de sus iguales. El principio de los dogméticos es la fe en las cosas, por el propio interés de ellos; asi pues, una
fe mediata en su propio yo disperso y sélo por los objetos sustentado. (FICHTE, 1984, p. 45)

Fichte describe como el dogmatismo genera relaciones entre el yo consigo mismo, con la otredad y con
las cosas. Adjudica la independencia a algo que no es el yo, sino algo exterior a si. Este mecanismo impide
que el yo se afirme en su autoactividad. He aqui el peligro préctico del sistema. En cambio, quien llega a
ser independiente frente a todo lo que existe, no necesita de las cosas para apoyar su yo.

Qué clase de filosofia se elige, depende, segtin esto, de qué clase de hombre se es; pues un sistema filoséfico no
es como un ajuar muerto, que se puede dejar o tomar, segtin nos plazca, sino que estd animado por el alma del
hombre que lo tiene. (FICHTE, 1984, p. 46)

Lafilosofia no viene desde fuera ni se impone, tampoco se toma acriticamente. Se trata de una actividad. Es
algo vivo que se desenvuelve en y a través de quien hace filosofia. Hay medios que favorecen al dogmatismo,
todas las personas nacen en este sistema y lo reproducen. Lo que se puede hacer, en todo caso es exhortar
a que se abandonen los tutelajes, y las opiniones aceptadas de forma pasiva.

Elsistema dogmatico tiene consecuencias practicas que resultan preocupantes para el idealismo. En sumodo
consecuente lleva al fatalismo, mecanicismo, determinismo, materialismo y despotismo. Fatalismo porque
al presentar la libertad como una consecuencia, no habilita la posibilidad de cambio ni transformacién que
tengan al sujeto como causa. Mecanicismo ya que explica lo que sucede a partir de leyes causales. Y proyecta
el pasado en el futuro. En este sentido, se entiende el determinismo, dado que, sin autonomia, los sujetos son
determinados por causas que desconocen. Materialismo porque supone que la conciencia es el resultado del
efecto uimpacto que las cosas tienen en ella. Finalmente lleva al despotismo al entender a las personas como
instrumentos, medios, herramientas, para acceder a otros fines y no como fines en si mismas. Estas mismas
caracteristicas son transferibles al sistema patriarcal en la era capitalista como se verd enseguida.

La persona dogmadtica se entiende asi misma como una cosa mds entre las cosas, determinada por
los objetos. Su subjetividad se proyecta hacia afuera, y entiende a las otras personas como objetos. Esta
relacién instrumental y cosificada con los otros “parece lo indispensable para funcionar adecuadamente
en una economia pautada al extremo por la deshumanizacién y la ausencia de limites.”(SEGATO, 2016,
p-30) La cosificacién de la subjetividad disminuye la empatia y habilita la naturalizacion de las violencias
que los cuerpos feminizados sufren a diario.

Dogmatismo = Patriarcado

El patriarcado es un término que hace referencia al poder que los varones en tanto tales ejercen sobre
las mujeres. Este concepto tiene una historia, y se ha transformado a lo largo de los siglos, tal como Carole

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



89

Pateman desarrolla en el Contrato Sexual. Refiere, ademas, al modo en el cual se enmarcan las relaciones en las
esferas publico y privada, y a los roles binarios, jerdrquicos y excluyentes que se asignan a cada corporalidad.

Pateman distingue tres formas no excluyentes en las que el patriarcado se presenta. La primera forma
que la autora senala es el patriarcado tradicional cuyo nucleo es la familia. La autoridad del padre de
familia “brindé el modelo y la metéfora de las relaciones de poder y autoridad de todo tipo.” (PATEMAN,
2019, p. 68) Asimila todas las relaciones de poder alaley del padre. La segunda forma de patriarcado esla
clasica, identifica el poder politico con el poder patriarcal en el sentido de paterno. Los hijos nacen bajo
“la sujecion de sus padresy, por lo tanto, bajo su sujecién politica.” (PATEMAN, 2019, p. 70) El origen de
este poder politico se encuentra en el poder procreativo del padre. El sentido cldsico se transforma en la
modernidad enla tercera forma el patriarcado moderno. En la modernidad el patriarcado sufre un quiebre.

Los contractualistas son los oponentes mds consistentes al paternalismo y la historia del contrato social muestra por
qué. Ellenguaje del paternalismo refuerza el modelo tradicional patriarcal de orden politico; todoslos gobernantes
son como padres — pero es este el modelo es el que destruyd la teoria del contrato. (PATEMAN, 2019, p. 83)

Con el surgimiento de las teorfas politicas contractuales modernas, el patriarcado se transforma a la par
que los varones se entienden a si mismos y entre si como libres, fraternos e iguales. Logrando estructurar
la sociedad civil capitalista. Esta forma tiene lugar tras el parricidio que funda el gobierno civil cuyo
representante es el Estado. Los autores modernos se alzan contra el patriarcado tradicional, repelen que el
Estado actie como un padre “y trate a los individuos como hijos.” (PATEMAN, 2019, p. 83) Los varones
derrotaron al padre y constituyeron la fraternidad civil que “refiere a los hombres ligados por un vinculo
comun reconocido como tal” (PATEMAN, 2019, p. 165)

En la modernidad el sistema patriarcal relega a las mujeres al hogar, las priva de la independencia
econdmica. Y alavez oculta este sometimiento declardndolo no-politico. Mediante el matrimonio la mujer
pierde existencia legal, queda bajo el dominio del marido. Tuteladas, las mujeres nunca podran alcanzar la
mayoria de edad para intervenir en la esfera publica. Dado esto, “el derecho sexual o conyugal, el derecho
politico originario, queda oculto por completo.” (PATEMAN, 2019, p. 188)

El contrato es sexual y patriarcal en dos sentidos. Primero porque establece el derecho politico de los varones
sobre las mujeres y segundo porque establece un orden de acceso de los varones al cuerpo de las mujeres. El
derecho politico se transforma de paternal a fraterno, otorga libertad alos varones que se apropian de las mujeres.

La diferencia sexual es una diferencia politica, la diferencia sexual es la diferencia entre libertad y sujecion. Las
mujeres no son parte del contrato originario a través del cual los hombres transforman su libertad natural en
seguridad de la libertad civil. Las mujeres son el objeto del contrato. El contrato sexual es el vehiculo mediante
el cual los hombres transforman su derecho natural sobre la mujer en la seguridad del derecho civil patriarcal.
(PATEMAN, 2019, p. 39)

No hay fundamento natural ni bioldgico que pueda dar cuenta de la jerarquia de unos cuerpos sexuados
sobre otros. La diferencia es un hecho cultural, humano y politico. Generado unilateralmente entre varones
que se dieron a si mismos el atributo de poseer a las mujeres. Para poseerlas las debieron despojar de su
libertad, tutelar, dominary encerrar en el hogar. A través del matrimonio los hombres se aseguran el acceso
al cuerpo fértil. Asi, las esferas publico/privada dependen una de la otra. La diferencia sexual es politica
porque limita las esferas de accion posibles segun el sexo. Como ilumina la consigna feminista de los afios
*70: Lo personal es politico.

Educacién sexual patriarcal

Desde la publicacion en 1949 de El segundo sexo de Simone De Beauvoir se puede afirmar que hay algo
que debe suceder para que ciertos ejemplares de la especie humana se transformen en mujer. “No se nace

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



20

mujer: se llega a serlo.” (BEAUVOIR, 2015 p. 207) Afirma la filésofa y logra una consigna que condensa
no solo su investigacion sino la manera en la cual, a lo largo de los siglos se han formado a las mujeres bajo
la sombra de las necesidades masculinas. Esta frase resume que hay un producto que la cultura elaboray
que nombra “mujer”, que no estd inscripto en ningtin destino biolégico, econdémico ni psiquico.

El existencialismo al que Beauvoir adscribe afirma que la existencia precede a la esencia. Los seres humanos
no estan determinados por una naturaleza ni por un destino prefijado. Tampoco hay dioses que decidan
por la voluntad humana sino que se construyen a si mismos gracias a la libertad y a las otras personas. Es
en el trato con quienes crian, acompanan, interactdan, tutelan, educan, etcétera que las personas se forman
como tales. La especie humana es lo que es porque ella misma ha decidido qué hacer frente a la falta de
un destino certero o una naturaleza inmutable. En esto se acercan al idealismo de Fichte.

Enlas primeras oraciones del ensayo se descubre el misterio “todo ser humano hembra no es necesariamente
una mujer; tiene que participar de esa realidad misteriosa y amenazada que esla feminidad” (BEAUVOIR,
2015, p. 15) Beauvoir afirma que hay algo que es la feminidad, definida por los hombres, de la cual hay
que participar para llegar a ser mujeres. Mujeres en el sentido en el cual los hombres las definen.

Enla especie hay machos y hembras, pero hay algo que debe suceder para que haya mujeres. Es insuficiente
con tener ovarios, también descarta que la feminidad esté fijada en un cielo platénico, no se cree en las
entidades inmutables. No alcanza la afirmacién abstracta que dice que las mujeres son seres humanos, porque
“todo ser humano concreto estd siempre singularmente situado.” (BEAUVOIR, 2015, p. 16) Una mujer no
es su utero, ni tampoco se explica por el eterno femenino, hay que plantear la pregunta ;Qué es una mujer?

El eterno femenino es un concepto que se refiere ala serie de estereotipos, normas, prejuicios, mandatos,
construcciones simbdlicas y artificiales utilizados para socializar a las mujeres a los fines de que cumplan
con las exigencias del sistema patriarcal. Las diversas y multiples exigencias se expresan en mitos, reunidos
en su conjunto, conforman el eterno femenino e imponen a que las mujeres acepten su lugar subordinado.

Elmito del eterno femenino exige una ideologia estereotipada que “sustituye las relaciones auténticas con
un existente auténomo por la contemplacién inmévil de un espejismo.” (BEAUVOIR, 2015, p. 359) Esta
mitologfaimpone ala conciencia una causa desconocida que le exige comportarse de una manera y encarnar
unrol sexo-genérico. Tal exigencia contradictoria se presenta al sentido comtn como un misterio inentendible.
No es una produccion libre ni autodeterminada, es desconocida, pero opera determinando a las personas.

Elmisterio lo inventaron varones, desde el desconocimiento alimentando quimeras. Las mujeres que no
participaron en esa creacién mitoldgica no representan esos modelos, pero son castigadas, y violentadas
simbdlica, psicoldgica o fisicamente al no cumplirlos.

De manera heterénoma el varén define a la mujer como lo Otro, lo inesencial frente a lo esencial.
Logra que ella introyecte la mirada masculina, estos “dos procesos de subjetivaciéon dan como resultado
la configuracién de una situacién femenina inferiorizada.” (SUAREZ TOME, 2022, p. 113) Al entender a
la mujer como una cosa sexuada, diferente del sujeto masculino, que por su parte niega su corporalidad, se
obliga a que ella misma se entienda a si misma como tal. Produciendo una incorporacion de esa interaccién
cosificante consigo misma. Al dispersar a la mujer entre las cosas, se le imponen mitos para que asuma ese
lugar cosificante como natural e incuestionable. Cual sistema dogmatico, el patriarcado liga, encadena alas
mujeres a cosas, circunstancias y eventos que no les permiten construir su propia identidad colectivamente.

Legisladores, sacerdotes, fildsofos, escritores y eruditos todos ellos se han empenado en demostrar que la condicién
subordinada de la mujer era del Cielo y provechosa para la Tierra. Las religiones inventadas por los hombres
reflejan esa voluntad de dominacién: han sacado armas de las leyendas de Eva, de Pandora; han puesto la filosofia

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



91

y la teologia a su servicio... Desde la Antigiiedad, satiricos y moralistas se han complacido en trazar el cuadro de
las flaquezas femeninas. (BEAUVOIR, 2015, p. 24)

No esnovedad que hansido siempre los varoneslos que escribieron sobre las mujeres, y que retroalimentaron
un sistema de sometimiento, mitos y fantasias sobre una experiencia de vida desconocida para ellos. Asi, los
varones han hecho una tarea doble. Mientras negaban el acceso alos lugares de poder y toma de decisiones alas
mujeres, construfan las instituciones, justificando la exclusion, y asentando los cimientos patriarcales-dogméticos.
Filosofia, religion, y discurso cientifico contribuyen a las discriminaciones més extremas, afirma Beauvoir.

Asime acerco alaafirmacién que pretendo mostrar. La cosa-en-si, presentada como incognoscible, tiene
un entramado que la sostiene tal que se la hace ver como natural, justificada, atemporal y neutral. Como
muestra Beauvoir, hay mecanismos de justificacién que utilizan postulados, llenos de mitos y prejuicios,
para someter a diferentes grupos de personas.

El patriarcado como sistema de valores, costumbres y racionalidad busca convencer a las mujeres de
que someterse es su destino alejéndolas de la autonomia y la libertad. “La mujer, siendo una libertad
auténoma, se descubre y se elige en un mundo donde los hombres le imponen que se asuma como lo
Otro: se pretende fijarla en objeto.” (BEAUVOIR, 2015, p. 31)

El entramado simbolico que rodea a toda feminidad —y masculinidad- tiene un origen y es contingente,
podria habersido y ser de otra forma. Beauvoir en el primer tomo de los mitos sexistas, el eterno femenino,
organizan la formacién y educacién de las mujeres enla sociedad que buscan formarla como esposa y madre.

Desde la infancia se rodea a la corporalidad entendida como femenina de estereotipos y modos de ser
para que corresponda con los mandatos patriarcales. La virginidad, la desfloracién y la iniciacién sexual
de la mujer son temas cenidos de tabues y mitos entre los pueblos. La esposa deseable, dependiendo la
cultura, aparece entre “ritos de la desfloracién o, purificada por su virginidad” (BEAUVOIR, 2015, p.
157) que parten de entender a la mujer como objeto de acceso exclusivo del duefio, que serfa el esposo.

El cuerpo de la mujer es tomado no como fuente de subjetividad sino como algo inmanente, sin deseo,
separandolo de su trascendencia. Beauvoir reconstruye diferentes concepciones de la belleza y de la
corporalidad femenina entre diferentes culturas y encuentra un factor comun.

Entorpecido porla grasa o, tan diéfano que todo esfuerzo le esta prohibido, paralizado por los incomodos ropajes
y por los ritos del decoro, es entonces cuando se le presenta al hombre como su cosa. (BEAUVOIR, 2015, p. 160)

Elfin delos mitos apuntan a convertir ala mujer en un objeto deseable para un sujeto que debe poseerla.
Asila mujer se torna un artificio que debe encarnar un imposible. Inventada por el hombre es un objeto
de lujo, un bien de consumo que define quien es él. Sumida en las apariencias, la belleza de la mujer, su
inteligencia, su encanto, y elegancia son signos de la fortuna del marido. Todo hombre “exhibe a su mujer,
porque cree mostrar asi sus propios méritos.” (BEAUVOIR, 2015, p. 179)

Lasociedad definida porlos varones exige que la mujer encarne y se reconozca en ese destino impuesto.
En este sentido, el eterno femenino puede ser andlogo a la cosa-en-si dogmatica, de la que la persona
dogmatica no da cuenta, pero la persona idealista, mediante la reflexidn, si. Si bien Fichte dice que esta
cosa-en-si es incognoscible, lo es solo para el dogmatico. Porque no por eso deja de ser una creacién
humana que se inventa para no hacerse responsable de la propia libertad.

Al sistema patriarcal moderno, en conjuncion con el sistema capitalista, le interesa dividir en esferas
publico /privada alos cuerpos. Y también imponer qué cuerpos son los que tiene que domesticar para que
resulten utiles a ese binarismo. Independientemente del sexo, los cuerpos son entendidos como objetos

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



92

sobre los que se construye un deber ser. Es por esto porlo que lo entendemos como un sistema dogmatico
que construye una cosa en si en los términos de Fichte'.

El dogmatismo comparte sus caracteristicas con el sistema patriarcal. En principio es un sistema que
inicia con la decisioén de negar la libertad, haciendo de esta una cosa. El dogmatismo no niega la libertad,
pero si la torna un efecto de una causa desconocida. En la modernidad, los tnicos seres libres son los
varones —con ciertos atributos-. Y esta libertad es un producto de un pacto que sujeta y subyuga a la mitad
de la poblacion. Ademads, esa libertad civil es frdgil en el sentido que depende de la “buena accién” de las
mujeres en sus roles impuestos de esposas / hijas / madres. Por lo que, no solo toma a las mujeres como
objeto, sino que los varones se tornan a si mismos como cosas que se definen en reciprocidad por otras cosas.

Por otro lado, el patriarcado como el sistema dogmatico, tiene las mismas consecuencias practicas y
tedricas: fatalismo, mecanicismo, determinismo, materialismo y despotismo. El sistema patriarcal es fatalista
porque no admite mds que dos modos de ser de los sujetos. Estigmatizando, violentando y reprimiendo
no solo a quienes “cumplen” o se identifican con el cuerpo, género y la orientacién sexual asignados. Sino
también a quienes que no asumen la cis-heteronormatividad. Es decir, silencia y desconoce alas personas
intersex, trans, no binaries, homosexuales, etcétera. Es mecanicista porque toma un dato orgdnico como
inalterable. Esto es, como parte de un engranaje, que no se puede modificar y asume que siempre ha
funcionado de esa manera. Asi pretende asegurar que cada pieza hard bien su parte — cumplir un rol social-
para que el resto funcione. En lugar de ver personas libres, ve objetos automdticos y formateables a gusto
de la cosa-en-si. Es también un sistema determinista en el sentido que toma un solo aspecto de los seres
humanosylo vuelve destino. En el caso de los cuerpos gestantes, como el de las mujeres cis, toma ese dato
y busca hacer de la maternidad un unico destino. Ademds, impone cémo debe ser esa gestacion y como
se debe maternar. Finalmente es un sistema despotico porque despoja a las mujeres y diversidades de su
agencia civil/ politica, de los derechos y del ejercicio de la ciudadania plena, encerrandolas en el hogar y
enviando a lo queer al armario.

El patriarcado puede ser asumido como un sistema dogmatico porque estimula una la trama cosificante y
dependiente. Esta trama impide la creacién ylas relaciones libres entre las personas entre si y consigo mismas.

Segunda parte
¢Cémo se habita un cuerpo?

La deduccién dela corporalidad idealista que se encuentra en el Fundamento del derecho natural permite
analizar problemdticas que el propio Fichte no fue capaz de imaginar. Elidealismo deduce al cuerpo como
la esfera que el yo se atribuye para ejercer sulibertad. La deduccién trascendental no distingue géneros. No
toma al cuerpo como una propiedad privada, nilo trata como incapaz de recibir los estimulos del entorno.
El cuerpo no encapsula al alma, sino que es esencial para comprender la intersubjetividad.

En el apartado anterior desarrollamos la educacion subjetivo-corporal que los cuerpos entendidos como
mujeres reciben. Con esto me refiero a las maneras en las cuales se forman las subjetividades a partir de
un 6rgano, que intenta forjar de manera determinada un modo de ser encarnado. Un cuerpo con una
figura racional que recibe influencia del medio en el que estd para constituirse, pero también proyecta su
influencia. Este modo de ser encarnado se verd, es intersubjetivo.

'Fichte reproduce un dogmatismo patriarcal en su deduccion del matrimonio en el Apéndice del Fundamento..., aportando a
la perpetuacion y consolidacion del eterno femenino, al afirmar que la esposa debe entregar su personalidad al marido.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



93

Para Fichte el cuerpo tiene una doble dimensidn, es ala vezla expresion “viva de la conciencia en el mundo
sensible, el simbolo de lo humano en la realidad” y “es un conjunto peculiar de materia presuntamente
coaccionado por las leyes mecénicas de la naturaleza” (GAUDIO, 2004, p. 2) El cuarto teorema que
estd en el pardgrafo V del Fundamento... deduce al cuerpo. Y explica la sintesis dialéctica entre el sentido
organico necesario y el aspecto de la voluntad libre de la conciencia encarnada.

En el paragrafo V se encuentra que el cuerpo material es condicion de posibilidad para que el sujeto
pueda ejercer su voluntad en el mundo. Con su voluntad, un yo no solo interviene en el mundo sensible
sino también con sus acciones puede interferir “en la esfera de libertad de otros seres semejantes a si.”
(CORSICO, 2019, p. 12) Las acciones propias y de otros cuerpos pueden afectar a otros.

Fichte afirma que cada persona tiene una esfera que le pertenece solo a si y le permite distinguirse de
otras. “El ser racional no puede ponerse como individuo operante sin atribuirse un cuerpo material y sin
por ello determinarlo” (FICHTE, 1994, p. 147) Para actuar en el mundo empirico, el yo se da un cuerpo
material capaz de determinar. La esfera del yo racional finito se encuentra limitada en sus acciones libres
posibles por el no-yo. El cuerpo material que el yo se atribuye es parte de la limitacion, pero sin esta, no se
podria realizar efectivamente ninguna accién voluntaria. El cuerpo material es articulado en la totalidad
de sus miembros por la voluntad. Lejos de ser una herramienta exterior del yo, el “cuerpo es el modo de
estar instalado en el mundo, un mundo con el que se ha encontrado al actuar” este mundo es “el lugar de
realizacién de acciones” (LOPEZ DOMINGUEZ, 2023, p. 222)

El quinto teorema explica la imposibilidad de tener una conciencia encarnada finita sin que existan otras,
introduciendo la intersubjetividad. “La persona no puede atribuirse un cuerpo sin ponerlo como estando
bajo elinflujo de una persona fuera de ¢l, y sin determinarlo ulteriormente de este modo.” (FICHTE, 1994,
p- 151) Toda conciencia recibe una influencia exterior “puesta como ejercida sobre la persona determinada.”
(FICHTE, 1994, p. 152) Debido a que el ser racional es un ser individual y no un ser racional en general.
La influencia exterior es condicién “exclusiva de toda conciencia.” (FICHTE, 1994, p. 151)

Este teorema permite comprender cémo las acciones de un yo repercuten sobre otras personas. También
que, al actuar, cada cual encuentra limites y debe suprimir la actividad libre. Cada yo finito puede recibirla
influencia externay ponerla enla conciencia como influencia de una persona exterior. “Ninguna influencia
puede ser ejercida sobre el sujeto si éste no se somete por su propia libertad a la impresion sucedida y no
laimita internamente.” (FICHTE, 1994, p. 155) Las personas se encuentran en el mundo sensible y en su
actuar se diferencian de otras personas. Para poder actuar, no obstante, cada yo corporal necesita de otros
sujetos “para poderlos reconocer y para poder reconocerse, porque no goza de una condicién atémica...
requiere del enlace reciproco para saberse a s mismo.” (GAUDIO, 2004, p. 7) La condicién de posibilidad
de que exista una conciencia encarnada es que existan otras conciencias.

Hay una limitacion que cada persona racional hace de sus facultades para relacionarse con otras personas.
De esta manera, surge el criterio de acciéon reciproca de los seres racionales.

Estos influyen necesariamente unos sobre otros bajo el supuesto de que el objeto de la influencia tiene un sentido,
no como si fueran meras cosas a modificar mediante la fuerza fisica con vistas a sus fines. (FICHTE, 1994, p. 157)

La influencia mediante la libertad de cada ser racional puede modificar efectivamente a una persona
fuera si. No por el contacto fisico-corporal, sino por una materia més sutil. A través de la comunicacién
racional, oral, la persuasion o la exhortacion.

El trato que doy a otras personas, como un espejo, es el que me doy a mi misma. Por ello,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



94

si un ser racional influye sobre otro como si fuese mera materia, también es afectado el sentido inferior del mismo
e, incluso, de una manera necesaria y completamente independiente de su libertad. (FICHTE, 1994, p. 160)

El modo en el cual cada yo trata a otras personas repercute en cdmo ese yo se vea a si misma y en
consecuencia trate a las demds. Fichte desde la comunidad necesaria de seres libres ha derivado ambos, la
comunidad y el mundo sensible como “condicién de posibilidad de la autoconciencia.” (FICHTE, 1994, p.
160) En este punto, aparece la reciprocidad. La autoconciencia es consecuencia de un ser racional externo
alyo. Es formada, aprendida y depende de la aceptacion o no de lainfluencia exterior por parte del yo. “La
posibilidad de la manifestacién de mi libertad depende de que haya tenido lugar la influencia del otro.”
(FICHTE, 1994, p. 161) Es imposible ser libre sin que haya otros seres libres que influyan libremente.
Entre la facultad racional y la realidad efectiva hay una distancia que se salva gracias a la exhortaciéon de
otra persona. “Mi racionalidad depende por consiguiente del arbitrio, de la buena voluntad de otro.”
(FICHTE, 1994, p. 161) La otra persona esté obligada “a tratarme a mi como un ser racional... aquella
relacion originaria es ya una accién reciproca.” (FICHTE, 1994, p. 162)

Larazon es de lo que la especie se vale a falta de un instinto natural. Un individuo de la especie cuando
nace necesita la ayuda voluntaria de otras personas. Sin esta cooperacion, no podria sobrevivir ya que no
nace con instinto que guie en la supervivencia. La naturaleza retira su mano apenas arroja al recién nacido
fuera del vientre.

Cualquier animal es lo que es: solo el hombre no es originariamente nada. Lo que él debe ser tiene que llegar a
serlo, y ya que debe ser un ser para s, tiene que llegar a serlo por si mismo. (FICHTE, 1994, p. 166)

Frente al desamparo, la humanidad se confia a si misma su hacerse. Urge sefialar que, si bien en el texto
Fichte habla a partir del nacimiento y, podria entenderse que plantea que en el vientre actia la naturaleza,
no obstante, habla de la voluntad de quienes cuidan a quien recién nace. Antes de nacer se depende del
querer de quien gesta. Sin ese acto volitivo y, por tanto, libre, no se puede llegar a existir.

La humanidad para Fichte es resultado de la “libre accién reciproca mediante y segiin conceptos, aquel
dar y recibir conocimientos.” (FICHTE, 1994, p. 134) No es un producto natural ni mecénico. La especie
se crea y recrea a si misma mediante la formacién. La comunidad tiene un rol vital en la formaciény enla
creacion de personas libres. Pero, nos lleva a preguntar ;qué pasa si habitamos el cuerpo desde un sistema
dogmatico, que, por otra parte, es el sistema en el que nacemos casi involuntariamente?

Estar en el sistema idealista permite notar que cada yo debe poseer una causalidad sobre la materia
corpérea. Hay una parte libre del cuerpo que tiene que poder liberar de la coaccién a la parte sometida.
Fichte desarrolla una antropologia que, similar a Beauvoir, no admite esencias, sino que afirma que ser
humano es aquello alo que alguien llega a ser gracias ala accién reciproca. Ponen de relieve la formacion,
la educacion, la cultura para ser quienes somos. Y entonces, se logra ver que, para salir del dogmatismo,
se necesita de algo més que la propia individualidad.

Aparece asi, la oportunidad de pensar en'y con la propuesta del sistema de Fichte la construccion cultural
delas corporalidades. En el proceso reciproco que se da entre las personas, Fichte dice que la interiorizacion
delainfluencia de las personas entre si es libre. Y que todos aceptan la influencia voluntaria. Que sealibre,
entiendo puede tener un doble significado. Por un lado, que son influencias contingentes, que se dan de
un modo, pero pueden ser de otro, ya que no responden a leyes naturales ni mecénicas. Por otro lado, estd
el aspecto mds idealista, que tiene que ver con hacer consciente, reflexiva y critica la influencia.

Cuando me ocupé de la Primera introduccién senalé que todas las personas tienen un primer contacto con
el mundo desde un sistema dogmatico. Por otro lado, en el Fundamento... se ve que cada influencia se recibe,
aceptay se pone en la conciencia como tal. Esto lleva a pensar que es posible ver las influencias aceptadas,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



95

y no propias, desde el idealismo. En el dogmatismo, la conciencia no puede distinguir esta influencia, las
asume acriticamente. Asi, cada vez que alguien ve un cuerpo, naturaliza ciertas pricticas, prejuzga y senala
sulugar de pertenencia. Cree saber sobre los deseos, generaliza emociones, tratos y modos de ser. De esta
manera se impone colectiva y reciprocamente lo que desarroll¢, siguiendo a Beauvoir, eterno femenino.

Conclusion

En este trabajo desarrollé la distincién idealismo-dogmatismo y logré caracterizar y afirmar que el
patriarcado es un sistema dogmatico. Para lograr esto, recurri al trabajo de Pateman sobre el concepto de
patriarcadoy el contrato sexual. También acudiala nocién de eterno femenino, desarrollada por Beauvoir
para encontrar la manera en la cual se imponen a los cuerpos y subjetividades femeninas un modo de ser.
Afirmé que esto es andlogo a la cosa-en-si dogmatica, tal como la presenta Fichte.

En la segunda parte del trabajo repuse brevemente la deduccion trascendental del cuerpo, para pensar
como el entramado patriarcal-dogmatico repercute en los cuerpos. Fichte escribe sobre la intersubjetividad,
y la formacidén de cada conciencia encarnada a través de la libertad y la accidn reciproca. Se hizo visible
que el sistema dogmatico-patriarcal propone tratar a los cuerpos no como racionalidad libre encarnada
sino como meros objetos. Desplegando una cultura que oprime alo largo de los siglos. Logré mostrar que
no es incognoscible. Responde a relaciones de poder que pretenden imponerlo como tal. Empujando al
tetichismo ciego, al consumo antiético y desvincular, cuyas consecuencias son lamentables.

Logré desplazar la Doctrina de la Ciencia para comprender una trama en la que las mujeres y personas
LGBTIQ+ sufren incontables tipos de violencias y discriminaciones por ser quien son. El espiritu idealista
invita a actuar, no a paralizarse.

Encontré que muchas veces el reflejo con el que creemos conocernos no es nuestro. Estd elaborado
por una cosa-en-si machista, dogmitica y violenta, que hace vivir —o ahogarnos- en un mundo sin
libertad. Descubro que, para ver, hay que (re)entrenar la mirada y desactivar el espejo que forma nuestro
contrincante diciendo quienes debemos ser. La filosofia desafia constantemente ese espejo que no refleja
nuestra potencia. Impulsa a buscar y crear una manera de ser libre.

Pretendo entonces, con este trabajo contribuir a sacudir al oponente, erradicarlo de conjunto. Y ayudarnos
a construir nuevos mirares, entre los que vemos y actuamos intersubjetivamente. Contribuyendo a la
construccion de interioridades que afirmen nuestra libertad, nuestra amabilidad y finalmente, hagan que
lo que somos, lo que queremos ser y lo que encontremos en el futuro sea reflejo de esa emancipacion.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



926

Referencias bibliograficas

Arrese Igor, H. (2014) “El cuerpo como punto de articulacién entre el derecho puroy el derecho aplicado
en la teoria fichteana” de 1796/1797. Estudios de filosofia (50), 87-102.

--- (2014), “El reconocimiento de derechos y de capacidades en la teorfa fichteana del derecho natural’,
en Areté, Revista de Filosofia, Vol. XXVI, N° 1, pp. 109-127.

Cérsico, L. (2019). Cuerpo, figura y reconocimiento en Grundlage des Naturrechts (1796/1797) de J.
G. Fichte. Philosophia, 75(1), 9-32.

De Beauvoir, S., (2015) El Segundo Sexo. CABA. Debolsillo.
Fichte, J.G. (1984). Primera y Segunda Introduccién a la Teoria de la Ciencia, trad., J. Gaos. Madrid, Alianza.

---. (1994). Fundamento del Derecho Natural, trad. Villacafias Berlanga, Ramos Valera y Oncina Coves,
Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.

---(1987). Doctrina de la Ciencia nova methodo, trad., J. Villacaiias y M. Ramos, Natdn. Valencia.
--- (2013), Fundamento de toda la Doctrina de la ciencia, trad. Cruz, ].C. Gredos.Madrid.

Gaudio, M. (2004). “La dialéctica en el cuerpo propio de Fichte” en Universidad Nacional de La Plata.
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacién. Departamento de Filosofia, La Plata.

---(2015) “Elidealismo de Fichte como “Kantismo bien entendido”: dispersién, unidad y Yoidad, Revista
de Estud(i)os sobre Fichte [En linea], 10.

Goddard, J-C. (2020). La filosofia fichteana de la vida. Trad. Goldstein V., Hekht. CABA.

Lépez Dominguez, V. (2019). “La conciliacién de la libertad con la naturaleza’, en Gaudio, M. y Solé, J.
(eds). Fichte en el laberinto del idealismo. RAGIF Ediciones, CABA, pp. 467-487

---.(2023). Fichte o el yo encarnado en el mundo intersubjetivo. RAGIF ediciones. CABA.

---.(1996). “El cuerpo como simbolo: la teorfa fichteana de la corporalidad en el sistema de Jena’, en V.
Lépez- Dominguez (ed.), Fichte 200 afios después, Editorial Complutense, Madrid, pp. 125-141.

---.(2024). Caleidoscépico Fichte, CABA, RAGIF Ediciones.
Pateman, C. (2019), El contrato sexual, trad. Femenias M.L., Ménades editorial, Madrid.

Rojas Sierra, N. (2012). “La tathandlung como salida de la cosificacién: Fichte frente al escepticismo de
Schulze”, en Revista de Estudiantes de Filosofia, Universidad Nacional de Colombia.

Segato, R. (2016). La guerra contra las mujeres. Tinta de limén. CABA.

Solé, J. (2012), “Necesidad, libertad y filosofia en Fichte. Una lectura de la Primera Introduccién a la
Doctrina de la Ciencia de 1797” en Endoxa: Series Filoséficas, N° 30, pp. 433-456, UNED, Madrid.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



97

--- (2019); “El dogmatismo consecuente es un idealismo: Fichte ante Spinoza en las Introducciones a la
Doctrina dela Ciencia”; en Gaudio, M. y Solé, J. (eds.). Fichte en el laberinto del idealismo. RAGIF Ediciones,
CABA, pp. 211-230

Suarez Tomé, D., (2022) Simone De Beauvoir. Filésofa de la Libertad, Galerna. CABA.

Villacafas Berlanga, J.L., (1994) “Fichte y el derecho natural: de la constitucién social de la individualidad
ala categoria politica de nacién” en Fichte, ].G., Fundamento del Derecho Natural, trad. Villacanas Berlanga,
Ramos Valera y Oncina Coves, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 84 -97 DOI: 10.5380/dp.v22i2.100721



28

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora?
Um comentario deslocado sobre a doutrina
da Ciéncia e a filosofia indiana

Can Fichte’s philosophy be transformative? A dislocated commentary on the Doctrine
of Science and indian philosophy

Thiago S. Santoro
Universidade Federal de Goids
thsantoro@gmail.com

Resumo: O presente artigo apresenta um comentario sobre a obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte
and Heidegger, pioneiro estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade do
Havai. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber revela simultaneamente um belo exemplo de exercicio de filosofia
comparada, apresenta uma interessante e nao-ortodoxa interpretacao sobre o conceito fichtiano de intuicao
intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma transformacao filoséfica no
sentido forte do termo. A exposicao se divide em trés etapas: primeiramente, descrevo a leitura de Taber a respeito
da tese de Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis
mutandis, no principio da doutrina da ciéncia. Uma terceira e Ultima parte do artigo desenvolve, de forma bastante
abreviada, um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no ambito mais amplo da obra fichtiana.

Palavras-chave: Fichte; Shankara; Filosofia comparada; Filosofia indiana; Consciéncia; Intuicao.

Abstract: The present article offers a commentary on Transformative Philosophy: A Study of Sankara, Fichte, and
Heidegger, a pioneering comparative study by John Taber, published in 1983 by the University of Hawaii. A careful
reading of Taber’s text simultaneously reveals a fine example of comparative philosophy in practice, presents an
interesting and unorthodox interpretation of Fichte's concept of intellectual intuition, and, above all, posits the idea
of a transformative philosophy or a philosophical transformation in the strong sense of the term. The discussion is
divided into three stages: first, | describe Taber’s reading of Shankara’s thesis, then, in the second part of the text,
| examine how this thesis reappears, mutatis mutandis, in the principle of the Science of Knowledge. The third and
final part of the article briefly develops an essay on how this proposal could be understood within the broader
scope of Fichte’s work.

Keywords: Fichte; Shankara; Comparative Philosophy; Indian Philosophy; Consciousness; Intuition.

Recebido em 16 de abril de 2025. Aceito em 11 de junho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n.2, dez. de 2025, p. 98 - 107 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



29

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora? Um comentario deslocado sobre a doutrina da ciéncia
e a filosofia indiana

Vivemos uma época filosofica de profundos deslocamentos. A partir da recente eclosao do movimento
descolonial colocou-se em questao, em multiplos aspectos, o cdnone ou paradigma da histéria do pensamento
hd muito estabelecido pela cultura ocidental europeia. A filosofia hoje j ndo comporta mais um modelo
explicativo exclusivo, que demarcou sua exclusividade tanto do ponto de vista do género, daraga e da classe
social, quanto no que se refere a exclusdo geogréfica e linguistica. Precisamos agora reinterpretar o cinone
tomando em considera¢do ndo apenas determinados nomes de autoras e autores antes ignorados, mas
sobretudo levando em conta um amplo universo de pensamento humano desenvolvido pelo sul global,
uma imensa gama de escolas e correntes de pensamento filoséfico que — a partir do que erroneamente
julgou, invalidou e perpetrou Hegel' - jamais foi lida como verdadeira filosofia.

Essa exclusio tornou-se emblematica especialmente no modo como a tradigao do velho continente expressou
sua recepgio (ou a falta dela) da filosofia oriental. Se nos restringirmos ao periodo moderno da filosofia, até
mesmo o entdo denominado renascimento oriental® europeu, inaugurado pelas primeiras tradugoes diretas
de obras em sanscrito, enaltecido e promovido pelos irmaos Schlegel e por Schopenhauer, nao se mostrou
suficiente para alterar, por exemplo, o lugar (ou o nao-lugar) da filosofia indiana na histéria do pensamento
humano, nem para considerar criticamente o mito da origem puramente grega do pensar filoséfico’.

Nao pretendo, contudo, aprofundar-me aqui nesses debates especificos. Minha intencido no presente
artigo é simplesmente a de comentar uma aproximagao peculiar, para nao dizer completamente original,
realizada por um trabalho peculiar, e, por que nio dizer, completamente descartado no debate da Fichte-
Forschung. Refiro-me mais precisamente a obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte and
Heidegger, pioneiro* estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade
do Havai. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber, cujo mero titulo certamente deve ter despertado
preconceitos anti-orientalistas tipicos em seus nao-leitores, revela simultaneamente um belo exemplo de
exercicio de filosofia comparada, apresenta uma interessante e nao-ortodoxa interpretagao sobre o conceito
fichtiano de intuicio intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma
transformagao filoséfica no sentido forte do termo.

Para tanto, dividirei a exposicio em trés etapas: primeiramente, descrevo aleitura de Taber arespeito datese de
Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis mutandis, no
principio da doutrina da ciéncia. Uma terceira e ultima parte do artigo desenvolve, de forma bastante abreviada,
um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no 4mbito mais amplo da obra fichtiana.

A primeira parte do livro de Taber é dedicada a uma apresentagao do eixo fundamental de argumentagao
monista de Sankara (700 - 750?). Na tradi¢io filosofica indiana, Sankara é considerado o grande sistematizador

!'Virias sao as passagens na obra de Hegel que atestam esse juizo equivocado. A mais conhecida delas constitui um subcapitulo do
curso sobre Historia da Filosofia, emblematicamente intitulado “A eliminagao do oriente e de sua filosofia”. Cf. HEGEL 1996, p. 92.

*A expressdo tornou-se célebre a partir da obra de Raymond Schwab, La Renaissance Orientale, publicada em 1950. Além dessa
obra de referéncia, hd um artigo interessante de Octévio Botelho que apresenta em detalhe esse percurso de apropriagao europeia
da tradigao oriental, especialmente no que se refere a filosofia indiana. Cf. BOTELHO 1999.

3Sobre essa questdo ¢ interessante consultar o debate desenvolvido por Tola e Dragonetti, cujo objeto de andlise parte de uma
avaliagao critica das teses hegelianas. Cf. Tola, Fernando; Dragonetti, Carmen. 2008. Filosofia de la India: del Veda al Vedanta. El
sistema Samkhya. El mito de la oposicién entre “pensamiento” indio y “filosofia” occidental. Editorial Kair6s.

*Na verdade, hd um tnico precedente, indicado pelo prérpio Taber: o breve ensaio de Rudolf Otto no apéndice de seu West-
Ostliche Mystik.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



100

do Advaita Vedanta, doutrina epistémica e metafisica que defende uma leitura radicalmente nio dualista
da realidade dltima. Boa parte do esfor¢o filoséfico de Sankara se desenvolve a partir dos comentérios
que o autor elabora sobre os Upanishads, os Brahmasutras e o Bhagavad-Gita, tentando extrair desses
diferentes estilos de escrita aquilo que ultrapassa o mero conteudo ritualistico, investigando sobretudo
como essas antigas escrituras, cada qual a seu modo, corroboram a tese monista Advaita e a teoria da
consciéncia que a sustenta.

Nao cabe aqui, no entanto, explicitar todos os detalhes filolégicos e sdcio-culturais que permeiam esse
debate, algo que pela distincia linguistica, temporal e geografica nos levaria muito longe. De acordo com
Taber, a tese do monismo estrito defendido por Sankara é baseada na célebre passagem fundamental
(Mahavdkya) em Chandogya Upanishad, difundida no 4mbito intelectual europeu a partir da obra de
Schopenhauer, Tat Tvam Asi - “Aquilo és tu” Ainda que as possibilidades de interpretacdo dessa proposi¢ao
enigmdtica tenham gerado um intenso debate entre multiplos desdobramentos da prépria tradi¢io Vedanta,
Sankara pretende empregé-la no desenvolvimento de seu monismo radical como expressio da perfeita (e
a primeira vista paradoxal) identidade entre sujeito e Absoluto, ou, nos termos da tradigio védica, entre
Atman e Brahman. Nesse sentido, a estratégia fundamental do fil6sofo indiano é demonstrar como essa
identidade profunda é estabelecida a partir do conceito de consciéncia, ou mais precisamente, a partir de
uma transformacao significativa do conceito habitual de consciéncia, conforme os argumentos elaborados,
como indica Taber, principalmente nos comentdrios ao Brahmasutra e ao Brhadaranyaka Upanishad.

O primeiro passo da argumentag¢ao de Sankara assume a defini¢ao tradicional ou escritural da natureza
de Brahman como causa ultima do universo, um principio causal absoluto definido como onipotente,
onisciente, e sobretudo incondicionado. Defensores da leitura filoséfica dualista, como por exemplo os
seguidores da escola Samkhya, que postulam um principio causal fundamentado na matéria inconsciente,
alegam, de acordo com Taber, o seguinte:

Brahman, se fosse onisciente, teria que sé-lo em virtude da capacidade de saber tudo (sarvajnanasaktimattvena),
em vez de estar sempre engajado no ato de conhecer. Pois se sempre soubesse ativamente, entdo nio teria
independéncia em relagio a essa atividade; seu conhecimento nio seria um ato deliberado que pudesse comegar
ou parar a vontade. (1983, p. 30)°

Vemos que a base da critica dualista da escola Samkhya reside em apontar uma inconsisténcia entre os
atributos da onisciéncia e da incondicionalidade de Brahman, pois um ser supremo que sempre conhece
parece estar porisso condicionado ao ato de conhecer, torna-se refém de sua prépria onisciéncia, ou perderia
ainda sua onipoténcia caso nao pudesse ndo conhecer. A refutacio apresentada por Sankara indica, pelo
contrdrio, que é justamente esse estatuto continuo do saber, enquanto atributo fundamental do principio
supremo ou Brahman, aquilo que refor¢a e comprova sua incondicionalidade. Nas palavras de Taber,

Em esséncia, Sankara argumenta que se Brahman estivesse sempre ativamente envolvido no conhecimento,

entdo isso teria que contar a favor de sua onisciéncia e nao contra ela. Precisamente quando o conhecimento nao

é permanente e s vezes se sabe e as vezes nao, hd falta de onisciéncia. No entanto, isso nao representa nenhum

problema quanto & independéncia de Brahman, pois indicamos a independéncia do sol quando dizemos que ele
‘queima” ou “brilha”, embora seu calor e luz sejam continuos.(1983, p. 31)

Uma segunda objecao da escola dualista & mesma tese de Sankara sugere que estabelecer o saber ou
conhecimento absoluto como esséncia da propria natureza de Brahman, considerado como principio
causal do universo, implica uma distor¢do do que entendemos por conhecer, a¢do que supostamente
pressupde certas faculdades cognitivas, bem como certos objetos para a cognigao. A posi¢ao da critica
dualista é assim descrita por Taber:

5Cf. SCHOPENHAUER 2005, pp. 295; 454; 476.

¢Todas as tradu¢do sao minhas, exceto quando indicado o contrario.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



101

néo se poderia dizer que Brahman conhecia alguma coisa antes da criagao do universo. (Nao pode ser sempre um
conhecimento ativo.) Pois nesse momento nao existiam instrumentos de acao (nem quaisquer objetos a serem
conhecidos). E sem instrumentos como o corpo e os sentidos, o conhecimento nao pode surgir. (Idem, p. 30)

A resposta de Sankara mais uma vez equipara a figura do sol ao principio onisciente e incondicionado,
alegando que a natureza ou esséncia cognitiva de Brahman permanece constante e consciente mesmo na
completa auséncia de qualquer objeto:

A objegio de que se pode dizer que o sol queima ou brilha porque est4 em relagao a um objeto a ser iluminado
ou a um objeto a ser queimado, ao passo que Brahman antes da criagio nao o faz, Sankara responde que mesmo
na auséncia de qualquer objeto especifico, diz-se do sol que ele brilha; assim também pode ser dito de Brahman,
na auséncia de quaisquer objetos, que ele “pensa”. (Idem, p. 31)

Aqui chegamos ao ponto central da andlise proposta por Taber. Para Sankara, a identidade fundamental
entre o eu e o Absoluto depende da compreensio da natureza da consciéncia pura como um estado
radicalmente livre e incondicionado, na medida em que uma tal consciéncia nao depende darelagdo entre
sujeito e objeto, e consequentemente nao pode ser pensada a partir do modelo usual e bem conhecido
da relagao intencional. Mais do que isso, Sankara propde a tese de que a propria esséncia comum entre
Brahman e Atman é justamente essa consciéncia pura, ser consciente eterno e imutavel, muitas vezes descrito
na literatura sagrada indiana como o puro observador’. Como afirma Taber, indicando de modo mais
explicito o estatuto metafisico da consciéncia defendido por Sankara, “o eu ¢ essencialmente consciente,
mas na verdade consciente de tal maneira que nao necessita de um objeto do qual seja consciente. Sua
consciéncia é pura. (... ) a consciéncia pura é essencial para o eu, nio como uma propriedade, mas antes
como sua substéincia.” (1983, p. 33)

Assim, a posi¢ao metafisica de Sankara foi muitas vezes imediatamente rejeitada em fungao da assungao
de um estado incomum ou inacessivel de consciéncia como pressuposto de seus argumentos. Além disso,
se 0 objetivo principal do Advaita Vedanta é conduzir seu interlocutor & compreensao monista radical
da identidade entre o eu e o Absoluto, e com isso estabelecer o fundamento dltimo do conhecimento, o
argumento parece gerar uma espécie de paradoxo, pois, conforme Taber explicita:

a consciéncia ¢, segundo ele, indeterminada e sem objeto. Mas a propria palavra ‘consciéncia’ - em sanscrito,
aparentemente, como em inglés - implica que esteja presente um objeto de consciéncia, o que a torna determinada,
pertencente a uma classe de estados especificos de consciéncia. (Idem, p, 41)

No entanto, e aqui encontramos uma contribuicio interessante da leitura de Taber. A proposta
de pensar a filosofia do Advaita Vedanta enquanto filosofia transformativa ou transformadora tem por
principal objetivo indicar como o discurso aparentemente paradoxal das teses de Sankara almeja superar o
sentido usual do conceito de consciéncia, e pretende realizar essa superagao ao demonstrar por via negativa
ainsuficiéncia da acepgao comum, o que significa dizer também que a compreensao genuina da ideia de
consciéncia pura depende, em ultima instincia, de uma experiéncia direta dessa consciéncia pura. E isso,
segundo a leitura de Taber, ocorre por uma dupla via transformadora, ou em dois niveis distintos: (1) a
partir de um conjunto de pressupostos praticos de purificagao ou elevagao do espirito, que na tradigao
indiana cléssica assume multiplas formas, sendo a mais conhecida delas o caminho éctuplo que Patanjali
descreve na sua sistematizagio do yoga - é o que Taber denomina por nivel pré-cognitivo®; (2) através
da elucidagdo conceitual dessa realidade sempre presente da consciéncia pura como nossa natureza mais

7 Os termos aqui sao multiplos, a depender de qual tradigao estamos tratando: Sakshi, Atman, Purusha, dentre outros.

$“O primeiro é o nivel pré-cognitivo que implica a eliminagio da “impureza” - as fontes psicofisiolégicas (samskaras) do
comportamento e das crengas que perturbam a totalidade da vida e reforcam o sentido de si mesmo como um individuo separado,
distinto de um Outro. Esta purificagio é acompanhada por uma expansao ou esclarecimento da consciéncia” (TABER 1983, p. 63-4)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



102

intima ou mais profunda, o que implica na transformagao de sentido dos termos que tentam nomear essa
realidade; — Taber descreve essa etapa como conhecimento explicito (proposicional)®.

Além disso, nao parece fazer sentido a recusa prima facie de uma realidade ao menos possivel de outra
forma de consciéncia, simplesmente porque o conceito filosofico tradicional de consciéncia tenha ignorado
tal possibilidade a partir de sua definigao restritiva, ou mesmo quando nao tenhamos a experiéncia direta
dessas outras possibilidades para além do que determina nossa consciéncia atual ou usual:

nao hd razdes formais para julgar impossiveis outros modos de experiéncia ou consciéncia. Isto significa que nao
ha razdes formais para julgar que a consciéncia deva ser intencional, potencialmente dirigida a vérios tipos de
objetos e em constante mudanga — numa palavra, sensorial. Esse é 0 nosso modo habitual de consciéncia. Mas
certamente ¢ errado fazer afirmagoes sobre o que deve ser o caso com base no que ¢ ordindrio ou habitualmente
o caso. (TABER 1983, 102)

Por isso Taber confere a ideia da consciéncia pura, tal como o propde Sankara, um cardter meramente
problemitico, e ndo simplesmente absurdo (1983, p. 54). Assim, do ponto de vista argumentativo, o
discurso filoséfico do monismo Advaita Vedanta serve como ferramenta de reconhecimento de uma
realidade sempre presente e fundante do préprio individuo, reconhecimento de “uma auto-intui¢ao que
precisa apenas ser articulada para se tornar evidente.” (idem, p. 60) O engano, que nesse caso é sempre um
autoengano, é provocado pela tentativa de esgotar a compreensao da natureza da subjetividade consciente
através das possibilidades ja empiricamente conhecidas de sua descrigao conceitual, ou melhor, o engano
é tomar uma das ferramentas do reconhecimento pela realidade a ser reconhecida. Em certa medida
devemos, como ja antecipou Fichte em 1804, jogar a escada fora depois de usé-la.

II

Afilosofia de Fichte comega, de forma inica, com uma prescrigio: a demanda de pensar a si mesmo. Isto nao significa
que se deva pensar sobre si mesmo; em vez disso, é preciso retirar-se da consciéncia do mundo e concentrar-se na
consciéncia interior e, assim, fazer um ajuste fundamental no seu modo de consciéncia. A doutrina da ciéncia ¢ prética
desde o seu inicio, na medida em que comega nao com uma afirmagao, mas com algo a fazer. O empreendimento
da doutrina da ciéncia nao pode ser realizado se nio se praticar o ato em questio. (TABER 1983, p. 70)

A doutrina da ciéncia inicia por um ato. Mas em que exatamente consiste esse ato? Um primeiro problema
surge na propria escolha de tradugao dos termos empregados por Fichte. No original do texto utilizado por
Taber — no bem conhecido inicio da Primeira Introdugdo a Doutrina da Ciéncia, encontramos mobilizados
termos relativos ao olhar e a atengao, como designam respectivamente Blick e o verbo aufmerken''. A tarefa
inicial, portanto, nio constitui-se a partir de um pensar de si mesmo do eu, mas de um observar interno, de
um voltar-se da atengdo ou do “olhar” para a interioridade de si. Isso fica ainda mais claro no modo como
Fichte descreve esse mesmo ato na Segunda Introdugdo a Doutrina da Ciéncia:

Esse intuir de si préprio que se requer do filésofo, na realizagdo do ato a partir do qual o eu surge para ele, denomino
intuigdo intelectual. Ela é a consciéncia imediata de que eu atuo, e do que eu fago: ela é aquilo a partir do qual eu sei
algo, porque eu o fago. Que exista uma tal faculdade da intuigao intelectual é algo que nao se permite demonstrar
por conceitos, nem se pode construir a partir de conceitos aquilo que ela é. Cada um deve encontré-la de modo
imediato em si mesmo, ou jamais a conhecerd. A exigéncia de que se deva demonstra-la através de um raciocinio
¢ algo ainda mais extraordindrio do que o seria um cego de nascenga exigir a alguém que lhe explicasse, sem que
ele precisasse enxergar, o que as cores sio. (GA 14, pp. 216-217; SW 1463 - grifo do autor)

°“Em segundo lugar, ocorre num nivel de conhecimento explicito (proposicional) da verdadeira natureza de si, que informa
o confronto ingénuo com a consciéncia pura alcangado no primeiro nivel e culmina numa experiéncia direta dela” (Idem, p. 64)

"FICHTE GA11/8: 378; WL 1804; Nachgelassene Werke (NW) 11, p. 291

" “Merke auf dich selbst: kehre deinen Blick von allem, was dich umgiebt, ab, und in dein Inneres — ist die erste Forderung,
welche die Philosophie an ihren Lehrling thut. Es ist von nichts, was ausser dir ist, die Rede, sondern lediglich, von dir selbst.”
(FICHTE GA14,p. 186; SW I, 422 - grifo meu,).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



103

Nesse sentido, encontramos um paralelo bastante explicito entre a tese de Sankara a respeito da consciéncia
pura e o modo como Fichte concebe a expressio ‘intuicio intelectual’. Nao existe a possibilidade de
uma determinagio conceitual ostensiva do que constitui o teor ou contetido dessa intui¢io, justamente
porque seu conteudo é simplesmente um n3o-contetido, ou a0 menos um nao-conteudo na perspectiva
da determinagao conceitual de um contetido, um puro agir da consciéncia que se constitui ao captar-se
agindo'?. Por isso, tanto a intuigo intelectual de Fichte quanto a consciéncia pura de Sankara produzem
uma situagio epistémica andmala, na qual temos um saber sem objeto, uma aten¢io sem foco ou intengao
especifica, um olho que vé apenas o préprio olhar. Por isso também em ambos os casos a impossibilidade
de determinacio conceitual plena dessa situacao ou desse estado exclusivamente subjetivo ocorre por
forca do proprio conceituar, pelo fato de que qualquer conceituacio jd é uma biparticio, ja estabelece um
dualismo epistémico. Como enfatiza Taber a respeito desse ponto,

é evidente que a intuigio intelectual ndo tem relagio com os modos de discurso; é um recolhimento [withdrawal],
uma inversdo. O argumento de Fichte é que este ato espontineo define, no entanto, um tipo de conhecimento
auténtico e concreto. Pois é a natureza do eu como auto-reflexdo que estipula que ele pode, na verdade, que ele
deve ser abordado por um ato subjetivo, uma introversdo da mente. (TABER 1983, p. 134)

E bastante compreensivel que tal estratégia filoséfica tenha sido alvo de multiplas criticas, especialmente
no que se refere a impossibilidade de publicizar ou determinar de forma precisa uma via de acesso universal
a experiéncia ou ao ato sugeridos. No caso de Sankara, havia o atenuante de que estados de consciéncia
puraj se encontravam descritos em boa parte da literatura sagrada indiana. Fichte, no entanto, ao elaborar
a explicacdo do fundamento de seu sistema a partir da intui¢do intelectual, foi acusado em sua época de
misticismo sem sentido, de vazio intelectual e até de charlatanismo'?, se quisermos apenas mencionar por
exemplo as acusagoes desmedidas de Schopenhauer, seu ex-aluno'* em Berlim. A Doutrina da Ciéncia
apareceu aos olhos de vérios de seus contemporaneos — talvez em fungao de certa impenetrabilidade do
seu texto muito exigente e de dificil compreensao — como uma espécie de seita inicidtica restrita, como
um clube exclusivo para os eleitos.

No entanto, se aceitamos a proposta interpretativa de Taber, o cardter supostamente obscuro ou mistico
da intuigdo intelectual fichtiana denota somente um processo transformativo que ainda nao se realizou.
Mais do que isso, se a Doutrina da Ciéncia pode ser lida como uma filosofia transformativa, ela deve buscar
caminhos cada vez mais esclarecedores ou conceitualmente potentes para conduzir a consciéncia a uma
apreensao plena de si, de modo que o caminho da filosofia transformativa é uma espécie de deslocamento
de sentido da experiéncia'?, do sentido mais 6bvio e natural ao mais elevado e profundo. Como bem define
Taber, adotando a terminologia tipica da filosofia transcendental kantiana:

2“0 eu nao antecede a autoconsciéncia. Nio existe como um ser individual capaz de autoconsciéncia que subsequentemente

se eleva a autoconsciéncia. O self, o eu, realiza o ato de autorreflexio e origina a si mesmo em um s6 golpe” (TABER 1983, p. 73).

® Como ¢ bem conhecida, essa “critica’, que é enderecada ndo s6 a Fichte, mas a todos os principais nomes do idealismo
alemao pds-kantiano, aparece implicita ou explicitamente na obra principal de Schopenhauer: “meus escritos portam a marca
da honestidade e sinceridade de uma maneira tao nitida em sua face, que lhe permitem distinguir-se explicitamente daqueles
dos trés famosos sofistas do perfodo pés-kantiano. O leitor sempre me encontrard no ponto de vista da REFLEXAQ, isto é, da
deliberagio racional, nunca no ponto de vista da INSPIRACAQO chamado intuigio intelectual, ou do pensamento absoluto, cujos
nomes mais corretos sio: vazio intelectual e charlatanismo.” (SCHOPENHAUER 2005, p. 30).

"*Por incrivel que pareca, o autor da citagio da nota anterior é justamente o mesmo que frequentou os cursos de Fichte entre
1811 e 1812 na Universidade de Berlim. Apesar das profundas divergéncias tedricas, ha um conjunto de teses presentes no
Mundo como vontade e como representagdo que claramente demonstram certa influéncia de Fichte e Schelling no pensamento
schopenhaueriano. No entanto, ndo é aqui o lugar adequado para abordar essa complexa discussao. Cf. uma recente contribuigao
sobre o tema no artigo de Takao Ito (ITO 2015).

!S“Deveria ficar claro que para Fichte, assim como para Sankara, a filosofia culmina na intui¢do e em uma elevagio completa e
dramdtica da vida. Considero isso o cerne da filosofia transformativa. O conhecimento, quando aplicado 4 intuigao intelectual,
cristaliza-se numa experiéncia direta” (TABER 1983, p. 91)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



104

a filosofia transformativa nao envolve um uso transcendente (ilegitimo) de conceitos do entendimento; nem
sequer envolve o seu uso regulativo (legitimo). Em vez disso, introduz novos conceitos de compreensio para
uso imanente ou empirico. O fildsofo transformador ndo se esforga para apreender através do mero raciocinio
objetos que estao além do campo da experiéncia possivel; ele ativa regides de experiéncia até entao nao apreciadas,
fornecendo conceitos pertencentes a elas. (TABER 1983, p. 100)

Para que seja possivel essa “ativacao” de regides da experiéncia usualmente nao apreciadas, um eufemismo
metodoldgico de Taber para indicar mais precisamente estados elevados ou até mesmo extiticos de
consciéncia, o projeto fichtiano precisa estabelecer uma base pré-cognitiva de formagio, uma Bildung
que fomente a possibilidade dessa transformagdo. Ao que tudo indica, Fichte ndo entrou em contato
direto com qualquer exemplo das tradugées da literatura sinscrita tio em voga na sua época, e por essa
razao jamais poderia assumir como pressuposto necessario de formagao pré-cognitiva algo similar ao
conjunto de praticas da tradi¢io do Yoga, como o fez naturalmente Sankara. O processo de formagao
pré-cognitiva na Doutrina da Ciéncia, como sugere Taber'é, situa-se naquilo que Fichte apresenta como
proposta educacional em seus Discursos a Nagdo Alemd, sobretudo na adogao das teses de Pestalozzi acerca
do desenvolvimento de atividades que estimulem precocemente o livre exercicio da intuicao.

Assim, descobrimos que o sistema filoséfico de Fichte contém todos os elementos que identificamos no nosso
estudo de Sankara como constituintes da filosofia transformativa: (1) experiéncia — um nivel mais elevado de
consciéncia que é uma pré-condigio para a inteligibilidade do sistema; (2) praxis — um método para cultivar
esta consciéncia superior; (3) conhecimento - um corpo de doutrina que constitui o tema principal do sistema
e articula o componente experiencial; e finalmente (4) transformagio — um renascimento dramatico e completo
resultante deste insight. (TABER 1983, p. 95)

Portanto, é possivel perceber nessa tentativa de aproximagao entre as filosofia de Fichte e Sankara, nesse
extemporaneo e utdpico didlogo, uma surpreendente base comum, uma pressuposigao que faz da doutrina da
ciéncia a mais indiana das filosofias alemas: a tese de que o ponto fundamental de todo conhecimento, seja ele
sensivel ou racional, reside em uma insténcia de autoconhecimento nao-conceitual, pré-conceitual, ou melhor
dizendo, sobretudo supraconceitual, instancia que se confunde com a consciéncia pura, com o conhecimento
de si que ndo ocorre por reflexao e sim por inflexao, nao pelo conceito e sim pela intui¢ao direta de si.

Um ano antes de sua morte prematura Fichte descreve no seu didrio filosofico de 1813, com algumas
poucas palavras, mas de maneira precisa, a posi¢ao fundamental que a intui¢ao assume na doutrina da ciéncia:

Tenho apenas uma unidade, ndo através de construgao, mas simplesmente dada; uma unidade nao do pensamento,
e do juizo, mas da intuigao, da prépria apercep¢ao imediata; isto faltava; s6 a partir de sua inclusio a sintese pode
tornar-se verdadeiramente completa. Tacitamente ela se manifesta sem davida por toda parte.'”

III

“Isto foi precisamente a dificuldade de toda filosofia que nao quis se tornar um dualismo, mas que levou
a sério a busca pela unidade: que ounés é que devemos perecer, ou Deus. Nés nao o queremos, Deus nio
o pode!”'® Nessa tinica sentenca, Fichte registra de maneira magistral os dois impasses que nortearam sua
investigagao. A filosofia que ndo quer se tornar um dualismo é justamente aquela que compreende a razao
de modo sistematico e procura demonstrar o fundamento dltimo desse sistema. Ao mesmo tempo, tal
exigéncia de unidade sistemdtica conduz a filosofia, em ultima instancia, a seu préprio limite. Em linhas
gerais, o projeto filoséfico de Fichte nao é sendo a tentativa de resolver esses dois problemas, e cada qual
obtém uma possivel resposta nas respectivas duas fases principais de sua obra. Nesse sentido, a tarefa de
uma fundamentagao ultima do conhecimento revelou a intui¢io intelectual como verdadeiro alicerce de

16 Cf. TABER 1983, p. 91ss.
' Diarium. Ultima inquirenda. FICHTE 2001, p. 266.
FICHTE GAII/8: 114; WL 1804. SWX, p. 147.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



105

toda construcio conceitual da razdo. Nesse sentido também, o aprofundamento dessa fundamentagao
indicou uma raiz inescrutével, simplesmente porque inescrutavel, da totalidade do saber: o préprio Absoluto.

No entanto, a posi¢ao de Fichte é em parte ndo sé sustentdvel como coerente. A teoria sobre a intuigao
intelectual, tal como se apresenta na doutrina da ciéncia, ndo é de modo algum uma artimanha fabulosa
que elimina todos os problemas teéricos do idealismo com um passe de magica. Pelo contrério, a intuigao
intelectual é antes de tudo um diagnoéstico, e um diagnéstico preciso sobre tais problemas: se o sistema de
filosofia transcendental pretende ser consistente, ele deve abdicar de qualquer afirmagao sobre um principio
transcendente & consciéncia. Se ele almeja completude, ele deve considerar como fundamento de sua limitagao
inclusive aquilo que o transcende. Este status paradoxal do sistema do saber é com certeza o tema mais delicado
de qualquer filosofia que se queira compreender como ciéncia. A doutrina da ciéncia, ciéncia de todo saber,
precisa evitar tanto um reducionismo epistémico radical, que elimina toda possibilidade de transcendéncia,
quanto uma recaida na velha metafisica edificante, que extrapola os limites da imanéncia transcendental.

Assim, uma questao crucial na teoria fichtiana do saber de si do préprio saber é a determinacao de seu
limite exterior, de sua fronteira méxima: o Absoluto. Mas “o que é, pois, o ser Absoluto?” — pergunta Fichte
em 1801, respondendo em seguida de modo conciso: “aquilo que o saber capta como sua origem absoluta,
e, portanto, o nio-ser do saber”"” O Absoluto ¢é assim origem e nega¢do do saber. Ora, se o Absoluto é
origem ou fundamento dltimo do saber, este saber deve estar contido no préprio Absoluto; mas se isto é
verdadeiro, entdo o Absoluto é uma negagao sui generis do saber, nao uma simples oposi¢ao logica, mas
uma oposicio por superagao. Nesse sentido, a relagao entre o Absoluto e o saber reproduz aqui aquela
relagdo entre o eu absoluto e 0 bindmio eu/nao-eu determinados, exposta na primeira versao da doutrina
da ciéncia. Que implicagdes isso traz ao préprio conceito de saber?

Uma primeira consequéncia diz respeito justamente a teoria fichtiana do saber enquanto imagem.
O fundamento incondicionado, que é em si, por si e para si, tem na intui¢do intelectual sua primeira
imagem ou manifestagao, e esta por sua vez tem na estrutura logico-transcendental sua propria imagem,
ou seja, temos aqui a imagem da imagem. Porém, é interessante observar aqui que o cardter de imagem
permanece como propriedade comum em todas as relagoes estabelecidas, e esta continuidade possibilita
ao eu reconhecer ambos os lados do limite em cada etapa de afiguragao.

Uma implicagdo mais profunda se refere ao papel que o saber tem na defini¢io da prépria condi¢iao humana.
Aqui surge o significado genuinamente soterioldgico ou religioso da epistemologia de Fichte. Estando o saber
limitado a partir de sua propria natureza imagética, sendo ele manifestacao ou fendmeno de uma origem absoluta
que lhe escapa, este mesmo saber deve servir como via de acesso aquilo que Ihe d4 sentido. A ultrapassagem
dos limites de todo saber ndo é um simples ato de fé cega, mas uma espécie de prova por redugao ao absurdo.
O idealismo consumado, portanto, na medida em que é simultaneamente autonegagao do entendimento e
autocompreensao de seu limite inerente, deve chegar a um realismo absoluto, cuja expressao nao-discursiva
é a proépria vida da consciéncia. Como diz Fichte em um fragmento de seus ultimos textos, “na exposigao da
doutrina da ciéncia porvir tudo depende de se negar a reflexdo a partir dela mesma.”

O Absoluto constitui-se limite do saber finito, portanto, na medida em que também se torna possibilidade
ilimitada do viver. Assim, o conceito de saber determina uma etapa transitéria no processo de autorrealizagao
da esséncia humana, cuja totalidade jamais se esgota na pura racionalidade. A teoria do conhecimento de
Fichte, apesar de todo seu rigorl6gico e sistemadtico, é na verdade uma tentativa de esclarecer conceitualmente
o caminho de ascensao do sujeito para além de sua mera conceitualidade, ou do eu para além de sua mera
egoidade. Nesse sentido, a via ascendente da doutrina da ciéncia parece indicar uma completa reavaliagao

YFICHTE GAII/6: 195; WL 1801. SW1I, p. 63.
YFICHTE 2001, p. 341.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



106

da prépria razio, ao transformar a identidade formal de um eu absoluto abstrato em identidade real de
um eu enquanto consciéncia pura.

kkk

Nao é um acaso que a doutrina da ciéncia tenha sido reformulada constantemente, tampouco tais
reformulagdes se reduziriam apenas a um artificio pedagdgico ou retérico adotado pelo autor, nem mesmo
podemos atribuir essa multiplicidade como marca caracteristica do fildsofo do esforco. As constantes e
muitas vezes radicais mutagdes da obra apontam para o mesmo problema nio resolvido (ou talvez até
mesmo ndo resolvivel): Fichte jamais obteve uma exposicio suficientemente acabada, suficientemente
convincente sobre o fundamento tltimo do saber e, consequentemente, sobre a natureza da consciéncia?.

Ou, mais precisamente, Fichte jamais obteve uma tal exposi¢ao justamente por perceber que qualquer
defini¢do ostensiva da consciéncia pura, qualquer tentativa de descri¢ao desse fendmeno interno tnico e
fundamental, por via discursiva, sempre produziria o contrario de si, sempre recairia na velha linguagem
de nossa bem conhecida consciéncia cindida®, reproduziria o sentido usual do termo ‘consciéncia), que é
sempre compreendido dentro de uma relagio intencional. E justamente por isso também que o modo de
expressao da doutrina da ciéncia, a0 longo de suas transformagbes conceituais, caminha progressivamente
para lugares cada vez mais distantes, para metéforas cada vez mais profundas.

Alids, conforme acepgoes tipicas dos diciondrios de nossa lingua, o termo ‘deslocamento’ costuma
ser compreendido como mudanga de lugar, transferéncia ou transposigao, seja aplicado ao movimento
fisico de corpos e objetos, seja no que concerne ao deslocamento conceitual produzido por metaforas e
translagoes. Des-locar, seguindo o desdobramento etimolégico do verbo latino dislocare, tem como étimo
principal locus, cuja origem linguistica — assim consta no respeitado Oxford Latin Dictionary — seria dibia ou
duvidosa.”® No entanto, a antiga lingua sinscrita, fonte de diversas raizes etimolégicas indo-europeias, traz
no vernculo o conceito de Lok4 (¥T%), palavra polissémica fundamental, que designa nao apenas lugar,
morada, regiao, ou mundo, mas também planos de existéncia e estados da mente. O mais impressionante
é pensarmos que Lok aparentemente mantém relagdo préxima com o termo lok (F'ﬁ?h: 4, cujos sentidos
sdo traduzidos, dentre outros, por luzir, saber e ver. Licht, Wissen, Sehen. Curioso e universal deslocamento,
que sempre retorna a si.

21 «

Para Sankara, uma forma estabelecida de pensar sobre o eu como consciéncia pura ja estd disponivel como

uma parte da linguagem que é desconhecida ou nao utilizada — uma linguagem secreta inacessivel ao nao iniciado.

Obtém-se acesso a ela e o direito de usi-la satisfazendo certos critérios. Fichte, embora tome emprestado grande parte

da sua linguagem de Kant, estd claramente empenhado em inventar, até certo ponto, a sua prépria linguagem para

realidades originalmente concebidas. Acredito que isso explica parte da confusio e dainconsisténcia encontradas em

sua filosofia inicial. L4 ele ainda estd procurando um modo adequado de expressar seu insight.” (TABER, 1983, p. 100)
**Qu na “parti¢ao original”, para empregar a expressao do ensaio de Holderlin, Urteil und Sein. Cf. BECKENKAMP 2004, p. 101.
3 Cf. Oxford Latin Dictionary, p. 1039.

2Cf. BENFEY 1866, pp. 800-801.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



107

Referéncias bibliograficas
BECKENKAMP, Joaosinho. 2004. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS.
BENFEY, Theodor. 1866. A Sanskrit-English Dictionary. London: Longmans, Green, and Co.

BOTELHO, Octavio da C. 1999. A historia do reconhecimento da filosofia indiana no ocidente. Educagdo
e Filosofia. 13 (26), pp. 173-194.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard. 2001. Ultima Inquirenda ]. G. Fichtes letzte Bearbeitungen der
Wissenschaftslehre ende 1813/Anfang 1814. Textband. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard, and Gliwitzky, Hans. 1976. ].G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

GLARE, P. G. W, ed. 1968. Oxford Latin Dictionary. Oxford, New York: Clarendon Press; Oxford
University Press.

HEGEL, Georg W. E. 1996. Lecciones sobre la historia de la filosofia. Vol. 1. México: Fondo de Cultura
Econdémica.

ITO, Takao. (2015). Fichte contra Schopenhauer? A doutrina do Eu como uma fonte teérica do “sujeito
puro do conhecimento”. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, 6(2), 03-1S.

OTI'O, Rudolf. 1926. West-Ostliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung. Gotha: Klotz.

SCHOPENHAUER, Arthur. 200S. O mundo como vontade e como representagdo. Tomo 1. Sio Paulo:
Editora UNESP.

SCHWAB, Raymond. 1950. La Renaissance Orientale. Paris: Payot.

TABER, John. 1983. Transformative philosophy: a study of Sankara, Fichte, and Heidegger. Honolulu:
University of Hawaii Press.

TOLA, Fernando; DRAGONETT, Carmen. 2008. Filosofia de la India: del Veda al Vedanta. El sistema
Samkhya. El mito de la oposicién entre “pensamiento” indio y “filosofia” occidental. Editorial Kair6s.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



108

Fichte et le Lapis philosophorum de
la Science de la Communication

Fichte and the Lapis philosophorum of the Communication Science

Lune Roc Pierre Louis
L Université d’Etat d’'Haiti ('UEH), Haiti
lunerocp@gmail.com

Résumé: Cet article sédimente le lapis philosophorum de la science de la communication en éveillant les épiphanies
que scelle la doctrine de la science de Fichte. Il montre que Fichte pose la tablature de ce champ de connaissance
en passant de la doctrine de la science a la doctrine du droit et ses héritiers dont Martin Buber, Jlirgen Habermas
et Jean-Marc Ferry partent de ce socle pour porter I'heuristique de la communication a son apogée.

Mots-clés: Communication; droit; interaction; intersubjectivité; reconnaissance.

Abstract: This paper settles the lapis philosophorum of the communication science by stimulating the epiphanies
that sets the Fichte's foundations of the science of knowledge - Wissenschaftslehre. It exhibits that Fichte presents
the background of this field of knowledge from the foundations of the science of knowledge to foundations of
natural right — Rechtslehre. His worthy successors including Martin Buber, Jiirgen Habermas and Jean-Marc Ferry
start from that base to convey the communication heuristic to its acme.

Keywords: Communicatio; right; interaction; intersubjectivity; reconnaissance.

Recebido em 26 de marco de 2025. Aceito em 18 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 - 127 /ISSN:2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



109

PROLOGUE

Revista DoisPontos, par ce numéro thématique, porte al'actualité de la réflexion les épiphanies de la Wissenschaftslehre
de Johann Gottlieb Fichte. A cet égard, cette contribution qui s'investit dans une question heuristique a teneur
systématique part du procés dela détranscendantalisation scellant la pensée postmétaphysique qui convoque un
sinnkritisch notwendiges Postulat, un postulat nécessaire de critique de sens en vue de reconstruire avec justesse
la contribution heuristique de Fichte et surtout pour ce que jappelle le lapis philosophorum de la science de la
communication. Aussi lenjeu consiste-t-il a préciser que, tout en étant question de Fichte, cette contribution
table surle transcendantal de I'intersubjectivité déterminant les présuppositions universelles a Ia fois immanentes
et transcendantes en lieu et place du sujet transcendantal monadique. Ce qui souléve le débat portant Jirgen
Habermas a surligner que « cest plutét le mentalisme qui sépare Kant et Fichte a la fois de Hegel et de ceux
qui l'ont suivi dans la voie de la détranscendantalisation » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 126). C'est dire
autrement que Hegel sengage dans la direction opposée du tournant transcendantal en s'orientant vers celle
d’une détranscendantalisation du sujet de la connaissance, quitte a admettre que Fichte remet en question le
concept fondamental du mentalisme, laperception transcendantale, le cogito, car rappelle Habermas, c’est «
avec la Doctrine de la science de Fichte quapparaissent les confusions inhérentes  ce concept » (idem).

Lintérét de cet article pour I'heuristique de la communication oblige a souligner que le choix de Hegel de la
catégorie de 'esprit s'incarnant A travers les media (Medien) du langage, du travail et de l'interaction « évoque
lorigine et I'ascension des sciences humaines autour de 1800 » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 133) dont
les principaux péres fondateurs sappellent Leopold Ranke, Jacob et Wilhelm Grimm, Carl von Savigny, August
Wilhelm von Schlegel, sans oublier les précurseurs de 'Ecole historique : Justus Méser, Johann Gottfried von
Herder, Johann Georg Hamann, Friedrich Schleiermacher, Wilhelm von Humboldt et Friedrich Schlegel. La,
souligne Habermas, « trois dimensions acquéraient, pour la premiére fois, une signification philosophique :
Thistoricité de lesprit humain, l'objectivité des formes symboliques et I'individualité des acteurs » (Jiirgen
Habermas, 1999/2001, p. 134), saufa accentuer sur « la structure symbolique de ce que les acteurs, en sengageant
dans des interactions et en parlant les uns avec les autres, partagent intersubjectivement, a savoir la structure
symbolique des images du monde, des mentalités et des traditions transmises, des formes de vie culturelle,
des normes et des valeurs, des institutions, des pratiques sociales, etc. Ces phénomeénes constituent le champ
d’études des sciences humaines > ( Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 136). Et pour la communication, il échoit
de surligner que « les étres humains acquiérent une idée spécifique d'eux-mémes en tant que personnes qui, en
tant que Je et [Autre, Ego et Alter, engagent des relations les unes avec les autres et forment des communautés
tout en ayant conscience de leur différence absolue » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 137).

Ce faisant, méme en suivant la voie de la détranscendantalisation, tout se passe comme si Hegel était le seul a
l'avant-scéne. Il se trouve au frontispice des sciences morales et si 'on ajoute 2 la suite de Paul Ladriére (1991)
que Hegel inaugure la dimension relationnelle de la personne, il devient obvie qu'il définit le principe de
l'intersubjectivité et a fortiori, linteraction est 'un de ses media (Medien) ou Potenzen de 'expérience humaine, il
sensuit que chezluisiedle principe de lareconnaissance. Celle-ci étantl'enjeu de I'intersubjectivité, del'interaction
ou dela communication. Tout cela est beau, mais toujours est-il que Fichte manque al'appel, si bien que Ladriére
fait son archéologie de la notion de personne enl'oubliant implacablement. Qu'en est-il alors de Fichte 2

Cette contribution nentend pas aller a I'encontre de I'héritage que Hegel nous légue notamment a partir de
sasystématique de Jena pour ce qui concerne la question de la reconnaissance comme punctum Archimedis de la
communication ou alors des sciences morales, mais entend revendiquer une inflexion. Larchitectonique ala base
de cethéritage abeau se révéler didactiquement plausible chez Hegel, mais seyait déja chez Fichte. En témoignent
le postulat selon lequel la reconnaissance est fondatrice du droit etla thése selon laquelle « 'homme ne devient
homme que parmiles hommes » (Fichte, 1796-1797/1994, p. 54). Mais cette contribution dans!'impossibilité
de prendre en compte tous les aspects fera ses sédimentations comme argumentaire de la thése selon laquelle

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



110

Fichte fonde ce qui va s'appeler plus de 150 ans aprés sa disparition, la science de la communication — comme
discipline universitaire institutionnalisée. Ce qui obligera cette contribution a ne pas rester seulement au Fichte
canonique pour faire de préférence l'archéologie des épiphanies quéveille son ceuvre. Fichte aurait considéré
cette idée peu orthodoxe, non parce que Fichte faitIéconomie de la communication, mais en la cantonnant dans
la communauté éthique qu'il réduit a I'Eglise. A cet effet, Pierre Naulin fait remarquer que « la communication
adonc pour lieu privilégié la communauté éthique telle Fichte I'a décrit en 1798 et qui constitue pour lui alors
I'Eglise » (Pierre Naulin, 1969, p. 414) et conjecture que « dans la théorie du droit naturel, Iappel a la liberté
et ala reconnaissance de l'autre n'interviennent que pour déduire la loi juridique qui assure la coexistence des
étres libres, sans que ceux-ci doivent pour autant communiquer entre eux » (Pierre Naulin, 1969, p. 413). La
thése de Fichte a donc fait école au détriment de son idée originaire.

Parmiles épiphanies (deslocamentos) de la doctrine de la science de Fichte, la toute premiére sied chez Fichte
lui-méme. Ce que consacre sa doctrine du droit naturel dont le fondement s’ancre a fortiori dansles principes
deladoctrine delascience. C'est rappeler, a l'occasion, que Fichte évoquele prédicat pratique pour qualifier la
doctrine de la science. Dit autrement, la doctrine de la science ne peut étre pratique que sous les auspices de
celle du droit. Ce qui donnera lieu au point A. Un deuxiéme point se centrera sur la doctrine du droit comme
prélude a une heuristique de la communication (B). Toutefois, I'heuristique de la communication, quant a
elle, sourd, a proprement parler comme héritage de la systématique fichtéenne. Le présent article retient, a cet
effet, Martin Buber, comme étant l'auteur de la premiére théorie de la communication & proprement parler,
qui occupera la manche I tandis que Jiirgen Habermas et chez Jean-Marc Ferry qui portent la réflexion sur
la communication & son acmé occuperont respectivement les manches A et E.

A.-ELADOCTRINE DE LA SCIENCE A LA DOCTRINE DU DROIT

La doctrine de la science — Wissenschaftslehre — annonce elle-méme le fil conducteur de ses deslocamentos
en se qualifiant de pratique tout en étant une épistémologie en ce sens quelle se consacre a la théorie de la
connaissance ou pour reprendre Fichte, au fondement de la science de la connaissance. La Wissenschaftslehre
étant une épistémologie générale dans les termes d’'une logique générale. Ce qui pourrait faire penser a
l'analytique ou a la logique kantienne, mais Fichte y voit le 74Aog de toute philosophie fondamentale en
rappelant que celle-ci doit étre « science dela connaissance » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, p.
24),id est une épistémologie. Lidéalisme de Fichte est transcendantal et non transcendant, il est un idéalisme
théorique et critique. Fichte rappelle que « raison réelle et raison idéale sont identiques dans le concept de
causalité » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, §4). De maniére didactique, Jean-Francois Goubet
fait remarquer que « I'idéalisme théorique affirme idealiter ce que son pendant fait realiter. Pour I'idéalisme
critique, ces deux points de vue sont absolument équivalents, il ne s’agit que de manifester l'abstraction
nécessaire pour savoir leur identité » (Jean-Francois Goubet, 2000, p. 67).

Le présent article fait 'économie du débat qui en résulte, considérant qu’il s’investit dans une dimension
exotérique portant sur les épiphanies et par conséquent, il part du postulat selon lequel la raison est demblée
pratique et que la raison théorique table sur la raison pratique. Fichte précise que « ce n'est pas la faculté
théorique qui rend la pratique possible, mais c’est que, au contraire, sur la possibilité de celle-ci que repose
la possibilité de la premiére » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, p. 44). La raison pratique est
premiére, elle est fondamentale. La, c’est rappeler que Fichte soutient, dans la Déduction de la représentation,
«la Doctrine de la science doit étre une histoire pragmatique de lesprit humain' » (cf. Johann Gottlieb
Fichte, 1794-1797/1843, pp. 164-187). Cest dire que Fichte est tout aussi l'aieul du tournant pragmatique,
lacmé du proces de la détranscendantalisation. Ce qui pourrait faire penser demblée & Habermas dans sa
pragmatique universelle, mais en attendant, la parole lui est adressée pour le concept kantien de I'intérét de
la raison sur la voie de l'autoréflexion.

! Cette thése fera sous d'autres termes l'objet des premiers moments de I'introduction de la doctrine du droit — Rechtslehre.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



111

Habermas fait remarquer queen subordonnant « la raison théorique a la raison pratique, Fichte est le
premier a pouvoir développerle concept d'un intérét émancipatoire inhérent ala raison agissante elle-méme >
(Jiirgen Habermas, 1968/1976, p. 232). L'unité de la raison théorique et de la raison pratique étant le pas
franchi par Fichte par rapport 4 Kant. Fichte « congoitl’acte de la raison, l'intuition intellectuelle, comme une
activité réfléchie qui retourne en elle-méme, et il érige le primat de la raison pratique en principe : la réunion
accidentelle de la raison pure spéculative et de la raison pure pratique en une connaissance est remplacée par
la dépendance de principe de la raison spéculative vis-a-vis de la raison pratique. Lorganisation de la raison est
soumise a l'intention pratique d’un sujet qui se pose lui-méme » ( Jiirgen Habermas, 1968/1976, pp.238-239).

Il s’ensuit autoréflexion que déja postule la doctrine de la science et Habermas précise que « sousla forme
originaire de l'autoréflexion, comme le montre la doctrine dela science, la raison estimmédiatement pratique.
En devenant transparent a lui-méme dans son acte d'autoproduction, le moi se libére du dogmatisme. Pour
sélever jusqu’a 'intuition intellectuelle, il faut au moi la qualité morale d’une volonté d’émancipation »
(Jiirgen Habermas, 1968/1976, p. 239). D'ot la clé de vorite de 'autoréflexion, attendu que « toute logique
présuppose le besoin démancipation et un acte de liberté originaire, afin que 'homme séléve jusqu’au point
de vue idéaliste de 'émancipation (Miindigkeit) a partir duquel il est possible de pénétrer d’une maniére
critique le dogmatisme de la conscience naturelle et, par-13, les mécanismes cachés de l'autoconstitution
du moi et du monde » (idem) et que Fichte postule que « l'intérét le plus haut, la raison de tout intérét, est
l'intérét pour nous-mémes » (idem). Lautoréflexion, chez Fichte est activité et celle-ci retourne en elle-méme.

Mutatis mutandis, il échoit de souligner que surla voie de 'heuristique de Ia communication, l'autoréflexion
résultant d'une médiation de la raison pratique et de la raison théorique séant dans la doctrine de la science
demeure un pas important. Pas plus. A cet effet, Goubet surligne que « la premiére Doctrine de la Science
d’Iéna assoit une philosophia practica universalis qui prépare les doctrines particuliéres du droit et de I'éthique.
A proprement parler, la partie pratique de la philosophie fichtéenne, mémessi elle affirme la finitude humaine
et le devoir-étre lié  cette finitude, n'est pas une doctrine éthique » (Jean-Frangois Goubert, 2000, p. 69).
Ce qui oblige a faire appel a la Rechtslehre, 4 la doctrine du droit comptant pour la séquence B.

B.LA RECHTSLEHRE OU LE PRELUDE A UNE HEURISTIQUE DE LA COMMUNICATION

Chez Fichte, le droit est fondamental. Il est premier. Il revét valeur systématique. Fichte établit sa déduction
en soutenant que I‘étre raisonnable se pose « comme individu, comme un, au sein d’'une pluralité détres
raisonnables qu’il admet en dehors de lui dés lors qu'il admet lui-méme » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-
1797/1994, p.24). Dit autrement, « je me pose comme raisonnable, c’est-a-dire comme libre. [ ... ] Je m'auto-
limite dans mon appropriation de la liberté, du fait que je laisse aussi subsister de la liberté pour d’autres »
(idem). Ce qui définit « le concept de droit est donc le concept de la relation nécessaire d'étres libres les
uns avec les autres » (idem). En faisant I'économie des sempiternels débats conciliaires pour soutenir qu'un
« individu raisonnable, autrement dit une personne, se trouve lui-méme libre » (idem) et que la personne
est donc l'individu raisonnable et libre, Fichte fait du concept du droit le fondement de toute communauté
humaine ou de 'Humanité comme communauté de personnes en précisant « l'objet tout entier du concept
de droit ; savoir : une communauté entre des étres libres comme tels. Il est nécessaire que chaque étre libre en
admette d’autres de son espéce en dehors de lui » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 25).

Par conséquent, le concept du droit duquel se déduitla condition de la conscience de soi définira également
l'idée de société et Fichte ajoute que « je dois nécessairement me penser en société avec les hommes
auxquels la nature m’a réuni ; mais je ne le peux pas sans penser ma liberté comme limitée parlaleur ; or cest
d’apres cette pensée nécessaire que je dois aussi agir, faute de quoi mon action est en contradiction avec ma
pensée » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 26). De la doctrine systématique du droit se déduit
I'intersubjectivité dont la reconnaissance est I'enjeu. La surgit I'Aufforderung portant Fichte & soutenir que

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



112

« étre raisonnable ne peut se poser comme tel, & moins que sadresse a lui un appel a l'action libre [ ... ]
il faut nécessairement qu’il pose un étre raisonnable hors de lui comme la cause de cet appel, donc quil
pose en général un étre raisonnable hors de lui » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 54). Clest
la l'idée d’une idée princeps de la communication, tant dans son expérience que dans son concept. Aussi
Fichte précise-t-il que « 'homme (ainsi que tous les étres finis en général) ne devient homme que parmi les
hommes [ ... ] si en général il doit y avoir des hommes, il faut qu'ils soient plusieurs. | ... ] cest une vérité qui est
établir rigoureusement a partir du concept de 'homme. Dés que 'on détermine complétement ce concept,
on est conduit, a partir de la pensée d’un individu, a en admettre un deuxiéme, afin de pouvoir expliquer le
premier » (idem).

Cette these est le punctum Archimedis de la communication — humaine ou sociale — jusqu’a sous-tendre la
thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation. Elle induit également la morale dans le sens
pragmatique d’une éthique procédurale, quitte a ajouter que « le concept de Thomme n'est donc nullement
concept d’un individu, car c'est 1a quelque chose d'impensable, mais cest celui d'un genre > (Johann Gottlieb
Fichte, 1696-1797/1994, p. 5S). Aux marches d’une théorie de la communication vient, primo, la relation et
Fichte enchérit que « la relation d’étres libres les uns avec les autres est donc nécessairement déterminée et est
posée comme déterminée de la fagon suivante : la connaissance d’un des individus par I'autre est conditionnée
par le fait que lautre le traite comme un étre libre (c’est-a-dire limite sa liberté par le concept de la liberté du
premier). [ ... ] Larelation d'étres libres les uns avecles autres est par conséquent une relation d'action réciproque
par l'intelligence et la liberté » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 59). Cela étant, l'on pourrait
évoquer le prédicat de la relation chez Fichte, mais il ne tardera pas a l'enfermer dans la linéarité du syllogisme
ressortissant de la logique formelle, comme s'il sagissait de l'arité d’une fonction mathématique. Ce faisant,
l'on a beau sédimenter l'autoréflexion chez Fichte et il va étre question de la reconnaissance, mais tel n'est pas
encore le cas de ce qui sappellera plus tard — la reconstruction. Chez lui, sied encore le prédicat de la qualité.

Fichte admet néanmoins 'ouverture sur autrui en tant qu'individu résultant d'une synthése de consciences.
La conscience revét valeur prédicamentale de la qualité — la conscience? étant la capacité de dire Je du moins
de sele représenter. Il ne s’agit pas de la relation procédurale proprement reconstructive, mais n'empéche que
— et c’estla ou sied la spécificité de Fichte — que cette ouverture améne, secundo, ala reconnaissance, l'enjeu de
la communication ou par extension des sciences praxéo-herméneutiques, en ce sens que celles-ci peuvent se
dire des sciences de la reconnaissance en termes de sciences reconstructives. D'ou, soutient Fichte, « aucun
ne peut reconnaitre l'autre s’ils ne se reconnaissent pas tous deux réciproquement : et aucun ne peut traiter
l'autre comme un étre libre si tous deux ne se traitent pas ainsi réciproquement » (Johann Gottlieb Fichte,
1696-1797/1994, p. 59). L, Fichte pose le lapis philosophorum de I'heuristique de la communication parla
réciprocité d’une symétrie somme toute syllogistique ot il avance « je ne peux donner a un étre raisonnable
déterminél'idée de me reconnaitre pour un étre raisonnable que dansla mesure ot je le traite moi-méme comme
tel » (idem), tandis que le conditionné est que « selon ma conscience et selon sa conscience, synthétiquement
réunies en une seule (selon une conscience qui nous serait commune), il me reconnaisse pour tel, en sorte
que je puisse, pour autant qu'il veut étre considéré comme un étre raisonnable, le forcer a convenir qu'ila eu
connaissance que moi-méme j'en suis un aussi » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 60).

En outre, la réciprocité qu'il déduit, induit I'idée pragmatique en renchérissant que « la condition était
que je reconnaisse lautre comme étre raisonnable (d’une fagon valant pour lui et pour moi), c'est-a-dire que
je le traite comme tel — car seule laction est une telle reconnaissance valant universellement (Johann Gottlieb
Fichte, 1696-1797/1994, p.62). Al'idée d’une histoire pragmatique de l'esprit humain a celle de Iagir comme
étant princeps pour la constitution d'un monde humain sourd I'idée que I'action requiert une interaction ot

*Chez G.W.F. Hegel prévaut le concept d’esprit au lieu de celui de conscience comme étant la capacité de dire Je. Le
rapprochement ne va pas au-dela de la définition ou implication, car du point de vue prédicamental, I'esprit chez Hegel est du
seul ressort de la relation.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



113

l'action d’un autre est appelée a compléter la mienne, car peaufine Fichte, « en tout étre raisonnable, il n'est
possible qu'en tant qu'il est posé comme natteignant sa complétude que par un autre. [ ... ] mien et sien, sien et
mien : un concept commun, ol deux consciences sont réunies en une seule » ( Johann Gottlieb Fichte, 1696-
1797/1994,p. 63). Cette conscience commune n'éveille pas seulement le lapis philosophorum de l'expérience
dela communication, mais également le punctum Archimedis de la communauté. Sortie de soi et tension vers
l'autre convergent dans le projet d'un Nous. Il s'ensuit que « par le concept qui a été donné, est déterminée
une communauté, et les conséquences ultérieures ne dépendent pas seulement de moi, mais aussi de celui
qui par 14 est entré en communauté avec moi » (idem). D’ot, conclut Fichte, « nous sommes tous deux, par
notre existence, liés 'un a l'autre, et obligés I'un envers l'autre » (idem).

Mutatis mutandis, il s'ensuit que Fichte donne lieu a la reconstruction de la premiére théorie de la
communication par sa théorie de la reconnaissance. Cette théorie reste en friche chez lui et il n'est guére
question chez lui de la thématiser. Il en fournit le lapis philosophorum. Mais dans le cadre de ce que jappellele
proces de la détranscendantalisation, Fichte est a considérer de préférence comme un aieul de I'heuristique de
la communication, compte tenu que sa pensée reste transcendantale et qu’il est toujours chez lui question de
déduction - transcendantale — en contrepartie de la reconstruction — que bien entendu Hegel inaugurera. Au
sens de Kant, la déduction transcendantale sous-tend une démonstration de la validité objective des concepts
d’'objets d'une expérience possible en général. En revanche,1'idée d'une théorie de la communication au sens
de la reconstruction, s’investit dans la compétence des sujets de la communication quotidienne et dans les
idéalisations que celle-ci présuppose a travers des prétentions a la validité, pour anticiper Habermas. Celles-ci
sont a la fois immanentes et transcendantes, ce qui revient a dire que ces idéalisations sont transcendantales
au sens du transcendantal de I'intersubjectivité, pour anticiper Ferry. Dans les termes du rallye heuristique de
la communication s’inscrivant dans les deslocamentos qu'éveille la Wissenschaftslehre, Martin Buber marcherait
sur les pas de Fichte

I.- MARTIN BUBER ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

Sil'on excepte les quatre Friedrich contemporains de Fichte, qui tous se séparent de lui de huit & douze ans —
savoir Friedrich Holderlin, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Georg Philipp Friedrich Leopold von Hardenberg
(dit Novalis), Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling — Martin Buber figure parmi les premiers héritiers
de Fichte. Cette filiation peut, prima facie, s'avérer putative, car aucun lien ne semble exister entre Buber et
Fichte et, a fortiori, sil'on considére Buber comme un hétéroclite aux airs éclectiques et que sédimenter un
Buber systématique serait improbable en dépit d'une dominante religieuse qui scelle le gros de ses ceuvres, a
commencer par sa dissertation de 1904, Beitrige zur Geschichte des Individuationsproblems. Nicolaus von Cues
und Jakob Bohme/Contributions a Ihistoire du probléme de l'individuation. Nicolas de Cues et Jakob Béhme, qui
s'investit dans la mystique religieuse. De Buber ou de sa réception, c’est étrangement une lecture religieuse
qui se fait de ce qui est considéré comme étant son ceuvre magistrale — Ich und Du/Je et Tu — de 1923 et ce
dans ses trois parties. En revanche, si tant est que la troisiéme partie — « Le Toi Eternel » (pp. 111-172) —soit
du ressort religieux ou alors théologique, les deux premiéres parties : « Les mots-principes » (pp. 17-60) et
« Le monde de 'Homme » (pp. 61-110) soffrent bien a une lecture phénoménologique jusqu’a annoncer
l'ontologie grammaticale de Jean-Marc Ferry.

Dés lors, sur la voie d’une théorie de la communication ol prévaut tant le prédicat de la relation que la
reconnaissance de l'autre comme enjeu, Buber s'offre la possibilité d’étre un héritier légitime de Fichte. La these
bubérienne selon laquelle Je ef Tu n'existent que par leur relation équivaut a la these fichtéenne selon laquelle
I'homme ne devient homme que parmi les hommes. Lhomme étant I'étre doué de thématisation capable de dire
Je, tout comme il est capable de reconnaitre 'autre comme Alter — Tu. En outre, une lecture systématique des
deux premiéres parties de cette ceuvre montrera que chez Buber sied, prima facie, le dualisme ontologique ot
se distinguent catégorialement le monde des choses définissant une relation Je-Il et le monde des personnes

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



114

définissant une relation Je-Tu. C'est évoquer respectivement la relation externe procédant par une attitude
instrumentale ou objectivante dansl'instrumentation et la relation interne ou mieux interpersonnelle procédant
par une attitude performative ou communicationnelle dans l'interaction. Dans 'instrumentation, '’homme,
seulement en aval, établit une relation moniste ou monologique a la nature, rapport élémentariste, attendu
qu'il s'agit d’expliquer des phénomeénes naturels par 'expérimentation. Dans l'interaction, 'homme est a
la fois en amont et en aval ot Ego doit reconnaitre Alfer comme un Alterego ; rapport holiste, compte tenu
que l'interaction est celui des hommes entre eux ou il s’agit d'en comprendre le sens par la reconstruction
herméneutique. Cest dire que ce n'est pas seulement 'heuristique de la communication qui y trouve une
avance, mais les sciences praxéo-herméneutiques dansleur ensemble. Aussi Buber se révele-t-il étre également
un héritier de Wilhelm Dilthey dans les horizons du dualisme épistémologique.

Mutatis mutandis, une lecture systématique des mots-principes de Buber oblige a conjuguer le moment
heuristique du dualisme épistémologique ressortissant du dualisme ontologique et le moment proprement
communicationnel, moment de la reconnaissance que consacre le moment ontologique du verbe, lieu de
la relation, du rapport, de la liaison, pour paraphraser Ferry. Les deux aspects saccusent tour & tour dans
l'exposé de Buber. En toute premiére ligne, Buber fait prévaloir le dualisme ontologique sous-tendant un
dualisme méthodologique en soutenant que « le monde est double pour’homme, car l'attitude de’homme
est double en vertu de la dualité des mots fondamentaux, des mots-principes » (Martin Buber, 1923/1969,
p- 19). En effet, une stase différente du monde s'accuse conformément a l'attitude de base en question. A
l'attitude instrumentale objectivante correspond le monde objectif ou monde des choses, tandis qual'attitude
performative communicationnelle correspond le monde social ou monde des personnes.

Buber fera remarquer que « les bases du langage ne sont pas des mots isolés, ce sont des couples de mots.
L'une de ces bases du langage, c’est le couple Je-Tu. Lautre est le couple Je-Cela, dans lequel on peut aussi
remplacer Cela par I’ ou Elle sans que le sens en soit modifié » (Martin Buber, 1923/1969, p. 19). 1l sensuit,
primo, la relation Je-Tu, trahissant le monde des personnes, monde éthique de la communication ou de la
reconnaissance et Buber en donne préséance ; secundo, larelation externe Je-Il trahissant le monde des choses
oumonde objectif et, tertio, la trilogie de I'espace pronominal dans sa dimension ontologique I, Tu, Je. Buber
parle de base du langage 13 ot il faudrait dire grammaire — « les codes logiques de nos processus mentaux et
comportementaux » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14) et « au regard du monde de la vie, quavant d’étre un
phénoméne linguistique, la grammaire revét une signification ontologique » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p.9)
— mais la terminologie ne pose aucune si, justement, dans 'un ou l'autre cas, I'enjeu demeure ontologique et
si, le cas échéant, lagir reste premier et ce, dans1'idée de ce que Fichte appellerait une histoire pragmatique de
lesprit humain. Soutenir que Buber annonce I'ontologie grammaticale de Ferry oblige d'emblée a reprendre
Ferry qui précise que « dans la communication, en effet, chacun pose chacun, non pas comme étant ceci,
mais comme posant 'autre qu'est soi-méme » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9). Au passage, Ferry défendrait
Buber a titre d"un héritier 1égitime de Fichte par sa thése de la supériorité ontologique de la communication
sur la représentation ot du Moi absolu en question dans la Wissenschaftslehre, « lautoposition n'a pas le sens
d’une représentation, mais d'une communication » (idem).

Buber poursuit son rallye heuristique en avangant que « le Je de Thomme est double, lui aussi. Car le Je
du couple verbal Je-Tu est autre que celui du couple verbal Je-Cela » (Martin Buber, 1923/1969, p. 19). 11
évoque une double dualité. Si tant est que la dualité du Je puisse s'avérer explicite au regard de de la relation
intersubjective Je-Tu de l'adresse a l'autre sujet dans la communication et de la relation objective Je-Il de
ladresse a 'objet réifié dans I'instrumentation, il reste a élucider ce qu’il en est de la dualité de 'homme afin
de conjurer tout louvoiement métaphysique sous une forme quelconque. En effet, dans I'esprit de Fichte,

*Geneviéve Bianquis traduit systématiquement Es dans Es-Beziehung par Cela et ainsi traduit-elle Ich-Es Behiehung par Je-Cela.
Lorsque je ne cite pas Buber, je parlerai de préférence de relation Je-Il, pour rester dans l'esprit de l'ontologie grammaticale dans
sa trilogie de I'espace pronominal : Il, Tu, Je.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



115

en contrepartie de la thése selon laquelle 'homme n'est homme que parmiles hommes, I'on peut avancer la
thése selon laquelle'homme n'est homme que par sa faculté d’agir, sibien que nous apprend Ferry, « agir est
ce qui est premier pour la constitution d'un monde humain tel que la communication soit rendue possible
entre des ressortissants d'une méme culture — et au-dela entre des cultures différentes. Car cest dans la
différenciation de l'agir que se construit une grammaire universelle » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 51). Ce
faisant, la dualité de 'homme s’explicite par le biais d'une théorie de l'expérience qui elle differe selon qu’il
s'agit du monde externe ou monde des choses ou du monde intersubjectif ou monde des personnes. Cette
dualité de 'homme est donc premiére par rapport a celle de son Je — son individualité.

Buber traduit I'ontologie grammaticale qui fait I'assomption du transcendantal de I'intersubjectivité en
arguant, d’une part, que « les bases du langage ne sont pas des noms de choses mais des rapports » (Martin
Buber, 1923/1969, p. 19), cest la le moment du verbe qui, d’autre part, trahit le moment ontologique a
proprement parler en ce sens que « les mots qui sont a la base du langage [ ... ] fondent une existence.
Ces mots fondamentaux sont prononcés par I‘étre lui-méme » (idem). Chez Buber, I'étre n'existe que dans
la relation en avancant que « le mot fondamental Je-Tu fonde le monde de la relation » (Martin Buber,
1923/1969, p. 23) et que, ajoute-t-il, « au commencement est la relation » (Martin Buber, 1923/1969, p.
38). Aussil'étre trouve-t-il son sens plein faisant parler de I'étre entier dans la communication qui consacre la
reconnaissance. Cest ce que fait valoir cette séquence ot Buber soutient que « Dire Tu, cest dire en méme
temps le Je du couple verbal Je-Tu. Dire Cela, c’est dire en méme temps le Je du couple verbal Je-Cela. Le
mot-principe Je-Tu ne peut étre prononcé que par I'étre entier. Le mot-principe Je-Cela ne peut jamais étre
prononcé par Iétre entier » (Martin Buber, 1923/1969, p. 20). La relation pratique, la communication,
est donc premiére et Buber fait le pari de la reconnaissance ot I‘étre trouve sa complétude 12 ot Ego (Je)
reconnait Alfer (Tu) comme son Alterego (Je-Tu) en contrepartie de la relation monologique ( Je-Cela) que

‘étre fait dans l'instrumentation, relation externe ou il ne s’agit que d'observer, de mesurer et de calculer
donc d'expérimenter conformément a des lois ou des standards de mesure. C'est, in fine, rejoindre Ferry qui
soutient que « dans la relation autoréférentielle comme dans la relation communicationnelle, le posé est
aussi bien le posant » ( Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9).

Ils’ensuit que le sujet est toujours en prise avec une relation, car « iln’y a pas de Je ensoi ; il yale Je du mot-principe
Je-Cela. Quand 'homme dit, il veut dire I'un ou l'autre : Tu ou Cela. Le Je auquel il pense est présent quand il dit
Je » (Martin Buber, 1923/1969, p. 20). Le punctum Archimedis en est le dualisme ontologique oty, poursuit Buber,
« méme quand il dit Tu ou Cela, c’estle Je de'un oul'autre des mots-principes Je-Tu ou Je-Cela qui est présent. [ ... ]
Quiconque prononce un de ces mots-principes pénétre dans ce mot et s’y établit » (idern). Le monde des choses
ou, pour parler comme Buber, lempire de Cela, donne lieu  un rapport externe oti « 'homme explore la surface
des choses etilles expérimente. Il tire d'elles un savoir relatifa leur nature, une connaissance expérimentale. Il dégage
le caractére empirique relatif aux choses » (Buber, 1923/1969, p. 21) et que « le monde en tant quexpérience
reléve du mot fondamental Je-Cela » (Martin Buber, 1923/1969, p. 23). Cest le monde auquel s'intéressent les
sciences nomologico-descriptives. En revanche, il en va autrement du monde des personnes oti Buber fait le pari
de la communication ou alors de la reconnaissance en concluant que « dire Ti, cest avoir aucune chose pour
objet. Car ot il y a une chose, il y a une autre chose, chaque Cela confine a un autre Cela. Cela nexiste que parce
quil est limité par d'autres Cela. Mais dés quon dit Tu, on n'a en vue aucune chose. T ne confine a rien. Celui qui
dit Tun'a aucune chose, il n'a rien. Mais il soffre 4 une relation (Martin Buber, 1923/1969, p.21). Par cette thése, il
appert dévoquerla notion de personne dont les propriétés participent de I'idée du non-confinement du Tu. Ferry
professe que dela personne est « singuliére, incommensurable, autoréférentielle, sujet, communautaire, absolue >
(Jean-Marc Ferry, 2021, pp. 241-243 et passim).

Mutatis mutandis, il résulte que Buber finit par s'imposer comme étant un héritier légitime de Fichte pour

ce qui concerne sa théorie de la reconnaissance, enjeu de la communication ou par extension, du point de vue
heuristique, celui des sciences praxéo-herméneutiques. Je considére Buber et ce jusqu’a preuve du contraire, comme

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



116

étantlauteur de la premiere théorie de la communication dont Fichte estle héraut. Parlant de la communication
dansI'héritage de Fichte, cest chez Jiirgen Habermas que I'heuristique de la communication trouvera ses lettres
de noblesse, quitte a rappeler que Habermas suivait Fichte dés sa doctrine de la science dans I'émergence de
lautoréflexion, ut supra. La théorie de la communication chez Habermas, c’est ce dont traitera le point A.

A.-JURGEN HABERMAS ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

La communication, qu’il s'agisse de l'expérience de la communication dans sa pratique quotidienne comme
know how en amont ou du concept de communication dans son heuristique comme know that en aval, est le
punctum Archimedis de la summa heuristica de Habermas, autrement dit la communication estla tablature sur
laquelle repose sa systématique. Il n'est pas une ceuvre de Habermas ot1I'on ne puisse pas ne pas reconstruire
une théorie de la communication sous-tendant, bien entendu, une théorie de l'action pour peu que 'on sache
ce que veut dire faire une reconstruction théorique. C'est a partir de Habermas qu'il appert de déceler que

‘objet d'étude de la science de la communication est le monde vécu ou monde de la vie (Lebenswelt), milieu

par excellence de la reconnaissance. Chez Habermas, la communication vaut raison et c’est ce que sous-
tend son concept de raison communicationnelle. Sa summa heuristica, pour avoir atteint I'acmé du proceés
de la détranscendantalisation par le biais du tournant pragmatique résultant des tournants linguistique et
herméneutique, saccuse énorme et complexe. Tout au moins une lecture proprement systématique peut-elle
la ramener, du point de vue de la forme, a trois paradigmes, savoir la pragmatique universelle, I'éthique de la
discussion ou Diskursethik et une théorie de la connaissance ou épistémologie, mais tout au plus, du point de
vue du fond, toute la systématique de Habermas peut-elle, dansla singularité, se lire la pragmatique universelle
qui trahit proprement la tridimensionnalité ontologique, morale et heuristique de la pensée postmétaphysique
qui sextériorise sous les auspices des tournants linguistique, herméneutique et pragmatique.

En effet, la pragmatique universelle, professe Habermas, vise a « reconstruire le systéme de régles qu'un
locuteur compétent doit posséder si tant est qu’il doive étre 3 méme de satisfaire au postulat de la simultanéité
de la communication et de la méta-communication. C'est & une telle qualification que jaimerais réserver
le terme de compétence communicationnelle » (Jiirgen Habermas, 1984/1995, p. 87). Dire pragmatique
universelle, c'est sous-tendre I'agir et Habermas parle d’agir communicationnel en entendant par agir —
Handeln - la « sphére de la communication dans laquelle nous présupposons et reconnaissons tacitement
les prétentions a la validité impliquées dans les énonciations (et dans les assertions), afin d'‘échanger des
informations (c’est-a-dire des expériences relatives al'action) » (Jiirgen Habermas, 1976/1984,p.279). Dés
lors, la compétence communicationnelle s’investit dans I'abstraction oula compétence logique, I'abstraction
linguistique ou la compétence grammaticale, I'abstraction sociolinguistique ou la compétence pragmatique,
I'abstraction propre a la pragmatique universelle ou la compétence communicationnelle a proprement
parler. La, « une situation d'entente possible requiert quau moins deux locuteurs/auditeurs établissent
simultanément une communication a ces deux niveaux : a celui de I'intersubjectivité auquel les sujets parlent
l'un avec lautre, et au niveau des objets ou des états de choses a propos desquels ils sentendent » (idem). Il
sensuit un niveau de la reconnaissance réciproque et un niveau de partage d'expérience. Lhypothése pratique
selon laquelle les normes fondamentales de tout discours possible, inhérentes a la pragmatique universelle
définit la compétence communicationnelle, convoque la dimension ontologique.

La dimension ontologique révéle la pleine compétence communicationnelle en éveillant la grammaire
universelle définissant tant les composantes du monde que les rapports au monde reposant sur le monde vécu
comme cadre catégorial et qu'a travers les actes de parole sétablissent les distinctions catégoriales entre étre
et devoir-étre, étre et paraitre, essence et phénomeéne. La structure ontologique de ce monde vécu conduit a
la dimension morale qui, elle, trahitla possibilité d'une Kommunikationsgemeinschaft, d une communauté de
communication, a travers les prétentions universelles a la validité — vérité, justesse, sincérité — actualisant les
présuppositions idéales inéluctables par les visées performatives de propositions dans la discussion dont le

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



117

Té)og est l'intercompréhension et c’est ce dont soccupe la Diskursethik faisant I'assomption des dimensions
pragmatique, éthique ou éthico-politique et morale ou pratico-morale de la raison pratique etainsis’y retrouvent-
elles les questions juridiques et les questions politiques de I'espace public et de la démocratie délibérative.
Formelle, la dimension heuristique, quant a elle, s'investit dans les mémes prétentions a la validité a partir
de la relation métathéorique éveillant le cadre catégorial praxéologique afin de délimiter respectivement les
continents ou sphéres du savoir en définissant une théorie de la connaissance ou épistémologie en étudiant
la question de la rationalité respectivement a travers le discours théorique, le discours explicatif, le discours
pratique, la critique esthétique et la critique thérapeutique autrement dit respectivement sous les auspices
des énoncés descriptifs, des énoncés explicatifs, des énoncés normatifs, des énoncés évaluatifs et des énoncés
expressifs. Mutatis mutandis, la sédimentation de ce qui peut étre cerné dans comme étant une épiphanie
de la Wissenschaftslehre de Fichte trahissant une théorie de la communication dans la summa heuristica de
Habermas pourrait prendre les trois voies, mais le présent article se limitera a ébaucher, pour son compte, la
voie de la question morale ressortissant de la Diskursethik.

Silon tientla these selonlaquellel'idée d'une histoire pragmatique de Iesprit humain de Fichte annoncele tournant
pragmatique dont Habermas consacre le climax, il serait obvie que parler de Habermas serait d'éveiller 'héritage
de Fichte, mais compte tenu que le présent article fait [économie de larchéologie grand format que requiérent les
sédimentations, il incombe de procéder aux précisions suivantes. A la thése de Fichte selon laquelle 'homme nest
homme que parmileshommes (ut supra) sied, chez Habermas, la thése selon laquelle « personne ne peut affirmer
sonidentité pour luiseul > ( Jiirgen Habermas, 1991/1992, p.20) et qu'ala thése selon laquelle I'individualité serait
comme un concept commun ott deux consciences se réunissent en une seule (ut supra) sourd, chez Habermas,
la thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation. C'est rappeler que Habermas fait le pari de la
reconnaissance, lenjeu de la communication, le milliarium aureum de sa systématique. En effet, chez Habermas,
ne prévalent ni I'individualisme d’une biographie singuliére, ni le particularisme romantiste d'une communauté
singuliére, attendu qu'il s'agit d'étre membres d'une communauté humaine ressortissant du monde de la vie ou
Lebenswelt — monde proprement humain — et que « dansles processus de formation communicationnels, I'identité
del'individu et celle de la communauté se maintiennent co-originairement » (idem, p. 20).

Par conséquent, il advient que la thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation croise
celle de la co-originarité ou de la consubstantialité de l'ontogenése — développement de I'individu — et de la
phylogenése — développement de l'espéce. L'identité ne se maintient que dans les « rapports réciproques
de reconnaissance dans lesquels les personnes ne peuvent stabiliser leur fragile identité que mutuellement »
(Jiirgen Habermas, 1991/1992, p.20). D’oti s'impose explicitement le prédicat de la relation qui s'extériorise
parle fait quel'identité soit sociale en étant membre d'une communauté préexistant a l'existence de soi. L'idée
de la communication y est subjacente a travers I'intersubjectivité. Celle-ci trahit la reconnaissance dont le
milieu princeps estle monde vécu ou Lebenswelt. Ce qui revient a dire également que Habermas prend distance
avec toute idée d’'un individualisme isolé marqué intrinséquement par le prédicat de la qualité, compte tenu
que « les sujets capables de parler et d’agir sont plutét constitués comme individus par le seul fait qu'ils
s’intégrent, en tant que membres d'une communauté linguistique a chaque fois particuliére, 8 un monde de
la vie intersubjectivement partagé » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 19).

ChezHabermas,lacommunication visel'intercompréhension, le concept d'agir communicationnel s investit dans
des procés d'intercompréhension et que « le concept d'intercompréhension ( Verstindigung) renvoie a un accord
(Einverstcindnis) rationnellement motivé, obtenu entre les participants. Cest 1 la thése qui assure le croisement
entre communication et morale en ce sens que la communication rejoint des catégories proprement morales de la
dignité, du respect, de la justice et de la solidarité. Le proces d’intercompréhension requiert ces mémes catégories
pour ce qui est du ressort de sa concrétion sur le terrain de la reconnaissance et permet de garder a Iesprit que la
relation pratique est premiére. Dit autrement, 'acte de reconnaissance est premier et il Test tant pour la théorie dela
communication que pour la théorie morale, méme sile théme fondamental de celle-ci se lit lextréme vulnérabilité

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



118

de la personne. Principiellement, Alfer étant reconnu avant d’étre connu, les présuppositions incontournables de
l'acte de communication dansargumentation revétent des sédiments moraux, compte tenu quavant détre acte, ce
derniervaut puissance, disposition ou faculté. Ces sédiments qui se retrouvent dans diverses séquences des exposés
de Habermas tout en les reformulant, trahissent le nerf de la Diskursethik, de I'éthique de la discussion ressortissant
deTacte ou mieux de la pratique quotidienne de la communication en ce sens qu'il s'agit de « I'inclusion compléte
des personnes concernées, une répartition égale des droits et des devoirs en matiere d'argumentation, une situation
de communication exempte de contraintes et, enfin, la volonté des participants de sentendre » ( Jiirgen Habermas,
1999/2001, p.236), attendu que « Clest, en effet, dans ces conditions communicationnelles exigeantes que tout ce
qui est pertinent — propositions, informations, raisons, preuves et objections — pour le choix, la spécification et la
solution d'un probléme donné doit entrer en jeu, de telle maniére que les meilleurs arguments se fassent entendre
et que le meilleur, en l'occurrence, lemporte » (ibidem).

Eu égard au point de suture entre les catégories de la morale et de la communication, Habermas surligne que
« parce que les morales sont taillées a la mesure de la vulnérabilité d'étres vivants individués par socialisation,
elles doivent toujours résoudre deux tiches en une seule : elles font valoirI'inviolabilité des individus en exigeant
l'égal respect de la dignité de tout un chacun » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 20) et par conséquent, les
morales « protégent dansla méme mesure les rapports intersubjectifs de reconnaissance réciproque parlesquels
les individus se maintiennent comme membres d'une communauté. A ces deux principes complémentaires
correspondent les principes de justice et de solidarité » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, pp. 20-21). Cest a
une telle tiche que répond I'éthique de la discussion — procédurale et reconstructive — de laquelle 'on attend
« qu'elle puisse, au moyen d’un concept de procédure, atteindre quelque chose de substantiel et méme qu'elle
puisse faire valoir le rapport interne entre ces deux aspects, traités séparément dans les éthiques du devoir et
celles du bien, que sont la justice et le bien commun » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 22).

Léthique dela discussion trahit la possibilité de la théorie de la communication en établissant que « quiconque
entreprend sérieusement la tentative de participer & une argumentation sengage implicitement dans des
présuppositions pragmatiques universelles qui ont un contenu moral » ( Jiirgen Habermas, 1991/1992,p. 18),
considérant que « le principe moral se laisse déduire a partir du contenu de ces présuppositions d'argumentation,
pour peu que I'on sache ce que cela veut dire [de] justifier une norme d’action » (idemn). Habermas fait valoir
les deux principes D et U, servant de base a I'expérience méme de la communication. Il s'agit respectivement
du principe de discussion D qui consacre que « seules peuvent prétendent a la validité les normes qui pourraient
trouver laccord de tous les concernés en tant qu'ils participent  une discussion pratique » ( Jiirgen Habermas,
1991/1992, p. 17) ou encore « sont valides strictement les normes d’action sur lesquelles toutes les personnes
susceptibles d'étre concernées d’une fagon ou d’'une autre pourraient se mettre d'accord en tant que participants
a des discussions pratiques » (Jiirgen Habermas, 1992/1999, p. 123). Ce faisant, le principe D établit ce
que Habermas appelle dans la théorie de 'argumentation le principe de 'argument meilleur. Et du principe
d'universalisation U qui « dans les discussions pratiques assume le role d’'une régle d'argumentation » (idern).

Larégle dargumentation actualise une portée morale sur'axe horizontal, tout en s’incarnant dans la pratique
quotidienne dela communication, autrement dit dans I'expérience de la communication ou alors elle ressortit
des conditions de I'argumentation qui sont « tout compte fait, quelque chose dont nous sommes capables de
nous imaginer la réalisation approximativement idéale ici et maintenant » ( Jiirgen Habermas, 1999/2001, p.
192) pour disposer que « dans le cas de normes valides, les conséquences et les effets secondaires qui d'une
maniére prévisible découlent d'une observation universelle de lanorme dansl'intention de satisfaire les intéréts
de tout un chacun doivent pouvoir étre acceptées sans contrainte par tous » (idem). Je faisla digression pour
souligner que Habermas entend par le prédicat valides une présupposition idéalisante universelle en ce sens
qu'il « se référe a des normes d’action et aux énoncés normatifs généraux quileur correspondent ; il exprime
un sens non spécifique de la validité normative qui relativement a la distinction entre morale et légitimité est
encore indifférent » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 124).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



119

In fine, le paradigme de la communication que défend Habermas dans sa summa heuristica tout en traduisant
systématiquement un réquisit postmétaphysique de justification fait également 'assomption d'un moment
libérateur en ce sens qu’il permet de sortir de ses propres illusions par le biais de la discussion — pratique.
Habermas précise que « la forme de communication propre aux discussions pratiques peut aussi sentendre
comme un dispositif libérateur. Il doit décentrer la perception que I'on a de soi-méme et des autres et rendre
les participants capables de se laisser affecter par des raisons indépendantes des acteurs, autrement dit par les
mobiles rationnels des autres » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 237). Il résulte que, eu égard a I'héritage
de Fichte, la communication, étant vue a I'aune de la reconnaissance de 'autre, s'avére d'emblée sociale et s’il
estlégitime de dire la communication humaine, c'est au prix de la these selon laquelle tout humain est social,
compte tenu qu’il n'est pas humain du seul fait de sa capacité de dire Je, mais du mécanisme triadique ot Ego
reconnait Alter comme un Alterego ; autrement dit, pas nécessairement de son individualité, mais du mécanisme
parlequelil participe de 'humanité et cest a ce titre que Buber se révéle étre un continuateur de Fichte et un
annonciateur de Habermas - et de Ferry. Le point E s'occupera de la théorie de la communication chez Ferry.

E.- JEAN-MARC FERRY ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

Jean-Marc Ferry estun héritier légitime de Fichte, tout comme il en est de Jiirgen Habermas. La communication
estle punctum Archimedis sur lequel repose sa systématique, si bien que, pour définir le réel, il défend la « thése
d’une supériorité ontologique de la communication sur la représentation » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9)
pour conclure que « le fait de la communication, non celui de la représentation, présuppose la réalité » (Jean-
Marc Ferry, 2004, p. 11). Comme chez Habermas, la communication s'impose, chez lui, au double sens de
lexpérience de la communication comme know how en amont jusqu’a sédimenter ses premiers schémes et de
I'heuristique de la communication comme know that en aval et parlant d'expérience, cela signifie que sied bien
chez lui une théorie de I'action ou de l'expérience. Sa systématique s'accuse tout aussi énorme et complexe.
S’y retracent didactiquement plausible les deux paradigmes, celui de I'ontologie grammaticale et celui de la
pragmatique fondamentale, regroupant I'ensemble des théories de la systématique. Si tant est qu’il faille lire
sasystématique dans la singularité, il reviendra a la lire sous les termes de la pragmatique fondamentale, étant
entendu que la grammaire servant de tablature a l'ontologie grammaticale résulte intersubjectivement, dira
Ferry, des impulsions d'une communication dontI'expérience est antérieure a cette grammaire et ce, tout en
soutenant la thése selon laquelle le « milieu grammatical est le sol de toute identité personnelle capable de
se repérer dans un espace éthique de reconnaissance » ( Jean-Marc Ferry, 1991a, p.9).

Silon entend évoquer la tridimensionnalité ontologique, morale et heuristique de sa systématique, l'ontologie
grammaticale se charge de la dimension ontologique en sédimentant la grammaire universelle qui elle définit
leslatitudes d'une compétence communicationnelle principiellement accomplie, la pragmatique fondamentale
s'investit dans la question morale en éveillant une éthique proprement procédurale et reconstructive, tandis
que la dimension heuristique fait l'affaire d'une théorie de la connaissance qui part d’une architectonique
triadique conformément a l'espace des trois personnes pronominales II, Tu, Je renvoyant respectivement aux
énoncés descriptifs/constatifs, aux énoncés prescriptifs/normatifs et aux énoncés expressifs/évaluatifs ou,
comme le dirait Ferry (1988), au fait, au sens et a la validité, pour s’élever vers les rationalités processuelles
causale, morale, mentale, grammaticale correspondant aux milieux respectifs de socialisation ou puissances
respectives de 'expérience, savoir le travail, I'interaction, le langage, le discours définissant respectivement
l'instrumentation, la concertation, la représentation et I'interlocution. Tout se passe comme si le discours
revét un statut épistémique propre, mais il lui revient surtout d’éveiller les catégories des milieux antérieurs
comme il actualise chaque genre épistémique.

Toute proportion gardée, 'héritage de Fichte pour ce qui concerne I'heuristique de la communication se
révele tant dans I'ontologie grammaticale que dansla pragmatique fondamentale. D’emblée, dansles horizons
de l'ontologie grammaticale, Ferry soutient la these selon laquelle «la grammaire condense comme un

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



120

résumé officiel > (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 15) la compréhension du monde sédimentée au cours d’actes
de discernement — le sentir, I'agir, le discourir — péniblement acquis comme étant « le fruit d’'une histoire
de I'humanité, histoire pragmatique de lesprit humain, pour reprendre une expression de Fichte » (idem).
Sans coup férir, Ferry ajoute que « le partage communicationnel du monde est fixé dans la grammaire des
personnes pronominales. Le Il neutre résume l’attitude objectivante qui libére la technique : c’est l'attitude
instrumentale. Le Tu auquel la possibilité d’un Je est reconnue traduit lattitude performative qui libére
Iéthique : cestl'attitude communicationnelle » ( Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 14). Ce « partage grammaticalisé
de nosrapports différenciés au monde a tout a la fois une signification ontologique et pragmatique » (idem).

Sous ce jour, il sensuit que « la grammaire des personnes, mais aussi des temps, des modes, des voix, des
genres, avec la trichotomie qui, fondamentalement, la caractérise, caractérise également l'architecture de
notre monde vécu. En cela, elle est notre véritable ontologie » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 15). Cest cette
grammaire universelle qui « définit a Ia fois la structure ontologique du monde pour nous, la complexion
catégoriale du moi comme noyau dur de son identité, et la communicabilité des expériences articulées dans
le langage » (idem). Lontologie grammaticale trahit demblée le proces de la détranscendantalisation. C'est
une ontologie détranscendantalisée, postmétaphysique, ektypique portant Ferry a préciser que « fort éloigné
de la conception kantienne du sujet transcendantal est donc ce transcendantal de l'intersubjectivité, si I'on
peut désigner ainsi la grammaire des personnes, temps, modes, etc., qui définit pour nous une compétence
communicationnelle mire, virtuellement universelle, transsubjective et transculturelle » (idem). L3, « les
régles transcendantales deviennent régles grammaticales » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 11).

Ferry surligne que « la structure grammaticale définissant les adresses différenciées aux trois personnes et
lesindications différenciées des trois temps dénote ce qu'il y a de plus essentiel a la constitution catégoriale du
moi » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 80) etil entend par grammaire universelle « une structure grace a laquelle
le discours est constitutif d'une entente univoque, virtuellement transculturelle » ( Jean-Marc Ferry, 1991a,
pp. 81-82). Il assigne a celui qui maitrise la grammaire universelle une compétence communicationnelle
principiellement accomplie qui, dans son concept normatif, « signifie alors que l'ontologie grammaticale des
personnes et des temps est habitualisée dans I'individu, de sorte que celui-ci peut se référer univoquement a
une composante du monde, repérée dans le systéme de coordonnées spatio-temporel » ( Jean-Marc Ferry,
1991a, pp. 80-81). La grammaire universelle caractérise également la Lebenswelt (monde vécu ou monde
de lavie) et quant 2 ma thése selon laquelle la communication est une heuristique dont l'objet d’étude est la
Lebenswelt, il échoit de retenir qu'elle est « I'espace d'une communication possible entre des étres capables
de parler et dagir, de rendre compte de leurs actes et de les justifier a 'aide d’énoncés susceptibles d’étre
eux-mémes critiqués » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 161). C'est, ajoute Ferry, l'espace de la reconnaissance
possible entre des sujets mettant en jeu la notion commune de communication.

Ferry rejoint Fichte dansla question de la conscience du droit (ut infra). C’est la condition pragmatique sur
laquelle table I'éthique et Ferry précise que « ‘éthique se tientla : pour que la reconnaissance de l'autre revéte
la signification du droit, elle doit étre médiatisée ainsi — substantiellement — par I'idée d’une transcendance
parrapportalavie » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 70). Ce n'est pas toutefois a ce niveau systématique premier
delontologie grammaticale que Ferry traite la question morale 3 proprement parler, mais il ressort que sourd
déjalextréme vulnérabilité de la personne qui définit la nécessité méme de toute morale dont les intuitions
se manifestent en la nécessité que « la genése substantielle de 'oubli de soi rencontre la genése formelle dela
contradiction performative pour que le sujet prenne conscience d'une nécessité de traiter son objet comme
un autre sujet » (idem). D'otl « l'objet devient l'autre sujet, dans la mesure ou il est un Tu pour lequel la
possibilité d’'un Je est reconnue » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 71) et le sujet sort de lui-méme pour intégrer
dautres vues en découvrant par-la une communauté.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



121

Il s'ensuitla conscience communicationnelle qui finit par s imposer dansla compréhension contemporaine du
monde. En effet, Ferry (1987) établit trois compréhensions du monde dans son ontologie grammaticale, celles-ci
épousentlaforme dela phrase. Ainsila compréhension ancienne du monde révéle-t-elle la constellation grecque
deI’Objet marqué par un principe cosmocentrique, la compréhension moderne trahit-elle la constellation judéo-
chrétienne et moderne du Sujet marqué par un principe théocentrique etla compréhension contemporaine du
monde éveille-t-elle la constellation séculiére et laique du Verbe marqué parun principe logocentrique. Clest dans
la compréhension contemporaine du monde que se pose du point de vue systématique la question principielle
dela communication consistant a demander « comment les individus peuvent-ils entrer en relation réciproque,
de sorte qu’ils constituent la communauté dont ils ont besoin pour se constituer eux-mémes ; comment Ego
peut-il reconnaitre en Alter celui qui peut le reconnaitre comme un Alter ego 2 Comment deusx sujets peuvent-ils
réciproquement se constituer comme tels, constituant ainsi la communauté qui les constitue » (2001/1987%, p. 37).

Cette question consacre 'acmé du prédicat de la relation que trahit le principe du Verbe. Pour autant que
Ferry insiste sur la grammaire, son ontologie grammaticale peut, ceteris paribus, se dire une ontologie du
Verbe, attendu qu’il revient a ce dernier de révéler le principe de liaison, la relation en propre. Ce qui porte a
rappeler que sujet et objet se relient au verbe qui, in fine, s'accuse premier, compte tenu que sujet et objet se
définissent respectivement comme sujet et comme objet par rapport au verbe. Car, « ce qui est constitutif
pour le partage d'expérience, ce ne sont ni les régles ordonnant la représentation d’'objets dans un sujet, ni
les actes d’un Je originaire qui ouvre le monde a la conscience » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14), mais le
Verbe qui définit « les présupposés sous lesquels des appels et réponses, des adresses en général peuvent
étre couronnés de succes en tant qu'illocutions réussies, et ces présupposés grammaticaux représentent les
conditions les plus universelles d'une intercompréhension possible » (idemn). Aux marches d’une théorie de
la communication, Ferry soutient que cette « conscience communicationnelle, liée ala reconnaissance de soi
danslautre, est précisément ce qui doit marquer la compréhension contemporaine du monde. Dansla mesure
ot dumoins celle-ci se connait comme la structure réflexive suffisamment décentrée pour accueillir en elle les
autres compréhensions, la communication devient la catégorie centrale » ( Jean-Marc Ferry, 1991a,p. 156).

Aussi Ferry établit-il systématiquement la double condition d'une communication véritable, savoir
« expérience partagée et reconnaissance réciproque » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 163). Le partage
dexpérience est premier, de telle sorte que la relation pratique reste premiére ; vient ensuite la reconnaissance
réciproque comme étant la deuxiéme condition. Ferry avance que « I'idée de communication renvoie a une
coparticipation, clest-a-dire a une participation commune que des étres distincts peuvent former ensemble
(Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 168) pour faire sourdre une intuition, somme toute fichtéenne et — hégélienne
— en soutenant la thése selon laquelle « dans la reconnaissance réciproque, il n'est pas contenu I'idée que le
moi est posé comme propriétaire de soi : le moi est seulement reconnu comme un individu, une personne.
Mais il n'est pas dit que la personne est privée » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 169).

La communication dans son expérience propre estun phénomeéne médiumnique, parce que « littéralement
une communication ordinaire fait sortir de soi » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 170) pour tendre vers un
milieu ou mieux pour exprimer une tension vers un milieu. Sous ce jour, souligne Ferry, « a chaque fois
que je communique avec quelqu’un, je sors de moi, je retrouve avec l'autre le milieu ot nous ne sommes tous
deux ni I'un ni l'autre, mais lesprit dans lequel nous communiquons » (idem) et « cet esprit — car il faut
l'appeler ainsi — porté dans la voix et formé dans le discours, c’est cela qui communique ; c’est lui qui est le
communiquant » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 171). Cet esprit communiquant est lesprit du monde et si,
a juste titre, le monde de la vie ou monde vécu est le monde de nos rapports au monde, comme le définit

*Larticle « LAncien, le Moderne et le Contemporain » est disponible en trois versions : celle de la Revue Esprit, numéro
12, décembre 1987, pp. 45-68 ; celle parut in R. DUCRET, D. HERVIEUX-LEGER et P. LADRIERE (Dir.), Christianisme et
modernité, Cerf, 1990, chapitre IX et celle parut in Jean-Marc FERRY, Ecrits philosophiques, Pocket, 2021, chapitre I, pp. 11-45.
Je fais référence a la troisiéme.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



122

Ferry, il advient que le monde est lui aussi un espace communicationnel. Ferry ajoute que « le monde est
construit comme la phrase, afin que je puisse te demander s'il est d'accord pour que nous fassions ceci. Cet
espace communicationnel est ['évidence a partir de laquelle nous nous pensons nous-mémes et le monde,
ainsi que nos rapports au monde » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 172).

Par conséquent, il s’ensuit quheuristiquement, « la communication peut relever d’une analytique
correspondant point par point & une explication ontologique du monde vécu. Elle est [ ... ] analysée comme
une complexion extrémement médiatisée, dont la rationalité comporterait toute la complexité du monde vécu.
Elle mérite sans doute 2 ce titre d’étre appelée raison » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 172). La raison, « clest
le milieu dans lequel la communication se déploie quotidiennement. Horizontalement, la complexité du
monde vécu renvoie a la systématicité grammaticale du discours ; verticalement, a I'épaisseur des expériences
archivées en lui » (idem). In fine, de la reconnaissance, I'enjeu de la communication, Ferry en fait valoir deux
milieux : le monde de la vie ou Lebenswelt en question supra et le temps historique définissant I'histoire
universelle. Ferry soutient que « lhistoire universelle se produit pragmatiquement comme un monde de
la communication entre les mondes historiques » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 201). Ses séquences sont
« sémantiques et grammaticales » (idem) et qu'il résulte que « I'histoire est un monde en formation : elle a
pour trame les significations qui se transmettent d'un monde a l'autre grice aux communications prises d’un
monde al'autre. En ce sens, elle est aux cultures historiques ce que celles-ci sont aux consciences individuelles :
le milieu communicationnel ot se construit leur identité » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 202).

Lastatio secundaviae crucis de la question de la communication chez Ferry sied dans sa pragmatique fondamentale
comptant pour la question morale de sa systématique. Prima facie, Ferry fait remarquer que « la question
morale est'occasion d’une réflexion fondamentale surla communication, parce qu'il sagit de comprendre et de
reconnaitre une personne dans sa singularité. Cest cette visée que lon peut conserver de la doctrine chrétienne
de la personne. Mais  la différence de la doctrine thomiste, la personne (non divine) ne peut étre posée que
danslarelation » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 141). Sans coup férir, Ferry enchérit que chez « Kant et Fichte, il
devenait clair que I'individu est ouverture sur autrui. Fichte va méme jusqu’a devenir I'individualité comme un
concept commun oix deusx consciences sont réunies en une seule » (idem). En effet, Ferry part du débat patristique et
conciliaire sur la notion de personne tout en s’inspirant de l'archéologie de Paul Ladriére évoquée supra — en en
retenant pour des raisons pragmatiques que la nation de personne déterminée comme tméoraoig prévient tant
l'abstraction particulariste que l'abstraction universaliste — pour poursuivre les sédimentations jusqua Habermas
dans la pragmatique universelle en passant par Kant, Fichte et Hegel, sans oublier Descartes et Schleiermacher,
envue de définir I'identité morale et le cas échéant seoir sa pragmatique fondamentale.

Dans les horizons de ce qui concerne les épiphanies de la Wissenschaftslehre de Fichte comme lapis
philosophorum d’une théorie de la communication préoccupant le présent article, hormis la thése selon
laquelle l'autoposition du Moi absolu trouve son sens dans la communication (ut supra), il importe de
souligner que Ferry précise que Fichte a posé explicitement la question de « reconnaitre les sujets de droit
dansle monde » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 125). Cest la raison pour laquelle il estime cruciale la fondation
fichtéenne du droit. Ferry en indique les moments forts. Primo, « la conscience qu’un étre raisonnable et
fini prend de lui-méme comme liberté surgit a l'occasion d’'une rencontre avec un alter ego. Cette rencontre est
certes contingente d’un point de vue empirique, car elle peut avoir lieu n'importe quand ou méme jamais »
(Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 125). Secundo, cette rencontre « est nécessaire d'un point de vue transcendantal,
car ’homme ne peut étre homme que parmiles hommes. En effet, la conscience de soi suppose la limitation
du moi » (idem). Ce qui, in fine, conduit a la thése selon laquelle « la reconnaissance d’autrui, initiatrice du
Droit, est la condition transcendantale de la conscience de soi comme étre libre. En termes contemporains :
le fondement du Soi n'est ni 'objectivité du monde, ni la subjectivité du moi, mais I'intersubjectivité de la
communauté des personnes » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 126).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



123

Au rallye d’'une heuristique de la communication, I'Aufforderung fichtéenne, I'appel sommatif d’'un autre,
soutient Ferry, devient « le résultat immanent d’'une sémantisation mutuelle, intersubjective, des manifestations
réciproques » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 126). C'est la raison pour laquelle je parle de lapis philosophorum
de la science de la communication. Fichte, lui, reste dans les horizons d'une anthropologie et Ferry surligne
que « l'anthropologie de Fichte, tout a la fois pragmatique et sémiotique, rompt avec le solipsisme cartésien »
(Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 126-127) et « elle procéde & une description des actes de reconnaissance et des
intuitions dont ces actes pourront s'autoriser, afin de produire la genése communicationnelle de Iétre-reconnu >
(Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 127). Ferry entérinera cet héritage de Fichte comme il en est de celui de Habermas
pour ce qui est du ressort de la pragmatique universelle. Dit autrement, la pragmatique fondamentale hérite dela
pragmatique universelle, en question supra et elle envisage d’aller au-dela delle pour faire des pas complémentaires.

Mutatis mutandis, pour ce qui concerne la pragmatique fondamentale, soutient Ferry, « elle seule rendrait
compte de la possibilité la plus générale pour une personne d’entrer en communication avec un autre, de
sorte que les deux puissent se comprendre mutuellement - et cela, indépendamment d’une reconnaissance
discursive des prétentions a la validité sémantisées dans le langage » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 143).
Compte tenu que « chacun veut se communiquer comme une personne unique qui a sa fagon propre
d’exprimer son identité ou d’affirmer saliberté, c'est-a-dire son universel singulier » (idem) et par conséquent,
« communiquer veut dire porter le singulier dans'universel » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 144). Lenjeudela
pragmatique fondamentale consiste & cerner la question propre a chacun au prix de la seule possibilité d'une
communication interpersonnelle, « sinon la reconnaissance intersubjective n'est rien de plus que la lecture
réciproque d’'une grammaire commune que Ego reconnait pour sienne propre en Alter. Mais cette grammaire
n’a pu elle-méme se construire intersubjectivement qu’a travers les impulsions d'une communication qui lui
préexiste. C'est ce dont s'occupe la pragmatique fondamentale » (idem).

Ferry précise que la pragmatique fondamentale « propose alafoisle point de vue du plus particulier et du plus
général, dans la mesure ou elle explique la communication possible indépendamment de toute référence a une
grammaire commune, d'une fagon ou d’une autre consignée dans l'esprit objectif » (Jean-Marc Ferry, 1991b,
p- 144). Clest la que la communication se révéle étre la catégorie centrale et plus précisément lexpérience de
la communication et non son concept. Ferry y part pour répondre a la question métaphysique de la valeur qui
fonde la dignité et a la question phénoménologique du signe qui motive le respect en arguant que « la valeur
comme le signe, le critére comme I'indice sont plutdt entiérement constitués dans la relation par laquelle une
communication a été rendue possible en général. Silon préfére : lareconnaissance est acquise a celui, quel qu’il
soit, avec qui la communication a pu avoir lieu » ( Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 144-145). En dautres termes, « la
valeur quifonde la dignité est composée de tout ce quia permis cette reconnaissance ; quant au signe qui motive
le respect, il réside dans Iexpérience elle-méme de la communication réussie » ( Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 145).

Pragmatique, tout comme l'agir est premier du point de vue systématique pourla constitution d'un monde
humain, il sensuit que « la relation pratique est premiére : la communication instaurée avec un autre (quelles
quen soient les qualités) est réellement constitutive de l'expérience morale » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p.
144). A ce titre, « communiquer s'entend au sens tout a fait minimal d’un respect marqué par la reconnaissance
spontanée d’un autre — si peu respectable soit-il . D’ol1 « en nous abstenant de porter atteinte a I'intégrité de
l'objet, nous en reconnaissons la dignité. Or, c’est la méme attitude que 'on constate dans la moralité concréte
desrelations prises au sein du monde social entre des personnes humaines vivantes. [ ... ] cette attitude morale
au sens large est fondamentalement celle de la communication » (Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 146-147). A
cet égard, « est communicationnelle dans son principe toute attitude qui, dans le rapport & un autre (quel
qu'il soit), consiste & considérer l'intérét qu'il représente comme un appel a élargir le mien dans sa direction.
La communication est présente a titre d’une disposition sans étre nécessairement une interaction menée
dans la recherche d’'une compréhension réciproque des partenaires » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 147).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



124

Mutatis mutandis, il s'ensuit que la reconnaissance définit la nécessité de la communication a la fois dans
l'exigence d’un appel et dans la possibilité d'une interaction. Aussi le prototype de la communication
interpersonnelle requiert-elle tant les prédicaments ou prédicats de base de la logique transcendantale
kantienne que les désignaments ou indexicaux de base. Ferry rappelle que Kant tenait les prédicaments
« pour la structure ontologique définissant les contours de I'objet a priori connaissable » (Jean-Marc Ferry,
2004, p. 14). Dit autrement, les prédicaments qui s'investissent dans la constitution d'objets, président a la
théorie dela connaissance et ils se traduisent dans « la grammaire des langues naturelles — en tant que nombre
(pour la quantité), genre pour la qualité, cas pour la relation » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 140). C'est la un
réquisit qui reste théorique ou in intellectu, quant au réquisit proprement pragmatique, il renvoie de préférence
aux désignaments qui « situent les adresses fondamentales de personnes, modes, temps, aspects, voix, cas
comme la structure de I'intercompréhension possible® » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14). Ferry les divise en
les classes d'identité, de topicité, de déicticité et de propriété en leur qualité d’opérateurs d'individualisation
dont la fonction est la prise de références (cf. Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 140-141).

EPILOGUE

Lactualité des épiphanies de la Wissenschaftslehre de Fichte est le probléme central que se pose Revista
DoisPontos pour le compte de ce numéro. D’une actualité al'autre, le présent article lui s'investit dans 'actualité
de Fichte tout en s’intéressant a celle du lapis philosophorum de la science de la communication, compte tenu
queles sédiments présidant a ce champ de connaissance n'ont guére faitI'objet de réflexions systématiques et
que les tentatives éclectiques ou hétéroclites se contentent de nager a la surface en ce sens qu'elles résolvent
a « rassembler des informations éparses en fonction d'un champ de préoccupation sous-tendu par une ou
plusieurs théories de référence » (Jacques Perriault, 2004, p.9). En dautres termes, la présente contribution
s'est évertuée a reconstruire une assise systématique servant de punctum Archimedis a cette heuristique et sans
laquelle les tentatives de reconstitution de ses racines ne sauraient se révéler plausibles, comme en témoigne
T'essai intitulé Racines oubliées des sciences de la communication (2004).

Il est entendu que Fichte n'a pas élaboré une théorie de la communication au plein sens du terme, mais la
pierre philosophale, les premiéres intuitions remontent a sa Rechtslehre, a sa doctrine du droit qui elle découle de
sa Wissenschaftslehre, de sa doctrine de la science ; autrement dit, elle constitue son tout premier deslocamento,
sa toute premiére épiphanie. Aussi cet article fait-il de la thése de Fichte selonlaquelle « 'homme ne devient
homme que parmi les hommes » (ut supra) son milliarium aureum, dit autrement sa tablature catégoriale.
Fichte n'a pas préché dans le désert, il n'a pas semé dans les rochers, les ronces et les épines, mais in terram
bonam. Son idée centrale fondant, par conséquent, la théorie de la reconnaissance, allait animer le débat et
alimenter la réflexion depuis ses contemporains dont les quatre Friedrich, savoir Holderlin, Hegel, Novalis
et Schelling jusqu’a Jean-Marc Ferry via Buber et Habermas. Partant de cette théorie de la reconnaissance,
I'héritage de Fichte s’investit dans 'émergence du champ académique de la communication.

A cetégard, cetarticle s'inscrit dans le procés de la détranscendantalisation tablant sur un sinnkritisch notwendiges
Postulat, d'un postulat nécessaire de critique de sens, pour faire poindre les épiphanies de la doctrine de la
science a la fois chez Fichte et dans les horizons de son héritage, attendu qu'il entend sédimenter une question
heuristique sous une teneur heuristique. Cest dire que sopére le changement d'un punctum Archimedis ou
sied le transcendantal de I'intersubjectivité en contrepartie du sujet transcendantal. Il sest révélé que le veeu de
Fichte de voir pratique sa doctrine de la science atteint sa concrétion sous les auspices de la doctrine du droit ;
reconnaitre, Cest affirmer un droit. Ce faisant, le passage dela doctrine de la science a celle du droit fait f'objet du
premier point, tandis la Rechtslehre, la doctrine du droit a proprement parler comme étantle lapis philosophorum
de I'heuristique de la communication en ce sens quelle consacre la reconnaissance comme étant I'enjeu de la
communication voire de toutes les sciences praxéo-herméneutiques, y occupe le deuxieme moment.

3 Clest moi qui souligne. La séquence textuelle fait partie d’'une question dans le texte de Ferry.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



125

Du c6té de I'héritage se retrouve, primo, Buber comme étant celui qui élabore la toute premiére théorie
de la communication a travers son exposé Ich und Du, Je et Tu. En effet, Buber fait valoir la préséance de
l'intersubjectivité sur la subjectivité et par-la la reconnaissance sur I'individualité. Le sujet, Je, perd son
omnipotence de sujet transcendantal du moment o il se voit dépendant d'un Tu par rapport auquel il se
définit et que Tu n'existe que par rapport a un Je qui le désigne comme Tu. Interaction. Interdépendance.
Interrelation. Intersubjectivité. Décentration de soi. Ouverture a l'autre. Tension vers l'autre. Tout ce qui
définit le noyau catégorial de la communication et tout se passe comme si Buber ne fait quéveiller sous de
nouveaux jours la thése fichtéenne selon laquelle I'homme ne devient homme que parmi les hommes.

Secundo, Habermas anime la statio quarta en faisant de la communication le punctum Archimedis de sa
summa heuristica dont les divers paradigmes et multiples théories peuvent se ramener singuliérement a la
pragmatique universelle. Mais pour ce qui concerne 'héritage de la Wissenschaftslehre de Fichte, Habermas
part de la question heuristique du procés de la détranscendantalisation pour rejoindre Fichte a partir de
l'autoréflexion ou de I'intérét de la raison. La concrétion de I'intérét émancipatoire de la raison passe dans la
Rechtslehre pour révéler la communauté humaine des personnes. Il s’ensuit la dimension morale qui, tablant
sur la structure ontologique de la Lebenswelt, trahit la possibilité d'une Kommunikationsgemeinschaft a travers
les prétentions universelles a la validité — vérité, justesse, sincérité — éveillant les présupposions idéales
incontournables par les visées performatives de propositions dans la discussion pratique dont le Tédog est
I'intercompréhension et c’est ce dont s'occupe la Diskursethik.

Celle-ci consacre le pari de la reconnaissance o, dans 'héritage de Fichte, elle aboutit 4 la theése selon laquelle
personne ne peut affirmer son identité pour lui seul définissant par-la la co-originarité de I'individuation ou de la
socialisation. Lidentité de soi comme personne extrémement vulnérable est une identité communicationnelle et elle
se mesure dans des procés d intercompréhension ot se croisent communication et morale a travers des catégories de
ladignité, durespect, delajustice et dela solidarité. En effet, c'est dansla pratique quotidienne dela communication
que la Diskursethik révéle ses vertus par I'inclusion de toutes les personnes concernées, l'exclusion des contraintes
dans la situation de communication, I'équilibre des droits et des devoirs en termes d'argumentation et la volonté
d'entente des participants en vue de rendre pertinentes, alaune de l'argument meilleur, propositions, informations,
raisons, preuves et objections. D’'oti résultent les deux principes D et U ot le principe D établit que seules peuvent
étre considérées valides les normes susceptibles d'induire l'accord de tous les concernés en qualité de participants
aune discussion pratique et sous les auspices de celle-ci, le principe U joue le role d'une régle dargumentation.

Tertio, Jean-Marc Ferry, héritier légitime tant de Fichte que de Habermas, assure la statio ultima de cette via
crucis. La communication, en amont comme en aval, estle milliarium aureum de sa systématique qui se décline
en une ontologie grammaticale et une pragmatique fondamentale. Ferry soutient la thése de la préséance de
la communication. L'héritage de Fichte comme lapis philosophorum de I'heuristique de la communication
s'éveille tant dansl'ontologie grammaticale que dans la pragmatique fondamentale, tout en faisant'assomption
d’un sens transcendantalisé ou les régles transcendantales se transforment en régles grammaticales. La
grammaire, professe Ferry, est le condensé d’'un résumé officiel d’'une histoire de 'humanité entendue
comme histoire pragmatique de I'esprit humain, comme le dit Fichte. Par la thése du sens de I'autoposition
du Moi absolu fichtéen dans la communication et par la question fichtéenne de la conscience du droit, Ferry
définit systématiquement la double condition d'une communication véritable par le partage d’expérience
et la reconnaissance réciproque et ce jusqu voir dans la communication une analytique renvoyant & une
explication ontologique du monde vécu et a ce titre, vaut raison.

Ferryadmet que Fichte a défini explicitementla question de la reconnaissance des sujets de droit dansle monde
et ce parle biais de la rencontre avec un alter ego, compte tenu que le fondement du Soi sourd del'intersubjectivité de
la communauté des personnes et non pas parl'objectivité du monde ou par la subjectivité du moi. L Aufforderung
trahit le moment immanent d’'une sémantisation mutuelle, intersubjective, des manifestations réciproques et

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



126

par-la fait poindre la genése communicationnelle de I’étre-reconnu. La relation pratique est premiére et que la
communication engagée avec un autre généralement quelconque constitue la tablature réelle de I'expérience
morale. D'ot1 dans le rapport a cet autre — indéfini — toute attitude qui entend prendre en compte I'intérét d’'un
tel rapport comme un appel a élargir le mien dans sa direction est principiellement communicationnelle, attendu
que la communication saccuse, prima facie, a titre d'une disposition avant quelle soit une interaction dont le
Té)og est I'intercompréhension des personnes concernées. Aussi la reconnaissance définit-elle la nécessité de la
communication ala fois dans I'exigence d’un appel et dans la possibilité d’une interaction. Aussile prototype de
la communication interpersonnelle requiert-elle tant les prédicaments de lalogique transcendantale kantienne
queles désignaments dontla fonction estla prise de références en tant qu’opérateurs d'individualisation se trahissant
sous les catégories d’identité, de topicité, de déicticité et de propriété.

Toujours est-il que I'heuristique de la communication, au moment de se constituer comme champ académique
déslelendemain de la Seconde Guerre mondiale fait'économie de la reconnaissance comme étant son enjeu
et par conséquent nassure ni I'héritage du lapis philosophorum de Fichte ni le milliarium aureum qui définit
Buber. Par la suite, le méme sort est réservé a Habermas et a Ferry qui portent ces intuitions a leur acmé,
lorsqu’ils ne sont pas totalement occultés, ils ne bénéficient guére de la place légitime qu’il leur revient de
plein droit. Le probléme princeps n'est pas nécessairement le fait de ne pas considérer Fichte, Buber, Habermas
ou Ferry ou de ne pas considérer tel ou tel paradigme, mais I'absence du souci d’une assise systématique ou
génétique comme punctum Archimedis. Le choix de I'éclectique ou de 'hétéroclite cumulant des informations
éparses ne pouvant que conduire a des quiproquos ou a des malentendus facheux. Le positivisme qui conjure
toute complication principielle en se contentant de nager a la surface en est la cause principale. Il essentialise
l'axe vertical de la factualité contingente en occultant I'axe horizontal de la validité procédurale. Cest ce qui
ameéne, per fas et nefas, a une essentialisation des disciplines déja constituées au détriment du cadre catégorial
des continents de connaissance qui, par la relation métathéorique, prend d’abord en charge sens de validité et
intéréts de connaissance et ce, au regard du cadre global des genres épistémiques. Cest également la confusion
des axes vertical et horizontal qui conduit a 'amalgame entre information et communication jusqua conférer
un pluriel aux airs d’une atonalité sérielle sonnant donc plus faux que le diabolus in musica.

Lessai Racines oubliées des sciences de la communication ot sentendent les auteurs sur [‘éclectique ou'hétéroclite
du cumul des informations éparses etle cas échéant en une essentialisation du contingent en est symptomatique.
Pourtant, évoquer le vivre-ensemble devrait leur permettre a ne pas enfouir ni occulter les racines de la science
dela communication, quitte a cerner I'idée du vivre-ensemble sur le sol de la reconnaissance. L3, sous une teneur
systématique, les Racines ne seraient pas anédaphiques ou extelluriques et sous ce jour, faire l'assomption du
principe de pertinence d’une référence a quelque chose ou information, du principe de reconnaissance d’'une
adresse & quelqu’un et du principe de responsabilité d'un engagement de soi, compte tenu que ces trois principes
définissent tout ce qui est du ressort d'un acte de communication en tant que propositions, informations, raisons,
preuves et objections traversant la sémiosis sociale qui sorganise a travers ce que Ferry appelle le complexe
socioéconomique comprenant le systéme technique, le systéme monétaire et le systéme fiscal, le complexe
sociopolitique regroupant le systéme bureaucratique, le systéme juridique, le systéme politique au sens étroit ou
systéme démocratique etle complexe socioculturel conjoignant le systéme médiatique, le systéme pédagogique et
le systéme scientifique. Dire quelobjet détude dela science de la communication estla Lebenswelt revient a dire
quelle étudie surtout souslaforme de sémiosis sociale qui se trahit a travers ces trois complexes. Son émergence
dans I'univers académique sourd a un moment ot il savere nécessaire de comprendre les questionnements qui
se posent quant a la médiation de ces complexes ou de leurs systémes, mais [a encore cette tablature catégoriale
n'apas été non plus considérée comme telle. D'ot]'heuristique de la communication se doit encore — et toujours
— de slengager dans une éristique pour sa reconnaissance.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



127

Références bibliographiques
BUBER, M. (1923/1969). Je et Tu, trad. G. Bianquis, Paris : Aubier Montaigne.

DRUET, P-P. (1975). « Métaphysique, droit et politique chez Fichte », in Revue de Métaphysique et de
Morale, avril-juin 1975, 80éme année, pp. 254-261.

FERRY, J.-M. (1991). Les puissances de l'expérience. Essai sur l'identité contemporaine. Tome I : Le sujet et le
verbe, Paris : Cerf.

FERRY, J.-M. (1991). Les puissances de l'expérience. Essai sur l'identité contemporaine. Tome I1 : Les ordres
de la reconnaissance, Paris : Cerf.

FERRY, J.-M. (2004). Les grammaires de l'intelligence, Paris : Cerf.
FERRY, J.-M. (2021). Ecrits philosophiques, Paris : Pocket, chap. 1 et 8.

FICHTE, J. G. (1794-1797/1843). Doctrine de la science. Principes fondamentaux de la science de la
connaissance, trad. P. Grimblot, Paris : Ladrange.

FICHTE, J. G. (1796-1797/1994). Fondement du droit naturel selon les principes de la doctrine de la science,
trad. Alain Renaut, Paris : PUF.

GOUBET, J.-F. (2000). « La critique fichtéenne de I'idéalisme théorique dans I'Assise fondamentale de
toute la Doctrine de la Science (1794-1795) », in BIEENENSTOCK M., CRAMPE-CASNABET, M.,
Dans quelle mesure la philosophie est pratique, Paris : ENS Editions, pp. 61-80.

HABERMAS, J. (1968/1976). Connaissance et intérét, trad. Gérard Clémencon, Paris, Gallimard.

HABERMAS, J. (1976/1987). « Signification de la pragmatique universelle », in Logique des sciences
sociales et autres essais, trad. Rainer Rochlitz, Paris : PUF, pp. 329-411.

HABERMAS, J. (1981/1987). Théorie de l'agir communicationnel. Tome 1 : Rationalité de lagir et rationalisation
de la société, trad. Jean-Marc Ferry, Paris : Fayard.

HABERMAS, J. (1991/1992). De l'éthique de la discussion, trad. Mark Hunyadj, Paris : Flammarion.

HABERMAS, J. (1992/1997). Droit et démocratie. Entre faits et normes, trad. Rainer Rochlitz et Christian
Bouchindhomme, Paris : Gallimard.

HABERMAS, J. (1999/2001). Vérité et justification, trad. Rainer Rochlitz, Paris, Gallimard.

LADRIERE, P. (1991). « La notion de personne, héritiére d'une longue tradition »,in NOVAES, S. (dir.),
Biomédecine et devenir de la personne, Paris : Seuil, pp. 27-8S.

NAULIN, P. (1969). « Philosophie et communication chez Fichte », in Revue internationale de philosophie,
Vol. 23, N° 90/4, pp. 410-441.

PERRIAULT J., LAULAN, A.-M. (coord.) (2004 ). Racines oubliées de la science de la communication, Les
Essentiels d'Hermeés, Paris : CNRS éditions.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



128

Beriihrungspunkte zwischen dem
Transzendentalismus J. G. Fichtes und der
neueren transzendentalen Phdnomenologie

Points of Contact between J. G. Fichte’s Transcendentalism and the Modern
Transcendental Phenomenology

Alexander Schnell
Bergische Universitit Wuppertal (BUW), Alemanha
alex.schnell@gmail.com

Zusammenfassung: Dieser Beitrag mochte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken
Johann Gottlieb Fichtes (1762-1814) fur die zeitgendssische transzendentale Phdanomenologie fruchtbar gemacht
werden kann, vorstellen und erértern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische
Phanomenologie noch lebendig ist — was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschlie8t. Andererseits
impliziert sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwdgung zu ziehen.
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe ndmlich in der neueren Phanomenologie, die
auBerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzufiihren und weiter
zu entwickeln, einen der interessantesten Orte flr die zeitgendssische theoretische Philosophie. Dabei kann vor
allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch wenn dieser Punkt in
der zeitgendssischen Debatte ebenfalls Giberaus randstdndig ist. Die Begriindung jener beiden Voraussetzungen
soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Uberlegungen stehen.

Schliisselbegriffe: Fichte; Phdnomenologie; Transzendentalphilosophie; Dezentrierung des Subjekts; Sinnbildungsprozess.

Abstract:This article aims to present and discuss a novel approach to the question of how the thinking of Johann
Gottlieb Fichte (1762-1814) can be made fruitful for contemporary transcendental phenomenology. On the one
hand, such a consideration assumes that theoretical phenomenology is still alive - which may not be immediately
apparent at first glance. On the other hand, it implies that it makes sense to consider such a connection on a
systematic level. Both assumptions are categorically affirmed here. | see in recent phenomenology, which is virtually
unknown outside its own field and attempts to continue and further develop transcendental philosophy, one of
the most interesting areas for contemporary theoretical philosophy. In this context, the Berliner Fichte can be said
to play a prominent role, even if this point is also extremely marginal in contemporary debate. The justification of
these two premises will be the focus of the considerations to be made here.

Keywords: Fichte; phenomenology; transcendental philosophy; decentring of the subject; meaning-making process.

Recebido em 29 de julho de 2025. Aceito em 29 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 - 143 /ISSN:2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.100670



129

Dieser Beitrag mochte einen neuartigen Ansatz hinsichtlich der Frage, wie das Denken Johann Gottlieb
Fichtes (1762-1814) fiir die zeitgendssische transzendentale Phinomenologie fruchtbar gemacht werden kann,
vorstellen und erdrtern. Eine solche Betrachtung geht einerseits davon aus, dass die theoretische Phinomenologie
nochlebendig ist — was sich auf den ersten Blick vielleicht nicht unmittelbar erschliefit. Andererseits impliziert
sie, dass es sinnvoll ist, eine solche Verbindungslinie auf einer systematischen Ebene in Erwdgung zu ziehen.
Beide Voraussetzungen werden hier kategorisch affirmiert. Ich sehe namlich in der neueren Phinomenologie,
die aufBerhalb ihrer selbst so gut wie unbekannt ist und versucht, Transzendentalphilosophie fortzufithren
und weiter zu entwickeln, einen der interessantesten Orte fiir die zeitgendssische theoretische Philosophie.
Dabei kann vor allen Dingen dem Berliner Fichte eine hervorgehobene Rolle zugesprochen werden, auch
wenn dieser Punkt in der zeitgendssischen Debatte ebenfalls iiberaus randstindig ist. Die Begriindung jener
beiden Voraussetzungen soll im Mittelpunkt der hier anzustellenden Uberlegungen stehen.

*

Seit den 1960er Jahren hat die Phinomenologie unter dem Einfluss unter anderem von Jacques Derrida (1930-
2004) eine Neuausrichtung erfahren. Es sei betont, dass diese nicht lediglich eine Weiterfithrung klassischer
phinomenologischer Ansitze — der ,Griinderviter“ Husserl und Heidegger (aber auch Eugen Finks) — darstellt.
Esist vielmehr so, dass seit dem dritten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts eine neue, ,zweite’ Phanomenologie
das Licht der Welt erblickt hat. Nur sie ist noch systematisch lebendig — die ,erste’ Phinomenologie ist heutzutage
nur mehr blo Gegenstand historiographischer Untersuchungen.' Heidegger ist davon zum Teil auszunehmen,
weil er — wie das im Folgenden mehrfach deutlich werden wird — fiir die ,zweite’ Phinomenologie entscheidende,
freilich bisher zumeist ebenfalls noch unbekannte Impulse geliefert hat (wenngleich auch sein Werk gréftenteils nur
nochkommentiert oder paraphrasiert wird). Wie dem auch sei - das noch relativunbekannte Werk des in Belgien
geborenen Phinomenologen Marc Richir (1943-2015) stehtin ausgezeichnetem Mafe fiirjene Neugriindung der
Phinomenologie. Diese weist eine ganze Reihe von Ziigen und Merkmalen auf. Ich halte mich an dieser Stelle an drei
Hauptcharakteristiken, ndmlich an die Dezentrierung des Subjekts, an die Einfiihrung des Sinnbildungsprozesses
und an die Riickbindung der Phinomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition.

Dezentrierung des Subjekts. Husserls transzendentale Phinomenologie hatte ein transzendentales Ego
oder Ich als letztkonstituierende Instanz des erscheinenden Seienden veranschlagt. Auch Heideggers
transzendentalphilosophischer Ansatz in Sein und Zeit (1927) war mit seiner Existenzialanalytik des Daseins
in gewisser Weise noch einem Subjektivismus verhaftet, obgleich er Husserls intentionale Analytik gerade als
Gegenentwurfzu einer ichzentrierten Philosophie gefasst hat. Aber Heideggers Analysen des Seins des Daseins,
welches das ,Sein des Menschen* bezeichnet, sind mit dessen , Existenzialien” noch dezidiert auf ,menschliches
Dasein* oder auf ,menschliche Existenz“* ausgerichtet. Die neuere, ,zweite’ Phanomenologie weist den Gedanken,
eine fundierende Instanz — also eben ein konstituierendes Ego oder Dasein — zu veranschlagen, dezidiert zuriick.
Damit geht die Infragestellung der Moglichkeit einer Fundierung iiberhaupt einher — eine Infragestellung, die
keiner endgiiltigen Absage gleichkommt, die Moglichkeit der Sinnfundierung jedoch neu aufrollt und analysiert.

Hervorkehrung der konstitutiven Rolle des Sinnbildungsprozesses. Die kritische Infragestellung jeglicher
subjektiven konstituierenden Instanz stellt in der neueren Phanomenologie kein volliges Autheben derselben
dar, sondern eine Dezentrierung, welche die transzendentale Subjektivitit durch einen Prozess der Sinnbildung
ersetzt. Und dieser Sinnbildungsprozess hat seine ureigene ,Protoraumlichkeit®, die als ,transzendentales
Feld“ bezeichnet werden kann (dieser Begriff trat schon bei Fink und Sartre auf). Er ist ,anarchisch“ und

'Was nicht ausschlieft, dass im Geiste der ,ersten’ Phinomenologie weiterhin fruchtbare Ansitze entwickelt werden — zum
Beispiel in Bezug auf Psychopathologie, Kognitionswissenschaften, Asthetik usw.

*M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1967, S. 25. Siehe auch a. a. O, S. 11, 4S5, 57, 117, 133, 196, 212.
*M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 51, 198, 382, 401.
*M. Heidegger, Sein und Zeit, S. 396.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



130

yateleologisch® — ihm kommt weder ein identifizierbarer Anfang noch ein Ende zu. Und er ist selbstreflexiv.
In ihm erfihrt der Gedanke einer Fundierung insofern einen Wandel, als sich keine direkte konstitutive
Wirksamkeit mehr zwischen Konstituierendem und Konstituiertem ausmachen lisst. Auf die Art, wie das
mit Fichte in Verbindung zu bringen ist, werde ich weiter unten genauer eingehen.

Riickbindung der Phinomenologie an Grundfragen der philosophischen Tradition. Die phinomenologischen Analysen
lassen sich nicht unabhingig von der Art und Weise durchfiihren, wie die Philosophen der abendlindischen
Tradition die einschldgigen philosophischen Begriffe gedacht haben. Diese kénnen nicht losgel6st von der
Geschichte der Philosophie bzw. der Ontologie betrachtet werden. Um das zu begriinden, ist der Begriff von
»Geschichte® zu kldren. Dieser offenbart zwei mégliche Gesichtspunkte. Im tiblichen Sprachgebrauch werden
mindestens drei Bedeutungen von Geschichte unterschieden: die Erzihlung eines fiktiven oder realen Geschehens;
der aus der Vergangenheit entstandene politische, soziale, kulturelle Entwicklungsprozess einer menschlichen
Gemeinschaft; die Wissenschaft, die den Ablauf dieses Prozesses untersucht. Heidegger fiihrt einen vierten,
vollig eigenen Begrift ein. Geschichte, Geschichtlichkeit, wird als Seinsverfassung des ,Geschehens” des Daseins
aufgefasst, die es an sein je schon gewesenes Sein bindet — das ist der erste angesprochene Gesichtspunkt.
Geschichte wird nicht durch geschichtsloses Dasein konstituiert, das durch seine Handlungen nach und nach
seine Geschichte aufbaute und anhéufte, sondern Dasein ist immer schon geschichtlich. Der Bezug zur Zukunft
ist davon untrennbar: Das Dasein ist seine Vergangenheit, die aus seiner Zukunft her ,geschieht”. In diesem
Geschehen - das ist der zweite Gesichtspunkt — sind Historie und Tradition fundiert. Historie und Tradition
sind gegentiber der Geschichtlichkeit des Daseins abkiinftig. Das Dasein verfillt nicht nur an die Welt, sondern
auch an die Zeit — genauer: an den abkiinftigen Modus der Zeit, den Heidegger als , Tradition” bezeichnet. Es
sei also eingeschirft: Dasein verfillt an die Welt und an die Tradition. So wie das Dasein immer schon in einer
Welt ist, so steht es auch immer bereits in einer Tradition. Bevor es sich in irgendeiner Form auf sich besinnen,
sich als , Ich” verstehen kann, ist es immer schon an sein Zeitalter und an seine ,Generation” gebunden.

Diesen Gedanken vertieft Heidegger nach Sein und Zeit in der Vorlesung Grundbegriffe der Metaphysik
von 1929/30. Dort bedeutet Riickbindung an die Tradition zum einen eine gewisse ,Befreiung” von der
Tradition und zum anderen und insbesondere auch eine ,Neuaneignung” derselben. Und dann gilt: ,Die
Befreiung von der Tradition ist Immerneuaneignung ihrer wiedererkannten Krdfte

In dieser Grauzone erscheinen mir die Riickbeziige auf die Klassische Deutsche Philosophie als die
interessantesten und fruchtbarsten. Die als ,transzendentaler Idealismus® verstandene Phinomenologie
schliefit an den Begriinder der Transzendentalphilosophie — also an Kant — an, ganz wie die Klassische
Deutsche Philosophie das auch tut. Die Nihe der Phinomenologie zur Klassischen Deutschen Philosophie
ist daher aus systematischen, viel mehr tibrigens als aus historiographischen Griinden absolut gegeben.

*

Zu den wichtigsten Errungenschaften der neueren Phinomenologie zahlt die Neubestimmung
der ,transzendental-phdnomenologischen Sphire®. Der klassischen Husserl'schen Auftassung zufolge
wird durch Epoché und Reduktion die neue Welt der ,immanenten Bewusstseinssphire” eroffnet und
zuginglich. Mit Fink wird dann deutlich (aber das ist bereits von Husserl selbst bemerkt worden), dass diese
transzendentalphdnomenologische Sphire in Wirklichkeit gespalten ist — in Immanenz und Praimmanenz,
naive und nicht naive transzendentale Sphare oder in Phinomenalitit und Praphdnomenalitit.

Die entscheidende Frage ist nun: Wie kann diese priphanomenale Sphire bestimmt, was kann in ihr
angetroffen werden? Und ist der Begrift des ,, Angetroffenwerdens® tiberhaupt angemessen? Hierfiir sind
mogliche Anleihen an Fichte hilfreich, was nicht heif3t, doktrinale Lehrstiicke einfach zu ibernehmen und

$ M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.),
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S.511.5

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



131

sozusagen vom Wissenschaftslehrer in die Phinomenologie zu transportieren. In den folgenden Betrachtungen
sollen diesbeziiglich zwei Hinsichten zum Thema gemacht werden, namlich in Bezug auf die Methode sowie
auf den genuinen Gehalt der priphanomenalen Sphire.

*

Methode. In methodischer bzw. methodologischer Hinsicht sind wiederum mehrere Aspekte zu unterscheiden.

Im § 24 von Ideen I hatte Husserl das ,Prinzip aller Prinzipien der Phanomenologie aufgestellt. Ihm zufolge
muss jede , Tatsache®, auf die sich unsere Erkenntnis bezieht, begriindet werden, und zwar so, dass ,jede originar
gebende Anschauung® hierbei ,eine Rechtsquelle der Erkenntnis“ sei. Dieses Prinzip bestimmt die Methode der
phianomenologischen ,Deskription” Dass die Phinomenologie eine Transzendentalphilosophie ist, aufSert sich auf die
konsequenteste Artund Weise dadurch, dassihre transzendentale Dimension dartiber hinaus konstruktive Aspekte in
dermethodischen Verfahrensweise geltend macht. Dabei wird jenes , Prinzip aller Prinzipien” erweitert, wenn nicht
garletztlich in Frage gestellt. Wenn die phinomenologische Deskription und insbesondere die phinomenologische
Reduktion die ,phdnomenologische Fundamentalmethode® ausmacht, heif3t das namlich nicht, dass sie sich auf
die Freilegung des Erfahrungsfeldes der transzendentalen Subjektivitit und der entsprechenden intentionalen
Implikationen beschrankt. Es ist vielmehr so, dass dieser Begriff einer ,Freilegung implizit auf bedeutsame
Charakteristiken der phinomenologischen Methode verweist, derer sich Husserl erstin den (spiten) 1920er Jahren
voll bewusst geworden ist. Niher betrachtet gilt, dass, wenn die deskriptive phanomenologische Analyse fiir die
Herausstellung der ,reell-immanenten” Gehalte des ,immanenten Bewusstseins zwar hilfreich und notwendigist,
sie sich dennoch als ungentigend erweist, wenn es darum geht, auf die Ebene der letzturspriinglich konstituierenden
Phdénomene hinabzusteigen.In der Tatist das Feld der transzendentalen Subjektivitit nicht blofS ,gegeben’, , prasent,
»gegenwirtig", sodass eine Deskription hinreichte, deren strukturelle Momente (seien diese auch nur implizit
beschreibbar) herauszustellen, sondern es verlangt nach einer Beseitigung der sie verdeckenden Hindernisse — eine
ydekonstruktive® Arbeit, die auf das verweist, was Husserl eine ,, Abbaureduktion nennt, und dem ein positives
Gegenstiick entspricht, nimlich eben eine phanomenologische , Konstruktion® Diese ist weder eine metaphysische
noch eine hypothetisch-deduktive Konstruktion und weist auch nicht lediglich , Bedingungen der Méglichkeit*
der Erfahrung auf, sondern sie stellt den Gegenstand der Untersuchung jeweils in die Spannung von phidnomenal
Gegebenem und phanomenologisch zu Konstruierendem, was durch eine , konstruktive Anschauung“ innerhalb
der angesprochenen ,transzendentalen Erfahrung” gewahrleistet wird.

Phinomenologisch konstruiert wird je dann, wenn die phanomenologische Deskription an ihre Grenzen
stof3t, wenn anschauliche Evidenz nicht zwischen verschiedenen faktisch sich darstellenden ,Grenzfakten“ eine
Entscheidung zu treffen vermag. Zwei Beispiele mogen das veranschaulichen: Ist die urspriingliche Zeitlichkeit
»objektiv“? Ist sie ,subjektiv*? Oder gehort sie einer , praobjektiven” bzw. , prasubjektiven” Dimension an? Ein
anderes Problem lautet: Ist das phdnomenologische Ich solipsistisch, also rein egologisch, oderist es intersubjektiv
konstituiert? Allein die konstruktive Analyse der urspriinglich konstituierenden Phinomene vermag Licht ins
Dunkel zu bringen. In der Phanomenologie konstruieren heif}t somit, in einer Zickzack-Bewegung von jenen
Grenzfakten in die zu konstruierende Dimension dessen hinabzusteigen, was diese Fakten erkldren kann, wobei
man sich immer an diese Fakten zu halten hat — sie ist keine fiktive, sondern eine je an das zu Konstruierende
sich haltende Konstruktion. Somit wird deutlich, was den Husserl'schen transzendentalen Idealismus etwa vom

°E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, Husserliana I11/, K. Schuhmann (Hsg.),
Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976, S. 51.

7E. Husserl, Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 19732, S. 61.

¥Die von Husserlim § 44 der fiinften der Cartesianischen Meditationen entwickelte ,primordinale Reduktion® ist ein anschauliches
Beispiel fiir eine solche ,, Abbaureduktion".

°E. Fink, Phdnomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R. Bruzina (Hg.), Freiburg/
Miinchen, Alber, 2006, S. 259.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



132

Kant’schen unterscheidet: Dank der phinomenologischen Konstruktion unternimmt Husserl, die Erkenntnis
phianomenologisch zu legitimieren — weswegen in einer konstruktiven Phinomenologie die Begriffe des
Phanomens und der Erkenntnislegitimation zusammen gedacht werden miissen.'

Der konstruktiv-phinomenologische Ansatz unterscheidet sich somit eindeutig vom Kant’schen
Transzendentalismus; was das Verhiltnis zu Fichte angeht, stehen die Dinge jedoch deutlich anders. Zwar
bezieht sich Husserl nicht explizit auf Fichte. Dem Leser und der Leserin kann aber nicht entgehen, dass von
der Wesensstruktur her die ,phdnomenologische” Konstruktion der ,genetischen” Konstruktion, wie Fichte
sie etwa in der Wissenschaftslehre von 1804/II entwickelt, sehr nahesteht. In beiden Fallen wird erst durch
die vollzogene Konstruktion selbst die der Konstruktion zugrunde liegende Regelhaftigkeit entdeckt. Der
Unterschied besteht darin, dass Fichte ein rationales System des menschlichen Geistes veranschlagt, wihrend
fir die Phinomenologie die transzendental-phdnomenologische Sphire ein ,offenes System® ausmacht.

Zu diesem Punkt ist ferner hinzuzufiigen, dass der zentrale Begrift der ,Ermoglichung® sowohl bei Fichte
als auch, unabhingig davon, bei Heidegger auftritt. Die transzendentalen Bedingungen der Mdglichkeit der
Erkenntnis werden dadurch legitimiert, dass diese sich gleichsam reflexiv ,verdoppeln®, das heif3t, dass das, was
(die Erkenntnis) moglich macht, seinerseits méglich gemacht wird — genau hierin besteht die , Erméglichung*
(als eine das Moglich-Machen auf diese Art ermdglichende).!!

Inwiefern kehrt das Motiv der Erméglichungin Heideggers eigenem Transzendentalismus wieder? Um das zu
zeigen, wende ich mich der Erméglichung in Heideggers Arbeiten aus der zweiten Halfte der zwanziger Jahre zu.

In den wichtigsten Texten aus dieser Zeit kommt der Begriff der , Ermdglichung” zweimal an entscheidender
Stelle vor. Einmal in der Beantwortung der Frage nach der (fundamental-)ontologischen Motivierung des
Aufsuchens von ,Bedingungen der Méglichkeit” — also dadurch, dass das Dasein ein ,,Sein-Kénnen“ und der
tiefliegende ontologische Motivationsgrund dieser Frage somit gleichsam in dessen ontologischer Struktur
verankert ist. Und ein zweites Mal in der Verdoppelung der Ermaglichungsstruktur — siehe hierzu Sein und Zeit,
die Grundprobleme der Phinomenologie und die Grundbegriffe der Metaphysik.

Da ich all das bereits an anderer Stelle'> behandelt habe, fasse ich mich kurz und beziehe mich lediglich
auf den § 53 von Sein und Zeit und den § 68 der Grundbegriffe der Metaphysik.

Inseinem ,existenzialen Entwurfeines eigentlichen Seins zum Tode" in Sein und Zeit stellt Heidegger zunichst
den Sinn des Seins zum Tode als ein Verhalten zur (,duf8ersten”) Moglichkeit seiner selbst heraus. Ublicherweise
zielt das Verhalten des Seins gegeniiber einer gewissen Moglichkeit darauf ab, diese zu verwirklichen. Was aber
seinen eigenen Tod angeht, kann es sich nicht um eine solche Verwirklichung handeln, da diese das Dasein des
Bodens seines Seins-zum-Tode beraubte. Wie muss also dieser ,Bezug” zu seinem Tode aufgefasst werden?
Ein eigentliches Verhalten zu seinem Tod darf nicht vor ihm fliehen oder ihn umgehen, sondern muss ihn als
Moglichkeit aushalten. Das Erwarten des Todes entspricht hier nicht dem gewohnlichen Erwarten, denn dieses
erwartet ja eine Verwirklichung einer Moglichkeit. Wie kann dann aber dieser Moglichkeitscharakter des Todes im
Verhalten zu ihm bewahrt bleiben? Heidegger antwortet: im Vorlaufen in diese Moglichkeit und zwar so, dassim
yEintauchen®in dieselbe diese Moglichkeit ,,immer grofier” wird — bis zur buchstiblichen Mafilosigkeit. Je mehr
das Dasein sie in ihrer Unverborgenheit versteht, desto mehr nihert es sich der Moglichkeit der Unméglichkeit
tiberhaupt zu existieren an. Dieses Eintauchen in den Abgrund der Méglichkeit der Unmoglichkeit macht einen

19Zur néheren Bestimmung der ,phdnomenologischen Konstruktion®, siehe v. VE. Wirklichkeitsbilder, Tiibingen, Mohr Siebeck,
2015, S. 371

" Siehe dazu den siebzehnten Vortrag der Wissenschaftslehre von 1804/11.

2A. Schnell, Hinaus. Entwiirfe zu einer phinomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Wiirzburg, Konigshausen & Neumann,
,Orbis Phaenomenologicus (Studien), Nr. 24, 2011.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



133

eigentlichen Bezug zum Tode aus. In letzterem haben wir keinerlei Anhalt, der es uns erlaubte, ihn inirgendeiner
Weise ,darzustellen”. Worauf griindet dann aber der folgende entscheidende Satz: ,,Das Sein zum Tode als Vorlaufen
in die Moglichkeit ermaglicht allererst diese Moglichkeit und macht sie als solche frei?“!* Darauf, dass das ,Sein
zum Tode [...] Vorlaufen in ein Seinkénnen des Seienden [ist], dessen Seinsart das Vorlaufen selbst ist*.* Im Sein
zum Tode entdeckt sich das Dasein in den beiden Grundkonstitutionen seines eigenen Seins — namlich in seinem
,Moglich-Sein“ (Existenz) und seinem ,Sich-vorweg“ (Sorge). ,Das Vorlaufen erweist sich als Moglichkeit
des Verstehens des eigensten duf3ersten Seinkonnens, das heift als Moglichkeit eigentlicher Existenz.'> Um
diese These zu erhirten, muss kurz auf die konkrete Struktur dieses Vorlaufens in den Tod eingegangen werden.

Der Tod ist die eigenste Moglichkeit des Daseins. Das Sein zu dieser Moglichkeit er6ffnet dem Dasein
sein eigenstes Sein-Konnen, ,mit“ oder ,bei“ dem es ihm also um sein eigenes Sein geht. Diese ureigenste
Moglichkeit schneidet das Dasein von jeglichem Bezug ab und wirft es auf es selbst zuriick. Sie vereinzelt
das Dasein und tiberantwortet ihm sein eigenes Sein.

Diese Moglichkeit ist ,uniiberholbar®, das heifit, als letzte Moglichkeit entdeckt sie allererst all die anderen
(faktischen) Méglichkeiten als endliche und von ihr ausgehende Méglichkeiten. Das Entscheidende dabei
ist, dass das Vorlaufen sich fiir diese uniiberholbare Moglichkeit befreit. Damit ist gemeint, dass das Dasein
sichim Angesicht des (vorgelaufenen) Todes von den faktischen, es bedringenden Méglichkeiten frei macht.
Das Vorlaufen erlaubt es ihm, sich davor zu hiiten, sich ausschliefllich an diese oder jene bereits verwirklichte
Maéglichkeit zu halten und sich je aufs Neue vor seine eigenen Moglichkeiten zu stellen. SchliefSlich er6finet
das Dasein, indem es gerade in die uniiberholbare Moglichkeit vorlduft, zugleich alle faktischen Moglichkeiten.
So nimmt es sich im Ganzen vorweg, existiert als ganzes Seinkonnen. Genau darin liegt die Inmanenz des
sich je aufsich selbst zurtiickwerfenden Daseins begriindet, die dessen Ganzheits- und Endlichkeitscharakter
ausmacht und die Levinas in Totalité et infini in einem Atemzug mit Hegels Ganzheitsanspruch kritisieren wird.

Das Dasein kann sich dieser duflersten Moglichkeit aber nur dann auch gewiss sein, wenn es diese Moglichkeit
als eigenstes Sein-Konnen fiir sich selbst moglich macht. Die Tatsache, dass das Vorlaufen in den Tod die eigene
Seinsart des Daseins selbst ausmacht, birgt eine vorlaufende Ermdglichung'® der Erschlieung der Moglichkeit in
sich: ,Die Erschlossenheit der Moglichkeit griindet in der vorlaufenden Erméglichung“” Dieser Punkt ist absolut
wesentlich — Heidegger bringt dadurch namlich die Fundierung des Transzendentalismus hinsichtlich des Existenzials
des Verstehens und der Sorge als Sein des Daseins zu einem (vorliufigen) Abschluss. Das Dasein als Maglich-Sein
macht sein Moglich-Sein selbst maglich — und zwar durch eine die transzendentale Einstellung kennzeichnende
Verdoppelung dessen, was moglich macht, in eine Ermoglichung, das heif3t in die Méglichmachung dessen, was
moglich macht. Das Sein des Daseins ist durch diese Verdoppelung, durch diese Ermoglichung ausgezeichnet.

Diese erprobt Heidegger nach Sein und Zeit an mehreren Stellen in den Grundproblemen der Phdnomenologie
und den Grundbegriffen der Metaphysik. In unserem Zusammenhang ist dabei insbesondere die ,, Ermoglichung’
in der Vorlesung von 1929/1930 von Interesse.

173

als Grundbestimmung des ,Weltentwurfs

Heideggers These besteht darin, dass das Offenbarwerden des Seienden der ,Weltbildung“ entspricht.
Er behauptet niher im § 68 der Grundbegriffe, dass die Erméglichung des Daseins (zumindest zum Teil) in
dem, was er als ,Weltbildung” ansetzt, besteht, das heif}t, dass das Dasein durch letztere ermdglicht wird."®

Y Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 348; Niemeyer, S. 262.
“Ebd.
' Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 349; Niemeyer, S. 263.
16 Sein und Zeit, § 53, HGA 2, S. 351; Niemeyer, S. 264.
7Ebd.

18 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W. von Herrmann (Hsg.),
Frankfurt am Main, Klostermann, 1983, S. 414.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



134

Dabei spielt er implizit auf den gerade angesprochenen § 53 von Sein und Zeit an, wo diese Ermoglichung in
dem Vorlaufen in den Tod, das heif3t im Dasein selbst verankert wurde.

Heidegger nennt den einheitlichen Charakter dessen, was dieser ,Weltbildung“ Rechnung zu tragen vermag,
einen ,Entwurf*. Dieser Entwurfist nicht mehr — so wie das noch in Sein und Zeit der Fall war — ein solcher des
Sein-Konnens des Daseins, sondern, aufgrund einer grundlegenden ,Verwandlung® des Menschen, ein Weltentwurf.
Zwarist der ,Mensch’, das Dasein, weltbildend, nicht aber diese oder jene faktische konkrete' Existenz, sondern
der Mensch in seinem inneren Wesen: Dort, wo Heidegger die Natur dieses Wesens entwickelt, ist nicht mehr
vom Dasein, sondern von dem, was dieses Wesen tibersteigt, was in ihm transzendiert wird, also gerade von der
»Grundstruktur der Weltbildung*, die den ,Weltentwurf“ selbst ausmacht, die Rede.

Inwiefern konstituiert dieser ,Weltentwurf“ nun die urspriinglich einheitliche Struktur dessen, was Heidegger
das ,,Grundgeschehen” der ,Verwandlung des Menschen in sein Dasein® nennt? Heidegger antwortet auf den
vier wichtigsten Seiten der gesamten Vorlesung™ mit seiner grundlegenden Analyse des ,Entwurfs‘, der in einem
sehr engen Bezug zur ,,Erméglichung” steht. Dieser Begriff bringt eine Doppelbewegung zum Ausdruck: eine
yzentripetale” und eine ,zentrifugale“ Bewegung, deren Zentrum das Dasein qua entwerfendes selbstist. Das , Ent-*
bezeichnet eine gewisse Ent-fernung, ein Abstandnehmen. Einerseits ,entfernt sich also das Dasein von sich selbst
im Entwerfen und nimmt einen gewissen ,,Abstand“ zu sich ein. Andererseits findet zugleich ein eigentiimliches
,Zukehren“ des Daseins zu sich selbst statt — das es aber nicht zur Ruhe kommen lasst, sondern den ,,Charakter des
Enthebensin das Moglichehat"*' Auchhier werden dieser Doppelbewegung die Charakteristiken der ,Erméglichung®
zugeschrieben. Indem das Dasein auf diese Weise enthoben wird, enthebt es der Entwurf in das erméglichende
Mogliche (das heifit in das mdglich machende Mégliche). Dadurch wird deutlich, dass das Dasein im Entwurf in
einer stindigen Spannung steht, in einer Bewegung, die sich durch die wesentliche Einsicht ausdriickt, dass das
im Entwurf entworfene vor das mégliche Wirkliche zwingt, das heif3t, dass ,,der Entwurf bindet — nicht an das
Mégliche und nicht an das Wirkliche, sondern an die Erméglichung, d. h. an das, was das mégliche Wirkliche der
entworfenen Moglichkeit fiir sich von der Moglichkeit zu seiner Verwirklichung fordert > Der Weltentwurfist das
Grundgeschehen an der Wurzel jeglicher Bindung, das heift jeglicher Notwendigkeit — eine Notwendigkeit, die je
eine Moglichkeit, genauer: das, was die Moglichkeit selbst mdglich macht (also eine Ermoglichung) voraussetzt.

Durch dieses Moglichmachen des Méglichen bindet die Erméglichung das Dasein an ein mégliches
Wirkliches. In dieser Bindung agiert das Wirkliche wie eine Beschrinktheit (Heidegger sagt: wie eine
,Schranke®), die es dem Méglichen gestattet, seine Méglichkeit zu vergrofern. Diese Vergroferung wird
durch eine , Ausbreitsamkeit in ein ,,Ganzes“ ermdglicht, die sich folgendermafien darstellt: ,Der Entwurf
ist in sich erginzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ,im Ganzen’, in dessen Bereich ausgebreitet
ist eine ganz bestimmte Dimension moglicher Verwirklichung. Jeder Entwurf enthebt zum Moglichen und
bringt in eins damit zuriick in die ausgebreitete Breite des von ihm her Ermoglichten.*”® Das bedeutet, dass
das Entwerfende, indem es sich bindet und ausbreitet, sich gegeniiber einem Ganzen befindet, in dem dieses
oder jenes Wirkliche als Wirkliches eines entworfenen Méglichen wirklich werden kann.

Im Entwurf geschieht also eine enthebende und bindende Ausbreitung. Zugleich offenbart sich ein
»Sichoffnen’, das als ein ,Entbergen” ein drittes strukturierendes Moment des erwihnten Grundgeschehens
ausmacht. Ein ,Sichoffnen” wovon? Nicht statisch des Moglichen, da es das Mgliche fixieren und als Mégliches
vernichten wiirde, und auch nicht des blofl Wirklichen, da auch hier das Mogliche entgleiten wiirde, sondern

Y Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527.

* Grundbegriffe der Metaphysik, S. 527-531.
' Grundbegriffe der Metaphysik, S. 528.
2Ebd.

“Ebd.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



135

der Ermaglichung. Das Sichoffnen ist ein Sich6fInen fiir die Ermoglichung. Das Mogliche ist in seinem Wesen
nur dann seine Mglichkeit, wenn wir uns an es in dessen Erméglichung (in dem, was es méglich macht)
binden. ,Weder die Moglichkeit noch die Wirklichkeit ist Gegenstand des Entwurfs — er hat iiberhaupt keinen
Gegenstand, sondern ist das Sichdffnen fiir die Ermiglichung. In dieser ist die urspriingliche Bezogenheit von
Méglichem und Wirklichem, von Méglichkeit und Wirklichkeit tiberhaupt als solchen entborgen.**

Die Figur des Weltentwurfs bildet den kronenden Abschluss der Heidegger’schen Erprobung der
»Ermoglichung®. In ihr versammeln sich mehrere grundlegende Merkmale: der Selbstentwurf — nicht mehr
des Daseins, und auch nicht der Zeitlichkeit, sondern der Welt -, die Zuspitzung (nicht mehr auf das das
Dasein, sondern das Wirkliche Erméglichende) und die Verwirklichung (nicht mehr blo8 des Lebens, sondern
des mdglichen Wirklichen in der Welt iiberhaupt).

Dies alles steht in einem entscheidenden Zusammenhang mit dem Begriff der Kontingenz. Der Grund fiir
die Ermoglichung lisst sich nicht in einer wie auch gearteten Form der Notwendigkeit aufweisen. Die Bindung
an die Notwendigkeit ist nicht weniger kontingent als die Riickbindung der verdoppelnden Erméglichung (im
existenzialen Entwurfeines eigentlichen Seins zum Tode) an die ontologische Konstitution des Daseins, welche
Riickbindung gerade dessen Freiheit ausmacht. In den fundierenden Entwiirfen aus der Zeit um die Verdftentlichung
und Selbstkommentierung von Sein und Zeit macht der Begriff der Kontingenz den Kernpunkt der Erméglichung
aus. Das bedeutet kein Begriindungsdefizit, sondern zeugt von jener Klarsicht, die auch Fichte in seinen eigenen
Entwiirfen der Ermoglichung, wo die Kontingenz sich ebenfallsim Herzen der ,kategorischen Hypothetizitit®
einschrieb, bereits geleitet hatte (siehe hierzu etwa die Deduktion von Raum und Zeit im Grundriss von 1795),
und fiir die dann spéter auch die neuere Phinomenologie in Frankreich empfindsam sein wird.

*

Gehalt der praphdnomenalen Sphire. Eine der bemerkenswertesten und denkwiirdigsten Entdeckungen der
neuen Phinomenologie seit den 1960er Jahren besteht in der Aufweisung dessen, was Richir eine ,transzendentale
Matrize” genannt hat. Was kennzeichnet eine solche? Sie ist ein dynamisches mobiles Movens* des Logisch-
Wirklichen bzw. der Sinnbildung und das heif}t: des transzendentalen Realititsbezugs. Sie enthalt eine
Doppelbewegung, deren grundlegender Sinn darin besteht, die intentionale Korrelativitit zu begriinden. Und
sie hat je ein gnoseologisches und ein ontologisches Moment (in deren Verschrankung). Anders ausgedriickt:
Die Matrize ist kein Fundament, sondern eine mobile Instanz, die strukturellen Konfigurationen wie etwa
den , Kategorientafeln” zugrundeliegt. Fichtes Begriff-Licht-Sein-Schema in der Wissenschaftslehre von 1804/11
und seine spitere Bildlehre, die beide eng zusammengehéren, sind in meinen Augen das bedeutendste Modell
einer solchen Matrize. Soll das Licht sich dufiern, so muss der Begriff (= Bewusstsein = Phinomen) vernichtet
werden. Um vernichtet zu werden, muss es zuvorderst gesetzt sein. Zugleich mit der Vernichtung setzt sich ab
einunbegreifliches Sein. Dieses Schema durchherrscht die gesamte Wissenschaftslehre von 1804/I1, und vielleicht
dariiber hinaus. Es wird in der Bildlehre noch einmal iiberdacht und vertieft.

Auchund gerade sie kann als eine ,transzendentale Matrize” aufgefasst werden. Sie enthilt drei Momente.
Ich stiitze mich hierfiir auf die Tatsachen des Bewusstseins (1813): Die Erscheinung ,ist ein Bild, in welchem
gebildetist sie selbst als Erscheinung. Dasist sie; und darin ist ihr so ausgesprochenes formales Sein vollendet
und geschlossen. Sie hat jetzt verstanden sich: keineswegs aber hat sie verstanden das Verstehen ihrer selbst.
Weiter: Sage und denke sodann: Hier versteht sich die Erscheinung, und das ist ihr formales Sein. Versteht
sie aber, dass sie sich versteht? Nein. Du hast aber gesagt, sie versteht sich ganz und durchaus; du musst daher

* Grundbegriffe der Metaphysik, S. 529.

2 Der erste, der eine solche ,Matrize‘ kenntlich gemacht hatte, war Hegel. Im § 79 der Enzyklopidie (1830) hatte er das
Grundmovens des ,Logischen” beschrieben — mit dessen drei ,Momenten jedes Logisch-Reellen®, d. h. der abstrakten oder
verstdndigen, der dialektischen oder negativ-verniinftigen und der spekulativen oder positiv-verniinftigen Seite.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



136

auch setzen, dass sie versteht wieder ihr Verstehen. So bekommst du ein Bild (B3), von dem Bilde (B2), durch
welches die Erscheinung (B1) sich versteht [...]? Wie stellt sich also jene Matrize bei Fichte genau dar?

Zu Anfang haben wir das Phdnomen oder die Erscheinung — des Prinzips, des Absoluten, des Lebens,
Gottes — (B1). Dieses Phinomen, diese Erscheinung, ist nur moglich, insofern es/sie sich selbst erscheint.
Hieraus ergibt sich das zweite Moment: die Selbsterscheinung — des Phinomens (oder der Erscheinung) —
(B2). Diese Selbsterscheinung ist ihrerseits nur moglich — und kann sich selbst nur erscheinen —, wenn sie
sich als abbildendes Prinzip erscheint, das heif}t als Prinzip ihrer Selbsterscheinung (und dies aufgrund einer
Selbstreflexion, aufgrund eines (inneren) Sich-Reflektierens der Selbsterscheinung — ohne ein Subjekt): Darin
also besteht die Selbsterscheinung ,als“ Selbsterscheinung, als abbildendes Prinzip — das heif3t als Prinzip und
auch als (Prinzip des) Sein(s) — (B3). Dann stellt sich aber die weitere Frage, wie der dritte Bildtypus, der
eine Selbstreflexion iiber diese Selbsterscheinung darstellt und im Innern der Selbsterscheinung stattfindet,
es vermag, die (sich in B1 ausdriickende) Forderung nach der Erscheinung des Prinzips zu befriedigen.
Antwort: dadurch, dass das Prinzip (die) Selbstreflexion ist und die (in B2 stattfindende) Reflexion ,ihr*
Leben dem Leben des Prinzips verdankt. Diese Selbstreflexion — die somit das voraussetzt, was Fichte
spiter als ,Reflexibilitit” bezeichnen wird — ist keineswegs die Reflexion eines reflektierenden Subjektes,
das sich auflerhalb dessen, worauf sich seine Reflexion richtet, befinden wiirde, sondern als eine Reflexion
iiber die Selbsterscheinung ist sie Merkmal des (erscheinenden) Prinzips selbst. Die Selbsterscheinung als
Selbsterscheinung ist in fine nichts Anderes als das Prinzip (sowie das Prinzip des Seins) selbst — jedoch mit
der Einschrinkung, dass letzteres ein solches nur ist, sofern es sich auch reflektiert.

Man kann diese Matrize noch auf eine andere Weise darstellen, sofern der Akzent auf die Funktion des
Selbstverstandnisses des Bildes gelegt wird.

1.) Der erste Bildtypus st die Erscheinung des (absoluten) Seins, die ein erstes Mal mit Hilfe des ,Begriff-
Licht-Sein*Schemas erfasst wurde. Es handelt sich dabei um ein Begreifen des Originals (das heifit hier: des
Prinzips, des Absoluten, des Lichts) im Bilde — das dadurch zum Abbild desselben wird. Es beschreibt die
unterste Stufe der abbildenden Funktion, welche in einer einfachen Reproduktion im Bilde besteht. 2.) Der
lebendige Charakter des Bildes impliziert dagegen, dass es sich, weit davon entfernt nur ein einfaches Abbild zu
sein, vielmehr selbst erscheinen muss. Um also ein wirkliches Bild zu sein, muss das Bild sich auch selbst als ein
solches erscheinen. Der zweite Bildtypus hat infolgedessen eine doppelte Funktion. Er bildet das Bildbewusstsein
aus und versteht dadurch, vorausgesetzt dass er sich als (ein bloes) Bild begreift (wohingegen die Bildlehre
ja gerade darin bestehen soll, das Prinzip, das Absolute selbst, zu offenbaren), dass er sich in seinem Sein als
einfaches Bild vernichten muss. Indem das Bild sich als Bild erscheint, wird es sich im Angesicht des einzigen
absoluten Seins (= des Lichtes) bewusst, nur ein Bild zu sein. Allein unter der Bedingung, dass es sich selbst
vernichtet, kann es also abbildendes Prinzip (bzw. Prinzip des absoluten Seins) sein. Und das Bild vermag
das unbegreifliche Sein tatsichlich nur dann zu setzen, wenn es sich selbst auch ,auf ein und demselben
Schlag* vernichtet. 3.) Hieraus ergibt sich schliefilich ein dritter Bildtypus, der sich selbst nicht mehr nur
als Bild, sondern als verstehend versteht. Genauer: Er ist das alleinige Gesetz des Verstehens des Verstehens
— dies ist das ,Soll‘ insofern es sich als reflektierend versteht. Diese Reflexion ist keine einfache Spiegelung,
sondern eine innere Reflexion, d. h. das Vermdgen des Reflektierens selbst. In Fichtes Worten: Sie ist keine
Reflexivitit, sondern erfordert eine Reflexibilitit. Auf einer solchen Ebene — auf der sich Bildlichkeit und
Freiheit vermitteln lassen — 16st sich jegliche Beziehung zum Abgebildeten auf; die abbildende Funktion
verinnerlicht sich und macht sich selbst zur Imagination. Hierbei, und das ist entscheidend, ist das Original
das Prinzip des Verstehens — das Verstehen des Verstehens (dies ist es gerade, was die Reflexibilitit ausdriickt).
Und dies ist auch der Grund, weshalb der dritte Bildtypus mit dem Prinzip identisch ist.

2]. G. Fichte, Tatsachen des Bewusstseins (1813), Einleitung, SW IX, S. 409.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



137

Um zu zeigen, inwiefern Fichtes Matrize in der Tat in einem engen Bezug zum , Begriff-Licht-Sein®Schema
steht, soll sie jetzt noch auf eine dritte und letzte Weise entfaltet werden.

1.) Der entscheidende Punkt besteht darin, einzusehen, wie das Prinzip (= die Erkenntnis der Erkenntnis)
verstanden werden kann, das heif3t, wie sich die Erkenntnis als transzendentale Erkenntnis zu legitimieren
vermag. Um dies zu leisten, muss das ,Original“ (die ,Erkenntnis der Erkenntnis‘, deren Inhalt durch
das ,Begriff-Licht-Sein“-Schema geliefert wird) begriffen werden, und zwar in einem Begreifen, das eine
Vorstellung, einen Begriff, ein Bild benétigt. Und B1 ist nichts Anderes als eben ein solcher Begriff — es
ist ein blof3es ,,Abbild“ des ,Begriff-Licht-Sein“Schemas in einem Bild. Dies ist jedoch eine noch véllig
unzureichende (weil unreflektierte) Auffassung des Bildes — die einer einfachen Widerspiegelung in einer
Vorstellung gleichkommt.

2.) In einem zweiten Schritt muss es daher darum gehen, iiber das zu reflektieren, was die Beziehung
Original/Bild allererst maglich macht. Eine solche Reflexion kehrt zwei Punkte hervor: Erstens, dass das Bild
selbstverstandlich nicht das Original ist — was wiederum zu seiner Vernichtung fithren muss, da es hier ja
um das Begreifen des Originals (und nicht um das eines ,blofen” Bildes) geht (wobei dariiber hinaus diese
Vernichtung mit derjenigen des Begriffs im , Begriff-Licht-Sein“-Schema iibereinstimmt). Diese Vernichtung
fihrt nun nicht zu nichts, sondern zur Erzeugung von B2, das heifit zur Erzeugung eines Bildes, das in
einem Verstindnis des Bildes als Bild besteht und daher nichts Anderes als die Reflexion (oder vielmehr die
Selbstreflexion) des Bildes ist.

3.) Aber diese Reflexionsstufe liefert noch immer nicht das Prinzip selbst, da es noch nicht den Bereich
der Beziehung des zweiten Bildtypus zum Abgebildeten (zum Original) hinter sich gelassen hat und
folglich weiterhin in einem Abhéngigkeitsverhaltnis zu ihm steht. Das Bild kann nur dann in seinem ab- und
einbildenden Charakter verstanden werden, wenn es auch von jeder Beziehung, die es noch an etwas —
vermeintlich — ,Reales bindet, losgel6st wird. Hieraus folgt die Notwendigkeit, nunmehr B2 zu reflektieren
—was nicht mehr (wie in B2) zu einem Verstindnis des Bildes als Bild fiihrt, sondern zu B3, d. h. zur Reflexion
einer Reflexion (die keine Reflexion zweiter Potenz, sondern das Gesetz des Reflektierens selbst ist), folglich
zum Verstandnis als ,verstehenden®, zum Erkennen des Erkennens. Und dies ist nun nichts Anderes als das
gesuchte Prinzip — eben das als Erkennen des Erkennens verstandene Licht.”’

*

In der Phinomenologie wurde ihrerseits, unabhingig von Fichte, aber in enger inhaltlicher Nihe zu
seinen Ansitzen, die transzendentale Matrize entdeckt — zuerst bei Heidegger, der dafiir den bereits
angesprochenen Begriff des ,Grundgeschehens® eingefiihrt hat. Hierzu ist noch einmal auf die Grundbegriffe
der Metaphysik (1929/1930) zuriickzukommen. Das ,Grundgeschehen qua Matrize fasst das oben
Dargelegte noch einmal prignant zusammen.

Als Grundstruktur der Weltbildung ist das Grundgeschehen ein urspriinglicher ermaglichender Entwurf*® Es
hat eine ontologische und in eins eine gnoseologische Dimension. Es hat drei strukturelle Momente. 1.)
Esist ,fortnehmende Zukehr“ (was der Zweiheit von ,Vernichten“ und ,Setzen“ entspricht). Der Entwurf

¥’ Es sei betont, dass man in der vorliegenden Deduktion nicht Gefahr lauft, einer nicht enden wollenden Iteration bzw. — und
dies noch weniger — einer Regression ins Unendliche nicht entgehen zu konnen, da jedes Bild ja nicht blof eine Reflexion des
vorangegangenen Bildes ist, sondern die drei Bildtypen jedes Mal unterschiedlicher Art sind: Das erste Bild ist ein einfaches Abbild
(des Originals), das zweite eine Reflexion und das dritte das Gesetz der Reflexion (= Reflexibilitit). Mit B3 erhalten wir genau
das, was wir suchten — die Deduktion ist beendet, der Kreis geschlossen (wobei der Ausgangspunkt nicht mit dem Endpunkt
iibereinstimmt: Wir sind ja vom lediglich gesetzten Prinzip ausgegangen und schliefllich beim genetisch deduzierten Prinzip angelangt).

* M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik, S. S26f.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



138

bindet an die Erméglichung.” Er ist ein Geschehen, das Verbindlichkeit (also Notwendigkeit) entspringen lisst.
2.) ,Der Entwurfistin sich ergiinzend im Sinne des vorwerfenden Bildens eines ,im Ganzen’, in dessen Bereich
ausgebreitet ist eine ganz bestimmte Dimension mdglicher Verwirklichung®® (Dies ist das Absetzungsmoment,
dem die Modalitit der Wirklichkeit entspricht.) 3.) Und schlieflich st er ein , Sichdffnen fiir die Erméglichung” 3"
(Das entspricht dem Genetisieren sowie der Modalitit der Moglichkeit.)

Die ,Matrize“ ist also: Entspringenlassen der Verbindlichkeit in fortnehmender Zukehr (Setzen/Vernichten);
Ausbreitung der Verwirklichung durch Sicherginzen (héheres Setzen); Sichéffnen fiir die Ermoglichung
(Genetisieren).

Esist nun absolut wesentlich, sich zu veranschaulichen, dass die neuere Phinomenologie mehrfach solche
Matrizen aufgewiesen hat — namlich Derrida und Richir,** und auch Deleuze, der, wenn man sich an sein
tiberaus bedeutsames Buch Logik des Sinns hilt, auch zur neueren Phanomenologie gezahlt werden kann.*

*

Generative Matrize der Sinnbildung. Zum Abschluss soll ein Entwurf skizziert werden, der das oben Dargelegte
fir einen zeitgendssischen Ansatz innerhalb der theoretischen Phanomenologie nutzbar macht. Auch fir
die folgende eigenstindige Ausarbeitung einer transzendentalen Matrize — die als ,generative Matrize der
Sinnbildung’ bezeichnet werden soll - steht Fichte Pate.

Den Ausgangspunkt bildet der selbstreflexive Prozess der gegenseitigen Vermittlung der phinomenologischen
Grundbegriffe der Korrelation, des Sinns und der Reflexion. In einem ersten Schritt wird der Rahmen der
phinomenologischen Korrelation zum Thema gemacht. Der Name fiir dieselbe lautet bekanntermafien
yIntentionalitit”. Damit ist gemeint, dass Bewusstsein je Bewusstsein von etwas ist und umgekehrt, aber damit
aufs Engste verbunden, jedes Etwas sich in einem intentionalen Bezug befindet. Wenn nun aber wederlediglich
eine Verdoppelung des Gegebenen in einer Bewusstseinsmodalitit noch das im Grunde véllig kontingente
aktuelle Bewussthaben einer Gegebenheit gemeint sein soll, sondern vielmehr verstandlich gemacht werden
kann, wie insbesondere die Sinnbildung und die erkenntnismifiige Konstitution méglich sind, dann muss
die Grundeigenschaft dessen, was jeweils den Gegenstandsbezug herstellt, aufgewiesen werden. Eine solche
Grundeigenschaft kann in einer Heidegger’schen Terminologie als das ,horizonteréfinende In-den-Vorgriff-
Nehmen“ bezeichnet werden, dem beim spiteren Heidegger der Begrift der Er-eignung entspricht. Die
phinomenologische Korrelation stellt jede Gegebenheit von , Etwas® in einen horizontmafligen Rahmen von
Verstehenshaftigkeit. Diese kann unbewusst sein oder sonst irgendeine Modalitit von aktueller Nichtbewusstheit
implizieren. Entscheidend istlediglich, dass dem An-sich-Sein eine Perspektive entgegengesetzt wird, die das
Sein als offen fiir Bewusst-Sein erweist, wofiir auch Husserls ,signitive Intentionen stehen, selbst wenn dabei
derbeschrinkte Rahmen der , Aktintentionalitit” gemif} dem gerade Skizzierten tiberschritten werden muss.

»Ebd, S. 528.
30Ebd.
31Ebd., S. 529.

Bei Derrida stellt die ,Schrift” eine solche Matrize dar, bei Richir die transzendentale Matrize der Phinomenalisierung bzw.
das ,,Moment* des Erhabenen, siche A. Schnell, Die Entdeckung der Priphdnomenalitit, Reihe ,Zu den Sachen selbst”, Band 1,
Frankfurt am Main, Klostermann, 2025.

*1In Deleuzes Logik des Sinns sind nicht weniger als acht Matrizen zu verzeichnen, die bedeutendste ist das ,Phantasma®, A.
Schnell, Deleuze und die Phinomenologie (in Vorbereitung).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



139

Was wird nun in der Korrelation horizonteroftnend in den ,Vorgriff“ genommen? Der Vorgriff ist je
ein solcher auf Sinnerscheinung und Sinnordnung.** Sinn bezeichnet dabei je Sinnhaftigkeit als ,Sinn von®
etwas,* namlich etwas Erscheinendem. Das ist die Kehrseite davon, dass das Etwas sich in die Korrelation
einschreibt: Der Gegenstand wird nicht in seiner ,Materialitit“ verstanden, sondern als Sinn, wobei der Sinn
keine gesonderte ,Schicht ist, die dem Ansich des Objekts gegeniiberstiinde, sondern Sinn(erscheinung)
desselben. Sinnbeziiglichkeit und Erscheinungshaftigkeit verweisen je aufeinander.

Dieser gegenseitige Bezug setzt aber eine eigentiimliche (Selbst-)Reflexivitit voraus. Entscheidend ist, diese
nicht — vom Subjekt aus — als reflexiven Riickgang auf ... aufzufassen. Um hier hinein gelangen zu konnen, muss
sich die ,transzendentale Induktion® vollziehen. Diese bezeichnet im wortlichen Sinne die , Einfiithrung in die
selbstreflexive Prozessualitit der Sinnbildung. Sie erméoglicht es, die Schwelle der deskriptiven Verfahrensweise auf
eine Weise zu tiberschreiten, dass nicht mehr die Phdnomenologin die phianomenologische Analyse vollzieht,
sondern die reflexive Grenzstruktur der Phanomenalitit und das, was sie erméglicht, sich gleichsam ,,selbst”
reflektieren. So geht es um eine spezifische Performanz der phinomenologisch relevanten Reflexionsform,* die
bereitsin je eigenen Ausgestaltungen in friiheren, vor-phinomenologischen Ansitzen auftauchte (in Platons
Selbstgesprich der ,Seele®, in Spinozas Selbst-Denken des ,Gedankens®, in Hegels Selbstbewegung des
»Begriffes” usw.) und die in ihrer spezifischen Phinomenalisierung und ,Phinomenalitit” eigens zum Thema
der phdanomenologischen Analyse gemacht werden muss. Es sind drei Stufen der transzendentalen Induktion
niher zu unterscheiden. Auf der ersten Stufe wird lediglich der Ubergang zur Selbstreflexivitit vollzogen,
sie stellt sozusagen die Eingangspforte in dieselbe dar. Auf der zweiten Stufe findet die Selbstreflexion des
eingangs zuginglich Gewordenen statt. Und auf der dritten Stufe kommt es dann zur verinnerlichenden
Selbstreflexion dessen, was sich auf der zweiten Stufe ergeben hat. Jeder dieser drei Stufen entspricht dabei
also jeweils eine eigene Reflexionsform.

Die erste Grundeigenschaft der Korrelation besteht in ihrem horizonteréffnenden In-den-Vorgrift-
Nehmen. Eine erste (Selbst-)Reflexion auf dieses wird dabei gemi der vorigen Unterscheidung a.) auf die
Bewusstseinsstruktur, b.) auf die horizonteréffnende Vor(be)grifflichkeit, d. h. den Entwurf auf Sinn und c.)
auf den — zunichst allerdings inhaltslosen — Begriff der Erkenntnisverstindlichmachung gehen. Weil das eine
erste Reflexion darstellt, gelangen wir zur ersten Ebene der transzendentalen Verstindlichmachung dessen,
was Korrelation, Sinn und Reflexion und ihre gegenseitige Verflechtung méglich macht. a.) Der Subjekt-
Objekt-Korrelation liegt eine eigentiimliche Struktur zugrunde; b.) der Vorgriff auf Sinn vollzieht sich auf
der Grundlage eines Sinnentwurfs; und c.) die Verstindlichmachung der Erkenntnis entwirft zunichst einen
Begriff derselben, der dem zu suchenden Erkenntnisprinzip selbst entgegengesetzt ist. Dem folgend bricht
eine dreifache Dualitit auf: a.) die von Subjekt und Objekt, welche die originire Bewusstseinsspaltung ausmacht,
b.) von entworfenem Sinnund sich gebendem Sinn, denn auf den Sinnentwurf ,antwortet*je ein ,Sich-Geben®
von Sinn, an dem sich die ,Richtigkeit” des Entwurfs fortschreitend und anhand unaufhérlicher , Korrekturen®
verifizieren lisst, und c.) von Urbild und Abbild des Prinzips jener Verstindlichmachung der Erkenntnis.”

** ,Die intentionale Analyse stellt nicht nur vorkommende Gegebenheiten des Bewusstseins fest, sondern greift zuerst vor in die
innere Sinnordnung des Bewusstseins. Dieser Vorgriff ist das konstruktive Moment der phanomenologischen Intentionalanalyse.
Er erméglicht erst [ ... ] die vom philosophischen Problem des Bezugs von Sein und Wissen bewegte Intentionalanalytik®, E.
Fink, ,Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls“ (1939) in Studien zur Phinomenologie. 1930-1939. Den Haag, M.
Nijhoff, 1966, S. 205.

35 Bsist die Grundeinsicht einer intentionalen Auslegung des Bewusstseins, dass alles Bewusstseinsleben [ ... ] eine Sinneinheit
in sich trigt, die jede theoretische Erfassung des Bewusstseins leiten muss‘, ebd., S. 203.

3¢Diese duBert sich auch darin, dass sie in der Gleichsetzung der priphdnomenalen (,vor-seienden”) Sphire mit der selbstreflexiven
Struktur der Sinnbildung besteht.

* Das, worauf der Entwurf der Fassung des Erkenntnisprinzips abzielt, ist dessen ,Urbild“; das worin es zuerst — in seinem
blofen Entwurfscharakter — gefasst wird, sein ,,Abbild*.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



140

Eine zweite (Selbst-)Reflexion erdffnet dementsprechend die zweite Ebene der generativen Matrize der
Sinnbildung. Diese zweite (Selbst-)Reflexion nimmt sich nicht mehrall jene Implikationen des horizonterdffnenden
In-den-Vorgriff-Nehmens vor, sondern reflektiert die drei sich darin bekundenden Dualititen

a.) Wenn dabei zunichst der Bewusstseinsbezug selbstreflexiv betrachtet wird, d. h. wenn Bewusstsein zu
Bewusstsein von Bewusstsein wird, dann ergibt sich dadurch Selbstbewusstsein. Das bedeutet nicht, dass —
wie etwa bei Hegel — Selbstbewusstsein die ,Wahrheit“ des Bewusstseins sei und dieses jenes voraussetzte,
sondern, dass das Selbstbewusstsein sich allererst im Reflexionsprozess und in seiner Genese authellen lisst.

b.) Aus der Selbstreflexion der Dualitiit von entworfenem und sich gebendem Sinn folgt dann, dass der
Wahrheitsmafstab immer weiter hinausverlagert werden muss und sich nicht endgiiltig anlegen lisst. Dem
entspricht auch Husserls spite Einsicht, dass die sogenannten , erfiillenden Intentionen® keinen Anspruch
auf Endgiiltigkeit haben und sich ebenfalls revidieren lassen. Das betrifft eine Wahrheitsform, die man als
,hermeneutische Wahrheit“ bezeichnen kann.

c.) Schlielich wird auch das Verhiltnis von ,, Abbild“ und ,Urbild“ des Erkenntnisprinzips reflektiert. Der
zunichst entworfene leere Begrift desselben wird mit dem zu Konstruierenden in Beziehung gesetzt. Was ergibt
sich aus dieser Reflexion? Das entworfene bloffe Abbild ist nicht die Urquelle der Erkenntnisaufklirung selbst,
sondern nur ein ihr gegeniiberstehender Begriff davon. Dieser ,begreift sich in dieser Reflexion als ein blof3er
Begriff. Um zur tiefsten Quelle selbst zu gelangen, muss daher das soeben Entworfene, lediglich Vorgestellte,
sofern es nur ein solches abstraktes Abbild ist, gleichsam vernichtet werden. Dadurch wird ein neues Moment
ausgebildet: keine — im ersten Schritt unvermeidlich — projizierte blof}e Erscheinung, sondern ein genetisch
durch Vernichtung des zunichst projizierten Abbildes und Aufscheinens der urbildlichen Erkenntnisquelle
selbst erzeugtes reflexives Verfahren. Worin besteht dieses Moment — wenn es kein rein formales sein soll?
Eben im gleichzeitigen Entwerfen und Vernichten. Letzteres soll als ,,reflexive Plastizitit* bezeichnet werden.
Sie erfiillt diese zweifache Bedeutung eines entwerfenden Vernichtens bzw. eines vernichtenden Entwerfens.

Die Verfahrensweise der ,transzendentalen Induktion” kommt schliefSlich insofern in ausgezeichneter
Weise in der dritten (Selbst-)Reflexion zum Tragen, als die sich vollziehende Selbstreflexion keine Reflexion
mehr tiber ein Gegebenes, sondern verinnerlichende Selbstreflexion ist, die das urspriingliche Register der
generativen Matrize der Sinnbildung darstellt.

a.) Die verinnerlichende Selbstreflexion des Selbstbewusstseins erdffnet eine Sphire diesseits der Subjekt-
Objekt-Spaltung wie auch diesseits des reflexiven Selbstbezugs im und durch das Selbstbewusstsein — nimlich
die der genuinen Praphidnomenalitit. Es handelt sich dabei gewissermaflen um die ,,choratische Sphére® der
transzendentalen Induktion, innerhalb der jenes urtranszendentale Feld der Sinnbildung zuginglich wird,
das sich dann in zwei weiteren Hinsichten ausgestaltet.

b.) Es ergab sich aus der vorigen (Selbst-)Reflexion iiber die zweite Dualitit, jener von entworfenem und sich
gebendem Sinn, dass wir auf eine Art ,hermeneutische Wahrheit“ stieffen, der eine Absage an jegliche Form
von ,letzten Wahrheiten” innezuwohnen schien. Das trifft zu, sofern man ein vorausgesetztes Gegebenes als
Maf3stab der Erkenntnis ansetzt. Das Fehlen eines solchen Maf3stabes heif3t aber nicht, dass nicht doch ein
eigener phanomenologischer Wahrheitsbegriff nutzbar gemacht werden konnte, der sowohl die Klippe des ,naiven
Realismus® als auch die des Relativismus zu umschiffen gestattet. Einen solchen eréfinet die verinnerlichende
Selbstreflexion auf die soeben erwahnte ,hermeneutische Wahrheit“ Diese Selbstreflexion stellt nicht einen
erneuten ,Bedeutungsentwurf“ bzw. eine erneute ,Interpretation” dar, der/die in mannigfachen weiteren
Entwiirfen oder Interpretationen iiberstiegen werden kénnte, sondern sie entspricht einer phdnomenologischen,
genetisierenden , Konstruktion®. Es ist dies ein Konstruieren in das Offene der priphdnomenalen Sphire, das
nurin der Konstruktion selbst deren Triftigkeit wie auch deren eigene Gesetzmifiigkeit offenbart. Diese Sphire
der phinomenologisch-genetisierenden Konstruktivitit macht den ureigenen Begriff der ,Generativitit® bzw.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



141

Vo«

ygenerativen Wahrheit® aus. Als ihre Beispiele seien genannt: Platons , exaiphnés” als Umschlagspunkt von Ruhe
und Bewegtsein im Parmenides; Fichtes Idee einer ,genetischen Konstruktion® in der Wissenschaftslehre von 1804/
IT; Hegels ,,absolutes Wissen am Ende der Phinomenologie des Geistes; Heideggers Analyse des Vorlaufens in
die ,Moglichkeit als die der Unméglichkeit der Existenz tiberhaupt®, die allererst jede existenzielle Méglichkeit
fiir das menschliche Dasein erdffnet (im § 53 von Sein und Zeit); Husserls phinomenologische Konstruktion
des ,Urprozesses” der urspriinglichen phanomenologischen Zeitlichkeit in den Bernauer Manuskripten.

c.) Auch der selbstreflexive Nachvollzug der Urquelle der Erkenntnisaufklirung macht schliefSlich diese dritte
verinnerlichende Selbstreflexion notwendig. Das sich aus der bisher vollzogenen Selbstreflexion Ergebende verweist
aufeine zweifache entgegengesetzte vorsubjektive und plastische’, Tétigkeit’ eines Setzens und Vernichtens. Diese ist
selbstverstindlich keine rein mechanische  Tétigkeit, sondern ldsst sich in jener verinnerlichenden Selbstreflexion
erfassen. Jedes Auftheben ist ein Aufheben eines zunichst Gesetzten — und daher ein von ihm Abhingiges. Die
zweite (aus)bildende Vollzugsweise hatte sich daraus ergeben, dass das blo8e Abbild sich als ein solches begriff
und infolgedessen vernichtete. Die jetzt vollzogene verinnerlichende Reflexion geht noch einen Schritt weiter. Sie
begreift sich nicht blof als reflektierende, sondern erschlief8t das Reflektieren in seiner ReflexionsgesetzmaifSigkeit.
Letztere Reflexion besteht im oben bereits bei Heidegger ausfiihrlich auseinandergelegten , Ermdglichen”, d. h.in
einer eigenartigen Verdoppelung, die das Transzendentale originar bestimmt und das Méglich-Machen reflexivals
Moglich-Machen des Moglich-Machens selbst durchsichtig macht — im vorliegenden Fall: die reflexive Plastizitit,
deren Selbstreflexion nichts Anderes als die Erméglichung ergibt. Diese Reflexionsgesetzlichkeit driickt zudem -
zusammen mit der Verstehensermdglichung qua transzendentaler Reflexibilitit — eine auf diese selbst bezogene
Seinserméglichung qua transzendierender Reflexibilitit aus. Die ermdglichende Verdoppelung ist ebenfalls
eine produktiv-erzeugende Vernichtung, gleichsam eine , Plastizitit hoherer Ordnung’, die man als ,reflexible
Plastizitit” auffassen kann — eine Vernichtungjeder erfahrbaren Positivitit eines Bedingenden und Erzeugung dieses
Bedingenden selbst einerseits und eines hieraus hervorgehenden ontologischen ,Uberschusses” andererseits.
Dieser bietet dem Erzeugten, d. h. der gesuchten Grundlage der Verstindnisaufklirung, seine Seinsgrundlage.*®
Das wurde schon von Hegel aufgedeckt — und zwar im ersten Unterabschnitt des ersten Kapitels des ersten
Abschnittes des ersten Buchs der Groflen Logik (,,Sein”), sofern jener im Zusammenhang mit dem Ende des
Vorbegriffs des ersten Teils der Kleinen Logik (§ 78) betrachtet wird — nur mit dem Unterschied, dass ein , reines
Sein® durch den freien Entschluss, ,rein denken zu wollen®, lediglich beansprucht wird. Selbstverstindlich wird
diese faktische Aufstellung in der weiteren Folge der Logik genetisiert — aber diese Genetisierung ist anderer Art
alsin der generativen transzendentalen Phinomenologie, da es sich in letzterer um ein ,offenes System* (Fink)
handelt, das von keiner dialektischen Methode beherrscht wird.

Die generative Matrize der Sinnbildung beschrinkt sich nicht auf einzig und allein postulierte Erkenntnisformen,
wie das etwa im Kantischen Transzendentalismus der Fall ist, sondern bringt das reflexible ,Grundprinzip”
der Ermoglichung des Verstehens zum Ausdruck (transzendentale Reflexibilitit); und in eins damit offenbart
sich jene Seinsgrundlage, die das Seinsfundament jeder Sinnerscheinung ausmacht (transzendierende
Reflexibilitit). Denn ,sich reflektierendes Reflektieren” oder ,Sich-Erfassen als Sich-Erfassen” heift nicht,
dass einfach ein wiederholter (Reflexions-)Akt vorliegt, sondern dass im energischen (reflexiblen) Sich-
Erfassen der Reflexion Sein hervorspringt.* Sein ist Reflexion der Reflexion — aber nicht im Sinne einer
verstandesmifigen Riickbindung oder Zuriickwendung auf Reflexion, sondern als ,reflexible“ (Fichte), d. h.
die Reflexionsgesetzlichkeit zum Vorschein bringende und das Sein selbst allererst herausspringen lassende
Reflexion. Dieses Seinist ,Grund* aller Realitit;* es ist nicht vorgingig gegeben oder vorausgesetzt, sondern
genetisch konstruierter, reflexibel genetisierter ,Triger der Realitit".

%¥Diese beiden Erzeugungsverfahren kommen der ,transzendentalen Reflexibilitit“ und der ,transzendierenden Reflexibilitat*
gleich, siehe dazu Wirklichkeitsbilder, S. 1031f.

% Siehe die Fichte’sche ,Attention der Attention® im Privatissimum von 1803 (sechste Vorlesung).

# Das hierfir in Wirklichkeit noch ein ,phinomenologisches ,Theion™ erforderlich ist, habe ich in der letzten Vorlesung von
Die Entdeckung der Praphdnomenalitit, op. cit., zu zeigen versucht.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



142

Mit der transzendentalen Figur der ,Ermoglichung® und der transzendentalen ,Matrize“ wurden - iiber
methodologische Aspekte, die etwa den Status der , Konstruktion® betreffen, hinaus — zwei wesentliche Elemente
unter die Lupe genommen, welche Berithrungspunkte zwischen Fichte und der neueren Phianomenologie,
sofern diese bedeutsame Einsichten Heideggers aufnimmt und weiterdenkt, sichtbar machen. Ein weiterer,
ganz wesentlicher Punkt betrifft — auf der ontologischen Ebene — den Status des Scheins qua ,Simulacrum*®
(Barthes, Derrida, Deleuze, Richir) auf der einen und Fichtes Auffassung der ,Erscheinung der Erscheinung®
(in der Wissenschaftslehre von 1804/I1)*' auf der anderen Seite. Mit der Klarung dieses Verhiltnisses wiirde
die Problematik des Bezugs von Sein und Erscheinung bzw. Schein auf eine véllig neue Stufe erhoben. Dies
auseinanderzulegen bedarf jedoch weitliufigen Ausfithrungen, die den Rahmen des hier Abgehandelten
deutlich sprengen. Es muss daher einer anderen Untersuchung vorbehalten bleiben, um so ein weiteres
wichtiges Forschungsdesiderat zu erfiillen.

* A. Schnell, Die Erscheinung der Erscheinung. ]. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus, Frankfurt am Main,
Klostermann, 2023.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



143

Literaturverzeichnis:

Fichte, J. G. Tatsachen des Bewusstseins (1813). In: Sdamtliche Werke. Berlin: Walter de Gruyter (Hg.
Immanuel Hermann Fichte), 1834-1846.

Wissenschaftslehre von 1804/11. In: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2004, Hg. Reinhard Lauth.

Fink, E. ,Das Problem der Phinomenologie Edmund Husserls“ (1939). In: Studien zur Phinomenologie.
1930-1939. Den Haag, M. Nijhoff, 1966

Phiinomenologische Werkstatt (Band 1). Die Doktorarbeit und erste Assistenzjahre bei Husserl, R.
Bruzina (Hg.), Freiburg/Miinchen, Alber, 2006.

Heidegger, M. Sein und Zeit, Tubingen, Niemeyer, 1967.

Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA 29/30, F.-W.von Herrmann
(Hsg.), Frankfurt am Main, Klostermann, 1983.

Husserl, E. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phianomenologischen Philosophie, Husserliana I11/, K.
Schuhmann (Hsg.), Den Haag/Boston/Lancaster, M. Nijhoff, 1976.

Cartesianische Meditationen, Husserliana I, S. Strasser (Hsg.), Den Haag, M. Nijhoff, 1950, 1973.

Schnell, A. Hinaus. Entwiirfe zu einer phinomenologischen Metaphysik und Anthropologie, Wiirzburg,
Kénigshausen & Neumann, ,Orbis Phaenomenologicus (Studien)*, Nr. 24, 2011.

Wirklichkeitsbilder, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2015.

Die Erscheinung der Erscheinung. J. G. Fichtes Wissenschaftslehre von 1804 — Zweiter Zyklus, Frankfurt
am Main, Klostermann, 2023.

Die Entdeckung der Priphdnomenalitit. Reihe ,Zu den Sachen selbst®, Band 1, Frankfurt am
Main, Klostermann, 20235.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 128 -143 DOI 10.5380/dp.v22i2.100670



