


doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parana e da Universidade Federal de Sao Carlos

Revista dos Departamentos de Filosofia
da Universidade Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos



Tributo a Luiz Roberto Monzani
& lluminismo e pensamento
contemporaneo

vol. 20 ntimero 2 (2023)
semestral
dezembro de 2023



doispontos é uma revista vinculada aos Programas de Pés-graduagao da Universidade Federal do Parana
e da Universidade Federal de Sao Carlos. Publica artigos de filosofia e de areas afins com interesse
filosofico e busca promover intercAmbio entre pesquisadores no Brasil e exterior.

Editores
Maria Adriana Camargo Cappello (Universidade Federal do Parana) e
Marisa Lopes (Universidade Federal de Sao Carlos)

Editores responsaveis pelo volume Tributo a Luiz Roberto Monzani
& Iluminismo e pensamento contemporineo
Janaina Namba e Rodrigo Brandao

Conselho editorial

Adriano Fabris (Universita di Pisa — Pisa, Italia), Balthazar Barbosa Filho + (Universidade Federal do Rio
Grande do Sul - Porto Alegre, RS, Brasil), Bento Prado Junior + (Universidade Federal de Sio Carlos
— Sio Carlos, SP, Brasil), Carlos Alberto Ribeiro de Moura (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP,
Brasil), Eduardo Jardim (Pontificia Universidade Catélica do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, RJ, Brasil),
Franklin Leopoldo e Silva (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Jean-Michel Vienne
(Université de Nantes — Nantes, Franga), José Arthur Giannotti (Universidade de Sio Paulo — Sao Paulo,
SP, Brasil), José Oscar Marques (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Leiser
Madanes (Universidade Nacional de Buenos Aires — Buenos Aires, Argentina), Luiz Henrique Lopes
dos Santos (Universidade de Sao Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil), Luiz Roberto Monzani (Universidade
Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Méarcio Suzuki (Universidade de Sdo Paulo - Sao
Paulo, SP, Brasil), Marcos Lutz Miiller (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil),
Marilena Chaui (Universidade de Sio Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil), Michel Malherbe (Université de
Nantes — Nantes, Franca), Newton Bignotto (Universidade Federal de Minas Gerais — Belo Horizonte,
MG, Brasil), Oswaldo Porchat (Universidade de Sio Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil), Raul Landim Filho
(Universidade Federal do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, RJ, Brasil), Renaud Barbaras (Université de
Paris — I — Paris, Franca), R6bson Ramos dos Reis (Universidade Federal de Santa Maria — Santa Maria,
RS, Brasil).

Diagramacao
Adriano Fabricio Perissutti (Soggetto Design)

ISSN: 2179-7412



endereco para correspondéncia||address for correspondence

Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parand (UFPR)

R. Dr. Faivre, 405, 6° andar. CEP: 80060-140 — Curitiba, PR, Brasil.

(41) 3360-5098

Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Sao Carlos (UFSCar) Rodovia Washington Luis,
km 235. CEP: 13565-90S — Sao Carlos, SP, Brasil. (16) 3351-8366

enderecos eletronicos da doispontos:
revista2pontos@gmail.com
www.ser.ufpr.br/doispontos
www.fllosofia.ufpr.br



indice

7

21

29

37

S1

65

75

83

111

113

123

137

145

167

Janaina Namba

DOSSIE: Tributo a Luiz Roberto Monzani

Luiz Fernando Batista Franklin de Matos

Enigmas da Providéncia - Sofismas da Filosofia

Maria das Gragas de Souza

Sade republicano. Republicanismo e san¢ao da lei na Fran¢a Revoluciondria
Pedro Paulo Pimenta

Diderot e “a mais antiga das guerras”

Carlota Ibertis

Condillac, em busca do principio: ligacao de ideias ou prazer?

Pedro Fernandes Galé

Maneira e modernidade: apontamentos de uma histéria subterrinea
Ana Carolina Soliva Soria

Atividade, pulsio e corpo em Freud: uma analise 4 luz de Marx e Fichte
Marcio Suzuki

Nota sobre linguagem e vida em Husserl e Wittgenstein

Richard Theisen Simanke

Historia da filosofia da psicanalise no Brasil: momento de fundagao (Parte I)
Rodrigo Brandao

DOSSIE: Iluminismo e pensamento contemporineo

Luiz Repa

Liberdade social e forma de vida democratica em Honneth

Maria Isabel Limongi

O racismo de Hume por Hume

Vinicius de Figueiredo

O espaco discursivo moderno: ideia e crise

Rodrigo Brandao
O racismo no Iluminismo: notas sobre critica filosofica e histéria da filosofia

Céline Spector
A Liberdade politica em O Espirito das leis de Montesquieu



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

DOSSIE: Tributo a Luiz Roberto Monzani

EDITORIAL

Em seu livro Desejo e Prazer na Idade Moderna, Monzani diz procurar seguir um “filao” trabalhando
“como um detetive que reconstréi uma histéria” sem, no entanto, pretender arrolar todos os autores que
na época trataram do luxo, do desejo, da inquietude e do prazer (p. 19). Histéria essa que seria sem ddvida
parcial, mas, que dentro dos limites estabelecidos, lhe pareceu mais adequada. Pode-se pensar na figura do
detetive, ou mesmo do arque6logo também em Freud: o movimento de um pensamento, livro que ird marcar
direta ou indiretamente mais de uma geragao de estudiosas e estudiosos da Filosofia da psicanalise. Os
textos aqui reunidos tratam de temas caros a Monzani e foram escritos por amigos e colegas que rendem
uma homenagem ao seu legado teérico. Nesse mesmo sentido eu gostaria de citar um pequeno trecho de
Drumond:

“Mdrio de Andrade desce aos infernos”:

Hd um ouvido mais fino que escuta,

um peito de artista que incha

e uma rosa se abre, um segredo comunica-se,

0 poeta anunciou (...)

Janaina Namba

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 7-8, dezembro de 2023.
ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2



doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 7-8, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Enigmas da Providéncia - Sofismas da Filosofia

Luiz Fernando Batista Franklin de Matos'
Professor senior pela Universidade de Sdo Paulo — USP, Sao Paulo, Brasil

Resumo: O texto mostra como, no primeiro volume do que atualmente chamamos de uma “trilogia” composta por
Justine ou les Infortunes de la vertu (1787), Justine ou les Malheurs de la vertu (1791) e La Nouvelle Justine ou les Malheurs
de la vertu, suivie de I'Histoire de Juliette, sa soeur (1797), Sade protagonizou, ja em seu fim, o grande debate filosofico
e moral que percorre a llustracdo, dos primoérdios ao seu final.

Palavras-chave: Libertinagem; Sade; llustracdo; Romance de formacao; tragédia burguesa.

Abstract: The text aims to show how in the firts installment of what we would call now a “trilogy”, Justine ou les
Infortunes de la vertu (1787), Justine ou les Malheurs de la vertu (1791) and La Nouvelle Justine ou les Malheurs de la
vertu, suivie de I'Histoire de Juliette, sa soeur (1797), Sade became the last protagonist of the great philosophical and
moral debate that ran through the Enlightenment, from its beginnings to its end.

Key-words: Libertinism; Sade; Enlightenment; Novel; Bourgeois Tragedy.

Redescobrimos Sade no comego do século passado por meio da psiquiatria e do surrealismo. Segundo
Henri Coulet, os psiquiatras fizeram do marqués uma espécie de “precursor” da psicopatologia, devido
ao pretenso inventario descritivo das perversdes sexuais contido em sua obra, sobretudo, em Les Cent
Vingt Journées de Sodome; e os surrealistas saudaram nele um dos seus, porque supostamente se insurgiu
contra todas as formas de proibigao (Coulet, 1967, p. 484). Embora tais apropriagdes sejam inteiramente
legitimas, filtros tao poderosos como esses podem nos habituar a ler os escritos de Sade pondo a histéria
entre parénteses. A fim de nao correr esse risco, escolho para o divino marqués outra mascara das tantas
disponiveis, que ndo contorna a histdria e que ele préprio reclamava para si: a de philosophe.

Com efeito, em 1803, de Charenton, ele escrevia: “sou filésofo, todos os que me conhecem nao duvidam
que fago disso gléria e profissio” Mas de que modo foi ele filésofo? Conforme diz um comentador: “Sade
é filésofo no sentido polémico da palavra. Philosophe nao quer dizer aqui ‘confrade péstumo de Platio ou
de Descartes), mas ‘adepto das Luzes. Juliette ¢ filosofa no sentido em que o era a Tereza filésofa do marqués
d’Argens; seu autor, no sentido desenvolvido no artigo “Philosophe” da Enciclopédia” (Deprun, 1990, p. LIX).
Que Sade seja um “filésofo polémico”, ninguém duvida; que ndo seja da confraria de Platao ou Descartes,
tampouco se duvida; que seja “adepto das Luzes”, podemos discuti-lo. Mas que Sade seja filésofo no sentido do

1 Autor: A cadeia secreta - Diderot e o romance filoséfico. (Cosac & Naify, 2004); O filésofo e o comediante. Ensaios
sobre literatura e filosofia na Ilustragio. (Editora UFMG, 2001).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.
ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92089



verbete “Philosophe’”, escrito pelo gramético Dumarsais e revisto pelo deista Voltaire? Verbete cuja mensagem
é bem clara: as qualidades sociais sdo tao importantes para se definir o filésofo quanto as puras qualidades
intelectuais. Ou seja, o filésofo — em sua versao oficial e quase bem-comportada! - “¢ um homem de bem, que
quer agradar e se tornar util". Certa vez, Michel Delon afirmou que “Sade permanece irredutivel a todos os
papéis que queremos fazé-lo desempenhar” (Delon, 1990, p. XXV). Desta feita, convenhamos, sem esforgo
algum!, Sade homem das Luzes, philosophe como o foram Diderot, dAlembert, Rousseau? Poder-se-ia dar-lhe
uma historia melhor e mais bem-acabada, nos dois sentidos da expressao? Histdria que, para muitos, comeca
em 1734, com as Cartas filoséficas, a principio inglesas, de Voltaire?, e que certamente ja estava terminando
quando Sade nela entrou, digamos, em 1782, quando escreveu o Didlogo entre um padre e um moribundo,
ou, se quiserem, em 1787, quando comp®ds Justine ou Les infortunes de la vertu, “tema [que,] desenvolvido e
variado, formaria, em quantidade, a metade de sua obra” (Didier, 1970, p. 57).

Mas renovemos a pergunta, tornando-a mais particular: de que modo Sade entrou nessa histéria? Pode-se
dizer que, segundo um estudioso, o marqués foi o ultimo protagonista do grande debate filoséfico e moral
que percorre a Ilustrado, dos primérdios ao seu final (Domenech, 1989).

Esta discussao tem como objeto os fundamentos da moral e opde grosso modo dois partidos adversérios.
De um lado, os apologistas da religido revelada, que assumem o postulado da corrupg¢ao da natureza humana
ap6s o pecado original e sustentam a impossibilidade de 0 homem salvar-se sem a intervenc¢ao de Deus; por
isso, pretendem fundar a moral numa transcendéncia divina, ou seja, na suposi¢ao da existéncia de um Deus
que, numa vida futura, recompensara os bons e castigard os maus. De outro lado, o “cla” dos filésofos, que
comega por negar o postulado do pecado original, que afirma ao contrério a bondade natural do homem e,
desse modo, busca uma moral imanente, fundada unicamente em supostos dados da natureza humana.

Decerto deve-se imaginar um territério comum entre os dois campos, ocupado pelo Deus da revelagao e o
Deus dos deistas (o que curiosamente pode juntar Voltaire e o padre Addo...)>. Além disso, existem controvérsias
intestinas em cada partido e, apesar da problemdtica comum, as posi¢des dos “Fildsofos incrédulos e dos
Tedlogos™, tomando os grupos isoladamente, podem mesmo ser incompativeis. O partido da religido estd
dividido entre catdlicos e reformados e aqueles, por sua vez, em jesuitas e jansenistas: separam-nos, entre
outras coisas, diferentes interpreta¢des da nogao de graga divina. Do lado dos fildsofos, o grande exemplo é
a incompatibilidade entre os dois “fundamentos-principio” da moral das Luzes: o sentimento e o interesse
bem compreendido. A moral que se baseia no primeiro (Voltaire e Rousseau, em que pesem seus desacordos)
afirma que os sentimentos do bem e do mal sdo inatos & natureza humana e, por consequéncia, que o homem
ama desinteressadamente o seu semelhante. A que se funda no interesse (d'Holbach, La Mettrie) ¢ de fundo
materialista e sustenta que qualquer moral que se pretenda eficaz tem de partir de dados concretos e materiais -
os interesses e as paixdes dos individuos -, mostrando a estes, por sua vez, que o melhor modo de preservar tais

2 Eo que sustenta Lepape, 1994, p. 131-37. Nas Confissoes, Rousseau afirma: “Nao nos escapava nada do que Voltaire
escrevia. E o gosto que tomei por essas leituras me inspirou o desejo de aprender a escrever com elegancia e de
procurar imitar o belo colorido desse escritor que me encantava. Algum tempo depois apareceram as Cartas
filosdficas. E, embora nao sejam de certo sua maior obra, foi a que mais me induziu ao estudo, e essa tendéncia em
esbogo nunca mais se extinguiu, desde entdo . (Rousseau, 1959, v. 1, p. 335-336).

3 Capelao em Ferney, que Voltaire chamava de “o primeiro e o tltimo dos homens” (Lepape, 1994, p. 364), o padre
Adao era jesuita e calvo. Ora, como as manhazinhas eram muito frias em Ferney e os padres nao tinham o direito
de rezar missa de peruca, Voltaire escreveu ao papa Clemente XIV solicitando-lhe uma dispensa para seu capelao,
que o pontifice magnanimamente concedeu e, a0 menos por uma vez, acrescento, também fez jus ao proprio nome.

4 Termos do abbé Bergier, em seu Dictionnaire de théologie, citados por Domenech.

10 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



interesses e satisfazer tais paixoes é associar-se aos seus semelhantes. Além desses dois grandes fundamentos-
principio, Domenech relaciona também os “fundamentos-garantia” que podem ser complementares a eles:
as leis humanas ("o medo do gendarme", segundo Diderot) e as leis da natureza, forcas de dissuasio que
antecipam aos transgressores os castigos aos quais poderao ser submetidos.

Segundo Domenech, todas essas fundamentagoes da moral constituem as mais diversas ameagas ao imoralismo
sadiano, que nao deve ser considerado um desdobramento das Luzes, mas a pretensiosa tentativa de fechar este
debate, ridicularizando a0 mesmo tempo ambos os lados, especialmente os fildsofos. Sade contesta, assim, ndo
apenasaideia cristd de um Deus remunerador e vingador (seu discurso ateista, como se sabe, é dos mais virulentos
do século), mas também e até com mais énfase, os principios e as garantias que os filésofos propdem como
fundamento damoral. Entretanto, Sade ndo formulou nenhuma nova objegao contra a moral crista e amoral dos
filésofos. O que é proprio dele é uma estratégia “anexionista’. Ao contestar, por exemplo, a existéncia de Deus ou
amoral do sentimento, Sade apenas repete os argumentos da filosofia materialista do século XVIII contra uma
e outra posi¢ao; em contrapartida, ao negar a ideia de interesse bem compreendido, nao faz mais que retomar a
ideia de que ndo se pode conciliar natureza e sociedade. A originalidade do divino marqués estaria na maneira
como seu discurso joga com as duas tradigoes, usando indiferentemente uma e outra a fim de jogé-las uma contra
aoutra. Para contestar amoral crista e pregar o ateismo, Sade faz um cuidadoso saque dos argumentos manejados
pela filosofia. Por sua vez, para contestar os fundamentos-principio ou os fundamentos-garantia propostos pelas
Luzes como alicerce da moral, Sade parte de uma antropologia pessimista de extragio crist3, ou seja, da ideia
de corrupgio da natureza humana (e, as vezes, nio hesita em repetir argumentos da prépria apologética crista).
De resto, a tatica é familiar as Luzes e, a meu ver, Sade faz dela, por assim dizer, um principio formal. Em 1746,
Voltaire projeta entrar para a Academia, mas os jansenistas a ele se opdem? O autor das Cartas inglesas nao hesita:
“A ofensiva jansenista permite a Voltaire experimentar uma das titicas que fard a felicidade dos filésofos: utilizar
um dos adversdrios da batalha religiosa — aqui os jesuitas — contra o outro. Vitima dos jansenistas, o filésofo se
coloca sob a protegio da Companhia de Jesus” (Lepape, 1994, p. 205).

II

Inspirado nesse esquema, gostaria de examinar alguns procedimentos utilizados pelo marqués de Sade em
Justine ou les Infortunes de la vertu.

Primeiramente, é preciso lembrar que Sade escreveu trés versdes para Justine. A primeira, nao publicada
durante sua vida, é de 1787, intitula-se Justine ou les Infortunes de la vertu, e é aquela que nos interessa aqui; a
segunda, consideravelmente aumentada, apareceu em livro em 1791, sob o titulo de Justine ou les Malheurs
de la vertu; a tltima, maior ainda que a anterior, foi publicada em 1797, com o titulo de la Nouvelle Justine
ou les Malheurs de la vertu, suivie de 'Histoire de Juliette, sa soeur. Com toda prudéncia, Sade a principio nao
reconheceu esses livros, publicando-os no anonimato, sem nome de autor.

Conforme bem observou Béatrice Didier, da versio inicial a definitiva podemos constatar duas coisas: a
conversao dum conto num romance e a mudanga do préprio ideal sadiano de escrita, a saber: da linguagem
alusiva e eliptica da primeira Justine passamos progressivamente a uma linguagem que alguns consideram
mais genuinamente sadiana, cuja preocupagao maior parece ter sido abolir todos os "tabus", dizendo tudo
explicitamente (Didier, 1970, p. $3-72). Ou ainda, se formos fazer uso do critério estilistico de Raymond
Trousson, a passagem de um romance libertino para um romance pornografico, se o primeiro for aquele
que tem “boas maneiras” e “zela pela elegancia da expressao” e o outro aquele que “descamba na crueza e na
vulgaridade” (Trousson, 1995, p. 167).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023. 11



Quanto a este tema, alids, o mesmo Henri Coulet acentua a inutilidade de se buscar em Sade qualquer espécie
de qualidade formal. Ele “nao é sensivel a beleza”: o refinamento ou a elegéncia enfraqueceriam a violéncia de seus
debochados; “as gragas do estilo seriam um meio de persuasio ou de adulagao supondo alguma complacéncia
do escritor para com seus leitores, enquanto Sade quer ferir seus leitores infligindo-lhes a linguagem mais direta
e os raciocinios mais chocantes” Sua obra teria “uma espécie de beleza’, nao intencional, que reside na “poténcia
da imaginagio (mas nio em sua expressdo) e no vigor nervoso da argumentacao”. Sua linguagem crua ¢ “uma
violagio da beleza mais surpreendente que a propria beleza” (Coulet, 1967 p. 484). Enfim, a obra de Sade ndo é
feita para o comentario “gramatical” ou “estético’, mas “para revoltar a razio e o coragio” (Ibid., p. 489).

Tais observagdes poderiam noslevar a subestimar a primeira versao, que, alids, o proprio Sade teria desprezado
a0 ndo publicé-la (o manuscrito dos Infortinios foi redescoberto em 1909, por Guillaume Apollinaire, sendo
editado pela primeira vez em 1930, gracas a Maurice Heine). Outras razdes, entretanto, podem nos fazer
preferir a primeira Justine. Como bem afirma Jean-Marie Goulemot, nio se pode deixar de reconhecer que
nas duas versoes posteriores, a fim de dar mais forca a sua negagao da virtude, Sade nio poupou esforgos
para "desumanizar” Justine. Para melhor servir suas teses, o marqués cai assim numa "reiteracao exagerada’, o
que retira da fibula a sua realidade e dos episédios a sua intensidade (Goulemot, 1969). Na primeira Justine,
em contrapartida, Sade "ndo sacrifica & polémica filoséfica os charmes da criagio romanesca” e, por isso, os
leitores se deixam convencer mais facilmente.

E bem verdade que talvez essas razoes sejam de novo estranhas ao marqués, que, como bem afirma Coulet,
despreza a verossimilhanca e a possibilidade material todas as vezes que uma “verdade moral ou filoséfica”
deve ser ressaltada pela ficgao ou um choque violento deve ser provocado no leitor. “Ele emprega, para falar da
inspira¢o romanesca, exatamente a expressao que emprega a proposito dos prazeres libertinos: o romancista
tem o direito de atentar contra a verdade historica quando a ruptura desse freio torna-se necessario ao prazer
que (ele) nos prepara. Romper freios, é a divisa do sadico” (Coulet, 1967, p. 482-83). De todo modo, o acerto
da ultima observagio de Goulemot transcrita acima nao implica contestar aquele trago tio marcante da
primeira Justine e da obra sadiana em geral - sua "vontade de provar", segundo a expressao de Didier. Mas o
que exatamente deseja aqui provar o marqués? Este ensaio pretende mostrar que, em Justine, Sade se apodera
da retérica e das finalidades da apologética cristd, de um lado, da forma do conto filoséfico voltairiano, de
outro, e assim recusa, em nome de seu conhecido imoralismo, a moral crista e a moral das Luzes.

Como se sabe, 0 romance conta a histdria de duas irmas, Juliette e Justine, filhas de um abastado comerciante
cujabancarrota as tira do convento e as precipita no mundo. Sade comega assim com uma situagio emblemética,
que define por exceléncia a chamada tragédia burguesa: conforme escreveu certa vez Peter Szondi, “no
mundo burgués, a bancarrota é areviravolta da fortuna em infortunio da qual Aristételes diz ser um elemento
constitutivo da tragédia” (Szondi, 2002, p. 74)°. As irmas sdo dotadas de caracteres opostos (a exemplo de
Aline et Valcour: Aline, a filha virtuosa que ama a mée, e Leonora, a imoralista que ndo experimenta nenhum
sentimento por ela) e logo se separam. Juliette nao hesita em procurar uma cafetina; primeiramente por
meio da prostitui¢ao, em seguida por intermédio de roubos e até homicidios, ela prospera, e em quinze anos
torna-se ariquissima Condessa de Lorsange (ou seja, numa tradugio ao pé daletra: “entdo anjo”; em tradugao
livre, “agora anjo”..), amante do influente M. de Corville. Justine ndo tem a mesma sorte, pois, recusando
terminantemente o vicio, passa de desgraca em desgraga. Ela prépria resume sua trajetdria ao final do livro:

Um usurdrio, em minha infincia, quer convencer-me a cometer um roubo, recuso-me, ele enriquece e eu me vejo a
beira da forca. Alguns velhacos querem violar-me num bosque porque eu me recuso a segui-los, eles prosperam e,

S Conforme Szondi, ndo por acaso a bancarrota define a agao das duas obras mais influentes do drama burgués na
Inglaterra: O Mercador de Londres, de Lillo, e O Jogador, de Moore.

12 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



quanto a mim, caio nas maos de um marqués devasso que me aplica cem chibatadas com nervo de boi porque nao
quero envenenar a mae dele. De 14 vou para a casa de um cirurgiio, a quem poupo de um crime execravel, para minha
recompensa o carrasco me marca e me despacha; seus crimes se consumam sem duvida, ele faz fortuna e sou obrigada
amendigar meu pao. Quero aproximar-me dos sacramentos, quero implorar com fervor o ser supremo que me envia
tantas desgracas, o tribunal augusto onde espero purificar-me num de nossos mais santos mistérios, torna-se o terrivel
teatro de minha desonra e de minha infimia; o monstro que me engana e me desonra se eleva no mesmo instante as
maiores honras, enquanto caio de novo no abismo terrivel de minha miséria. Quero aliviar uma mulher pobre, elame
rouba. Presto socorro aum homem desmaiado, o celerado me faz girar uma roda como uma besta de carga, cobre-me
de golpes quando as forgas me faltam, todos os favores da sorte veem cumuld-lo e estou prestes a perder meus dias por
ter trabalhado a forga para ele. Uma mulher indigna quer seduzir-me por um novo crime, volto a perder pela segunda
vez os poucos bens que possuo para salvar a fortuna de sua vitima e para preservé-la da infelicidade; este desgragado
quer compensar-me concedendo-me sua mao, ele expira em meus bragos antes de poder fazé-lo. Exponho-me num
incéndio para salvar uma crianga que nao me pertence, eis-me pela terceira vez sob a espada de Thémis. Imploro a
protecdo de um infeliz [frei Antonin] que me desonrou, ouso esperar torna-lo sensivel ao excesso de meus males, é
de novo ao prego de minha desonra que o bérbaro oferece-me socorro. (Sade, 1995, p. 115)

Mais uma vez Justine se recusa, é condenada em Lyon e enviada a Paris para a confirmagao da sentenca.

O leitor familiarizado com a grande tradigao do realismo do século XIX, em gestacdo durante as Luzes,
logo identifica uma das pretensdes do marqués: desenhar uma espécie de painel do mal que se dissemina
por toda asociedade. Sade comeca este desfile de perversos triunfantes pela ex-costureira da mae de Justine e
pelo padre de sua pardquia, que repelem brutalmente os apelos da menina érfa. Em seguida, vém o financista
Dubourg, o usudrio Harpin, a aventureira Dubois, o “fil6sofo” e aristocrata Bressac, em seguida ainda, o
médico naturalista e também “filésofo” Rodin, os monges franciscanos (que completam o quadro clerical),
o “fora-da-lei” e falsario Dalville (sem falar de uma figura fortuita que encarna o “povo”). Valeria a pena, mas
aqui no é possivel, demorarmo-nos um pouco nessa fauna de libertinos, construidos muitas vezes com a
maior sutileza (fazer Justine enamorar-se de Bressac, por exemplo, nos leva a especular sobre o carater delae,
além disso, inverte uma convengio do género, no qual é o libertino quem se apaixona por sua vitima virtuosa).

Passemos, pois, a0 modo como Sade junta as duas histérias. A estrutura narrativa dos Infortinios pde
em pratica a variante de "roman assis"® (Jacques Chouillet:) que entrou em moda com o Manon Lescaut,
sétimo volume de Mémoires et aventures d'un homme de qualité qui s'est retiré du monde, do abbé Prévost.

Assim como, no romance de Prévost, “I’homme de qualité” encontra Des Grieux pela segunda vez, em
Calais, leva-o para seu quarto no hotel do Lion d'Or e 14 escuta, de uma s vez, a confidéncia do Chevalier;
na obra de Sade, madame de Lorsange, acompanhada de M. de Corville seu amante, encontra numa
hospedaria préxima de suas terras em Montargis a comitiva que escolta Justine, leva a prisioneira para seus
aposentos e 14 ouve sua histéria (o romance que até entdo vinha sendo narrado em terceira pessoa, passa a
sé-lo em primeira até o epilogo, quando o seu autor retoma a palavra’). Chouillet observa que, nestes casos,

6 Segundo a técnica usada pelo romancista para concentrar a atengao do leitor sem renunciar a variedade dos
episodios, o romance pode ser de trés tipos: 1. o “roman assis”, no qual "o autor-narrador, supostamente imével,
nos faz assistir de seu posto de observagao a uma sucessao de episddios, cuja continuidade nos é garantida pela
fixidez do observador”; 2. o “roman debout”, em que “o autor [...], ou simplesmente o olhar do autor, acompanha
o0 herdi principal numa sucessao de aventuras singulares, que se desenrolam sem constrangimento no espago
imagindrio da ficgao”; 3. o “romance epistolar”, “género intermedidrio, que combina a fixidez do narrador sentado
e a impressao de movimento: dois ou varios ‘scriptores, em lugares e tempos diferentes, asseguram, cada qual
de seu lado, a continuidade e a unidade de uma dptica particular, enquanto a troca de cartas cria a diversidade, a
complementaridade, ou, se preciso, a oposi¢ao dos pontos de vista”. Chouillet, 1993, p. 497-98.

7 Aquinao custalembrar um detalhe fundamental, acentuado por varios comentadores: nas duas primeiras versdes
de Justine, quem fala é a vitima; na ultima, na qual o “sistema” sadiano estd plenamente desenvolvido, “a vitima

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023. 13



aimobilidade da testemunha, cujo efeito é nulo sobre a narrativa propriamente dita, serve, em contrapartida,
para fundar a narragao, garantindo sua unidade de tom, sua continuidade, sua tensdo dramdtica. Em Prévost,
continua ele, nio se deve esquecer que "o homem de qualidade” ja encontrara o Chevalier, dois anos antes,
acompanhando Manon que partia para o exilio. Assim, uma questao prévia basta para manter o interesse
do leitor: o que se passou durante este intervalo de tempo? No caso de Sade, o leitor jd adivinhou que a
bela prisioneira é Justine, irma de madame Lorsange, cuja histéria foi provisoriamente abandonada pelo
narrador, paginas atrds. A pergunta que fixa sua aten¢ao aqui é a seguinte: enquanto prosperava Juliette,
por meio do vicio e do crime, transformando-se afinal na rica madame de Lorsange, o que se ter passado
com sua irma, que parecia tdo virtuosa? Vocés se lembram do final: a Condessa reconhece a irma, toma-a
sob a sua protegao, por intermédio da influéncia do amante consegue inocenta-la nos tribunais e, quando
Justine parecia finalmente recompensada, num dia de horrenda tempestade, no momento em que procurava
proteger a irma, cumprindo mais uma de suas boas agdes, um raio a fulmina, o que leva ao inopinado
arrependimento e conversao de Juliette.

Segundo o preficio dos Infortiinios, ao nos pintar as desventuras de Justine, o objetivo da obra é "prevenir"
) )
dois "perigosos sofismas da filosofia", que poderiam nos levar a preferir o vicio a virtude. O primeiro diz
)
mais ou menos o seguinte: nao vale a pena ser virtuoso em nome do respeito que a educagio nos inculcou
pelas "convengdes sociais”, pois, num "século inteiramente corrompido” como o nosso, os perversos e
malvados acabam ficando com as "rosas", enquanto que aos bons cabem apenas os "espinhos". Por outro
lado, além desse motivo por assim dizer contingente, tampouco é vantajoso ser virtuoso em nome da
natureza; de fato, se for verdade, como pretende a sabedoria de Zadig de Voltaire, "que nao ha mal algum
do qual ndo nas¢a um bem": se na imperfeita constitui¢ao deste mundo mau, a soma dos males é igual a
dos bens, sendo essencial para o equilibrio geral que haja tantas pessoas boas quanto mas, ("a coisa sendo
igual aos olhos da natureza")?; e se, enfim, os maus prosperam e os bons perecem; segue-se que é preferivel
seguir o exemplo dos maus e nao o dos bons. Contra tais argumentos, a obra pretenderia "fazer ver que os
exemplos da virtude infeliz apresentados a uma alma corrompida na qual ainda restam, entretanto, alguns
bons principios, podem reconduzir esta alma ao bem tao seguramente quanto se lhe tivessem oferecido
principios, p g q
nesta senda da virtude as palmas mais brilhantes e as mais lisonjeiras recompensas”. Ou seja: a conversao
final de Juliette-madame de Lorsange, a ouvinte do relato de Justine, garantiria ao destino desta um caréter
) )

exemplarmente edificante, recompensando de certo modo a virtude infeliz e justificando a Providéncia
("com frequéncia ¢ para nos reconduzir a nossos deveres que sua mio atinge ao nosso lado os seres que
parecem ter cumprido da melhor maneira os seus", afirma Sade).

Como se pode ver, fazendo as vezes do romancista-apologeta, Sade tem aparentemente o objetivo de defender
a Providéncia contra os sofismas da Filosofia que, aproveitando-se dos "enigmas"” daquela, pregaria o mais
radical imoralismo, ndo reconhecendo nem mesmo a sociedade e a natureza como fundamentos da moral.
Assim como faziam os apologetas do século XVIII, o marqués identifica, sem qualquer cerimdnia, filosofia
e imoralismo. Entretanto, o leitor ndo demora em perceber que seu objetivo é bem outro. Primeiramente,
por que o exemplo de conversao dado no desenlace é largamente compensado, e até mesmo anulado, por

se cala” (Coulet, 1967) e o romance se desenrola na terceira pessoa, s6 voltando a primeira na segunda parte, a
Histéria de Juliette (que, como se sabe, é a heroina do vicio).

8 Nada sutil a diferenga entre a leitura de Sade e a de Jean Starobinski, que escreve, por sua vez, sobre Zadig e sobre
o conto voltairiano em geral: “A lei do fuzil de dois tiros, como se v&, é a expressao de uma visio do mundo. Nao
ha bem sem mal, nem mal sem bem, e isto em proporgdes desiguais. O mundo é manco. Porque as institui¢des
sdo absurdas, o mal pode prevalecer. Mas esta vitdria, que parece inevitével, é reversivel. A prova é que, no estado
atual das coisas, j4 existem compensagdes para os filosofos”. Ver Starobinski, 1986, p. 162.

14 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



uma por¢ao de contra-exemplos pintados nos episddios, mas principalmente por que, como ja ensinava
Rousseau, as boas tragédias nos cativam nao pela licao de sabedoria formulada no desenlace, mas pelas
paixdes que nos seduzem em seu transcorrer’.

Gostaria de lembrar que, num livro hoje cldssico, Georges May (1963) afirma que até 1760 o romance
francés setecentista esteve as voltas com um dilema. Acusado ao mesmo tempo de imoralismo e de
inverossimilhanca, o romance hesita entre a pregagdo moral e o realismo. Para atender a estas duas
demandas contraditdrias, os romancistas observam as normas do realismo, no transcorrer da intriga, mas
prestam homenagem a moral por meio de preficios doutrinais ou desenlaces artificiais, frequentemente
incompativeis com o resto da obra. O preficio e o desfecho de Justine tampouco sao compativeis com o
proprio romance, mas nao creio que se possa atribuir a Sade qualquer tentagdo — que, de resto, seria tardia -,
pelo dilema acima. O que pode haver no divino marqués é uma pardédia dessa “estrutura” triddica: preficio
doutrinal /normas do realismo /desenlace artificial.

Visto assim, o desenlace de Justine é primoroso. Aquilo que lhe dd um estatuto parddico é seu caréter
notoriamente mirabolante. Recorre a um deus ex machina que é uma espécie de Providence Méchante,
Providéncia as avessas, bem a maneira de Sade. Aplicando a ela o principio sadiano da inversao, nao fala
por decretos indecifrdveis, mas as claras, pune os bons e premia os maus. O vocabuldrio que a introduz
no romance é, por assim dizer, naturalista, como se o marqués quisesse levar o leitor a associar o evento
a uma intervengao da natureza, e nio divina'® “la fin de I'été”, “un orage afreux”, “'excés de la chaleur”,
“Iéclair brille”, “la gréle tombe”, “les vents sifflent”, “des coups de tonnerre”, “un éclat de foudre”. (Quem vé
no episddio amio de Deus, cujos decretos sdo insond4veis, ¢ madame de Lorsange, essa nova convertida).
A mesma tecnicidade domina a descrigao do caddver de Justine, que parece feita do ponto de vista do
dissecador"': “O raio entrara pelo seio direito, queimara o peito e saira pela boca, desfigurando de talmodo
o rosto que dava horror olhar para ele””

A emergéncia dessa divindade perversa é anunciada no discurso final da Dubois'* e no clima préximo da
zombaria que quase toma conta do romance em suas tltimas péginas. Com efeito, as desgracas de Justine
vao num notério crescendo, como as de Candido. ftalo Calvino escreveu que “o grande achado do Voltaire
humorista é aquele que se tornard um dos efeitos mais seguros do cinema cémico: o acimulo de desgragas
em grande velocidade” (Calvino, 2013, p. 188). Do marqués de Bressac aos quatro monges franciscanos,

9 F tentador ver nessa subestimagio do desenlace e valorizagao do desenvolvimento uma li¢io que Sade, leitor de
Rousseau, teria aprendido na Carta a d’Alembert sobre os espetdculos. Com efeito, num dos maiores “paradoxos”
da obra, Rousseau desmonta, por meio da mesma oposi¢ao, a evidéncia de que Bérenice seja o grande exemplo de
triunfo da virtude no teatro. Ora, apesar de seu desenlace edificante, Rousseau argumenta que o efeito provocado
pela tragédia ¢ justamente o oposto. Quando a pega principia, os espectadores sentem um profundo “desprezo”
pelo Imperador que vacila entre Roma e a amante, mas, ao fim da representagao, acabam por lamentar em segredo
o sacrificio do herdi. Tito é o tnico a abragar a causa de Roma, pois “todos os espectadores desposaram Berenice”.
Em suma, a obra de Racine é o exemplo mais acabado de que “o efeito de uma tragédia ¢ inteiramente independente
do desenlace” (Rousseau, 1967, p. 124), prevalecendo antes as paixdes que sentimos durante o desenvolvimento.
Também é tentador aplicar ao romance de Sade o esquema de leitura de Rousseau.

10Por isso, sao ambiguos os seguintes termos de Coulet: “no desenlace, Sofia-Justine é queimada e desfigurada pelo
fogo do céu como um personagem execrado” (Coulet, 1967, p. 488).

11Sobre a importincia do dissecador para Sade e para o imagindrio popular em torno do marqués, ver Delon, 1990.

12Dubois que desafia deus (assim mesmo, com mintdscula, e conotagdes pagas...) ao dizer: “je le brave sans peur et
me ris de sa foudre”.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023. 15



passando por Rodin, a progressao é evidente, mas apenas com a ferocidade de Dalville o excesso sadista
ameaca, calculadamente, a verossimilhanca do relato.

Jacques Domenech, ao final de seu livro sobre a ética das Luzes, mostra que esta Providéncia ao revés
ganhard com o tempo outras figuras na obra de Sade. Assim, por exemplo, nos discursos de Noirceuil (cujo
nome fala por si mesmo...) “a natureza, deificada, torna-se, a servigo do mal, o que fora, para a remuneragio
dobem, o Deus cristao” (Domenech, 1989, p. 225). O satinico Saint-Fond (sem fundo, abissal, ou apenas
superficie?) nao hesita em exaltar, como qualquer apologista, os fundamentos do cristianismo ou elogiar
o0 “dogma do inferno”, acreditando até mesmo na existéncia de “um Ser supremo” e na “imortalidade de
nossas almas”. Num s6 ponto, porém, “a teologia” de Saint-Fond diverge da ortodoxia catélica: “substitui
o bem pelo mal, langando as bases de uma religido as avessas, pregando o culto do mal” (Idem, p. 226).
Existe um Deus, que criou o mundo que vejo, mas que s6 o criou para o mal, que s6 obtém prazer no
mal, e cuja esséncia é o mal. Como chami-lo senio de “I'Etre supréme em méchanceté” ou entio de
“demiurgo saténico”? Notar ainda o cardter inequivocamente zombeteiro provocado por essas inversoes
sistematicas. “Que o homem, portanto, se abstenha da virtude, se nao quiser ser exposto a males terriveis;
(...) Quando viste que tudo era vicioso e criminoso sobre a terra, dir4 o Ser supremo em maldade, por que
te desencaminhaste nas sendas da virtude?” (Citado por Domenech, 1989, p. 226).

III

Para voltar a Os Infortinios, que ligdes, afinal, eles encerram?

A primeira é dbvia. Deus nio existe e, se existir, é a suprema atrocidade, pois sistematicamente pune os
virtuosos e recompensa os viciosos. Em seguida, o extremo sarcasmo dessa Providéncia perversa é permitir
que Justine formule um dos maiores ensinamentos da pardbola. Com efeito, ao longo da histéria existe um
detalhe que nao escapa aos leitores, pois Sade faz questio de reiterd-lo: Justine conta insistentemente suas
desventuras (a madame Dubois, a0 marqués de Bressac, aos monges beneditinos, a Dalville) e, na maioria das
vezes, a0 invés de comover seus ouvintes, apenas aumenta neles o desejo de causar-lhe mal (o caso da marquesa,

"o

mae de Bressac, que se deixa envolver pela "candura’, "ingenuidade” e "inocéncia” de Justine é uma excegao,
assim como o do juiz Servant, que nao apenas a escutou, mas dignou-se a consol4-la com “suas ldgrimas”).

A reiteragao desta situagao leva a propria Justine a extrair dela, aos poucos, uma lei geral que contesta a
finalidade declarada da obra. A principio, ela diz: "Lango-me aos pés de Rafael, emprego todas as forgas
de minha alma para suplicar-lhe nao abusar de meu estado, as ligrimas mais amargas vém inundar seus
joelhos, e tudo aquilo que o que minha alma pode ditar-me de mais patético, chorando ouso tenta-lo,
mas ndo sabia ainda que as ligrimas tém um atrativo a mais aos olhos do crime e do deboche, ignorava
que tudo o que tentava a fim de comover aqueles monstros nao devia sendo inflamé-los..." (Sade, 1995, p.
164). Por enquanto, a “lei” se aplica apenas aos criminosos e aos devassos, um pouco a frente Justine nela
incluird o “homem” em geral: "O homem ¢, pois, naturalmente mau, ele o ¢, pois, no delirio de suas paixoes
quase tanto quanto em sua calma, e em todos os casos os males de seu semelhante podem, pois, se tornar
execrdveis gozos para ele” (Ibid., p. 192). Nio é preciso dizer qual o alvo do marqués: a filosofia das Luzes.

Porém, seu objetivo maior parece ser confrontar os infortinios de Justine e a prosperidade de Juliette (de
Harpin, de Bressac, de Rodin, dos franciscanos etc.). Embora na primeira versio a histéria de Juliette sirva
apenas de enquadramento a de Justine, este serd “o tema essencial de sua obra”, como escreve Blanchot (1976,
p-23): “avirtude todos os inforttnios, ao vicio a felicidade de uma constante prosperidade” (brutal inversio

16 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



do principio ilustrado segundo o qual a virtude produz a felicidade, o vicio traz a infelicidade'®). De fato, ¢
o que diz Sade no chamado "caderno preparatério” dos Infortinios: "Duas irmas, uma muito libertina vive
na felicidade, na abundéncia e na prosperidade, a outra extremamente recatada cai em mil esparrelas que
acabam enfim por arrastar sua perda.” Conforme observa B. Didier, uma vez tracado o plano da obra com
o rigor de um matemético que pretende demonstrar um teorema, s6 resta ao marqués de Sade prosseguir
a demonstragdo por intermédio de um grande niimero de exemplos, a partir dos quais, "cientificamente”,
uma lei serd estabelecida. Os exemplos constituem os episddios dos Infortiinios, que de modo sistematico
humilham uma virtude particular: pudor (episédios do Cura e do financista Dubourg), horror do mal (o
usurario Harpin, o Marqués de Bressac, o cirurgido Rodin), devogio (episddio do convento), beneficéncia
(a mendiga), piedade (Dalville) [0 caderno preparatério fala ainda em prudéncia e amor do bem e da
verdade]. A lei estabelecida remete justamente aos dois "sofismas” que o prefécio finge contestar, o que faz
dos Infortinios, pretensamente, uma espécie de anti-Zadig (lido pelos vieses do marqués...).

Anti-Zadig cuja forma, entretanto (é Didier quem o observa), é justamente a do conto filoséfico
voltairiano. Nao pretendo demorar-me na comparagio, mas apenas sugerir o parentesco por meio de
algumas aproximagoes.

Segundo Didier, um dos tragos estruturais essenciais do conto de Voltaire, escrupulosamente observado
por Sade em Justine, é "a absoluta inocéncia do heréi". "Huroniano ou nao, importa muito que ele seja
ingénuo, pois sobre um sujeito virgem, a demonstragao terd o rigor cientifico que pode ter em laboratério (a

inocéncia dos individuos é uma forma da tabula rasa necessaria a experimentagao)” (Didier, 1970, p. 59-60).

Mas, além de fazer uso deste trago isolado do conto voltairiano, Justine mobiliza sua estrutura por inteiro.
Sabemos por Jacques van den Heuvel qual é a férmula insistentemente explorada por Voltaire, que o filésofo
descobriu nas Cartas persas, de Montesquieu, e em sua propria experiéncia de exilado na Inglaterra: ela se
baseia no "procedimento do dépaysement", ou seja, "na transplantagio instantanea [das personagens] para
uma realidade estranha, e que é preciso a todo preco, entretanto, assimilar”. Assim como o beijo furtivo
atras do biombo e o desejo de conhecer o mundo tinham tirado respectivamente Céndido e o Ingénuo da
espécie de paraiso em que viviam, a bancarrota do pai de Justine e Juliette as subtrai do universo familiar
e as precipita no mundo.

Aqui é preciso observar aquilo que aproxima e distingue estas duas personagens de seus modelos
voltairianos. Lan¢ada no mundo, Juliette se educa pelo vicio e pelo crime, torna-se madame de Lorsange
e, nesta primeira versao, tem ainda a ocasido de se arrepender e se converter a virtude. A exemplo de
Candido, que acaba por suspeitar das falhas da filosofia de Pangloss (Didier) e do Ingénuo, que termina
oficial e "philosophe”, Juliette é uma "unidade din4dmica", segundo os termos de Mikhail Bakhtin, o tipo da
personagem do romance de formagao, que se deixa impregnar pelo tempo, elemento capaz de "modificara
significacdo substancial de seu destino e de sua vida" (Bakhtin, 1988, p. 297). Por isso, Blanchot tem razao
ao afirmar que Juliette é um Bildungsroman, que relata “a lenta formagao de uma alma enérgica” (Blanchot,
1976, p. 45-46), cuja depravagdo completa ndo estava dada desde o comego'*. Quanto a Justine, ela é incapaz

13Para o sobrinho de Rameau a verdade estd certamente no meio: “Lui — Cependant, je vois une infinité d’honnetes
gens qui ne sont pas heureux; et une infinité de gens qui sont heureux sans etre honnetes”. Diderot, 1977, p. 43.

14Com efeito, Sade escreve sobre Juliette: “clest par 'apprentissage le plus honteux et le plus dur que ces demoiselles
la fontleurs chemins, et telle est dans le lit d'un prince aujourd’hui qui porte peut-étre encore sur elles les marques
humiliantes de la brutalités des libertins depravés, entre les mains desquels son début, sa jeunesse et son inexpériences
la jetérent”. Sade, 1990, p. 83.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023. 17



de assimilar o mundo, suas experiéncias niao a modificam. Embora Justine viaje bastante e ainda que, como
disse Barthes, este seja um tema "inicidtico” por exceléncia; visto que "a viagem sadiana nio ensina nada"

] ) )
servindo apenas para melhor enclausurar suas personagens, Justine, por isso, permanece sempre a mesma.

v

Como se pode ver, a primeira versao de Justine, nao tem nada de um esbogo e ji exibe o “sistema” sadiano
quase por inteiro. Desde o principio “Sade utiliza, de um lado, a contribuicao ética — e mais geralmente
filoséfica — consideravel das Luzes; ele vé nela apenas uma maravilhosa maquina de guerra para negar todos
os principios de moral resultantes da religiao revelada, ridicularizar os preceitos daqueles que tém fé em
Cristo. Mas Sade recolhe, de outro lado, a heranga dos apologistas, em particular a tese que desenvolveram
longamente em seus escritos tedricos e ilustraram em seus romances, como ele mesmo se deleitara em fazé-lo
ao longo de toda sua obra: o imoralismo da filosofia das Luzes” (Domenech, 1989, p. 224).

REFERENCIAS
BAKHTIN, M. (1988) Esthétique de la création verbale. Paris: Gallimard.
BLANCHOT, M. (1976) “La raison de Sade”, in: Lautréamont et Sade. Paris: Editions du Minuit,.

CALVINO, L. (2013) “Candido ou A velocidade”, in: Candido ou o Otimismo. Trad. Samuel Titan Jr. Sdo
Paulo: Ed. 34.

CHOUILLET, J. (1993) La formation des idées esthétiques de Diderot. Paris: Armand Colin.

COULET, H. (1967) Le Roman Jusqu'a Révolution. Paris: Armand Colin.

DELON, M. (1990) “Introduction”, in: Sade, Oeuvres. Ed. Michel Delon. Paris: Gallimard/Pléiade.
DEPRUN, J. (1990) “Sade philosophe”, in: Sade, Oeuvres. V1. Ed. Michel Delon. Paris: Gallimard/ Pléiade.
DIDEROT, D. (1977) Le neveu de Rameau. Ed. Jean Fabre. Genebra: Droz.

DIDIER, B. (1970) “La probable Justine ou les secrétes revanches du libertinage”, in: Sade, Les infortunes
de la vertu. Ed. Béatrice Didier. Paris: Gallimard-Folio.

DOMENECH, J. (1989) Léthique des Lumiéres — Les fondements de la morale dans la philosophie frangaise
du XVIlIle. siécle, Paris, Vrin.

GOULEMOT, J.-M. (1969) “Préface”, in: Sade, Les infortunes de la vertu. Paris: Garnier-Flammrion.
LEPAPE, P. (1994) Voltaire le conquérant, Paris: Editions du Seuil.

MAY, G. (1963) Le dilemme du Roman au XVIlle. Siécle. Paris: PUF.

ROUSSEAU, J.-J. (1998) Les Confessions. Paris: Garnier-Flammarion.

. (1959). As confissdes. 2v. Rachel de Queiroz (trad.). Sao Paulo: Ateneu.

18 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



. (1967) Lettre a d’Alembert. Paris: Garnier-Flammarion.
SADE. (1990) Oeuvres. v. 1. Ed. Michel Delon. Paris: Gallimard/Pléiade.
. (1995) Oeuvres. v. 2. Ed. Michel Delon. Paris: Gallimard/Pléiade.
STAROBINSKI, J. (1986) “Le fusil 2 deux coups de Voltaire”, in Le reméde dans le mal. Paris: Gallimard.

SZONDI], P. (2002) Teoria do Drama Burgués (Século XVIII). Trad. Luiz Sergio Repa. Sao Paulo: Cosac
& Naify.

TROUSSON, R. (1995) “Romance e Libertinagem no Século XVIII na Franga’, in: Libertinos Libertdrios.
Sao Paulo: Cia. das Letras.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023. 19



20

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 9-20, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Sade republicano. Republicanismo e
sancao da lei na Franca Revolucionaria

Maria das Gragas de Souza
Universidade de Sdo Paulo — USP, Sao Paulo, Brasil

Resumo: Examinarei aqui dois textos politicos de Sade que propdem um procedimento a ser instituido na elaboracao
das leis de tal modo que se possa efetivamente fazer da lei a expressdo da soberania popular, como queria a
constituicdo republicana francesa de 1793. Os textos em questdo sdo a Adresse au roi des frangais, de 1791, antes da
proclamacao da constituicdo daquele mesmo ano, e Idée sur le mode de la sanction des lois, de novembro de 1792, e
que, portanto, precede a constituicao republicana de 1793.

Palavras-chave: Soberania; Republica; Constituicao; Lei; Revolugédo Francesa.

Abstract: The aim of the article is to examine two political texts by the marquis de Sade that propose a procedure to
be instituted in the elaboration of laws, in such a way that the law can effectively be made to be the expression of
popular sovereignty, as intended by the French republican constitution of 1793. The texts in question are the Adresse
au roi des frangais (1791), written before the proclamation of the constitution of that same year, and the Idée sur le
mode de la sanction des lois (1792), that precedes the republican constitution promulgated in 1793.

Key-words: Soveiregnity; Republic; Constitution; Laws; French Revolution.

Antes de comecar, gostaria de fazer duas observagdes preliminares'. Primeiramente, quero dizer que nao
pretendo fazer nenhuma avaliagao geral da Revolugao Francesa, muito menos apresentar uma interpretagao
do periodo do terror e tampouco oferecer uma interpretacio de conjunto da obra de Sade. Meu objetivo
¢ menos ambicioso, e consiste em examinar a questdo da san¢ao da lei nas duas primeiras constituigdes
francesas, a de 1791 e a de 1793, a partir do proprio texto destas constituigdes, e a partir dos dois textos
politicos de Sade. A segunda observagao diz respeito ao préprio Sade. Nao pretendo resolver a questao
da relagdo entre a obra do escritor libertino e sua producio de textos politicos de circunstincia durante o
breve periodo em que ele militou, e depois foi presidente, de uma das segoes de Paris. O autor dos romances
libertinos nao parece ser o mesmo autor da Carta ao rei e do texto chamado Ideia sobre 0 modo da sangdo
das leis, mas ndo examinarei a viabilidade dessa hip6tese.

Naintrodugio de Maurice Lever para a edigao dos escritos politicos de Sade (SADE, 2009) lemos que as
arengas republicanas de Sade nao devem iludir o leitor, pois o pensamento politico do autor seria préximo
de uma utopia anarquista, e que foi a custa de muitas rentncias, de desgostos, de aniquilamento de si
mesmo que ele chegou a simular um entusiasmo republicano. Assim, na opinido deste autor, Sade fingiu

1 Este é o texto de uma conferéncia apresentada na PUC de Sao Paulo em 2014. Professora titular pela USP. Autora:
Natureza e ilustracdo sobre o materialismo de Diderot. (Ed. UNESP, 2003) e tradutora e organizadora: Pimenta,
P.P. e Souza, M.G. Diderot e D’Alembert. Enciclopédia (6 vol) (Ed UNESP, 2015-2017.)

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 21-28, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92044 21



ser um republicano. Numa perspectiva semelhante, Jean-Paul Brighelli diz que Sade assume uma “mdscara
revolucionaria” e faz um sacrificio  nova moda (BRIGHELLI, 2000, p. 28). Ele “representa a comédia
do engajamento” (Idem, p. 98). Qual era, precisamente, o pensamento de Sade? Responde Brighelli: a
teatraliza¢ao; durante cinco anos, a Franca vivia em cena, e nesta cena Sade se move com excitacao.

Bertrand Binoche afirma, em uma conferéncia realizada em 2006, que Sade nunca deixou de se interrogar
sobre a coexisténcia entre a ordem libertina e a ordem civil, lembrando a distin¢ao anunciada n’A filosofia
na alcova entre o absurdo despotismo politico e o luxurioso despotismo das paixdes da libertinagem
(BINOCHE, 2017). Acrescenta Binoche que Sade, enquanto autor de uma obra, nio se interessa pela
politica por si mesma, mas apenas na perspectiva do gozo, o que faz dele homem de um liberalismo libertino,
ou perverso. De outro lado, continua ainda Binoche, o texto Frangais, encore un effort, se apresenta como
uma espécie de programa politico, que seria uma resposta a repiblica dos ateus de Bayle e a republica
virtuosa de Montesquieu. Mas Binoche nio se debruga sobre os textos politicos de Sade a época em que
ele foi membro, depois secretario e presidente de uma das se¢oes de Paris.

Assim, se a produgao literdria de Sade, agora nas palavras de Beauvoir, frustra qualquer tentativa de fix4-
la, se sua obra permanece irredutivel a classificagoes, seus textos politicos durante os primeiros anos da
revolugdo francesa sdo ainda mais resistentes a interpretacio (BEAUVOIR, 1955). Contudo, ndo vejo por
que tratd-los com desprezo e se recusar a examind-los. Eu tendo a levar estes textos a sério.

O que pretendo fazer aqui é mais ou menos o seguinte. Em primeiro lugar, examinar em que medida a
definigao de republica como regime de leis é ou nao suficiente para dar conta do que a tradigao entendeu
por regime republicano. A ideia é a de que ndo basta dizer que a republica é o regime de leis; é preciso
estabelecer a instancia que sanciona a lei; sem isto, ndo damos conta do conceito de republica. Recorro
entdo a discussdo ou aos debates sobre a natureza da Republica durante o periodo revoluciondrio francés;
analisarei as diferencas entre a constituigao de 1791, segundo a qual a Franca se apresenta como uma
espécie de monarquia constitucional e a constitui¢do de 1793, que inaugura a época republicana. Em
relacdo as discussdes que precederam a proclamagéo tanto do texto de 1791 quanto daquele de 1793, nao
recorrerei aos discursos que tiveram lugar na Assembleia Nacional, pronunciados pelos deputados, mas
examinarei dois textos politicos de Sade que propdem um procedimento a ser instituido na elaboragao
das leis que possa efetivamente fazer da lei a expressdo da soberania popular, como queria a constitui¢ao
republicana de 1793. Os textos em questao sao Adresse au roi des frangais, de 1791, antes da proclamagao
da constituicao daquele mesmo ano, e Idée sur le mode de la sanction des lois, de novembro de 1792, e que,
portanto, precede também a constituigdo republicana de 1793 (SADE, 1979, pp. 10-18).

Sade vé a Revolugdo chegar, é convocado pela sua comuna para se apresentar, ou para se registrar,
comparece, participa, escreve textos, e chega a presidir a sua se¢ao. De outro ponto de vista, ele nao é um
francés comum que vé a revolugio chegar. Nunca havia feito politica. Esteve preso pelo sistema das lettres
de cachet, foi libertado pela Revolugio e a isto se refere varias vezes. Também nao é um homem comum,
namedida em que é da nobreza de sangue. Mas imediatamente ap6s a aboligao dos privilégios de ordens,
ele abandona seu longo nome de familia e passa a assinar Citoyen Louis Sade. E grande escritor, e isto
deve ter contado, quando é chamado a redigir documentos e peticoes da segio da comuna de Paris a
qual pertence. Mas, penso que o interesse dos textos de Sade, para além do fato de serem escritos por um
libertino e romancista, remetem ao que ocorria na Assembleia Nacional, eram precedidos por discussoes nas
assembleias de sua secio e revelam o grau de participagao politica dos cidadaos nas assembleias primdrias,
fato inédito na histéria da Franga.

22 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 21-28, dezembro de 2023.



Comecemos pelo curto periodo de atividade politica do Marqués de Sade, depois Citoyen Louis Sade.
No inicio de julho de 1789, Sade ¢é transferido da prisao da Bastilha para Charenton, um hospital para
dementes dirigidos pelos Irmaos da Caridade. Assim, quando a Bastilha ¢ invadida, Sade nao estava mais
1a. Em 13 de margo de 1790, a Assembleia Constituinte adota um projeto de decreto sobre as chamadas
lettres de cachet, nos termos do qual deveriam ser liberados no prazo de seis semanas todos os detentos sem
condenagao ou atingidos por loucura. Em 2 de abril desse mesmo ano, em virtude deste decreto, Sade é
libertado de Charenton. Serd novamente preso e condenado a morte trés anos mais tarde, em 1793, sob
acusagao de “moderantismo’, mas se salva no ultimo momento, com a queda de Robespierre.

Quanto a sua posicao em relagio aos acontecimentos revolucionarios, pode-se considerar que sua avaliagao
sofreu transformacoes desde 1790 até sua participagdao como representante e depois como presidente da
se¢do de Picques da comuna de Paris. Numa carta ao seu advogado Reinaud, datada de maio de 1790, Sade
diz que procura ser imparcial. mas que nao lamenta o antigo regime, que tanto o perseguiu. De outro lado,
estando fora de Paris (em Aix-en-Provence), ele descreve os acontecimentos como um palco de horrores.
A décil nagao francesa s6 esperava a ocasiao para mostrar sua crueldade e seu fanatismo.

Em janeiro de 1791, Sade é convocado a comparecer a Assembleia geral dos cidadaos ativos da segao
da Place Vendome. Convocagdes anédlogas se seguirio nos meses seguintes, e ele se tornard, mais tarde,
presidente da segao.

Em dezembro de 1791, ele descreve sua posicdo em relagio aos acontecimentos revoluciondrios da
seguinte forma:

Ela [sua maneira de pensar] nao se encontra verdadeiramente em nenhum dos partidos, e é um composto de todos.
Sou, continua ele, antijacobino, eu os odeio & morte; adoro o rei, mas detesto os antigos abusos; amo uma infinidade
de artigos da constitui¢ao, outros me revoltam; quero que o brilho da nobrezalhe seja devolvido, porque terem-no
tirado dela nao muda nada; quero que o rei seja o chefe da nagao, mas nao quero assembleia nacional e sim duas
camaras, como na Inglaterra, 0 que dé ao rei uma autoridade litigada [...]. Eis minha profissio de fé. O que eu sou,
hoje? Aristocrata ou democrata? Vos me direis, por favor, advogado, pois eu mesmo nao sei (SADE, 1979, p. 12-13).

Como se vé por esta carta, a posi¢ao de Sade reproduz sentimentos e opiniées comuns a boa parte dos
franceses que, nesta época, esperavam que a revolugio tivesse como resultado o estabelecimento de uma
monarquia constitucional 8 moda inglesa.

Examinemos a carta Adresse au Roi des Frangais, que é de junho de 91 e que se refere a tentativa de fuga
de Luis XVI. Retoricamente, o texto é do género judicidrio: trata-se de censurar o rei, que traiu a confianga
do povo, profanou o trono em que estava sentado e faltou com o juramento que havia feito diante da nagao.
O que pretendia o rei? Sair da Franca e vegetar como particular em algum canto obscuro da Europa? Ou
sera que pretendia voltar a Fran¢a com armas na mao e recuperar Versailles a custa de uma montanha de
mortos? Pois os franceses nao suportardo nunca mais a volta dos abusos do antigo regime. O povo francés
quer ser governado por um monarca, mas “é preciso que este monarca, eleito por uma nagio livre, seja
fielmente submetido a lei... a lei, por intermédio dos representantes da nagao, que ¢ a inica que tem o
direito de promulgé-la, porque o poder s6 pode residir nela. Se o rei quiser voltar atrds e governar nestas
condigdes, o povo estard disposto a perdoa-lo” (SADE, 1979, p. 15).

Assim, a Adresse, escrita antes da aprovagio da constituicio de 1791, manifesta a posi¢ao de Sade
claramente favordvel ao estabelecimento de uma monarquia constitucional, posi¢ao, ao que parece, que
refletia a opiniao dos franceses acerca do novo regime a ser implantado na nagao. Com efeito, pela nova
constitui¢ao, a Franga se declara uma monarquia constitucional.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 21-28, dezembro de 2023. 23



O predmbulo do texto constitucional estabelece a igualdade e liberdade de direitos de todos os cidadaos
franceses: nao haverd mais nobreza, nem distingoes de ordens, nem regime feudal, nem prerrogativas, nem
distingoes de nascenga, nem hereditariedade de qualquer cargo publico, privilégio algum. Trata-se, segundo
o texto do predmbulo, de estabelecer o direito comum a todos os franceses.

Aigualdade de direitos assim anunciada, precisa adquirir, para ser efetiva, uma forma institucional. Por isso,
a constituicao estabelece que todos os cidadaos sao admissiveis aos cargos publicos, que as contribuigoes
serdo repartidas entre os cidadaos proporcionalmente aos seus recursos, que os mesmos delitos serao
punidos pelas mesmas penas; os cidadaos tém o direito de eleger os ministros de seus cultos; sera criada
uma instrugao publica comum a todos os cidadaos, gratuita para as partes do ensino que sao indispenséveis
atodos oshomens. Sao estes os principais itens do titulo primeiro, que trata das disposi¢oes fundamentais
garantidas pela constitui¢do de 1791.

Mas, é claro que, para que estas garantias sejam efetivas, é necessdrio uma organizagao dos poderes
publicos guiada por estes principios. E o tema dos capitulos do titulo III: a soberania, una e indivisivel,
pertence a na¢ao; dela emanam todos os poderes; mas a nagao s6 pode exercé-los por delegacao; assim,
a constitui¢do francesa é representativa. Quem sdo os representantes da nagao? Os corpos legislativos e
o rei. Aqui hd uma assimetria, pois os corpos legislativos sio eleitos pelo povo, ao passo que a realeza é
hereditéria, de linhagem masculina, pela ordem da primogenitura, como reza o capitulo II do titulo ITI da
constitui¢ao. A constituigao delega ao corpo legislativo a fungdo de propor e decretar as leis. Mas, antes
de decretd-las, deve apresenta-las ao rei, que pode recusar o seu assentimento; o rei tem, portanto, o poder
de veto. Se Rousseau tivesse conhecido esta constitui¢ao, diria dos franceses o que havia dito dos ingleses:
eles pensam que sao livres, mas muito se enganam; sé sao livres ao elegerem seus deputados; depois disto,
perdem sua liberdade, e merecem perdé-la, pelo uso que dela fizeram.

A primeira constitui¢ao, de 1791, atribuia a assembleia dos representantes o poder legislativo, mas ndo o
poder soberano, j& que dava ao rei o poder de veto sobre as proposi¢des vindas dos deputados. Na verdade,
esta constituigao ficou em vigor por pouco tempo, ja que os acontecimentos que se sucederam levaram a
aboli¢ao da monarquia, logo no ano seguinte, em 1792. Nova necessidade entao de discutir a constituigao
de uma Franga republicana. As discussoes estender-se-ao até 1793, quando entdo é promulgada a nova
constituicao, e estas discussdes dar-se-ao tanto em Paris quanto nas assembleias das comunas e secdes.

E assim que, em novembro de 1792, é lido e aprovado na segao de Picques o texto redigido por Sade,
intitulado Ideia sobre 0 modo da sangdo das leis, que entao é impresso e enviado as outras segoes para discussao.
O texto, do género deliberativo, revela, em primeiro lugar, o estado da discussao. Sade respondera aos que
afirmam que a sangdo popular ¢ inttil, j& que os representantes, em virtude da delega¢ao , adquiriram o
poder de criar leis e sanciond-las; aos que defendem que hd pressa para concluir a nova constituigao, e
que os procedimentos necessdrios para a sangao popular levariam um tempo excessivo; aos que sugerem
que poder-se-ia criar uma assembleia constituinte e uma segunda assembleia sancionante; aos que julgam
que nas assembleias primdrias, se misturam poucas pessoas esclarecidas a muitas outras ignorantes, e esta
massa disparatada nao seria capaz de tomar decisoes sobre assunto tao grave como as leis da nagao. Sade
responderd a estas obje¢oes de dois modos: por uma argumentagio de principios e por uma proposta
pratica de implementagao da consulta popular.

Do ponto de vista dos principios, a soberania do povo é una, indivisivel e inaliendvel. A consequéncia
indubitével deste principio é a de que os representantes nao tém outros direitos a nao ser o de submeter
a0 povo as suas ideias, as quais o povo pode dar ou recusar seu consentimento. “Exijamos, pois, deles”, diz

24 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 21-28, dezembro de 2023.



Sade, “que se considerem como individuos encarregados tio somente de nos apresentar as leis, apenas nos
mesmos devemos ditar nossas leis; seu tinico trabalho é o de propd-las a nés” (SADE, 1979, p. 97). Nao
é possivel, para Sade, afirmar a soberania popular e a0 mesmo tempo alienar esta soberania ao corpo de
representantes. Pensariamos estar lendo o Contrato Social.

Aos que se opdem a san¢do popular, Sade responde ponto por ponto. Nao é verdade que a escolha de
deputados dé a eles poder de instituir a lei. Se assim for, 0 povo permanecerd escravo como antes, e a
assembleia dos deputados guardara ela mesma tragos do despotismo. Tornar-se-ao juizes em sua propria
causa. “apropriando-se do foco de luz do qual v6s lhes haveis comunicado tao somente os raios ....logo
eles eclipsardo a autoridade que nunca deve sair de vossas maos” (Ibid.). Em segundo lugar, trata-se de um
abuso julgar que o povo nao é suficientemente esclarecido para sancionar as leis. Ao contrério, a san¢ao do
povo é sempre justa quando se trata de decidir sobre as regras as quais ele deve estar submetido, ou sobre
a natureza da lei que lhe convém.

A opgao por duas assembleias, uma constituinte e outra sancionante, ambas compostas por deputados
eleitos, parece a Sade uma armadilha que se deve evitar a todo custo. Com duas assembleias, a segunda
acabard por prevalecer, pois o verdadeiro poder é o que sanciona, e retorna-se entao aos vicios do sistema
de uma tnica assembleia. Mas poderd acontecer também que as duas assembleias sejam cimplices, e entdo
0 peso sobre o povo de dois corpos serd muito maior.

Finalmente, aos que dizem que do ponto de vista prético seria muito dificil organizar o modo de efetivar
asangao popular, Sade propde mecanismos que a tornam perfeitamente possivel: serd dirigida a cada sede
de cantdo uma carta da Assembleia Nacional solicitando a reunido da assembleia dos cidadaos do lugar;
o prefeito ou o chefe de cantiao imediatamente convocard a assembleia. Uma vez reunida, a assembleia
primaria receberd o texto impresso do projeto de lei, que serd lido publicamente, examinado, discutido, e
depois disto, aprovada ou rejeitada. Se foi aprovada, imediatamente isto deve ser comunicado e se houver
acordo da maioria das assembleias dos cantdes, a lei serd promulgada. Caso contrério, o projeto volta para
a Assembleia Nacional, é rediscutido, reformulado e devera voltar para as assembleias primdrias.

A constitui¢ao proclamada em setembro de 1793 realizard, de certo modo, as aspira¢des que aparecem
no texto de Sade. Ela ndo atribui aos representantes o poder soberano; é precedida pelo decreto segundo o
qual a convengio declara que s6 é constituicao aquela que é aceita pelo povo e pela declaragao da aboligao
da realeza e pela Proclamagao da Republica.

O ato constitucional propriamente dito comeca por afirmar que a Reptiblica francesa é una a indivisivel.
O povo é soberano, e, para o exercicio de sua soberania, ele é distribuido em assembleias primdrias de
cantdes. As assembleias primdrias, cuja composi¢ao e cujas regras de funcionamento sao reguladas pela
constitui¢cao, nomeiam seus representantes na Assembleia Nacional (artigo 8), cujafungao é propor asleis,
mas sio elas, as assembleias, que sancionam as leis propostas pelos representantes (artigo 10).

Para efeito de garantir a san¢ao popular, cada projeto de lei apresentado na Assembleia, acompanhado
de um relatério, deve ser enviado a todas as comunas da Republica, como lei proposta (artigo 58). As
comunas devem entdo se reunir e se manifestar. Se, apos quarenta dias, metade dos departamentos mais
um, e a décima parte de suas assembleias primdrias ndo se manifestarem, a Assembleia Nacional considera
que a proposicao foi aceita e ela se torna lei. Se houver reclamagio, o corpo legislativo convoca novamente
as assembleias primdrias.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 21-28, dezembro de 2023. 25



Por este procedimento, a constitui¢ao permite que sejam conciliados o regime representativo e o exercicio
da soberania popular, de modo que sé havera lei com a san¢ao do povo; a ndo ser que as primdrias nao se
manifestem; neste caso, entende-se que elas concordem com a lei.

Michelet afirma, na Histdria da revolugdo francesa, que a constitui¢ao de 1793, ou constitui¢ao jacobina,
quis realizar numa grande nagao algo que seria dificil conceber mesmo em pequenas republicas: o
exercicio efetivo da soberania popular, na medida em que daria ao povo o direito de votar todas as leis.
Esta constitui¢ao, nas palavras de Michelet,

E a homenagem mais completa que se prestou ao povo, a concessio mais ampla que em qualquer lugar j4 foi feita
ao instinto das massas iletradas; supde que, acerca dos assuntos mais delicados, mais especiais e mais dificeis, a
simples luz natural pode tomar o lugar de todos os recursos das ciéncias (MICHELET, 2007, p. 463).

Mas o proprio Michelet mostra que este dom era ilusério, ja que, pelo texto da constitui¢io, se quarenta
dias apds a proposicao, na metade dos departamentos, um décimo das assembleias primérias nao tiver se
manifestado, e nao tiver reclamado, o projeto se tornar4 lei.

Albert Soboul julga que a constituigao foi votada, ratificada em assembleias primdrias, mas permanecia
um puro simbolo; os graves problemas postos pela defesa nacional nao se resolviam com ela. Além destas
restri¢des assinaladas pelos historiadores, ha também o fato de que ela nunca foi efetivamente aplicada.
(SOBOUL, 1973, pp. 56 ss.) Com efeito, a garantia da sangio popular por si s6 nio dava conta dos problemas
urgentes da Franga no momento. Como diz Bignotto, o processo revoluciondrio “possuia dimensoes que
escapavam a simples adogdo de uma constituigio republicana (Ibid., p. 318). Mas nao ha ddvida de que os
tempos, o poder dos acontecimentos ou a “for¢a das coisas”, para usar a expressao de Saint-Just, elevaram
para o primeiro plano da cena o Comité de Salvacio Publica e os Tribunais revoluciondrios. Em seu espirito
e na sua letra, a constitui¢do de 93 ambicionava garantir a san¢ao popular da lei, inica maneira de dar ao
povo o direito do exercicio de sua soberania por meio do direito de sancionar cada lei. Hé lei, como diz
Rousseau no Contrato Social, quando todo o povo estatui para todo o povo (ROUSSEAU, 2020, p. 541-44).

Voltemos ao texto de Sade sobre a sangao popular da lei. Nao se trata de inquirir sobre a sinceridade ou o
fingimento de Sade ao escrever estes textos. A pergunta sobre a verdadeira opinido de Sade ndo cabe aqui,
assim como tampouco caberia a mesma pergunta, dirigida a sinceridade dos textos libertinos. Nao se trata,
nos limites desta exposicao, de buscar por um pensamento politico sadiano articulado.

Cabe ainda acrescentar que a critica sadiana nao duvida de que é possivel apresentar uma interpretagao
politica do texto “Frangais, encore un effort.”. Lefort afirma a respeito deste texto que aquilo que se consuma
no boudoir dos castelos é para ser visto como uma defesa da republica ideal que estd sendo formulada, e que
o texto tem sim a ambigao tedrica e politica e se constitui como um alerta republicano. Nestas passagens,
continua Lefort, Sade propde uma demolicio completa de toda ordem e de toda hierarquia (LEFORT,
1995). Mas os textos que Sade escreveu como representante da secio de Picques sio propositivos: o mando
deve vir do povo. Nio caberia dizer, com base neles, que Sade estd entre os poucos pensadores politicos
que, como Magquiavel e Espinosa, ndo tém medo do povo?

REFERENCIAS
BEAUVOIR, S. Faut-il brtiler Sade? Paris: Gallimard, 1955.

BIGHELLL, J.-P. Sade, Larousse, coll. La Vie. Paris: La Légende, 2000.

26 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 21-28, dezembro de 2023.



BINOCHE, B. “Sade ou a institucionalizagio do desvio”. Discurso 47 n. 2 (2017), pp. 89-105.

LEFORT, C. “Sade: o desejo de saber e o desejo de corromper”. In: Novaes, A. (org.), O desejo. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 1995, pp. 247-260.

MICHELET, ]. Histoire de la Révolution Fran¢aise. Tomo II. Dir. Gérard Walter. Paris: Folio Histoire, 2007.

ROUSSEAU, J.-J. “Do contrato social”. In: Escritos sobre a politica e as artes. Org. P. P. Pimenta. Sao Paulo:
Ubu, 2020.

SADE. Opuscules et lettres politiques, Paris: Union Générale d’Editions, 1979.

SADE. Ecrits politiques. Présentation de Maurice Lever. Paris: Editions Bartillat, 2009.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 21-28, dezembro de 2023. 27



28

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 21-28, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Diderot e “a mais antiga das guerras”

Pedro Paulo Pimenta’
Universidade de Sao Paulo — USP, Sao Paulo, Brasil

Resumo: O artigo pretende examinar o significado da expressao “a mais antiga das guerras’, empregada por Diderot
no Suplemento a viagem de Bougainville para se referir ao conflito entre o homem e outros animais predadores,
inserindo-a na tradicdo hobbesiana, na qual o estado de natureza é representado a partir de uma analogia entre os
homens e esses mesmos animais. Pretende-se mostrar que, em ambas essas teorias, 0 mébile dessas guerras ndo é
a necessidade, mas o desejo.

Palavras-chave: Homem; Animal; Guerra; Natureza; Desejo.

Abstract: The aim of the article is to examine the meaning of the expression “la plus ancieéne des guerres’, employed
by Diderot in the Supplement au Voyage de Bougainville in reference to the conflict between man and other predatory
animals. In order to do so, we report it to the Hobbesian tradition, in which the state of nature is represented by an
analogy between men and these very same animals. In both these theories, the motive of these wars is not need,
but desire.

Key-words: Man; Animal; War; Nature; Desire.

Quando Hobbes escreve no De Cive (1649), “o homem é o lobo do homem”, ele inventa um lugar-comum
da teoria politica a partir de uma frase de Plauto (“homo homini lupus est”, Asinaria, 1. 495) que, retirada
de seu contexto original, adquire significado novo (HOBBES, 1992, p. 4-5). Quase dois mil anos separam
uma cunhagem da outra, mas, no papel, é como se elas fossem contemporéineas. E nao espantaria a ninguém
se uma comentarista politica, por exemplo, citasse essa expressio para se referir, em tom moralizante, a
um conflito armado qualquer, entre na¢oes, facgdes ou outros. A lingua significa a revelia da experiéncia
histérica, os usos consolidados adquirem valor préprio, e a significagao de frases como esta é dada como
se fosse natural ou verdadeira. Nao pensamos no que estamos dizendo, porque a lingua pensa em nosso
lugar. Mas, nem por isso o significado da frase é evidente. No caso de Hobbes, o conflito entre os homens
tem uma motivagao clara, que antecede as caréncias ou necessidades. Como mostra Luiz Roberto Monzani,
trata-se do desejo, paixio que define a mecanica prépria do animal humano (MONZANI, 1995, p. 87-104).

Dizer que os homens se comportam como animais é lembrar que eles também sao animais. A metafora é
uma analogia (BERNS, 2019, p. 129-138). Se é possivel comparar “lobos” e “homens”, é porque eles tém em
comum ndo apenas um comportamento, mas, também, uma “natureza” Quando Hobbes fala em “natureza
humana’, nio estd com isso usando uma abstragao vazia, mas, ao contrario, reduzindo a dignidade racional
do “homem” 4 fisiologia instintiva do “animal”. Doravante, aquela terd de ser pensada no quadro desta.

1 Professor livre docente pela USP; autor de A trama da Natureza (Ed. UNESP, 2018) e tradutor e organizador:
Pimenta, P.P. e Souza, M.G. Diderot e D’Alembert. Enciclopédia (6 vol). (Ed UNESP, 2015-2017)

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 29-36, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92052 29



Quanto ao comportamento, a escolha do lobo nao é fortuita, pois, como é ébvio, esse animal evoca, ainda
no nosso imagindrio, a figura da agressividade, e, embora nao tao evidente, mas nio menos importante,
lembra-nos de que a agressao é associada ndo somente ao imperativo da sobrevivéncia, como também ao
da demarcacao e defesa de um territério.

A metafora hobbesiana reaparece com toda for¢a na teoria da evolugao, mas nao é preciso ir tao longe,
nem propor uma explicagao global das formas de vida, para encontrd-la, nesse duplo sentido, de agressao
por um lado, demarcagdo e defesa, por outro, ainda no século XVIIL. Nessa época, como se sabe, nao
existe biologia, mas todos sabem que uma imagem, ainda que nao passe de uma simples maneira de falar,
obedece aumalégica da significagao. Quem emprega uma metéfora como a de Hobbes, a partir de Plauto, é
obrigado a pensar os termos da vinculagdo entre agressao e defesa. Para comegar, entao: o que fazumlobo?
Quem poderia dizé-lo? Hobbes, ndo mais do que Plauto, nao era versado em tais coisas, e pressupde uma
experiéncia — a dos homens que observam lobos e relatam o seu comportamento — como lastro da analogia.

“Vivi durante muito tempo com os animais, acompanhei diversas espécies com bastante atengio, e
compreendi que a moral dos lobos tem algo a nos ensinar a respeito da moral dos homens”. Quem escreve
essas palavras é Georges Le Roy, superintende de caca dos bosques reais de Versalhes, colaborador da
Enciclopédia e autor de Cartas sobre a inteligéncia dos animais (1766). Por que o lobo e ndo outro dentre os
grandes predadores? Porque é ele, de todos, o que mais diretamente disputa recursos com o homem, em
uma guerra territorial: O lobo tem de sequestrar ao homem seus animais domeésticos, garantir-se contra
as incursoes deste nas florestas, precaver-se contra as armadilhas que ele pée em seu caminho. O lobo
desenvolve, nessa relagao, uma verdadeira metafisica, ou, como diz Le Roy, uma “ciéncia’, que edifica
concretamente, em seu proprio comportamento, no modo como o seu corpo se relaciona com tudo o que
encontra a sua volta:

Nos lugares onde o lobo concorre com os desejos do homem para satisfazer suas caréncias, a exigéncia constante
de evitar as armadilhas e cuidar de sua seguranca constrange-o a estender a esfera de sua atividade e de suas ideias
a um ndmero muito maior de objetos. Seu passo, naturalmente livre e audaz, torna-se precavido e timido; seus
apetites sio, com frequéncia, neutralizados pelo temor; e distingue as sensagoes trazidas pela memoria daquelas
que recebe pelo uso imediato de seus sentidos (LE ROY, 2022, p. 180).

A disputa com o homem ¢, portanto, em ampla medida, uma guerra entre dois modos de pensar, entre
dois sistemas filosofico, se quisermos, forjados em nome de uma necessidade — a sobrevivéncia — que se
desdobra em um imperativo duplo, a defesa dos territérios conquistados e a agressao daqueles possuidos pelo
inimigo. Filosofia pragmatica, forjada no melhor “esprit systématique”, atenta as variagdes da experiéncia,
e alheia, portanto, ao “esprit de systéme” que tudo deduz a partir de principios.

Esta ¢ uma ciéncia que o lobo é forcado a adquirir para o interesse de sua conservacio, uma ciéncia que nao falta
jamais ao lobo adulto dotado de certa experiéncia, e se amplia conforme as circunstancias que obrigam o animal
a voltar sobre si mesmo e refletir. Sem poder argumentar como nds, é preciso a0 menos que possa comparar as
sensagOes experimentadas, e que possa julgar as relagdes que os objetos tém entre si, assim como as relagoes que
ele mesmo pode ter com esses objetos. Caso contrdrio, ele jamais seria capaz de prever o que deve ser temido ou
esperado desses objetos (LE ROY, 2022, p. 181).

A capacidade de previsao dd a o lobo uma nogao daregularidade da experiéncia. Estamos longe, portanto,
daideia de bestialidade passional ou irracional tantas vezes associada a metéfora de Hobbes. A “guerra de
todos contra todos” nao é um conflito cadtico. Pode até ser sem lei, no sentido positivo, humano do termo,
mas obedece a uma lei, do instinto, que antecede as instituicdes humanas e, em ultima instancia, d4 ensejo
a elas. Le Roy nao tem uma teoria politica, mas observou seus lobos e encontrou uma dimensao menos
explicita de uma analogia filosofica fundante. Inaugurou, com isso, um novo lugar-comum, que permitird

30 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 29-36, dezembro de 2023.



a outros pensar uma configuragéo mais antiga da guerra generalizada, nao entre os homens, mas entre os
homens e os outros animais.

A expressao “a mais antiga das guerras” foi cunhada por Diderot no Suplemento d viagem de Bougainville,
publicado postumamente em 1796.

B - Ao que parece, é a defesa didria contra os animais que o selvagem deve o carater feroz que as vezes se observa
nele. E inocente e décil, em toda parte onde nada lhe perturba o repouso e a seguranga. Toda guerra nasce da
pretensdo comum a mesma propriedade. O homem civilizado tem uma pretensio comum, com o homem civilizado,
a posse de um campo de que ambos ocupam as duas extremidades; e esse campo converte-se em um motivo de
disputa entre eles.

A - E o tigre tem uma pretensdo comum, com o homem selvagem, a posse de uma floresta; e é a primeira das
pretensdes, e a causa da mais antiga das guerras. (DIDEROT, 1978, p. 137)

Essas duas consideragoes trazem ideias distintas. Na primeira, o “carater feroz” porventura associado ao
homem “selvagem” é explicado por uma circunstincia intermitente, a necessidade de se defender contra
a agressao de outros animais. No resto do tempo, é “inocente e docil”. Com isso, o personagem “B” de
Diderot dé razao a Rousseau:

Hobbes pretendia que o homem era naturalmente intrépido e nao procurava sendo atacar e combater. Um fil6sofo
ilustre [Montesquieu] pensa o contrério, e Cumberland e Puffendorf asseguram também que nenhum ser é tao
timido quanto o homem em estado de natureza, sempre trémulo e pronto para fugir ao menor ruido que o alcance,
a qualquer movimento que perceba. (...) Mas 0 homem selvagem, vivendo disperso entre os animais e vendo-se
desde cedo na iminéncia de confrontar-se com eles, faz logo a comparagio, e, sentindo que os ultrapassa em
habilidade mais do que eles o superam pela forca, aprende a nao mais temé-los. (...) Acrescentemos que, ao que
parece, nenhum animal faz naturalmente guerra a0 homem, exceto em caso de legitima defesa ou de uma fome
extrema, nem manifesta contra ele essas violentas antipatias que parecem indicar que uma espécie foi destinada
pela natureza a servir de repasto a outra. (ROUSSEAU, 2020, p. 175-76).

S6 haverd guerra, para B como para Rousseau, a partir da “pretensio comum a mesma propriedade”
Trata-se, portanto, de uma situagao caracteristica da vida em sociedade, do “homem civilizado”. Mas essa
consideragdo merece um reparo, trazido pelo personagem “A’, que observa, nao sem alguma acidez, que uma
guerra mais antiga, origindria, e, portanto, nao-circunstancial, existe entre o selvagem e os outros animais
que, selvagens como ele, disputam a “posse” de uma mesma regido natural (que serve, presume-se pelo
tom utilitarista desse escrito, a sua subsisténcia). Portanto, a guerra travada em sociedade, regulada pelo
direito, é antecedida por uma guerra natural, entre animais de espécies diferentes. “A” fala num conflito
entre 0 homem e o tigre, mas ndo ¢ o Unico, e tais conflitos ocorrem também sem a presenga humana.

Chegamos com Diderot a um novo estrato da metafora hobbesiana. Pois, dizer que o homem é olobo do
homem nio é quase uma redundéncia, e ndo equivale a dizer que o homem é o lobo dolobo ou, inversamente,
que olobo é o homem do homem? Malgrado as diferencas de conformagao fisioldgica e anatdmica entre as
espécies, suas respectivas “ciéncias’, tais como notadas por Le Roy, se correspondem em alguma medida,
o que explica, inclusive, porque o conflito permanece, apesar da tao propalada superioridade humana.

Amargem dainstitui¢ao do Estado, permanece, assim, um conflito, que a filosofia recupera como fébula.
Ou, na formula¢io de Gérard Lebrun:

Aideia da intervengao do animal no mundo humano conduz ao terror. Que o animal possa declarar guerra contra
nds, cometer um crime, praticar uma violéncia de estilo humano — muito mais que medo, isso causa um mal-estar.
Nao os tinhamos subjugado para sempre? Poderia essa dominagao, tomada como certa, ser abalada, e alterar a
relagao de forcas em nossa desvantagem? (LEBRUN apud GALVAO, 2023).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 29-36, dezembro de 2023. 31



Tudo se passa como se a imaginagdo do animal humano, devidamente civilizado, entrevisse no
comportamento dos outros predadores — o lobo a frente — uma ameaca politica a sua prépria soberania.
Visao terrivel, que poe em risco a propria ordem civil. Pois, se 0 homem nio estd seguro contra os outros
animais, que, afinal, ndo pensam como ele - ou, no século XXI, contra as for¢as de uma natureza que escapa
ao seu controle — como poderia se assegurar em relagao a ameaga que traz para si mesmo?

*kK

Primeira providéncia paralidar com o terror: historicizar as relagdes entre o homem e seus rivais, projeta-
las na escala de um processo temporal que, embora seja em si mesmo de duragdo indeterminada, tem um
sentido até aqui inexoravel, que leva a submissao do “reino animal” as exigéncias de um tnico senhor. Na
narracio dessa historia, poucos foram tao francos como Buffon.

A medida que o homem se elevou acima do estado de natureza, os animais foram rebaixados. Dominados e
submetidos a servidao ou tratados como rebeldes e dispersados pela forga, suas sociedades desapareceram, sua
industria tornou-se estéril, suas débeis artes desapareceram, cada espécie perdeu as qualidades gerais de que era
dotada, conservando apenas as suas propriedades individuais, aperfeicoadas em umas pelo exemplo, a imitagio e a
educagio, em outras pelo medo e pela constante necessidade de garantir a propria seguranga. Que perspectivas, que
designios, que projetos poderiam ter esses escravos sem alma, esses relegados impotentes? (BUFFON, 2020, p. 695)

A saida do homem do estado de natureza dependeu nao tanto da manutengao de outras espécies nesse
estado quanto da perda por elas do estatuto de liberdade ligado a ele. Uma vez instituida a sociedade
humana, o animal “selvagem” se torna um errante, sem territério préprio, um exilado, ou entao, submetido
asnecessidades e caprichos humanos, submete-se a escravidao, ou, no melhor dos casos, a servidao. Nao se
trata de um argumento e tampouco de uma explicagao histérica hipotética que reivindique para si alguma
verdade. A pardbola de Buffon é tautoldgica, parte de um estado de coisas que se oferece a observagao do
olhar europeu moderno e, desmontando esse quadro, e examinando cada um de seus elementos, procede a
remontd-lo, explicando, a cada passo, o principio da reinsercao das partes no todo. O emprego do vocabuldrio
politico é metaférico e traz consigo todo o peso da figuragao, quando bem utilizada. Nesse caso, ela recobre
uma insuficiéncia, ou a impossibilidade de explicar de fato como o estado de coisas atual veio a ser o que
é, e mesmo o que ele realmente é, a0 mesmo tempo em que fornece uma ideia da l6gica que o preside: a
luta pelos espagos naturais e a soberania daquele que vence essas guerras, uma ap6s a outra.

Para derrotar seus rivais mais diretos, o homem angaria aliados, que ele submete, em processo de
domesticagao, voltando-os para os seus préprios fins. O principal é o cao, louvado em um artigo que é
um dos pontos altos da Histéria natural (BUFFON, 2020, p. 613-645). Buffon, como de costume, abre
o texto de forma solene. “As dimensdes do talhe, a elegancia da forma, a forga do corpo, a liberdade dos
movimentos e outras qualidades externas nao sio o que um ser animado tem de mais nobre” (Ibid., p.
613); e, logo adiante: “a perfeicdao do animal depende da perfei¢io do sentimento, quanto mais extenso,
mais numerosas as suas faculdades e recursos, mais intensa a sua existéncia, mais amplas as suas relagdes
com o Universo” (Ibid.). Essas consideragdes gerais servem como um predmbulo a introdugio em cena
do nobre personagem:

O cdo, independentemente da beleza de sua forma, de sua vivacidade, forca e celeridade, tem por exceléncia todas
as qualidades internas que chamam a atengao do homem. O natural ardente e colérico, as vezes feroz e sanguindrio,
que torna o cdo selvagem temivel a todos os animais, cede, no cao doméstico, aos sentimentos mais déceis, ao
prazer da convivéncia e ao anseio de agradar (Ibid.).

Diferente de um autdmato, o cdo é forma maledvel, tanto no invélucro, que se presta a ser variado a bel-
prazer pelos criadores, quanto no molde interno, que se adapta, com inteligéncia instintiva, as diferentes

32 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 29-36, dezembro de 2023.



situagdes em que o animal se encontra. O cao selvagem, outrora rival direto do homem, tornou-se umaraga
némade. Seu descendente, o cio doméstico, adquiriu o estatuto de um vassalo, a quem é concedida uma
parte do dominio humano sobre a natureza em troca de lealdade e fidelidade inabalaveis. A docilidade do
cao em relagdo a seu senhor nao suprime sua ferocidade, apenas a tempera, reservando-a para as ocasides
em que ela é conveniente.

O cao é um animal decoroso, e Buffon nao hesita em tratd-lo a partir de categorias retdricas que sao, ao
mesmo tempo, preceitos de conduta em sociedade. Contrariamente ao soldado que, nos exercicios e no
campo de batalha perde a nobreza e se torna ristico, o cao passa da docilidade a altivez e desta a agressividade,
trocando de lugar conforme o necessdrio, sem contaminar cada uma dessas posturas com o rango das
paixdes préprias das outras. E o seu segredo: aliou-se a0 homem, percebendo que isso lhe traria frutos.

Buffon examina as implicag¢des dessa alianga:

Perceberemos a importéincia dessa espécie na ordem da Natureza se supusermos, por um instante, que ela jamais
tivesse existido. Poderia o homem, sem a ajuda do céo, ter conquistado e domado os outros animais, reduzindo-os
a escravidao? Poderia ele, ainda hoje, descobrir, cagar e destruir os animais selvagens e nocivos? Para garantir sua
seguranga, e tornar-se senhor do Universo vivo, teve de formar uma alianga junto aos animais, agradando com
dogura e caricias os que se mostrassem aptos a se relacionar com ele, obedecendo-o a fim de contrapor-se aos
demais. A educagio do cachorro foi, portanto, a primeira arte do homem, a conquista e a posse segura de toda a
Terra foram o seu fruto (Ibid., p. 614).

Pacto permanente, que se prolonga na sociedade politica, onde o cao exerce a salvaguarda da vida e das
propriedades de seu senhor — guardando-as, inclusive, contra a agressao de outros senhores rivais. Essa relagao
vaialém da mera obediéncia, e adquire, a0 menos no texto de Buffon, o aspecto de uma simbiose, como se
o homem e o cachorro se tornassem as vezes um sé e inico animal, fendmeno ocasional que com o tempo
adquire uma permanéncia, que marca a fundo ambas as espécies, tornando-as como que indiscerniveis.

Conquistar uma espécie ddcil e corajosa como o cao foi como adquirir novos sentidos e faculdades que antes nos
faltavam. As méquinas e os instrumentos que imaginamos para aperfei¢oar nossos sentidos e ampliar seu alcance
ndo se aproximam, quanto a utilidade, dessas maquinas perfeitas que a Natureza nos ofereceu, e que, suprindo a
imperfeicao de nosso olfato, oferecem-nos grandes e eternos meios para vencer e reinar (Ibid., p. 615).

Extensao do corpo humano, o cao de Buffon é o animal cagador por exceléncia. A diferenga do lobo de
Le Roy, ndo caga para sobreviver, mas porque o seu dono quer que o faga, nao importa se por necessidade,
conforto ou prazer. Obediente, 0 animal recebe sua paga: alimentagio e casa, além do carinho e da fidelidade
de seu senhor, que, agindo assim, trata-o com os mais nobres sentimentos de “humanidade”

kK

Cabe dizer, portanto, que o animal civiliza 0 homem, preparando o rustico fazendeiro ou camponés para
o trato urbano em relacio aos seus semelhantes. Mas, as fronteiras que separam a civilizagao da rusticidade
sao ténues, especialmente quando o homem e seu vassalo tém de se mostrar vigilantes a todo momento.
Sempre alertas, animais como esses muitas vezes ndo conseguem discernir os limites que separam a agressao
necessdria da violéncia gratuita. E o que se vé de maneira aguda na caga, que surge de uma necessidade,
mas com frequéncia degenera em um ritual de crueldade que rebaixa a prépria espécie humana. Ao menos
4 . “« »
é o que sugere Diderot no verbete “Caga”:

Era preciso defender-se contra matilhas de lobos e de outros animais predadores e impedir que eles destruissem
as colheitas. Encontrou-se na carne de alguns uma fonte saudavel de alimento, nas peles de quase todos, materiais
para a vestimenta; a destruicdo das feras perniciosas adquiriu variadas formas; e, sem que se refletisse sobre o

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 29-36, dezembro de 2023. 33



eventual direito que se teria sobre as demais, também elas foram mortas indiscriminadamente, exceto pelas que
pudessem prestar servigos relevantes. Foi entdo que o homem se tornou um animal temido pelos outros. Desde
o momento em que o pecado de Adao disseminou entre as espécies as sementes da discérdia, elas se devoraram
entre si. O homem devorou a todas. Estudou seus modos de vida, para mais facilmente surpreendé-las; variou
seus métodos de emboscada, segundo o cardter e o porte delas; instruiu o cdo, montou sobre o cavalo, armou-se
com o dardo, afiou a flecha. Sob os seus golpes tombaram o ledo, o tigre, o urso, o leopardo; com suas préprias
maos, trucidou desde o mais terrivel animal que rugia nas florestas até o mais inocente cujo canto vibra nos ares. A
arte de destrui-los se tornou considerével, foi muito praticada, mostrou-se muito util e, por conseguinte, bastante
honrosa. (Enciclopédia, 1753, v. 3, p. 225)

O direito a perseguigdo e ao abate sé se aplica as espécies agressoras, nao se estende as doceis — que,
mesmo assim, nao foram poupadas pela furia humana. No quadro de Diderot, o homem se torna guerreiro
para agredir os outros animais, e presume-se que tenha sido a partir da arte de destrui-los que ele adquiriu
a arte de se destruir a si mesmo, ou de tratar outros homens como lobos. A utilidade social da caga vem
muito depois, em sociedades nas quais o consumo dos produtos animais ocorre em grande escala. Quanto
a concepg¢ao da caga como atividade nobre e marca de distingao social, ela deriva desse senso de utilidade.

Um pouco mais a frente, Diderot menciona, ainda, um vicio decorrente da caga, o habito de deleitar-se
com o consumo das carnes, especialmente as malcozidas, para além de toda justificativa nutricional. O
consumo reiterado das carnes malpassadas nao passa de uma celebragao grotesca de uma superioridade que,
no entanto, parece estar garantida. Porém, mais do que uma pratica rustica, talvez se trate do reconhecimento,
no interior da civilizagao, daquele terror primitivo ao qual se refere o texto de Lebrun citado hd pouco.
Trazendo a violéncia do abate para a cena do banquete, o glutio promove a figuragao de uma ideia — a
da sua propria morte e consumo por outro animal — que ele sequer poderia enunciar, sem pér em risco a
estabilidade de sua fragil imaginagao.

A reflexao sobre a caca, inserida na histdria do triunfo dos humanos sobre os seus rivais, é também, ao
mesmo tempo, uma medita¢io sobre o significado da palavra civilizacio. O efeito desse exercicio pode ser
desconcertante. Na resenha que fez da Viagem de Bougainville para a Correspondéncia literdria, Diderot
reconhece, “eujamais poderia crer que os animais se aproximassem do homem sem medo e que os passaros
viessem pousar sobre ele, ignorando assim os perigos dessa familiaridade. O Sr. Bougainville ndo me
permite duvidar desse fato” (DIDEROT, 2002, p. 151). Uma sociedade em que os animais selvagens nao
receiam o homem ¢é uma sociedade de homens que deixaram, eles mesmos, de ser selvagens. As benesses
da civilizagao nunca sao tao grandes como quando se estendem para além dos humanos.

Nao se trata de censurar a caga, apenas de trazé-la a sua justa medida. Diderot sabe muito bem que o
idilico Taiti de Bougainville nao serve como termo de comparagao as grandes poténcias europeias de seu
tempo ou as colonias americanas que elas administram com toda a crueldade que se conhece. O Taiti é um
espelho, se nos permitem essa metdfora um pouco desgastada, no qual o europeu contempla o seu rosto
deformado. Ele jamais poderia ser taitiano, mas pode ser menos europeu, tentando conter os excessos
nao somente do refinamento, mas da paixao aterrorizante que os leva a exercer a crueldade na relagao
com os animais (o que inclui os maus tratos e o abate de animais domésticos, justamente eles, tio fiéis ao
seu senhor). Contudo, seria impossivel abrir mao do consumo dos animais, da sua carne, das vestimentas
que eles fornecem, em uma sociedade de escala tao diferente quanto a de pequenas ilhas polinésias. A
Enciclopédia é prodiga em verbetes sobre as mais diversas modalidades de caga, muitos deles bem escritos
e detalhados. Alguns, inclusive, fornecem tudo o que é preciso saber sobre um animal, ou seja, reduzem a
existéncia deste a sua posi¢ao de vitima de uma atividade humana afinal benigna, pois realizada em nome
da utilidade social. Um bom exemplo é o verbete “Pesca da baleia”, do préprio Diderot (Enciclopédia, 1752,
v.2, p. 33-36).

34 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 29-36, dezembro de 2023.



*KK

A guerra, porém, ndo se esgota na caga e nas consideragdes de decoro e utilidade que ela acarreta. A
historiciza¢do do animal ndo estard completa enquanto ele nao tiver sido conceptualizado, ou seja, pensado
e representado nos termos na inteligéncia humana. Na religido animista, na histéria natural ou na filosofia,
uma mesma operacio reduzird “o animal” a um sistema de relagdes que remetem ao homem. Trata-se,
portanto, em todo caso, de submeter a vida animal ao interesse humano. O éxito desse projeto parece
incontestdvel: das “supersti¢des selvagens” até as grandes classificagdes taxonomicas, passando pela reflexao
filosofica, o animal nao-humano é posto em perspectiva humana. O ponto mais alto dessa empreitada é,
sem duavida, o darwinismo, no qual se combinam a narrativa histdrica e o éxito classificatério. Por outro
lado, toda tentativa nesse sentido parece estar desde o inicio comprometida por um vicio de origem. Pois,
ando ser que o animal humano tenha alguma diferenga essencial em relagao aos demais, com os quais, até
hd pouco, ele estava em guerra — e é bom lembrar que no sistema de Darwin a guerra continua — resta que
ele ¢ movido, em todas as suas atividades, por um mesmo desejo de submissao e controle de seus rivais. Se
ndo for um ser espiritual, se for plenamente fisioldgico, ou biolégico, entdo o homem nao podera aspirar
a uma objetividade neutra que o torne portador de uma verdade desinteressada sobre os seres vivos que
ele estuda com tanto afinco. A grande vantagem de Diderot, que nao era biélogo, sobre os que naturalistas
que marcaram a fundo o pensamento do século XIX, é que ele estava ciente desse comprometimento e
néo tinha ilusio de neutralidade (LEBRUN, 1973). Quando, na Enciclopédia, ele poe a questao de saber
“O que é o animal?”) fica claro que a pergunta s6 admitird uma resposta satisfatoria se aquele que a poe se
reconhecer a si mesmo como um animal, e ndo como um sujeito dotado de alma, espirito, razio ou alguma
outra qualidade que o destaque em relagao a essas feras. As consideragdes sobre a virtude civilizatéria do
convivio com os outros animais, predadores, indiferentes ou domésticos, é colocada pela primeira vez no
plano da metafisica. O estudo dos animais comega pelo estudo do animal humano, que ser4, inclusive,
o modelo — abertamente parcial e limitado — a partir do qual todas as variedades de vida — e néo s6 de
animal — serdo estudadas, comparadas, sistematizadas. Outra coisa ndo querem Buffon e Daubenton na
Histéria natural, onde a anatomia comparada é uma ciéncia dos arquétipos e tipos, ideias gerais formadas
a partir de uma ideia particular com a qual o naturalista tenha mais familiaridade. Ora, o conhecimento
que o animal humano tem de si mesmo é mais agudo e profundo no quesito de sua propria sensibilidade.
Um bom comego é reconhecer que a isso se reduz aideia de alma, e a partir disso se edificam as de sujeito
(o que estuda) e a de objeto (isso que estuda o faz a partir de si mesmo).

Diderot, por ser um autor que sente aversao pela solenidade e pela gravidade, problematiza esse ponto de
maneira mais cortante num didlogo satirico — O sobrinho de Rameau — em que as pretensoes do filésofo ao
desinteresse sao questionadas, justamente, a partir da constatagao de que ele sente e deseja, tem caréncias e
necessidades, e, se cogita, ¢ movido por essas molas exclusivamente sensiveis. Cito a propdsito o comentdrio
de Rubens Rodrigues Torres Filho:

Finda a pantomima do sobrinho, depois de aplaudir cortesmente, a “consciéncia honesta” abre seu jogo e faz sua
propriaressalva a “grande ciranda” dos interesses: — “H4, porém, um ser, que nao precisa de pantomima — o filésofo,
que nada tem e nada pede”. Golpe de mestre, ou novo passo em falso? (...) De fato, a deixa s6 serve para fazer
relangar-se, ainda mais ferozmente, a pergunta pelo lugar do filésofo: — “E onde esté esse animal?”. Mostre-me onde
achar esse espécime raro, inapetente, assexuado, que se pde além das caréncias... (TORRES FILHO, 1987, p. 62-63)

O elenco das caréncias listadas por Rubens a partir de Diderot mostra que elas estdo longe de se resumir
a supressao de incomodos. Sao desejos reais e positivos por experiéncias prazerosas. Por que estaria a
especulagdo sobre os seres vivos isenta desse imperativo, logo ela, que tem de se haver com essa “vitalidade”
aum s tempo irrecusavel e indefinivel?

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 29-36, dezembro de 2023. 35



*kk

Podemos agora medir a distincia que separa o estado de guerra diderotiano, entre o homem e os outros
animais predadores, e 0 hobbesiano, que opée um homem a outro como animais predadores, reconhecendo,
ao mesmo tempo, aquilo que une essas duas representacdes. Pois, se é verdade que, de Hobbes a Diderot,
assistimos ao deslocamento do egoismo dos individuos ao interesse da espécie, resta que, em ambas as
situagdes, temos o que Monzani identificou como uma proeminéncia do desejo, esta paixdao que se poe
por si mesma na natureza animal e que se realiza de maneira irrecusavel naquele que a sente: “o préprio
sujeito é o fim do desejo; ndo algo que deva ser ultrapassado para se atingir uma finalidade, mas algo cuja
resisténcia deve ser anulada” (MONZANTI, 1995, p. 88). O filésofo-animal colabora de maneira decisiva
para essa supressao, na medida em que figura as relagdes entre 0 humano e nao-humano a partir da metafora
da guerra, e desfaz assim a ilusdo da neutralidade dos saberes que emanam dessa espécie que, como todas
as outras, estd envolvida num conflito que a define enquanto tal.

REFERENCIAS
BERNS, T. (2019) La guerre des philosophes. Paris: PUF.
BUFFON, G. (2020). Histéria Natural. Org. e trad. Isabel Coelho Fragelli et al. Sio Paulo: Unesp.

DIDEROT, D. (1978) Suplemento a viagem de Bougainville. Trad. Jacé Guinsburg. In: Os Pensadores. Sao
Paulo: Abril Cultural.

. (2002) “Compte rendu du voyage de Bougainville”, in: Supplement au voyage de Bougainville. Ed.
Michel Delon. Paris: Folio Classique.

HOBBES, T. (1992) “Epistola Dedicatéria”. In: Do Cidaddo. Trad. Renato Janine Ribeiro. Sio Paulo:
Martins Fontes Editora.

LE ROY, G. (2022) “Sobre a inteligéncia dos animais”. In: Condillac e Le Roy, A inteligéncia dos animais.
Org. e trad. Lourengo Fernandes Neto e Silva e Dario Galvao. Sao Paulo: Unesp.

LEBRUN, G. (1973). “O cego e o filésofo, ou o nascimento da antropologia”. Discurso 3.

.(2023). “O homem e o animal’, texto inédito. In: GALVAO, D. A razdo dos animais no século
XVIII entre filosofia e histéria natural: Hume, Condillac, Buffon e Le Roy. Tese de doutorado. Universidade
de Sao Paulo/Universidade de Paris 1-Sorbonne.

MONZANI, L. R. (1995) Desejo e prazer na idade moderna. Campinas: Unicamp.

ROUSSEAU, J.-J. (2020) “Discurso sobre a origem da desigualdade entre os homens” Trad. Iracema
Gomes Soares e Maria Cristina Roveri Nagle. In: Rousseau, P. P. Pimenta (org. ), Escritos sobre a politica e
as artes. Sao Paulo: Editora Ubu.

TORRES FILHO, R. R. (1987) “A sombra do Iluminismo’, in: Ensaios de filosofia ilustrada. Sao Paulo:
Brasiliense.

36 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 29-36, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Condillac, em busca do principio:
ligacao de ideias ou prazer?

Carlota Ibertis'
Universidade Federal da Bahia - UFBA, Bahia, Brasil

Rigorosamente, a leitura do Traité
deveria preceder a do Essai.
L.R. Monzani

Resumo: O presente texto propde-se examinar, a luz da interpretacdo de Luiz Roberto Monzani, as relacbes entre o
principio de ligacéo de ideias apresentado no Ensaio sobre a origem dos conhecimentos humanos (1746) e o de prazer
estabelecido no Tratado das sensagées (1754) de modo a, por um lado, problematizar se este realmente substitui o
primeiro na fundamentacao do pensamento de Condillac ou se, como defendemos, ambos se complementam; por
outro, considerar as consequéncias do anterior para a concepcao de sujeito.

Palavras-chave: Sensualismo; ligacdo de ideias; signos; prazer; principio.

Abstract: This text proposes to examine, in the light of Luiz Roberto Monzani’s interpretation, the relationship
between the principle of connection of ideas presented in the Essay on the origin of human knowledge (1746) and
that of pleasure established in the Treaty of sensations (1754) in order to, on the one hand, problematize whether
this really replaces the first in the foundation of Condillac’s thought or if, as we argue, both complement each other;
on the other hand, to consider the consequences of the above for the conception of the subject.

Key-words: Sensationism; connection of ideas; signs; pleasure; principle.

1. Introducao

Além dos estudos candnicos — Le Roy (1947), Cassirer (1932), Mondolfo (1902, 1963) dentre
outros, que salientaram a importincia do Tratado das sensa¢des — desenvolveram-se, a partir dos anos
oitenta, leituras cujo foco é a concepgao da linguagem sustentada pelo autor no Ensaio sobre a origem dos
conhecimentos humanos e em obras posteriores como Gramdtica, Légica e A Lingua dos célculos. Nelas ha
uma clara reivindicagio quanto a relevancia do filésofo como um pensador que antecipa perspectivas
contemporéneas centradas na linguagem?.

1 Autorae Organizadora: IBERTIS, C. (Org.) etal. Filosofia e Psicanlise: olhares sobre Arte e Literatura. (EDUFBA,
2020) e autora de Condillac e Freud: o prazer enquanto principio. In: Monzani, Luiz Roberto; Soria, Ana Carolina
Soliva. (Org.). Freud: Filosofia e Psicanalise. (EDUFSCar, 2019).

2 Connaissance et langage chez Condillac de Nicolas Rousseau (1986), Condillac et les problemes du langage, dirigida
por Jean Sgard (1982) e Condillac, l'origine du langage, coordenada por Aliénor Bertrand (2002) enfatizam o papel

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92050 37



No Brasil, as recentes tradugdes de diversos textos condillaquianos® sobre a temdtica da linguagem e o
conhecimento junto as respectivas analises (PIMENTA, 2016 ¢ 2018) e (SALLES, 2016 e 2018) renovam os
estudos sobre o filosofo sem esquecer a relagio com o Tratado. Em outra direcio, autores como Duchesneau
(1999), André Charrak (2014) e Marion Chottin (2014) pdem em evidéncia questdes sobre a reflexio, a
ligagao de ideias entre si e a ligagao de ideias com os signos no Ensaio.

Variagdes na valoragao de cada um dos textos 8 margem, entre o Ensaio e o Tratado, hd uma relacio que
requer explicitagdo, uma vez que grande parte dos assuntos do primeiro sio retomados no segundo (LE
ROY, 1947, p. XVI[; MONZANI, 1993, p. 14). Em seu “Empirismo na radicalidade: Introdugio a leitura
do Tratado das sensagoes”, Monzani identifica trés razoes pelas quais Condillac teria escrito o Tratado: em
primeiro lugar, a necessidade de levar as hip6teses presentes no Ensaio as iltimas consequéncias, esclarecendo
duvidas e pontos obscuros; em segundo, responder a pergunta, proposta por Diderot, acerca de como
podemos chegar a no¢ao de existéncia externa se o ponto de partida é algo subjetivo como a sensagio; e por
ultimo, — ainda que ndo menos importante — encontrar o fator que motiva e determina o desenvolvimento
mental que deve estar presente desde o inicio, ou seja, na sensagio da qual tudo deriva (Ibid., p. 14-19).

Do ponto de vista da primeira razao mencionada por Monzani, entre os dois textos existe uma relagao
de continuidade manifesta na radicalizacio do pensamento do primeiro no segundo acerca das fontes
do conhecimento. Todavia, acerca do tema da linguagem, hé entre ambos um impasse. No Ensaio, essa é
concebida como fundamental para o desenvolvimento mental (CONDILLAC, 2014, p. 62). J4 o Tratado
desenvolve a génese das ideias e faculdades como momento pré-linguistico. Assim, embora o método
analitico-genético, através dos seus momentos de decomposicao e de composi¢ao, conduza em ambos
textos a explicagdo a partir de um principio, este, curiosamente, nao serd o mesmo. Enquanto que o Ensaio
estabelece a ligacao de ideias como principio regente do nascimento das ideias e das operagdes mentais, o
Tratado introduz o prazer e a dor como origem e fundamento da vida mental. Como entender tal divergéncia?
Poder-se-ia pensar que se trata simplesmente de uma evolugio na maneira de pensar, nio fosse que em A
arte de pensar, obra posterior ao Tratado, Condillac volta a referir-se a ligagdo de ideias como o principio
da vida mental (CONDILLAC, 1947, p. 757).

Ora, de acordo com o estabelecido no Tratado dos sistemas, um principio deve ser um fato bem constatado
que permita explicar um ntimero variado de verdades ordenando-as de forma sistemética (CONDILLAC,
1947, p. 122). Notemos que nao se trata de uma defini¢ao, mas de um fato que adquire o valor de principio
por seu caréter explicativo e organizador das verdades particulares. O sistema assim fundado terd um maior
grau de perfeicao quanto menor for o nimero de principios sobre os que se assenta (BERTRAND, 2002, p.
39).Dada essa premissa, o projeto intelectual de Condillac implica em estabelecer um tinico principio como
origem e fundamento da vida da alma (CHARRAK, 2014, p. 5). Em outras palavras, trata-se de encontrar
um fato que tenha cardter inicial no desenvolvimento das ideias e das capacidades mentais e que cumpra,
a0 mesmo tempo, o papel de determind-lo (CONDILLAC, 1947, p. 123).

Dessa perspectiva e a procura de compreender o desacordo, o presente texto visa, em primeiro lugar,
apresentar as nogdes de principio no Ensaio e no Tratado para, a seguir, examinar as dificuldades ou os
impasses em torno de uma e outra concepgao. Como nos ensina Monzani, acompanhemos o movimento
desse pensamento.

fundamental da linguagem na obra do filésofo, considerando o Ensaio o momento fundamental na sua reflexao
sobre o tema.

3 Cf. Condillac (2016, 2018, 2022).

38 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



2. O principio da ligagao de ideias no Ensaio

Inserido em um projeto de radicalizagao do empirismo de Locke, 0 objeto do Ensaio é o estudo do espirito
humano, nao para descobrir a sua natureza, mas para conhecer as suas operagdes por meio de observagao.
Com esse objetivo, Condillac propde-se remontar a origem das ideias e, refazendo desde esse ponto a sua
génese, estabelecer a extensao e os limites dos conhecimentos (CONDILLAC, 2014, p. 62). O primeiro
passo a seguir pelo filésofo, entio, reside em descobrir uma primeira experiéncia que baste para explicar
todas as outras. Com vistas a superar o dualismo postulado por Locke quanto as fontes do conhecimento
- sensacao e reflexdo —, tudo o concernente ao entendimento humano devera ser reconduzido a um tal
principio que ndo pode consistir em “proposi¢des vagas ou abstratas”, mas em uma “experiéncia constante”
que, como jd antecipado, determine uma origem genética dos conhecimentos e um fundamento metédico
para a constitui¢io do saber” (DUCHESNEAU, 1999, p. 55).

Na mesma introdugao ao Ensaio, Condillac adianta a sua tese fundamental: o principio procurado é a
“liaison des idées” (CONDILLAC, 2014, p. 62) qualificado como “o principio mais simples, o mais luminoso
e o mais fecundo” (Ibid., p. 322). Todavia, a ligacdo de ideias entre si pressupde, em um nivel mais alto — ou
mais profundo, a depender da perspectiva -, a conexao das ideias com os signos* (DUCHESNEAU, 1999,
p- 54). Ap6s ter descrito o processo pelo qual se originam as operagdes mentais, Condillac comenta acerca
da sua abordagem. Lemos no Ensaio:

A principal vantagem que resulta da maneira em que eu abordei as operagdes da alma, é que se vé com evidéncia
como o bom senso, o espirito, a razao e seus contrérios nascem igualmente de um mesmo principio, que é aligagao
de ideias, umas com as outras; que remontando ainda mais alto, se vé que essa ligagao é produzida pelo uso de
signos. Eis o principio. (CONDILLAC, 2014, p. 139)

A génese acontece com base nos seus materiais que sao as impressoes sensiveis e as operagdes da alma.
Se considerarmos uma primeira percepgao, temos uma impressao simples cuja causa ocasional é o sentido
correspondente afetado pela presenca de algum objeto. Dela nascem trés operagdes possiveis: essa impressao
considerada como adverténcia para a alma da sua presenca é a consciéncia; se ela é a inica a estar presente
na alma, é a atencao; e, se tal impressao se faz conhecer como jé tendo afetado a alma, é a reminiscéncia.

Esta tltima operagao resulta da ligagao que conserva a sequéncia das percepg¢des atuais e passadas entre
si juntamente com o sentimento do préprio ser. Para o filésofo, essa ligagao é a primeira experiéncia
suficiente para explicar todas as outras experiéncias (Ibid., p. 88). Ela é o fundamento da experiéncia
em geral, pois se a ligagao entre as percepgdes atuais, as passadas e o sentimento do préprio ser nao se
conservar, tampouco haveria como reconhecer que aquelas correspondem ao mesmo eu e, desse modo,
cada momento representaria um novo inicio.

A partir dessa experiéncia, todas as operagdes sdo derivadas pelo efeito de novas ligagoes de impressoes
e aatengdo dispensada a estas. Assim, a imaginagao, que enquanto operagao consiste em trazer novamente
a alma uma percepg¢ao sem o objeto estar presente, origina-se da ligagao que a atengao estabeleceu entre
tal percepgdo e um outro objeto de modo que ao estar presente este, a percepgao ligada se reapresenta
(Ibid., p. 90). Diferente da anterior, a memdria consiste em recuperar o nome e circunstincias do objeto
ausente, mas ndo a sua percep¢ao. Com isso, Condillac — em oposigao a Locke — distingue entre recuperar

4 Condillac distingue trés tipos de signos: a) os acidentais — os objetos que circunstancialmente ficaram ligados
algumas das nossas ideias —; b) os naturais — os gritos que a natureza estabeleceu para os sentimentos de alegria,
de medo, de dor, etc. —; c) os de instituigio — os que o ser humano escolheu sem nenhuma outra relagio com as
ideias que nao seja arbitraria (2014, p. 100).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 39



uma percepgao, agao propria do imaginar, e lembrar-se dela, operagao propria da memoria, possivel pela
mediagao de signos arbitrérios sem necessidade da primeira (Ibid. p. 90-91).

Da ligagao que a atengao estabelece entre ideias e a par da imaginag¢do e da memoria, surge também
a contemplagao entendida como a operagdo de conservar sem interrupgio a percep¢io, o nome ou as
circunstincias de um objeto que acaba de desaparecer. Relacionando-se com a imaginag¢ao ou com a
memoria respectivamente, essa nova operagio pode referir-se tanto as percep¢des quanto aos nomes e
circunstancias (Ibid., p. 92).

Em geral, a atencdo liga ideias apresentadas juntas ao espirito. Porém, ha certas coisas que atraem mais
nossa atengao por que se relacionam com nosso temperamento, nossas paixdes, nosso estado, em sintese,
com as nossas necessidades. Dessa maneira, as diversas liga¢des vao estabelecendo cadeias de ideias: a
atengio liga ideias de coisas com ideias das necessidades por essas satisfeitas. A ideia de uma necessidade
liga-se aideia de uma coisa que a satisfaz; a essa ideia liga-se a do lugar em que essa coisa se encontra; por
sua vez, a esta se liga a ideia das pessoas ou outros objetos que se encontram também nesse lugar; a estas
liga-se aideia dos prazeres e desprazeres ocasionados por esses, e assim por diante. As ideias fundamentais,
formadas pela ligagao entre uma necessidade e o objeto que a satisfaz, estabelecem com as outras ideias
vinculadas novas cadeias que se separam para convergir em novos anéis, constituindo em tltima instincia
uma tnica cadeia com diversos anéis (Ibid., p. 97).

Do anterior, Condillac conclui que, em primeiro lugar, o poder de despertar nossas percepgoes ou os nomes
das coisas percebidas ou suas circunstincias vem unicamente da ligagao que a atengao criou entre as coisas
e as necessidades as que elas se relacionam. Em segundo lugar, que, destruida tal ligagao, ficam destruidas a
imaginacdo e a memoria (Ibid., p. 98). Em terceiro lugar, que quando uma ou mais das ideias fundamentais
dessas cadeias se apresentarem, outras das mesmas cadeias serdo recordadas; mas, também, que ideias podem
ser trazidas & mente pela imaginagao ou pela memoria somente se ligadas a outras ideias ja presentes. Dessa
maneira, a ligagdo de ideias é o fundamento da geragao das operagdes ou capacidades mentais.

Quanto a constitui¢do dasideias, a operagao de lhes atribuir signos resulta da combinag¢ao da imaginagao
que apresenta ao espirito signos ainda nao usados e da aten¢ao que os liga as ideias que se querem nomear
(Ibid., p. 149). O abade exemplifica a necessidade do uso de signos fazendo alusio as ideias de nimeros
pois é ilusério pensar que essas, separadas de seus signos, sejam algo claro e determinado. Apenas o nome
ou signo ligado pode reunir no espirito muitas unidades:

Se alguém me perguntar o que é mil, que posso responder senao que essa palavra fixa em meu espirito uma certa
colegao de unidades? Se ainda me interrogar sobre esta colegio, é evidente que é impossivel fazer percebé-la em
todas suas partes. Me resta apenas apresentar-lhe sucessivamente todos os nomes que se inventaram para significar
as progressoes que a precedem. Devo ensina-lhe a acrescentar uma unidade a outra, e a reuni-las pelo signo dois; uma
terceira as duas precedentes, e a liga-las ao signo trés e assim por diante. Por essa via, que é a tinica, eu o conduzirei
de ntimeros em nimeros até mil. (Ibid., p. 151-152)

De maneira semelhante, os signos servem para refletir acerca de outras agrupagoes de ideias simples. Com
efeito, o conjunto de ideias simples relativas as qualidades reunidas na ideia complexa de uma substancia é
designado por uma palavra. Retomando o exemplo usado por Locke, para fazer referéncia de modo abreviado
a um corpo so6lido, maledvel, amarelo, solivel em dgua régia etc. inventa-se o signo ouro. No caso de ideias
complexas mais afastadas da experiéncia sensivel como as relativas a moral ou ao direito é ainda mais notavel a
necessidade dos signos. Condillac sintetiza: “Para ter ideias sobre as quais possamos refletir, temos necessidade
de imaginar signos que sirvam de lagos as diferentes colegdes de ideias simples, e que nossas nogdes sao exatas
apenas na medida em que inventamos com ordem os signos que devem fixa-las” (Ibid., p. 154)

40 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



O grau de independéncia assim alcan¢ado em relagdao aos objetos serd ultrapassado pelo aumento
progressivo no uso de signos que desemboca no nascimento da operagao de reflexao (Ibid., p. 106). Dessa
maneira, no concernente a presenga efetiva dos objetos, a passagem da imaginagdo a memoria e desta a
reflexdo estabelece uma crescente independéncia devido a novas e mais numerosas ligagoes entre signos e
ideias. Tal proliferagao de ligagdes redunda em um maior dominio sobre as percepgdes ao ponto de parecer
“como se tivéssemos o poder de produzi-las e anuld-las” (Ibid., p. 108).

Embora de forma incipiente, a teoria do uso dos signos esbogada no Ensaio explica os progressos das
faculdades mentais humanas e a possibilidade de ultrapassar o uso meramente passivo das mais bésicas
tornando possiveis as capacidades superiores do entendimento (Ibid., p. 9). De acordo com Pimenta,
Condillac tem razao quando insiste em que Locke nio teria compreendido a que ponto a formagao do
conhecimento dependeria, segundo a sua prépria teoria, do uso de signos, nem em que medida estes
instauram um conhecimento préprio e independente de ideias sensiveis (Ibid., p. 13-14).

Nesse sentido, este aspecto da critica a Locke reflete a relevincia tedrica dos signos para a concepgao
condillaquiana cuja elaboragao, juntamente com a referéncia a ligacao de ideias, é retomada em textos
posteriores ao Tratado. Em suma, no Ensaio, a génese das operacdes e dos conhecimentos estd baseada no
processo descrito até aqui, sempre regido pela ligacdo de ideias entre si e das ideias com os signos.

3. O principio do prazer no Tratado

Entre os pontos a revisar no Ensaio que levaram Condillac a escrever o Tratado se encontra a suspeita de
ter concedido demasiado aos signos. Em uma carta a Maupertius, datada em 25 de junho de 1752, Condillac
admite ter atribuido demasiado aos signos no texto de 1746. A esse respeito, Le Roy observa em uma nota
que o pensamento do filésofo evoluiu entre o Ensaio e o Tratado (CONDILLAC, 1947, v.11, p. 536). Em
relacio essa observacio, Derrida nos adverte acerca da necessidade de analisar prudentemente o sentido
do comentdrio de Condillac (DERRIDA, 1973, p. 75). Sigamos o conselho.

No Tratado, o filésofo introduz a conhecida fic¢ao da estétua. Organizada interiormente como o ser humano,
mas recoberta de uma camada de marmore que serd retirada a medida que os diversos canais dos sentidos
forem sendo abertos um a um. Tendo solicitado a quem for ler se pér no lugar da estitua e de acompanhar
passo a passo a aquisi¢ao de capacidades e ideias, Condillac reconstréi o processo descrito no texto de 1746
com certas mudangas. Dentre essas, atentemos para aquelas mais relevantes para o que nos ocupa.

Em primeiro lugar, o processo da estatua é solitario, sem a pressuposi¢ao de nenhuma interagao, nem contato
com outros seres iguais a ela e, portanto, sem uso de signos arbitrérios. Em segundo lugar, e decorrente do
anterior,a memoria, entendida como aten¢ao ativa que conserva as sensagdes enquanto passadas, esta constituida
por encadeamentos de ideias sem pressupor o uso de signos (CONDILLAC, 1993, p. 69). Em terceiro lugar,
anocao de sensacio deixa de ter em si funcio representativa, sendo definida como simples modo de ser ou
modificagdo que contempla, além da qualidade sensivel especifica segundo o sentido estimulado, algum grau
de prazer ou de dor® (Ibid., p. 63 e 70). Por sua vez, as ideias diferenciam-se das sensagdes simplesmente por
serem lembrancas destas (Ibid., p. 47) sem que requeiram nem reflexio, nem uso de signos.

S Condillac usa a palavra douleur e menos frequentemente peine. Em portugués usa-se, de maneira mais genérica, o
termo desprazer. Considerando uma continuidade entre os extremos de prazer e dor, usamos eventualmente esse
termo quando se trata salientar simplesmente a oposigao ao termo positivo de prazer sem se tratar de um grau
extremo de desprazer.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 41



Quanto a questdo de estabelecer um fato como principio, a diferen¢a do Ensaio em que é postulada a
liaison des idées, no Tratado, tanto conhecimentos quanto capacidades mentais desenvolvem-se a partir
das transformagdes das sensagdes orientadas pela expectativa de obter prazer e fugir da dor (Ibid., p. 65).
Presente desde o inicio, essa orientagao é concebida como um verdadeiro principio teleoldgico: o prazer
orienta toda a dindmica mental no que diz respeito as ideias e aos conhecimentos em geral, incluidos os
desejos que conduzem o comportamento:

Enfim, se consideramos que nio existem sensagdes absolutamente indiferentes, concluiremos também que os
diferentes graus de prazer e dor sio a lei pela qual se desenvolveu o germe de tudo o que somos, para produzir
todas as nossas faculdades. [...] Com efeito, nossas primeiras ideias nao passam de dor ou prazer. Logo outras se
sucedem e dao lugar a comparagdes, donde nascem nossas primeiras necessidades e nossos primeiros desejos.
Nossas tentativas de satisfazé-los levam a adquirir outras ideias que produzem outros novos desejos. O espanto,
que contribui para que sintamos vivamente o que de extraordindrio nos acontece, aumenta de tempos em tempos
aatividade de nossas faculdades; e forma-se uma cadeia cujos elos so, alternadamente, ideias e desejos, e que basta
seguir para descobrir o progresso de todos os conhecimentos do homem. (Ibid., p. 92)

Assim, o sujeito — representado pela fic¢ao da estitua — lembra, imagina, deseja e age, buscando prazer e
evitando a dor. Como salienta Aliénor Bertrand, Condillac d4 um valor novo a um principio ja conhecido:
nao se trata apenas de afirmar que os seres vivos visam alcangar o prazer e fugir da dor, mas de evidenciar de
que forma o prazer/desprazer é um principio suficiente para explicar a geragao tanto de todas as operagoes
da alma como de todas as ideias (BERTRAND, 2002, p. 38).

Com efeito, para o filésofo, é pelo prazer e desprazer que todas as operag¢des da alma surgem progressivamente,
elevando a estatua do Tratado a todos os conhecimentos de que vai sendo capaz (CONDILLAC, 1993,
p. 65). E o prazer que a pde em movimento na procura das sensagoes a ele associadas ou na fuga daquelas
que sdo ocasiao de dor. Em sintese, enquanto principio, o prazer funciona tanto na geragao das faculdades
quanto na construg¢ao do conhecimento, o encadeamento das ideias determinando, ainda, o conjunto das
acoes (Ibid., p. 235).

O alcance do papel atribuido por Condillac ao prazer pode ser melhor compreendido se levarmos em
conta, como salienta Monzani, que a estitua nao sente prazer porque alcanga algo desejado, ao contrario,
ela sente necessidade e deseja algo porque antes a experiéncia do mesmo foi prazerosa. Em outras palavras,
o desejo é um conceito derivado e “supde, para que se instaure, a sua soldagem ao campo representativo’.
Soldagem que se dd pelo modo como somos afetados. “Ele é sempre desejo de ... algo” que ocasionou prazer
(MONZANTI, 2011, p. 233) (grifos nossos).®

Junto com a primazia atribuida ao par prazer/desprazer como principio da vida mental, Condillac
reivindica o papel do tato na origem da ideia de extensao e de corpo. Sem a intervengao deste sentido, o
prazer diz respeito apenas a imaginag¢ao: é porque a sensagio foi prazerosa que é desejada sua recuperagao
enquanto sensa¢do. Sem o tato, a experiéncia da estdtua restringe-se a meras sensagdes e lembrangas dessas
enquanto modificagdes do préprio ser, ou seja, sem referéncia a objetos.

De maneira diversa, uma vez constituida a objetividade pela combinagao de sensacdes tateis e movimento,
o principio de prazer/dor ird orientar o pensamento e a a¢io em busca de objetos prazerosos e no afastamento
dos desprazerosos nio ficando restrito ao 4mbito das vivéncias mentais (CONDILLAC, 1993, p. 130). Por
conseguinte, os objetos sio bons ou maus, belos ou feios segundo o prazer ou desprazer que provoquem.

6 Nesse sentido, a necessidade — decorrente de um mal-estar surgido da comparagio entre um desprazer atual e os
prazeres de que gozou anteriormente (Condillac, 1993, p. 71) — devém desejo quando ligada a representacio do
objeto que a satisfaz (Ibid., p. 79).

42 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



Disso decorre que o principio de prazer também baliza e promove toda conduta, ndo somente o que
concerne a vida mental (Ibid., p. 134).

4. Ligacao de ideias ou prazer?

Em uma primeira consideragio, no Ensaio e no Tratado, Condillac postula dois principios diferentes e
independentes entre si. Todavia, como j4 mencionado, em A arte de pensar, Condillac volta a afirmar que
é pelaligacao de ideias que o sistema operativo da alma se desenvolve, sendo o principio tanto da loucura
quanto da razio (CONDILLAC, 1947, v. I, p. 757). Como devemos entender tal retomada da tese do
Ensaio uma vez que Condillac declara ter escrito o Tratado como revisao daquele?

No que concerne ao Ensaio, a dificuldade maior para compreender o estatuto de principio atribuido a
ligagao de ideiasreside no requisito desta operacao dever ser, nao apenas principio explicativo, mas também
oinicio do conhecimento. Com efeito, como antes mencionado, a nogio condillaquiana de principio supde
tanto o cardter determinante de conhecimentos e opera¢des mentais quanto a condi¢ao de ser a origem ou o
inicio dos mesmos. Segundo a interpretagio de Marion Chottin, a liga¢ao de ideias s6 pode ser considerada
principio do conhecimento na medida em que é a “primeira experiéncia na ordem da andlise”, ou seja, a
ultima & qual o espirito pode remontar na génese empirista. O que nao quer dizer que seja a origem do
conhecimento em sentido estrito (CHOTTIN, 2014, p. 13).

Dirimir a questao requer, em primeiro lugar, considerar a diferenga entre a sensagao ou percep¢ao — como
mera impressao sensivel, instével e passageira — e a ideia — como imagem de objetos - (CONDILLAC, 2014,
p. 163). A medida que os objetos exteriores agem sobre nds, recebemos pelos sentidos diferentes impressdes
que requerem para se constituirem como ideias de diversas operagdes como atengio, reminiscéncia, memoria,
mas em especial da reflexdo: “.. percepg¢des que jamais foram objeto da reflexdo, nao sao propriamente
ideias” (Ibid., p. 163). Embora tenhamos consciéncia de todas as percep¢des, nem todas sio retidas, nem
todas chegam a constituir ideias.

Isso leva, em segundo lugar, a distingao entre a ligacao de sensagdes simples, estabelecida pela atengao em
fungio das circunstancias, paixdes e temperamento (Ibid., p. 87), e aligagdo de ideias, mediada pela reflexao
e pelaligagao entre signos e ideias. Como antes mencionado, no Ensaio, aligagao de ideias depende da ligagao
entre ideias e signos como sua condi¢ao de possibilidade e de estabilidade: o signo permite reunir a unicidade
do significante com a multiplicidade das propriedades, engendrando a ideia complexa (Ibid., p. 153).

Chottin observa que somos conscientes de ligar ideias, mas nao de ligar sensagdes simples. As percep¢des
ligadas pela aten¢ao que estariam no inicio do conhecimento nio sao experiéncias atuais. Em nosso espirito,
antes ou aquém das ideias — enquanto imagens de objetos — ligadas entre si, existem as percep¢des enquanto
dimensao sensivel ndo-representativa “que certamente ainda nio ¢ da ordem do conhecimento, mas que
constitui aquilo a partir do qual podemos engendrar esse tltimo” (CHOTTIN, p. 13). De acordo com a
autora, esses dtomos sensiveis e a sua ligagio sdo uma origem irremediavelmente perdida (Ibid., p. 7) da
qual restam certas ideias. Consequentemente, no Ensaio, Condillac teria dissociado o carater de principio
explicativo da condicio inicial do conhecimento em sentido estrito (Ibid., p. 18).

Nesse ponto, é notdvel a ambiguidade em que incorre o filésofo na sua apresentagao do principio, pois,
ao atribuir precedéncia temporal a ligacao dos signos com as ideias, torna “repentina e paradoxalmente” a
ligagdo de ideias entre si uma nogio derivada (CHARRAK, 2003, p. 39) o que depde contra a sua postulagio
como principio. De acordo com Charrak, essa espécie de indecisao por parte do filésofo poder-se-ia entender

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 43



em fun¢ao da relevincia para seu projeto empirista de manter a distin¢ao, mesmo que provisdria, entre a
ligagao rudimentar e instével entre percepcdes e a ligagdo de ideias propriamente dita (Ibid., p. 40). Com
efeito, distinguir entre ambos os tipos de liga¢ao condicionando a ligagao de ideias a um terceiro tipo, i.e.,
o daligagdao com signos, pode ser entendido como tentativa de preservar o propésito reducionista de fazer
surgir a atividade no espirito da passividade primitiva da sensagio (CHARRAK, 2009, p. 68).

Nao obstante, se garantir a origem da atividade do espirito exclusivamente da passividade da sensagao é
importante, encontrar um tnico principio do qual derivem todas as ideias e operagdes da alma também o
é. Como dito anteriormente, o projeto condillaquiano busca superar o empirismo de Locke, que defende
como fontes independentes do conhecimento tanto as sensa¢des quanto a reflexao, através de um tnico
principio que seja fato inicial e determinante de toda a vida mental. Nesse sentido, o questionamento em
torno ao cardter inicial da ligacao de ideias teria sido central na decisdo de revisar a sua postulagio como
principio e a de estabelecer o prazer como tal. A diferenca da ligacao de ideias, este tltimo faz parte desde
o inicio da experiéncia sensivel. Tratar-se-ia, entdo, da substitui¢do de um principio por outro?

Ora, entre os principios de 1746 e de 1754, parece haver uma vinculagio tio intima que levanta suspeitas
acerca da verdadeira relagdo entre ambos. Em primeiro lugar, embora Condillac se proponha no Ensaio
apenas desenvolver o que diz respeito ao entendimento, a ligagao de ideias se estabelece fazendo referéncia
ao ambito das necessidades, desejos e prazeres (CONDILLAC, 2014, p. 96). Como observa Monzani, o
abade afirma “periodicamente que sdo as nossas necessidades (besoins) que orientam a ligacao de ideias”
sem, no entanto, dar maiores explicagdes nem extrair as consequéncias disso (MONZANI, 2011, p. 206).
Em segundo lugar, no Tratado, a maneira como o principio de prazer determina o curso da histéria individual
consiste em estabelecer ligagdes entre as diferentes sensagoes e ideias. Com efeito, as liga¢des alinhavam
as experiéncias: das sensa¢des agraddveis ou desagraddveis de objetos, formam-se as necessidades e os
desejos correspondentes; por sua vez, a repeti¢ao de pensamentos e agdes ligados a satisfacio desses, leva
a formagao dos habitos correlativos.

Presente desde 0 momento em que tem lugar a primeira sensagao, o prazer vai se constituindo enquanto
principio a0 mesmo tempo em que vai determinando o curso das sucessivas transformagdes. Desse modo, a
sucessdo de ideias e suas diversas conexdes orientam-se pelo prazer e pela dor. Em palavras do filésofo: “Quando
ela tiver notado que pode deixar de ser o que é para voltar a ser o que foi, veremos seus desejos nascerem de
um estado de dor, que ela ird comparar a um estado de prazer que a memoria lhe lembrara” (CONDILLAC,
1993, p. 65). Como observado na se¢io anterior, o desejo se constitui através de um circuito associativo entre
alembranca de um certo mal-estar, a de um objeto prazeroso e a de recuperacio de bem-estar.

Nesse ponto, é importante notar a diferenca de concepgio respeito ao Ensaio: a capacidade de lembrar é
entendida como cadeia de ideias ligadas entre si, mas que nao mais depende de signos. Lembremos como
amemoria é descrita no Tratado:

Uma sequéncia de ideias que formam uma espécie de cadeia. E essa ligagao que fornece os meios de passar de uma
ideia a outra, e de lembrar as mais afastadas. Por conseguinte, s se recorda uma ideia tida hd algum tempo por se
relembrarem com maior ou menor rapidez as ideias intermediarias. (Ibid., p. 69)

Ora, concebida como cadeia de ideias ligadas entre si, a memoria é dirigida pelo prazer:

Na segunda sensagao, a memoria de nossa estitua nao tem escolha: ndo pode senao lembrar a primeira. Ela agira
apenas com mais forca, conforme seja determinada a isso pela vivacidade do prazer e da dor. Mas quando houve
uma sequéncia de modificagdes, a estdtua, conservando a lembran¢a de um grande nimero delas, serd levada a
relembrar preferivelmente as que mais podem contribuir para sua felicidade: passard rapidamente pelas outras, ou
se detera nelas apenas a contragosto. (Ibid.)

44 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



Assim, o prazer adquire sua dimensao de principio ao estabelecer ligagdes mais ou menos intensas que
criam as cadeias da memoria e da imaginagdo, que determinam os desejos e que orientam a evocagio
de lembrancas por caminhos preferenciais dentre essas diversas cadeias. Poder-se-ia dizer, entdo, que o
modus operandi do principio de prazer é a ligacio de ideias. Como observa Monzani, o principio funciona
no encadeamento estabelecido pela ligacdo de ideias determinando a ordem da sequéncia das mesmas,
criando sequéncias paralelas e laterais de modo a introduzir a teleologia do processo orientada a evitagao
da dor e a busca do prazer (MONZANI, 2011, p. 237).

Enquanto que a dimensao inicial da ligagao de ideias resulta problemdtica — como assinalado por
Charrak e Chottin —, o prazer se faz presente desde a primeira sensa¢ao tendo for¢a impulsora ja com a
primeira lembranga e ligando os diversos elos das cadeias de ideias da memoria e da imaginagao entre si.
Dessa maneira, prescindir dos signos na defini¢io da meméria no Tratado permite que esta, junto com a
imaginagao, supra o papel de condi¢ao de possibilidade e de estabilidade antes atribuido aos signos em
relagio a ligacio de ideias (Ibid.).

Publicado pouco tempo ap6s o Tratado das sensagoes, o Tratado dos Animais retoma a génese da vida
mental a partir das sensagdes. Lemos na sua conclusio o enunciado da relagio complementar entre o
principio de prazer/dor e a ligagao de ideias:

O prazer e a dor a conduzem em todas as suas transformagdes. E por eles que a alma apreende a pensar para ela
e para o corpo e que o corpo apreende a mover-se para ele e para a alma. E por eles que todos os conhecimentos
adquiridos se ligam uns aos outros para formar as sequéncias de ideias que respondem a necessidades diferentes e
que se reproduzem todas as vezes que as necessidades se renovam. E por eles, em uma palavra, que o animal goza

de todas suas faculdades. (CONDILLAC, 1947, p. 379)

Tanto o ser humano quanto os demais animais passam pelo mesmo processo de génese das faculdades cujo
ponto de partida é a capacidade de sentir e 0 que determina seu curso ¢ o par prazer-dor ligando sensagoes
e ideias. Parafraseando o filésofo, podemos dizer que as faculdades nascem da sensa¢ao, engendram-se
pelo prazer-dor e se exercem por meio da ligagao de ideias orientada por este’.

S. Avatares do principio do prazer/dor

Namedida em que o niumero de hdbitos da estdtua é restrito, o prazer é um guia afinado com a natureza,
sentindo-se como prazeroso somente aquilo que contribui a conservagao. Porém, o aumento de experiéncias
cria novas ligagdes das quais resultam novos e mais diversificados desejos. Cada necessidade passa,
entdo, a ter mais de um objeto que a satisfaz gerando preferéncias que, por sua vez, criam novos hébitos
progressivamente mais afastados do estritamente necessdrio em termos naturais. Mediante o exemplo dos
alimentos, Condillac afirma:

Mas o juizo é bom, é excelente, é melhor do que qualquer outro, converte em necessidade a sensagdao que pode ser
produzida por um fruto. Entio o que basta para aliment-la j4 nio basta a seu prazer. Ha nela [na estitua] duas
necessidades, uma causada pela falta de alimento, a outra pela falta de um sabor que merece preferéncia; esta ultima
é uma fome que a engana vez por outra, levando-a a comer mais do que necessério. (CONDILLAC, 1993, p.216)

7 No final do Tratado dos Animais diz: “Mas, ainda que o sistema de suas faculdades e de seus conhecimentos seja sem
comparagao o mais estendido de todos, ele faz parte desse sistema geral que envolve todos os outros seres animados;
desse sistema, onde todas as faculdades nascem de uma mesma origem, a sensagao; onde elas se engendram por um
mesmo principio, a necessidade; onde elas se exercem por um mesmo meio, a ligagio de ideias” (Condillac, 2004,
p-200). Lembremos que, para Condillac, a necessidade se origina do prazer/desprazer: “..ela conhece necessidades
apenas porque compara a dor que sofre com os prazeres que gozou” (Condillac, 1993, p. 71).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 45



Com a comparagio entre graus de prazer nasce um novo tipo de necessidade decorrente da preferéncia do
objeto mais prazeroso de modo que nao mais se trata de uma necessidade basica, mas de desejos especificos
e derivados. Condillac adverte que uma vez ultrapassada a barreira do naturalmente necessario, os limites
se afrouxam e o excesso banaliza a sensagao agradavel que inicialmente produzira um objeto.

Disso decorre uma frustragao que exacerba o desejo em busca de um prazer que ji nio é mais atingido.
Assim, os excessos seriam extravios de habitos contraidos sobre a base da preferéncia e da expectativa de
recuperar um prazer “incessantemente relembrado pela imaginacio, e que sempre lhe escapa” (CONDILLAC,
1993, p.217). Face a tal situacdo, a natureza reserva a dor o papel preventivo de refrear excessos prejudiciais
ao uso das faculdades e, em ultima instincia, & conservagao. Resultado disso, a estdtua condillaquiana
aprende a satisfazer seus desejos com prudéncia, evitando os excessos (Ibid., p.217).

Nesse sentido, o principio de prazer passa por um processo de constitui¢ao®: se numa primeira etapa, os
desejos de objetos prazerosos se encontram em harmonia com o que naturalmente convém a conservagao,
em uma segunda etapa, quando seguir o prazer deixa de ser garantia indubitdvel de bem-estar, a dor adquire
o papel decisivo de alertar acerca dos perigos introduzindo a necessidade da deliberacao prévia ao agir. A
diferenca dos animais, o0 homem ¢é capaz de adiar mediante deliberagao a obtenc¢ao imediata e direta de
prazer no caso de que esta acarrete alguma ameaga ou prejuizo para o individuo.

Pode-se dizer entdo que, ao ampliar as experiéncias e respectivas ligagdes, o principio de prazer e dor
sofre modifica¢oes em fungao das quais nao mais se trata de perseguir cegamente sensagoes apraziveis, mas
de buscar, com base no célculo prudencial, a experiéncia mais prazerosa possivel para o préprio bem-estar.

Traduzidas em termos prescritivos as etapas pelas que o principio se constitui, & primeira formulagio
corresponde a recomendagio de buscar aquilo que se apresenta como prazeroso pois reflete uma regulagao
natural e imediata a favor da conservagao. Como antes mencionado, ainda nessa primeira etapa, podemos
discernir dois momentos fundamentais da génese do principio: no primeiro, o prazer refere-se aos modos de
ser ou estados mentais da estatua. Obedecer ao principio de prazer consiste em recuperar na memoria ou na
imaginagao sensagdes sentidas como agradaveis. Ja no segundo momento, o principio pressupde a experiéncia
da realidade: o fim visado ndo mais se circunscreve ao mental, mas alcanga as coisas e os corpos do mundo.

Correspondente a sua segunda etapa, a formulagao do principio supoe a prescri¢ao de uma deliberagao
que equacione circunstncias, intensidades e riscos, representando uma regulagio refletida — nao mais
natural e imediata — que, apesar de seu telos continuar sendo a obtengao de prazer, pode exigir renuncia
e postergacao devido a diversificagdo dos possiveis objetos de satisfacio. A sintonia com a natureza estd
doravante interrompida. Se na primeira formulagao se trata de um principio compartilhado com os outros
animais, na segunda, o principio passa a reger exclusivamente a vida do ser humano fora dessa espécie de
paraiso que supde a harmonia com a natureza.

Aampliagao da divergéncia entre homens e animais, é descrita no Tratado dos Animais com base na linguagem
de institui¢ao, propria da vida em sociedade. Nesse sentido, as possibilidades de expressao e comunicagao
criadas tornam ainda mais complexa cada vivéncia. Em geral, a maior quantidade de ideias e ligagoes diversifica
os tipos de prazeres experimentados e, portanto, também as necessidades e os desejos decorrentes desses
(CONDILLAC, 2004, p. 183). Em particular, os homens observam-se ao longo da existéncia e, como nio

8 Sintetizamos aqui 0 que consideramos o processo de constitui¢ao do principio do prazer. Para uma exposi¢do mais
detalhada dessa ideia, cf. Ibertis, 2019, p. 111-115.

46 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



estdo limitados na sua linguagem, eles se dizem reciprocamente como se sentem, apreendendo mutuamente
como as forgas crescem, apds, como elas diminuem e, finalmente, se extinguem. Ou seja, chegam a conhecer o
significado da morte. Comisso, 0o homem ndo se restringe a evitar a dor, mas ele deseja, agora conscientemente,
a sua prépria conservagio sob as multiplas formas que pode adotar o amor-préprio (Ibid., p. 184). Ora, a
especificidade deste sentimento nos seres humanos faz surgir paixdes que o restante dos animais desconhece,
mas também apresenta cardter virtuoso ou vicioso pelo conhecimento do dever e dos principios da lei natural.
Desta diferenga nascem penas e prazeres ignotos para os animais, pois a virtude é fonte de sentimentos
agraddveis e as inclinagdes viciosas, fonte de sentimentos desagradaveis (Ibid., p. 184-185).

Conforme com o anterior, a renovagao e a proliferagio de necessidades e desejos em fungao do convivio
social e da linguagem alcangam tal magnitude que a prépria atividade de desejar se torna a necessidade
mais premente de todas. Em palavras de Condillac:

Desde entdo, ndo ¢ mais possivel cumprir todos nossos desejos: ao contrério, dando-nos a frui¢ao de todos os
objetos desejados, se nos deixaria na impoténcia de satisfazer a mais intensa de todas as nossas necessidades, a
de desejar. Tirarfamos de nossa alma essa atividade que se tornou necesséria a ela, ficariamos apenas com um
vazio avassalador, um tédio de tudo e de nés mesmos. [...] Dessa forma nossas paixdes renovam-se, sucedem-se,
multiplicam-se e nés nio vivemos senio que para desejar e enquanto desejamos (CONDILLAC, 2004, p. 185).

Assim, do principio que determina evitar a dor e procurar o prazer nascem as paixoes em todos os seres
capazes de sentir, porém, de movimentos comuns com os animais transformam-se pela inteligéncia em
vicios ou virtudes nos seres humanos e destes nascem novos prazeres e desejos. No processo, a linguagem
proporciona aos homens a vantagem de poder acumular conhecimentos que, geragao trds geragao, desembocam
na criagao das artes e das ciéncias que, por sua vez, provocam novos prazeres e, consequentemente, novos
desejos e paixdes (Ibid., p. 200).

6. Para finalizar...

Sob a 6tica da nogao de principio tal como a concebe Condillac, examinamos a relagao entre o Ensaio
e o Tratado procurando resolver o que se apresentava inicialmente como a disjuntiva excludente entre a
ligagao de ideias e o prazer. A leitura atenta deixa claro, em primeiro lugar, que, a despeito da identificagao
como principio, ambas obras atribuem um papel de destaque tanto a ligagao de ideias quanto ao prazer;
em segundo lugar, que o impasse em torno ao estatuto de principio da ligacdo de ideias surge a raiz da
dependéncia com aligacio entre ideias e signos, nao cumprindo, entio, a condigao de ser inicial; em terceiro
lugar, que a saida do impasse se dd pela via alternativa da conciliagao pela qual o rumo da ligagao de ideias
é estabelecido pela experiéncia de prazer/desprazer; por tltimo, que o prazer, enquanto principio, nao
apenas governa a vida mental através da ligacao de ideias, mas também se constitui por meio desta. Nesse
sentido, nossa anélise defende a tese da cooperagao entre a ligagao de ideias e a experiéncia de prazer/
desprazer que, presente timidamente no Ensaio, ganha a sua formulagao precisa e contundente no Tratado.

Se seguirmos Monzani na ideia de inverter a ordem de leitura dos textos, do Tratado ao Ensaio (2011, p.
207), e consideramos junto o Tratado dos Animais, vemos completar-se o ciclo da génese dos conhecimentos
e das capacidades mentais no arco que vai do estdgio individual pré-linguistico ao social em que o
desenvolvimento pleno dalinguagem torna possivel a religidao, a moral e o direito’. Dessa perspectiva, torna-

9 A coeréncia interna do pensamento condillaquiano se nota, segundo Pimenta, nos textos do curso de estudos,
considerados por ele o terceiro momento da obra do filésofo (2016, p. 296). Em nossa opinido, o Tratado dos
Animais j& reflete, embora de maneira incipiente, tal coeréncia.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 47



se ainda mais evidente que entre 1746 e 1754 nao ha uma mudanga radical no pensamento de Condillac
que o teria levado a substituir um principio por outro, mas um rearranjo que lhe permitiu articula-los de
forma complementar sem precisar renunciar a nenhuma das suas respectivas vantagens tedricas.

Assim considerada a relagdo entre o Ensaio e o Tratado, o par prazer/dor determina a orientagao geral
dasligagoes entre sensagoes e ideias que nos seres humanos tém seu ponto culminante através das ligagoes
com signos de institui¢ao. Sanado o impasse entre a postulacio de um e de outro dos principios, resta ainda
assinalar as consequéncias acarretadas com isso. Em palavras de Monzani:

No Traité o tedrico subordina-se definitivamente ao pratico e é na camada das afec¢des mais origindrias (dor/
prazer), das necessidades e dos desejos que brota um sentido original, primordial, balbuciante, num certo sentido,
mas que serd determinante. A poténcia do signo e da linguagem assim como a sua importéincia sdo, sem duavida,
mantidas, mas alocadas num outro nivel, num que é derivado. De agora em diante 0o homem é um ser essencialmente
movido pelo prazer, pela necessidade e pelo desejo. (MONZANI, 2011, p. 256)

Questionar o estatuto de principio atribuido por Condillac a ligagao de ideias ou ao prazer concerne nao
apenas a relagdo entre o Ensaio e o Tratado, mas também remite a reviravolta na concepgao geral acerca
do sujeito introduzida neste dltimo. Segundo a interpretagdo de Monzani — mais préxima, nesse ponto, a
de Cassirer do que a de Deprun — Condillac altera a maneira cléssica de conceber a relagao entre vontade
e entendimento ao outorgar, no Tratado, preeminéncia a primeira sobre o segundo.

Cassirer defende que em Condillac nos deparamos pela primeira vez com uma atitude voluntarista pois
“avontade deixa de ser causada pela representacio, passando esta a ser causada por aquela” (CASSIRER,
1994, p. 147). Exemplos disso sdo a atencio, que segue ao ato de perceber e destaca certos dados sensiveis
do conjunto, e a memdria, que resgata umas lembrangas e nao outras. Ambas, como também as demais
operagdes, se orientam por necessidades e inclinagdes, i.e., pelo interesse determinado com base no que é
proveitoso para a propria conservagio. Com efeito, o direcionamento da vida mental requer uma razao da
qual a esfera puramente tedrica, ao contrario da pratica, nio d4 conta (Ibid., p. 148-149).

Por sua vez, Deprun salienta que para o desejo nascer de um mal-estar provocado pela auséncia de um
objeto considerado agradavel, o decisivo é o juizo implicado nisso e, portanto, o fundamental ¢ a esfera
da representacdo. Dessa perspectiva, poder-se-ia caracterizar a posi¢ao de Condillac como intelectualista
(DEPRUN, 1979, p. 200-201). Para dirimir a questao, Monzani distingue dois niveis: o primeiro diz
respeito a constitui¢ao do desejo pela experiéncia prazerosa ou desprazerosa; o segundo, uma vez definido
o0 objeto de desejo, a sua representagio aciona a necessidade e/ou o desejo. Se o primeiro parece dar a
razdo a posi¢ao voluntarista, o segundo a concede a intelectualista. Porém, como observa Monzani, sendo
o campo representacional instaurado pela experiéncia de um objeto prazeroso, a tese de Cassirer coaduna-
se melhor com a concepgio condillaquiana do Tratado (MONZANI, 2011, p. 244-24S5).

Ao que tudo indica, a modificagao acerca do principio introduzida no Tratado excede largamente a
questao pontual da alternativa entre ligagao de ideias e prazer/desprazer. O que poderiamos interpretar
como uma dificuldade que demanda apenas o ajuste de como definir o cardter complementar de ambos
fenomenos redunda, na verdade, em uma das mais significativas mutagdes de perspectiva acerca do sujeito.
Com efeito, o recuo na explicagao da génese da vida do espirito que significa o recurso a ficcao da estdtua
esboga uma antropologia subjacente a todas as operacdes da mente estabelecendo causas mais profundas
ndo s6 de nossas agdes, mas, também do conhecimento (SALLES, 2016, p. S).

Acerca do alcance dessa mudanga, em Desejo e prazer na idade moderna, Monzani nos oferece a chave
interpretativa segundo a qual as diversas escalas hierdrquicas em que se inserem os pares de opostos amor/

48 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



6dio, desejo/aversao, prazer/desprazer estruturam as principais mudangas na maneira de conceber a vida
passional (MONZANI, 2011, p. 248). Nesse sentido, a nova compreensio do ser humano introduzida por
Condillac no Tratado funda-se em ultima instancia na reviravolta que supde considerar o prazer/desprazer
como o solo origindrio a partir do qual se define o restante'’. Em palavras do autor:

Com ele [Condillac], o pressuposto central da filosofia classica vem abaixo. Deixa-se definitivamente de se pensar
na preexisténcia de um bem objetivo do qual o sujeito deve necessariamente acercar-se e abandona-se também a
tese correlata do primado do representacional sobre o volitivo. A partir do Traité, com uma clareza talvez nunca
atingida anteriormente, todo o dominio da vida espiritual (tanto no plano do entendimento, como no plano da
vontade) est subordinado a isso que podemos denominar o principio do prazer. (Ibid., p. 250-251)

Vemos delinear-se a meados do século XVIII uma concepgao da subjetividade que chega até hoje. Nela,
o papel constituinte do prazer na estruturacdo do sujeito resulta “uma das herangas mais probleméticas e
origindrias que a época moderna nos legou. Das mais espinhosas também” (Ibid., p. 257).

REFERENCIAS
BERTRAND, A. (2002). Le vocabulaire de Condillac, Paris : Ellipses.
. (2002). Condillac, l'origine du langage. Paris: PUF.
CASSIRER, E. (1994). A Filosofia do Iluminismo. Trad. Alvaro Cabral. Campinas: Unicamp.

CHARRAK, A. (2003). Empirisme et métaphysique : 'Essai sur lorigine des connaissances humaines de
Condillac. Paris: Vrin.

. (2009). Empirisme et théorie de la connaissance. Réflexion et fondement des sciences au XVI1Ie siécle.
Paris : Vrin.

. (2014). “Liaison des idées et variété des esprits: de Malebranche a 'empirisme des Lumiéres”.
Astérion, 12| 2014, p. 1-9.

CHOTIN, M. 2014. “La liaison des idées chez Condillac: le langage au principe de l'empirisme”. Astérion,
12| 2014, p. 1-18.

CONDILLAG, E. (1947). Oeuvres Compleétes. 3 vols. Ed. Georges Le Roy. Paris: PUF.

. (2014). Essai sur l'origine des connaissances humaines. Ed. Jean-Claude Pariente et Martine
Pécharman. Paris: Vrin.

. (2004). Traité des animaux. Ed. Michel Malherbe. Paris: Vrin.
. (1993). Tratado das sensagdes. Trad. Denise Bottmann. Campinas: Unicamp.

. (2018). Ensaio sobre a origem dos conhecimentos humanos. Arte de escrever. Trad. Pedro Paulo
Pimenta. Sio Paulo: Unesp.

10Monzani observa que & concepgao cldssica da vida passional corresponde a escala em que o par amor/édio é o
fundamental a partir do qual se definem desejos e prazeres. De acordo com a mesma anélise, Hobbes opera a
primeira grande mutagio elevando o par desejo/aversao a esse lugar origindrio. Desse ponto de vista, Condillac
opera a segunda grande mutagao ao atribuir cardter fundante ao prazer/desprazer.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023. 49



. (2016). Légica e outros escritos. Trad. Ferndo Oliveira Salles, et al. Sao Paulo: Unesp.

. (2022). Tratado dos Animais. Trad. Lourengo Fernandes Neto e Silva. In: A inteligéncia dos
animais. Sao Paulo: Unesp.

DEPRUN, J. (1979). La philosophie de l'inquiétude en France au XVIIIe siécle. Paris: Vrin.
DERRIDA, J. (1973). Larchéologie du frivole. Lire Condillac. Paris: Denoél Gonthier.

DUCHESNEAU, F. (1999). “Condillac et le principe de liaison des idées”. Revue de Métaphysique et de
Morale. No. 1, Jan.-Mar., p. 53-79.

IBERTIS, C. (2019). “Condillac e Freud: o prazer enquanto principio”. In MONZANI, L. R.; SORIA, A.
C.S. (Orgs.). Freud: Filosofia e Psicandlise. Sao Carlos: UFSCar.

MONDOLFO, R. (1902). Un psicologo associazionista. Palermo: Remo Sandron.

. (1963). Estudio preliminar. In Condillac, Tratado de las sensaciones. Trad. Gregorio Weinberg.
Buenos Aires: Eudeba.

MONZANI, L. R. (2011). Desejo e prazer na Idade Moderna. Curitiba: Champagnat.

. (1993).“O empirismo naradicalidade: Introdugio i leitura do Tratado das sensagoes” In: Condillac,
Tratado das sensagdes. Trad. Denise Bottmann, Campinas: Unicamp.

PIMENTA, P.P. (2016). “Origem dos signos e metafisica primeira”. In: Condillac, Ldgica e outros escritos.
Trad. Fernao Oliveira Salles et. al. Sao Paulo: Unesp.

. (2018). “Condillac e a critica da metafisica; ou, rumo a uma ciéncia sem nome”. In: Condillac.
Ensaio sobre a origem dos conhecimentos humanos. Arte de escrever. Trad. Pedro Paulo Pimenta. Sao Paulo:
Unesp.

ROUSSEAU, N. (1986). Connaissance et langage chez Condillac. Genebra: Droz.

SALLES, F. de O. (2016). “Empirismo e linguagem em Condillac”. In: Condillac, Légica e outros escritos.
Trad. Fernao Oliveira Salles et al. Sao Paulo: Unesp.

. (2018). “Empirismo e metafisica em Condillac” In: Condillac. Ensaio sobre a origem dos
conhecimentos humanos. Arte de escrever. Trad. Pedro Paulo Pimenta. Sao Paulo: Editora Unesp.

SGARD, J. (1982). Condillac et les problémes du langage. Genebra-Paris: Slatkine.

50 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 37-50, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Maneira e modernidade: apontamentos
de uma histdria subterranea

Pedro Fernandes Galé'
Universidade Federal de Sao Carlos — UFSCar, Sao Paulo, Brasil

Canto como quem risca a pedra. Te celebro
Na mais alta metamorfose da minha época.
Nao cantarei em vdo.

(Hilda Hilst, Corpo de Luz, V)

Resumo: O ensaio busca apresentar a possibilidade de uma histéria subterranea da modernidade na qual os textos
das preceptivas artisticas apresentam mudancas que viriam a ser caracteristicas do pensamento moderno.

Palavras-chave: Modernidade; Maneirismo; Artes; Desenho; Doutrina.

Abstract: The essay aims to present the possibility of an history of modernity in which the texts of artistic coctrines
presents changes that would come to be characteristic of the modern philosophy.

Key-words: Modernity; Mannerism; Arts; Disegno; Doctrine.

Pretendemos apresentar alguns tragos caros a literatura artistica que se praticou a partir do século XV
e os deslocamentos ocorridos nas preceptivas da segunda metade do século XVI para indicar como esse
movimento artistico e intelectual que se convencionou chamar de maneirismo parece ter sido, em seu
aspecto doutrinal, um momento marcante do pensamento moderno. A experiéncia artistica, a partir dos
anos 50 do Cinquecento, inicia seu afastamento de aspectos que a ligavam imediatamente a retérica e aos
estudos humanistas passando a ser vista como uma experiéncia da significacao e da prépria relagio de
conhecimento entre o sujeito e a natureza, entre o inteligivel e o sensivel.

Para que fagamos tal movimento de investigagao sao necessarios alguns esclarecimentos, primeiramente,
os autores que servem de base mais fundamental a argumentagao deste ensaio, Alberti, Vasari, Gian Paolo
Lomazzo e Fedderico Zuccaro sao, excetuando-se o primeiro, ligados ao que se convencionou chamar de
maneirismo. Devemos aqui explicitar melhor o que se entende por maneirismo, evitando que o nome assim
atribuido a um periodo artistico se torne uma camisa de forga. Maneira acaba sendo um termo ligado aos
modos que um artista se pde a fazer sua arte, e que por isso jé circulava em textos artisticos desde finais do
século XTIV, seu derivado maneirismo passou, desde o final do século XIX, em relagio a este momento das
artes figurativas posterior ao alto renascimento, a denominar um mundo em crise. Talvez por uma espécie de

1 Professor pela UFSCar e autor de Goethe - O Olhar e 0 Mundo das Formas. (Edigdes 70, 2020); autor e organizador:
RODRIGUES, A. A. (Org.); GALE, P.F. (Org.); PIMENTA, P.P. G. (Org.). Ensaios filoséficos. (Ed. UNESP, 2019).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92081 51



projecao do mundo das vanguardas do inicio do século XX tornou-se usual certa relagao entre o maneirismo e
um universo outrora mais iluminado e acabado, o mundo de Rafael Sanzio®. Ha, desde entdo, certa projecao das
crises do inicio do século das duas grandes guerras, bem como suas vanguardas e o universo mental de pintores
do século XVI. Essa transposicao cometeu uma série de abusos em torno dos termos maneira e maneirismo.

Temos de tentar entender o lugar desse termo antes de encaminharmos a reprodugao deles em uma
inconsequente nomeagao na qual, nas palavras de Antonio Pinelli,

A redescoberta do maneirismo por parte da historiografia do inicio do Novecento tenha trazido a insignia do mais
ingénuo ‘projecionismo histdrico’ e surja como uma sorte de transfert cultural, mediante o qual foi transposto para
aarte do Cinquecento o clima intelectual, efervescente e febril da ‘finis Austriae’ com aquele seu apelo ao tema da
angustia, do espiritualismo, da crise (PINELLI, 2003, p. 46).

Pensar o movimento dito maneirista ainda nesta chave seria abandonar aquilo que acreditamos ser um dos
tragos mais marcantes do final do século XVI e inicio do XVII, a saber, um profundo campo de especulagio
acerca da relagdo do sujeito com o mundo, ainda que sem qualquer sorte de anteparo subjetivo®. O que
podemos observar nesse periodo, sem que isso se torne uma féorma a qual os pintores e tratadistas deveriam
se conformar, ¢ a presenca de um intelectualismo sutil que faz com que os tratados do periodo buscassem
explicitar e embasar esse intelectualismo. Apresentaremos aqui que tais movimentos de pensamento, no
interior do universo das artes, definem a marcha do homem moderno que por sua vez modula novas
formas e tessituras conceituais, bem como suas possibilidades diante de um mundo em constante variagao.

Tais movimentos e a suspeita de suas implica¢des sio indicados, mas nunca explorados, até mesmo
em obras como A Filosofia da Ilustragdo, de Ernst Cassirer*. Se sdo insondéveis as multiplas influéncias
e movimentos que resultaram nessa configuragao da ideia de natureza moderna, nao seria um disparate
inserir ainda um ponto de inflexdo nessa trajetdria e apontar para momentos onde a relagao entre sujeito
e objeto sensivel nao é das mais pacificas. Momento em que os tratados artisticos, segundo Gustav Rocke,
“rebelam-se contra a harmonia da composi¢ao, contra a exatidao, contra a medida padrao ou, numa palavra:
contra o ideal perfeccionista do renascimento, tal como expresso por Alberti” (2005, p. 31).

Atentos ao que diz Luiz Roberto Monzani, que “pode ser interessante constatar fortes convergéncias nas
teses de dois autores mas isso apenas mostra que ambos trabalham sobre um estofo conceitual, um certo
universo mental ja constituido, do qual ambos se nutrem” (1995, p. 13), partiremos da hipdtese inicial
de uma participagao da tratadistica da segunda metade do século XV, em uma histéria de transposigao de
fronteiras, e, da constitui¢ao de uma trama conceitual que se vé transbordar a partir de suas referéncias e
reivindicagdes humanistas, colocando-se em um outro tipo de registro e de lugar. A relagao do universo
artistico com outras estruturas de conhecimento pode ser interessante, mas a historia em que pretendemos
indicar tal relagao é aquela em que se observa certa origem estética de alguns movimentos epistemolégicos

2 Como deixava clara uma exposigio, e seu respectivo catilogo, que teve lugar no Museu Nacional de San Carlos
no México: “Maneirismo: a arte depois da perfeicio” (ROJO, 2014).

3 Enisso discordamos radicalmente da tese de Hocke, em seu Maneirismo: o mundo como labirinto, segundo a qual nesse
periodo “o conceito moderno de subjetividade desprende-se pouco a pouco, das especulagoes filosofico-teoldgicas e
dasimagens pseudo-cientificas. Enriquece-se, a0 mesmo tempo, a ‘ideia’ como esséncia do subjetivo, e evolui o estudo
da natureza. Desta maneira, o homem alcanga novas dimensées interiores (...) (HOCKE, 2005, p. 60).

4 Aoinicio de seu capitulo “A natureza e seu conhecimento na filosofia da ilustragao” ele escreve que hd um conceito
de natureza “que se vai construindo com progressiva claridade e firmeza a partir do renascimento” (CASSIRER,
2002, p. 56).

52 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



caros 4 filosofia moderna. Sem submeter um ao outro, mas considerando-se que ao menos haja uma
participa¢do em um mesmo campo de problemas e em um mesmo “universo mental”.

O lugar ocupado pelas artes figurativas, quando se iniciam os movimentos que levariam a tratadistica
maneirista, é por si s6 revelador. Em principios do humanismo as artes do desenho se viam excluidas das
artes liberais (dentre as quais as mais nobres formavam o Trivium, composto por l6gica gramatica e retérica
e as menos abstratas, o Quadrivium: aritmética, mussica [enquanto arte das musas, o que inclufa também
apoesia, geometria e astronomia). As artes figurativas eram fortemente associadas as artes mecénicas. O
desenho, comum as artes que hoje chamamos plasticas, se desprende dessa esfera ligada ao mundo material
e passa, pouco a pouco, a algar voos na dire¢ao das outras artes, a ponto de ser considerado uma espécie
de elemento fundamental de todas as artes e saberes.

Compreender historicamente e a partir de alguns dos principais momentos dessa histdria as portas do mundo
moderno é compreender grandes mudangas da relagao do sujeito com o mundo, da arte com as ciéncias. Tendo
como marco inaugural o Da Pintura, de Leon Battista Alberti de 1435 que tomou de empréstimo as maneiras
das doutrinas dos studia humanitatis, a historia das artes do desenho e sua modulagao com a retérica é a de
um alargamento conceitual que a insere no campo das ciéncias especulativas. Esse texto pode ser pensado
como o esfor¢o mais singular para a elevagao do estatuto da pintura ao campo das artes liberais.

O desenho nio gozava, na primeira metade do século XV, do posto de arte liberal, Per Paolo Vergerio (De
ingenius Moribus et Liberalibus, 1404), se seguirmos Baxandall, em seu Giotfo e os oradores, nos apresenta
o patamar baixo ocupado pelo desenho as portas deste século: “O desenho nio é considerado como parte
dos estudos liberais (Designativa vero nunc in usu non est pro liberali)” (VERGERIO apud BAXANDALL,
2018, p. 145). Aquilo que versava sobre o desenho [ designativa] e o retrato [proctativa] nao era considerado,
nos circulos do humanismo, uma arte liberal, ou seja, nao se encontrava entre os estudos dignos de homens
livres. Nesse ambiente uma arte, por defini¢ao, era algo a ser ensinado por preceitos, como a pintura nio se
havia apresentado como matéria de ensinamento, ela ndo poderia ser arrolada ao lado de matérias quais a
poesia, a retdrica e até mesmo a geometria. Alberti, grande retor, busca apresentar a pintura como objeto
de teoria e doutrina® de modo sistematizado e articulado em suas partes, algo caro as artes liberais. A isso se
misturam diversos louvores a essa arte. Esse apreco busca indicar o lugar da pintura entre as coisas dignas
de serem aprendidas por homens livres: “Assim sendo, se a pintura é o melhor e mais antigo ornamento
das coisas, digna dos homens livres, grata a entendidos e nao entendidos, exorto os jovens estudiosos que
se dediquem, o mais que possam, a pintura” (ALBERTI, 2018, p. 101)

Em seu prélogo, onde elogia o engenho de Bruneleschi, hiperbolicamente, pois este fizera em Florenga, “uma
construgao tao grande a se elevar no céu, ampla a ponto de cobrir todos os povos da Toscana” (ALBERT],
2014, p. 68), aquilo que parece apenas um breve apresentar dos livros — “Veras trés livros: o primeiro todo
matemadtico, faz surgir as das raizes da natureza esta graciosa e tao nobre arte; o segundo pde a arte namao do
artista, distinguido suas partes e demonstrando tudo; o terceiro estabelece o que e como fazer para obter o
dominio e o conhecimento perfeito da pintura” (ibid.) —, é, também, o delineamento de seu leitor. O ideal de
leitor designado por Alberti, é alguém advindo da escola humanista, alguém versado em geometria, algo que
desde a inscri¢ao na Academia, uma vez que “s6 entram gedmetras’, se via inserido no rol das coisas a serem
aprendidas. Mais do que isso, ao dispor a geometria como rudimento, indica que é ao leitor escolado nos

S Doutrina, termo retomado, muito provavelmente, da retdrica classica latina, como podemos ver em Quintiliano:
“Em suma a natureza é matéria da doutrina: esta forja, ¢ forjada aquela.” (QUINTILIANO, II, xviii). Utilizo aqui
a tradugio de Yuri Ulbricht, contida em sua dissertagao Textos antigos sobre a pintura e a escultura, p. 245).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 53



Elementos de Euclides que ele se dirige. Ao dizer que vai distinguir as partes da pintura e articuld-las demonstrando
seus usos, apresenta os modos como as retdricas que se constroem desde Aristdteles, “pois é possivel estudar
arazdo pela qual tanto sao bem-sucedidos os que agem por hébito como os que agem espontaneamente, e
todos concordarao que tal estudo é tarefa de uma arte” (RETORICA, 1354a). Na descrigao do terceiro livro
estabelece que o tratado se destina aleitores da arte designativa, ou seja, pintores. O que parece, ja nesse breve
aceno, é a busca por uma licenga humanista para o desenho (que em Alberti ganha o termo circunscrigao®, a
primeira parte da pintura, relacionada com a orla [o limite] e a recepgio da luz).

Do primeiro livro, que trata de uma geometria para os olhos, sao apresentados os rudimentos, ou seja,
as qualidades que constituem a superficie (“escrevo sobre essas coisas ndo como matemético, mas como
pintor” (ALBERTT, 2018, p. 71). E nesse lugar que trata das cores: “Digo que pela mistura das cores nascem
infinitas cores, mas existem apenas quatro cores verdadeiras de acordo com os elementos” (Ibid. p. 79) e ai
surgem suas cores que sio géneros, relacionadas aos elementos: fogo-vermelho / ar-azul / dgua —verde /
terra — pardo. Dessas cores diversas espécies, cores misturadas, surgem ao pincel do pintor. Nesse mesmo
livro sao tratadas as nogdes de perspectiva’, do lugar onde apresentamos as coisas na superficie, algo muito
incensado e inovador, mas do qual n3o trataremos aqui. Esse conteido de geometria em particular se
transfere, do mais elementar trago da pintura, sua circunscrigao, para aquele termo fundamental da teoria
albertiana da pintura: a composigao.

O tema central do tratado é a composi¢ao, e nisso a pintura se assemelha a retérica e sua doutrina, trata dos
modos como a pintura pode ser organizada a ponto de cada superficie plana e cada objeto tenham estabelecidos
a sua fungao no esfor¢o do artifice para gerar o efeito pretendido. Hd em algumas passagens do segundo
livro um certo padrao de relevancia da narrativa® que impdem decoro e economia & pintura. Nesse esfor¢o
Alberti reduz a pintura aos seus elementos: “A pintura resulta da circunscri¢ao, da composicao e da recepgio
daluz” (ibid., p. 102). E assim, como alguém que traz a baila as nogdes e suas articulagdes, o autor do tratado
estabelece um paralelo com a retdrica cldssica, nas palavras de Leon Kossovitch (in ALBERTT, 2018, p. 55):

Do paralelismo, segue-se a retorizagao da pintura, operada por preceitos e conceitos, tirados principalmente de Cicero
e Quintiliano; retdrica traduzida, a pintura constitui-se nio apenas como tomadora de temas, mas classicamente
como articulagdo: as cinco partes da retérica, invengao, disposicao, elocugio, agio e memoria, operam no discurso
albertiano; nao se verifica porém, uma aplicagdo mecinica, que recubra as partes da pintura com as da retdrica
(circunscrigao, composigio e recepgio de luzes nio sdo homélogas as partes da invengio, disposigio e elocugio),
pois a tradugao tem alcance tdpico.

Aquilo que era para Baxandall (2018, p. 150) uma “metafora bastante precisa que transfere a pintura um
modelo organizacional proveniente daretérica’, é o grande passo dado por Alberti, sua relagio do desenho, ou
melhor, circunscri¢io, com a composi¢ao é de fato a transferéncia, metafdrica, talvez, das topicas apreciadas

6 “Acircunscri¢do nada mais é que o delineamento da orla” (ALBERTI, 2018, p. 102).

7 Descrita como “Método de colocar o ponto céntrico e dai tragar linhas até as divisdes da linha base do quadrangulo”
(ALBERTI, 2018, p. 90). Aqui estamos distantes do magistral trabalho de E. Panofsky, que sobre esse aspecto da
obra de Alberti, no brilhante A perspectiva como forma simbdlica, declara: “Tao pouco se deverd hesitar em atribuir
ao pintor diletante Alberti o mérito de ter conseguido conciliar um método abstrato e légico com a utilizagao
tradicional, facilitando assim sua aplicagdo pratica. (...) O renascimento conseguiu, deste modo, racionalizar por
completo, matematicamente, uma imagem do espago previamente unificado sob o ponto de vista estético. Isso
implicava a abstragao profunda da estrutura psicofisioldgica do espago e o repudio da autoridade dos antigos.”
(2001, p. 59).

8 “A grande obra do pintor é a historia” (ALBERTT, 2018, p. 105) “A maior obra do pintor ndo é um colosso, mas
uma Histéria. A histéria proporciona maior Gléria ao engenho que o colosso” (Ibid., p. 107).

54 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



pelo ambiente humanista ao oficio do pintor, enaltecendo-o pelo préprio modo como a pintura pode ser
transmitida como método e doutrina. “Digo que a composicao é aquele processo de pintar pelo qual as
partes se compdem na obra pintada. A grande obra do pintor ¢ a histdria; os corpos sao partes dessa histdria;
os membros sdo partes desses corpos; as superficies sao partes dos membros.” (ALBERTT, 2018, p. 105).

A composigao designa aqui uma hierarquia de quatro niveis de forma numa estrutura que a partir do
rudimentar, o desenho/circunscrigao, apresenta uma estrutura que dé validade ao papel de cada elemento
disposto diante do observador. Superficie, membros, corpos, histéria (a cena, digamos) cumprem a transferéncia,
também apontada por Baxandall (Cf. 2018, p. 151), de um conceito técnico elementar, recurso advindo das
artes do discurso, onde a palavra é usada para formar a frase, frase forma a cldusula, e a cliusula, por sua vez,
funda o periodo. Esse modelo organizacional transfere os quesitos organizacionais do discurso, em termos
de semelhanca, para a superficie pintada. Nessa transferéncia, como nos alertou Kossovitch, nao trata de uma
homologia, transfere o papel de rudimento, que na retdrica seria a invengio, ao desenho (circunscricio). Cicero,
nas suas Particdes Oratdrias (82), nos indica o modo de operar da invengio: “Dos topicos da invengio, serdo
tiradas as causas das coisas, seus desenvolvimentos e suas consequéncias” (2007, p. 31). Para Cicero, o orador
teria por necessdarias cinco coisas: a invengao, disposi¢ao, elocucio, memoria e agao. Como “a circunscrigao
nada mais é que um certo processo de assinalar os contornos das superficies” (Ibid.), ligada a possibilidade
retérica de pensar a invengao, uma inventio, advindo do verbo invenire, que em latim significa achar, encontrar,
encontra seu andlogo em Alberti, a circunscrigao busca encontrar no mundo seus objetos e seus contornos,
assinalando seus contornos. Para isso Alberti indica um caminho, digamos, pratico:

Nenhuma composicio e nenhuma recepgao de luz se pode louvar onde nao exista uma boa circunscrigao; e nao é
raro ver apenas uma boa circunscrigao, isto ¢, um bom engenho, o que em si mesmo é muito agradavel. Aqui deve
concentrar o trabalho principal. Para bem aprendé-lo, nada mais adequado, a meu ver, que o véu, o qual, entre
amigos, costumo chamar de intersecgao. £ da seguinte maneira: é um véu muito fino, de tecido pouco fechado,
tinto com a cor que quiser, com fios mais grossos formando quantas paralelas se queiram. Coloco esse véu entre o
olho e a coisa vista de modo que a piramide visual penetre pela tela do véu. (ALBERTTI, 2018, p. 102)

Esse véu, que firma o observado, indicando o lugar dos contornos fixa a natureza que se movimenta
numa natureza que permanece; a circunscrigao, com o auxilio desse véu vai se estender a composigao, o
desenho e os contornos se submetem a ela naquilo que o quadro hipostasia, a histéria. Os preceitos da
circunscrigao, da composigao e da recep¢ao da cor podem entio se articular. A pintura se mostra um andlogo
da configuragao da natureza, tratando, em sua composigao, daquele “ processo de pintar pelo qual as partes
das coisas vistas se ajustam a pintura” (Ibid., p. 107), do lugar daquilo que se vé, do seu delineamento, ou
seja, aquilo que se pode apresentar numa histéria a partir de um desenho que circunscreve.

No livro trés Alberti recomenda o oficio, e até mesmo a conduta, do pintor. E nesse momento que vemos
declarada uma das mais marcantes transposi¢des ou assimilagdes em relagao a retdrica, o pintor e o retor
trabalham com a invengao: “E isso que aconselho a todo pintor que se torne intimo dos poetas, dos retéricos
e de outros iguais conhecedores de letras. Eles proporcionarao novas invengdes ou ao menos nos ajudarao
na composicao de uma bela histéria.” (Ibid., p. 130). Esse pintor, que nio se vé longe da invengao do retor
e do poeta, relaciona-se a ela por sua composicio, que ainda que nao seja homologa a disposicao’, a ela
se assemelha e conduz aquilo que se vai dispor no caminho da boa apresentacio da histéria. Aqui esta o
pintor, mestre da circunscri¢ao, que imita a partir desse rudimento a natureza, que conhece as artes liberais

9 Em Cicero o que ocorre com a disposigao ¢é assim descrito: “Depois que se tiver encontrado os argumentos,
disp6-los. Na questao indefinida, a ordenagao deles é quase a mesma que expus a respeito dos lugares; na questao
definida, no entanto, devem ser empregados também aqueles que tratam de comover os dnimos. (...) acomodo
toda a disposigao do discurso a finalidade da questao” (CICERO, 2007, p. 8).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 55



e exercita o engenho. Com essa visada Alberti conseguiu fazer com que as artes designativas pudessem ser
icadas na direcio das artes liberais e sua nogao de circunscri¢io, apresentou os primeiros passos na dire¢ao
do disegno, que seria tao caro a tratadistica artistica do século XVI, que em todos os seus autores, tinham
nas teses de Alberti uma coisa ja suposta.

Esse modo de conceber a importincia do desenho nos faz voltar os olhos para o assim chamado
maneirismo, um momento especifico na histéria em que essa nogao que para além do uso comum, o do
desenho nas artes como proposta figurativa, uniu-se ao radical de designio formando um dos termos mais
carregados na reflexdo das artes e para além dela, deixando o seu aspecto ligado ao imagético para alcar
voos no campo da intelec¢do. Um trago interessante de se notar'’é o deslocamento semantico do termo
Disegno no maneirismo. Isso é evidenciado por uma das mais importantes obras do periodo, as Vidas de
Giorgio Vasari, se observarmos a diferenca de significagiao do termo desenho nas duas edigoes dessa obra,
a transformacdo conceitual fica ainda mais clara.

Giorgio Vasari, célebre pintor nascido em Arezzo e autor de uma sequéncia de biografias, as Vite de’ piu
excellenti architetti, pittori, et scultori..., trouxe ao desenho uma caracterizagao que é mais desenvolvida, em
termos teoréticos, que em Alberti. No seio de uma cultura que acreditou ver seu mais elevado momento, o
que chamamos de alto renascimento, ocorrer décadas antes, o pintor intentou fazer o encoémio dos grandes
artifices, bem como das artes, caracterizando seus agentes e os seus postulados.

No proémio & primeira edi¢do dessas Vite, ele descreve assim a proximidade entre a pintura e a escultura:
“Digo que a escultura e a pintura sao verdadeiras irmas, nascidas de um mesmo pai, que é o desenho, em
um s6 parto e a0 mesmo tempo, de modo que uma nao precede a outra a ndo ser quanto a virtude que as
conduz” (VASARI, 1986, p. 15). Na parte dedicada a pintura, dos trés discursos dedicados s artes, Vasari
vai se mostrar ainda tributédrio dos arranjos de Alberti, condicionando o desenho a nogéo de circunscrigao: “A
pintura é um plano coberto de campos de cores, em superficie de tdbua, muro ou tela, em torno de diversos
lineamentos, os quais por virtude de um bom desenho das linhas geradas circunscrevem a figura.” (Ibid., p.
58). O desenho ocupa tanto o lugar da paternalidade das artes figurativas quanto da circunscrigao das figuras.

Nessa primeira versao, de 1550, o lugar do desenho ainda estd associado ao seu aspecto figurativo e como
tal, uma vez que essas vidas narram uma sequéncia de biografias que apresentam um periodo de grande
florescéncia das artes na Itédlia, é indicado como uma das partes que avancaram nas artes desse pais do
século XVI. “O desenho passou a ser o imitar o que hd de mais belo na natureza em todas as figuras, tanto
esculpidas como pintadas” (VASARI, 1986, p. 539), escreve ele no Proémio a terceira parte das Vidas. Se
observarmos uma passagem do prefécio  segunda versao da obra, de 1568, mais precisamente na primeira
parte sobre a pintura, veremos como o célebre pintor do Domo de Santa Maria del fiore, parece ter assumido
a expansio conceitual em curso: “O desenho, pai das trés de nossas artes (Pintura, escultura e arquitetura),
procedendo a partir do intelecto, encontra em muitas coisas um juizo universal, ele é simile a uma forma
ou ideia de todas as coisas da natureza, a qual ¢ singularissima em suas medidas (...)” (VASARI, 1859, p.
23). Podemos inferir que a partir de meados do século XVI o pensamento artistico se voltou a questdes
que extrapolam o universo do figurativo.

Entre uma versao e outra Vasari deve ter tomado conhecimento dos textos de Anton Francesco Doni, sobre
o desenho, aquilo que depois se tornaria conhecido como Disegrno de Doni, nos anos 1560; nesses textos,
o autor, um florentino vivendo em Veneza, indica o alargamento do termo, que o afasta de sua origem na

10 E nisso acompanho a indicagdo de Robert Willians em seu Art, Theory and Culture in Sixteenth Century, (Cf. p.41).

56 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



circunscrigio: “eu diria que o disegno seja uma industria do intelecto, o ato de colocar em obra seu poder.
O desenho nio é outra coisa que a especulagio divina”. (DONI, 1549, p. 7). Em Doni, o desenho deixa o
campo daimagem e da figura para ser uma espécie de reflexo proporcionado da graga divina. Ainda que haja
algo de vago nessa descrigao, alids os textos de Doni costumam ser bem vagos, devemos notar que o Disegno
deixa de ser algo vinculado a circunscrigao da figura para se tornar uma faculdade do espirito, do intelecto.

O campo da arte passa a ser de algum modo relacionado com o proceder divino. Nas palavras de Joao
Adolfo Hansen: “O disegno ¢, no trocadilho Italiano, segno di Dio, signo de Deus na mente dos homens dos
lugares contrarreformados em que a doutrina catdlica daluz natural da Graga infusa difundida na naturezae
na histéria, (...) orienta a representagio com as analogias de proporcionalidade, de proporgio e de atribuigio
de substéncia divina participada nas linguagens.” (HANSEN, 2019, p. 207). Nas doutrinas artisticas do
século XVI podemos notar, no trato com as artes, algo que indica a preocupagao com uma relagio com o
mundo empirico, o par antitético, sujeito e natureza também comeca a ganhar novos contornos. Na busca
por equacionar de algum modo o espirito e a realidade sensivel, algo que nao se encontra na tratadistica
das artes até entdo, a questdo passa pelos modos de se operar analogicamente com a infinitude das formas,
no sentido de sua apreensao e configuracio.

Isso se d4 no estofo de uma concepgio artistica onde a redefini¢io da arte (e do desenho, seu mais importante
componente) a insere como principio. O artista passa a ser visto como alguém provido de um engenho capaz
delidar com representagdes e sinais que revelam tragos essenciais do mundo. O campo das doutrinas artisticas
extrapola suas indicagdes de ensinar uma arte para se voltar a questdes essencialmente epistemoldgicas,
transferindo, de modo muito claro, principios artisticos a0 campo de principios de pensamento: “Esse desenho
ndo é outra coisa que uma aparente expressao e declara¢io do conceito que existe no animo e daquele que,
de outro modo, é imaginado na mente e fabricado na ideia”” (VASARI, 1859, p. 23).

E como se a propria arte se oferecesse a si mesma como uma espécie de principio capaz de permitir ver
uma ordem reconstitutiva e analdgica das coisas da natureza. No dambito dos tratados das artes, muito do que
antes se apresentava como fator constitutivo de suas préticas passa por uma espécie de revolugio. A arte passa
aser uma espécie de superintendéncia de todos os conhecimentos, nesse sentido surge o clamor no sentido
de que qualquer ordenagio passe a ter uma clara dependéncia em relagao a representagao e seus recursos.
Partimos de um conhecimento prético e preceptivo, andlogo aos exemplos da antiguidade, principalmente
a Ars poética, de Hordcio, que nos leva a um conceito de arte ainda em muito ligado & preceptiva, para
um conhecimento do conhecimento, mais ligado a um conhecimento, digamos, filoséfico, e até mesmo
cientifico, das artes. Nas palavras de Richard Williams: “O artista ‘filoséfico’ entende o seu conhecimento
como que englobando todas as contingéncias, o artista ‘retérico’ considera suas representagdes particulares
como que pressupondo, dependendo e apontando sempre para um conhecimento mais geral” (1997,p.7).

Nesse caminho a nogao cldssica do desenho vai ainda passar por uma série de transformagdes e se
condicionar cada vez mais como possibilidade de conhecimento. O disegno comega a se fundir com anogao
de forma, bem como se comeca a dar a ele a fun¢éo de uma faculdade do espirito ou da mente. Essa uniao
entre desenho e forma, constitui um dos tépicos mais difundidos no periodo, que nos baste a indicagao de
uma passagem de um outro texto célebre da época, o Discorso intorno alle imagini sacre e profane, de Gabriele
Paleotti, dos anos oitenta do século XVI onde a relagao entre eles se apresenta de modo a indicar grande
potencialidade da imaginagao e da associagao ligadas a forma e de sua respectiva indicagao pelo desenho:

Quanto a forma, claro que, sendo a imagem coisa que representa uma espécie jd produzida pela natureza ou pela
arte, consequentemente podendo receber todas as formas que existem e que se veem com os olhos e daquelas
que ainda ndo se veem porque se podem imaginar com a mente, nascendo a forma do conceito interior no autor,
expresso entdo com o desenho exterior. (PALEOTTI, 1582, p. 138).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 57



Esse termo forma, ao relacionar-se com o desenho, nos textos sobre arte do século XVI, se apresenta como
uma imagem interior do artista. Isso mantém uma relagdo muito clara com o pensamento, é como se por um
procedimento andlogo ao da pintura e da escultura, a natureza tornasse as coisas visiveis. Observamos que as
formas, asimagens e o desenho, no decorrer dessas décadas do século XVI, se inserem, como categorias do sensivel.
Em meados do século XVI, o desenho, que na primeira versao das Vidas de Vasari, é principio que irmana as
trés artes sem as transcender como fundamento, passa a ocupar um lugar muito diverso do que ocupava, passa
a ser elemento constitutivo e epitome da teoria das artes e mesmo da possibilidade de representagao em geral.

Outro aspecto que se vé mudar nesse periodo é o lugar da Dottrina, que se via “entretecida com fios
epiditicos, prevalece em Alberti” (KOSSOVITCH, 2009, p. 27), também tem sua caracterizagio alterada
em sua relagido com os objetos quer da arte quer da natureza. Esse termo foi ganhando novos contornos
na tratadistica das artes da Itdlia. J4 em um dos primeiros tratados a colocar uma proposta de histéria da
arte, o termo se encontra presente, Lorenzo Ghiberti (1378 — 1455), em seu Primeiro tratado, texto seminal
paraaliteratura artistica, utiliza o termo num sentido que serd expandido no ambiente “maneirista”: “Pois,
visto que em todas as coisas, principalmente na escultura, existem duas coisas: aquela coisa que assim se
ensina e aquela que se ensina. Assigna-se a coisa proposta, e a demonstragio ¢ esta, explicada pela razao

das doutrinas” (GHIBERTTL, 2000, p. 21).

Essa questdo da Doutrina, fundamental as preceptivas, expande também o seu campo de significagdo e de
uma instituicdo preceptiva passa a ser fulcro e fator de ordenagao da experiéncia nesse momento peculiar no
que se refere as artes e as ciéncias, finais do século XVI e inicio do XVII. Tal periodo é descrito por Robert Klein
como aquele em que “o humanismo termina nas ciéncias, quando o método de investigagao se torna fecundo
por si mesmo, e na arte, quando a execug¢ao , a maniera, se torna valor autébnomo. (KLEIN, 1998, p- 160).

Dois autores desse momento peculiar trouxeram a baila um modo de operar com certos conceitos que
nao deixa de apontar para essa superacio do humanismo e também, ainda que em gérmen, para certas
nogoes que seriam muito caras ao pensamento moderno. Esses autores sao apresentados aqui como sintoma
de uma viragem no modo de se pensar as artes e sua relagio com o mundo e o sujeito e nao como fontes
primdrias dessa viragem. Os dois autores em questio, Gian Paolo Lomazzo (1538 - 1592) e Federico
Zuccaro (1542/43-1609), aprofundaram as indicagdes de uma doutrina tratadistico-retérica e apontaram
para uma espécie de reflexdo que em muito se veria ampliada nos discursos acerca das ciéncias. Mais do
que indicar dois precursores, o interesse nesses autores do final do século XVI e inicio do XVII é o de ver
um novo modo de pensar a rela¢io do homem com a natureza.

Lomazzo, em seu Trattato dellarte de la pittura, de 1584 opera com de um modo que é em muito caro
ao discurso moderno, ou seja, uma ordenagdo das coisas de modo a escapar ao fluxo infinito da ordem
das coisas. Nas palavras do pintor: “Sao dois os modos de proceder ordenadamente em qualquer arte
ou ciéncia, dos quais um se chama ordem da natureza e o outro, ordem da doutrina” (Op. Cit,, p. 13). A
ordem da natureza, partiria do imperfeito e chegando ao perfeito, do particular ao universal. Mas, segundo
ele “nosso intelecto quando comeca sua operacio de entender as coisas particulares comeca a conhecer
tais particulares por sua matéria, por sua forma que sio os primeiros e imediatos principios (...) Esse nio
é somente 0 meu pensamento, mas também dos filésofos, os quais escrevem que se podem provar os
primeiros principios pelos sentidos” (Ibid.). Essa ordem, que parte dos primeiros principios e do universal
na diregdo dos particulares, seria a ordem das doutrinas.

O termo Dottrina vem a suprir uma falta de possibilidade de esgotar as unidades particularizadas no
mundo, este aspecto que traz & doutrina a ligagdo da unidade ordenada de um discurso se vé expandido:

58 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



Nosso intelecto nao deve comegar a entender as coisas com a ordem da natureza, por nao poder compreender
todos os particulares, os quais sdo infinitos, mas deve comegar com a ordem da doutrina, da qual 0 nosso intelecto
é capaz, porque esta ordem procede das coisas universais as particulares, as quais podem ser conhecidas facilmente
por nds, posto que nosso intelecto é dessa natureza que entende propriamente o universal. Sendo ele poténcia
da alma espiritual e porque gozando das coisas universais separadas da matéria o faz de qualquer modo espiritual
por obra do intelecto agente. Por esta razao querendo eu tratar neste livro da arte da pintura, quis seguir a ordem
da doutrina (...) (LOMAZZO, 1968, p. 14)

O aspecto metodoldgico ganha contornos que nao se apresentavam em momentos anteriores do
pensamento artistico. H4 uma determinagao para que encontremos, diante dessa ordem os meios e
os tragos gerais de sua execugao. Aqui, por uma ordem das doutrinas devemos entender um modo de
abordagem do mundo sensivel que a partir de nosso aparato intelectual busca organizar aquilo que se
pode experimentar; infelizmente ndo somos de uma capacidade infinita, se o fossemos, poderfamos
proceder a ordem da natureza.

O que ¢é sintomatico € a clareza que se tem em relagdo a infinitude dos objetos naturais de onde se torna
necessdria uma ordem, e é nesse sentido de ordenagio que se exige que o espirito se apresente. O artista deve
ter em si um tipo de operagao que possa ordenar esses movimentos. Entre os maneiristas a solugao parece
recair, no caso de Lomazzo, em um platonismo, ao passo que Zuccaro apela a nogoes de filosofia escolastica.
Esse apelo a filosofia, que pareceu satisfazer a leitura desses tratados operada por Anthony Blunt (Cf. Artisitic
theory in italy, pp. 139-141). Mas devemos entendé-lo como sintomatico; nao se trata de uma recaida nas
solugdes cléssicas do problema, o que se expressa, nessa fase posterior ao humanismo, é de algum modo a nao
solugao do problema. Os perfis fixos que a cosmologia antiga permitiam apresentar, sejam os cinco corpos
regulares de Platdo ou a hierarquia do cosmos aristotélicos nao dao conta da multiplicidade que se abre nessa
movimentagao: a sensibilidade se vai desenhando como possibilidade cognoscente e ordenadora.

A ordem da doutrina, de Lomazzo, retoma os dizeres de Quintiliano para radicalizar seu uso: “Em
suma a natureza ¢ matéria da doutrina: esta forja, ¢ forjada aquela” (QUINTILIANO, II, xviii''). Para
Lomazzo o papel da doutrina é de se colocar diante da natureza. Se a ordem da natureza poderia ser ligada
a um ordenamento indutivo, a ordem das doutrinas enquanto método seria mais ligada a uma dedugao
de um universal até as singularidades. O espirito deve atuar para conseguir dar conta desse método, pois
o método inverso, ligado ao particulares, traz um problema: “Que fique claro que se nao compreendemos
os particulares nao é por que eles por sua natureza nio sejam inteligiveis, mas isso advém de uma falta
nossa que nio lhes podemos conhecer sua infinita multiplicidade.” (LOMAZZO, 1968, p. 14). A forja da
doutrina deve ordenar os universais para que a dedugao seja possivel.

Estamos diante da possibilidade de constru¢do de um novo conceito de natureza e da busca por uma
legalidade no universo que permita esse voo basilar em uma concepgao dedutiva e doutrinal, pois segundo
o proprio Lomazzo “todas as coisas naturais sao a regra e a medida da maior parte das ciéncias e artes do
mundo” e essas regras devem ser encontradas “por nada mais que uma razio reta e regulada” que atinge
objetos “que sdo feitos por Deus com suma sapiéncia e consequentemente tem em si todas as perfeigoes
possiveis” consequentemente esses objetos “podem ser regra reta também das coisas artificiais (...) pois
por sua regra toma essas coisas naturais.” (LOMAZZO, 1968, p. 19).

Em suaintengdo de dar uma exposi¢ao sistemadtica, ou melhor, doutrinal, da pintura, questdes voltadas
as ciéncias e a filosofia, seriam uma dimenséao desse processo que podemos chamar de racionalizagao.

11 Utilizo aqui a tradugao de Yuri Ulbricht, contida em sua dissertagao Textos antigos sobre a pintura e a escultura, p.
245).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 59



Demonstrar a ordem da doutrina é demonstrar a propria possibilidade sistematiza¢ao da arte da pintura;
0 que ndo apenas enobreceria essa arte mas também permitiria que se vislumbrasse algo que é essencial
a arte da pintura e ao conhecimento como um todo, a possibilidade de articulagdo entre diferentes
sistemas e apresentagdes. Radicalizando esse espirito de ordem, em um outro trabalho de sua lavra,
posterior ao Trattato, chamado Idea del tempio dela pittura (Ideia do templo da pintura) o milanés vai
utilizar-se de uma metdfora arquitetdnica para aclarar a prépria nogao de uma ordem que se basearia
na integridade estrutural da arte:

Assim como o mundo é regido e governado por sete planetas, como se fossem sete colunas, que, apreendendo
suas luzes da luz primordial, Deus, em seguida a transmitem para baixo separadamente, beneficiando todas as
coisas criadas, também serd este meu templo da pintura sustentado e regido por sete governantes em forma de
sete colunas. (...) (LOMAZZO, 1590, p 34/Toledo, 2017, p. 244'2)

Arelagdo com os planetas nada tem de césmica, ou de apelo cosmoldgico, os sete governantes, Michelangelo,
Gaudenzio Ferrari, Polidoro da Caravaggio, Leonardo, Rafael, Mantegna e Ticiano, inserem a estrutura
desse templo'® “Numa construgiao complexa, em que também a medicina e a psicologia humoral, a fisica
dos elementos e a fisiognomia, [nela] Lomazzo expde o mecanismo da influéncia astral sobre o aspecto o
caréter e os gostos dos individuos.” (KLEIN, 1998, p. 155). Isso explicaria algo que nio seria um problema
tedrico da tratadistica humanista, a diferenca entre os artistas. A teoria de Lomazzo, “é muito menos
astrologica do que madgica, no sentido restrito da palavra; pois era nos livros de magia natural, e apenas
neles, que se encontrava uma psicologia diferencial baseada numa tipologia planetdria e aplicada a poténcia
da alma para agir sobre o mundo fisico. “ (Ibid.).

A préprianogao de um tempo da pintura, erigido sobre o engenho imaginativo e ordenador nos mostra que
aordem da doutrina pode elevar-se para além da prépria forja da natureza e se vé como que emulando com
a prépria natureza, nao no sentido de uma representagao visual, mas de um apelo a capacidade imaginativa
dos homens. A sua teoria deveria dar conta dos diferentes modos de se exercer a pintura e dos diferentes
resultados de uma doutrina que se pretenderia unitdria. A sobreposigao de teorias e ciéncias parece apontar
para uma tentativa de se articular a centralidade da arte como produtora de significados e da capacidade
humana de gerar essas produ¢des que dariam uma apresentacao sensivel deles. Na inten¢ao de se colocar
a pintura em um patamar elevado hé de intentar um conhecimento cientifico, seja ele qual for'*. Trata-se
de entender a maneira como um cosmos, como algo que se possa dizer que é possivel uma esquematizagao.

12 Utilizo aqui da tradugao parcial apresentada como anexo a dissertagao de mestrado de Gabriela Paiva Toledo
intitulada Idea del tempio della pittura (1590) de Giovanni Paolo Lomazzo: estudo critico da obra e tradugio
parcial comentada (Unicamp, 2017).

13 “Em seguida, organizei-os em uma disposigao circular, ocupando o lugar das colunas do templo, equidistantes entre si
sobre seus respectivos pedestais, e sobre elas estao a arquitrave, o friso e a cornija, também em forma circular, e sobre
estes estd a cupula, que termina em uma lanterna com sete aberturas, da qual descende uma luz esplendorosa que
ilumina uniformemente todo o templo. Este é circundado por sete paredes que envolvem igualmente todo o entorno
dos governantes e que terminam na ctipula, na abertura dalanterna”. (LOMAZZO, 1590, p 34 / Toledo, 2017, p.244).

14 Esse tipo de construgao fica muito clara no capitulo XXVI do Idea del tempio dela pittura, “Do modo de conhecer
e construir as proporgdes conforme a beleza” incluido como anexo ao Idea, de Panofsky. Esse capitulo insere a
astrologia no centro de sua argumentagio, destaquemos a seguinte passagem: “Vemos assim que a beleza depende
principalmente dessas qualidades ativas e passivas: ela deve ser expressa na obra com as propor¢des e os membros
que sdo imagem natural da alma, cuja matéria teria sido preparada por saturno para a gravidade, por Jupiter para
a magnificéncia e a alegria, por Marte para a coragem e a forga, pelo Sol para a magnanimidade e a nobreza, por
Vénus para o prazer, por Merctrio para a inteligéncia e a perspicécia, e pela lua para a cleméncia” (LOMAZZO,
1590, p. 75/ Panofsky 2000, p. 136).

60 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



Esse apelo ordenador é também mais sintoma do que um estado da arte. O compromisso direto e feliz entre
o sujeito e o objeto vé-se avariado e, nos dizeres de Panofsky, “o espirito do artista — em face dessa situacao de
liberdade e, portanto, também de incerteza que marca a evolugao da segunda metade do século XVI - comeca
a experimentar, em presenca da realidade, um sentimento misto de soberania e precariedade.” (Ibid., p. 79).

Nessa organizagdo arquitetonica permeada por uma série de conhecimentos disponiveis um outro
aspecto constitutivo nos deve chamar a atengao, os dois extremos comunicantes: a forma seria a lanterna
que ilumina o templo todo, “mais acima, no préprio teto, estardo as sete partes da forma, que se estendem
até a abertura dalanterna, de onde descende a luz que ilumina todo o templo.” (LOMAZZO, apud PAIVA,
2017, p.277). No outro extremo, estaria a Euritmia: “devemos saber que o fundamento de tudo, ou seja, das
partes principais e de seus géneros, que é a base que dd estabilidade a tudo e onde toda a beleza tem origem,
corresponde ao que os gregos chamavam de euritmia, e que nés chamamos de desenho.” (Ibid., p. 248).

Esses dois tragos a Forma e a Euritmia, se colocam nos extremos do templo e se determinam mutuamente,
aforma que se eleva ao alto'® depende das fundagdes do desenho para que se possa erigir sua base e aquilo
sobre o que ela ird poder projetar sua luz. O desenho, que na terminologia de Lomazzo nao é estético, ele
é ritmo e harmonia, permanecendo sob todas as manifestagdes iluminadas pela forma e apresentada sob
vigilantes governantes. Essa uniao entre desenho e forma, constitui um dos tépicos mais difundidos no
periodo. Essanog¢ao de um conceito interior, algo que antecede a qualquer manifestagao sensivel da forma,
vai, décadas depois, ganhar um contorno muito peculiar.

Federico Zuccaro em seu L'idea, insere na nogao de Disegno interno algo que parece indicar a amplidao
que se pode dar aos produtos e processos do intelecto humano:

Entendo por desenho interno o conceito formado em nosso espirito para poder conhecer qualquer coisa e agir
exteriormente conforme a ela. (...) Certamente que pelo nome disegno interno entendo nao apenas o conceito
interno formado no espirito do pintor, mas também o conceito formado por qualquer entendimento; é para maior
clareza que defini assim de inicio o desenho interior, caso se queira definir melhor esse nome, diremos que ele é o
conceito ou a ideia que, para conhecer ou fazer, em qualquer um se forma. (ZUCCARO, 1961, p. 153)

Esse desenho interno, a forma, ou ainda aideia'é, precede a execugao artistica, anterior a qualquer sorte de
representagao se apresenta como uma espécie de modelo interior no intelecto. Ele nio se relaciona apenas
ao fazer artistico mas com os modos de conhecer. Ele passa a ser “a representagao tal como se encontra no
préprio homem” (PANOFSKY, 2000, p. 85). Essas representagdes sao de cardter multiplo e ndo estético.
“Ao homem se oferece uma diversidade de representacoes que se sio correspondentes a diversidade dos
objetos que ele representa” (ZUCCARO, 1961, p. 198). Zuccaro compara esse desenho interno aum chefe
de Estado (Retor, Governador ou principe), que por sobre o espirito e os sentidos, “serve-se deles como
de sua propriedade e sem limitagao” (Ibid, p. 276).

Essa problematizacio se insere em um movimento onde o proprio conhecimento da natureza se coloca
numa chave que o relaciona diretamente com uma imagem de mundo onde, nos dizeres de Cassirer, “o
conhecimento da natureza nao s6 conduz ao mundo dos objetos, mas também se converte para o espirito
como meio pelo qual ele pode levar a cabo seu préprio conhecimento” (CASSIRER, 2002, p. 54). Tanto
a doutrina de Lomazzo, quanto a nogao de um Disegno para Zuccaro, nos apresentam a possibilidade de

1S5 “Resta a segunda parte da pratica da pintura e ltima de todas as sete, que é a forma, colocada por nds no teto
do templo”

16 “Esse desenho interior nao ¢ senio uma forma ou uma ideia que reside em nosso espirito e que designa, com
explicita clareza, as coisas que este se representa” (ZUCCARO, 1961, p. 151).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 61



algum modo de entrada no infinito das manifestagoes sensiveis. Nessas nogdes o que se apresenta é também
a determinacio de uma relagao possivel entre o sujeito e o mundo.

Um termo que se insere nessa relagio com o mundo moderno, mas anterior a qualquer arranjo que se
apresente como subjetividade, é juizo, descrito por Zuccaro do seguinte modo:

O espirito formativo € o juizo, e como juizo forma, compreende, entende todas as gragas, toda a disposicio e
razdo das coisas. (...) Este juizo humano, e o préprio intelecto, se adquire pouco a pouco com longo estudo,
experiéncia e fadiga, como qualquer um pode conhecer e saber. Assim se vai refinando e clarificando a inteligéncia
do intelecto; o intelecto, porém ¢ virio, vao e imperfeito segundo a disposi¢ao e apreensio, boa ou m4, que ele
possua. (ZUCCARYI, 1961, p. 223).

O modo como se passa para a relagdo ativa com as coisas é o modo de se relacionar com o desenho
interno, ou seja, qualquer coisa no campo da intelec¢io e da prépria intengao, e o desenho externo deve
ser pensado como espécie de ordem manifesta ou arranjo. O autor define o desenho externo nos seguintes
termos: “aquilo que aparece circunscrito de forma, mas sem substancia” (ZUCCARO, 1961, p. 222). Esse
espirito formativo, que coloca em agio a pandplia do intelecto deve se colocar diante das coisas e dos corpos
para entender sua ordem e concepgoes possiveis. Ele é poténcia espiritual formada pelo intento de isolar
a forma da substéncia; trata-se da busca pelo arranjo e pela potencialidade daquilo que a experiéncia nos
apresenta. O ato de julgar seria um ato mediador entre o desenho interno e externo:

O corpo ¢ a substéincia efetiva, ou seja, a operagio artificial aparente que é abarcada pelos sentidos, tecida pelo
intelecto e por ele operada. Mas este corpo do desenho externo ativo e formativo pratico — que faz em toda agao
um juizo especifico, e como um menino pequeno cresce pouco a pouco com o leite da experiéncia e da pratica, ele
se torna mestre e douto — é aquele que guia a mio, conhece a ordem, confirma a regra e a razao de todas as coisas,
portanto aceita uma e refuta outra coisa. (ZUCCARO, 1961, p. 223).

Esse juizo que se forma é reacio imediata ao percebido, ele pertence a um dominio intermedidrio entre
o intelectual e o sensitivo. Ha nele uma tendéncia a relacionar um desenho particular sensivel a forma
inteligivel. Nao se trata de uma dedugao doutrinal, de uma “proposi¢ao deduzida de outras proposigoes”
(KLEIN, 1998, p. 333), mas de um poder de distinguir que se localiza entre o sensivel e o intelectivo, sua
agdo comega onde nao é possivel uma dedugao diante de um ato da sensibilidade. Esse juizo nao se liga a
preceitos abstratos, mas é carregado de uma ambiguidade que nao se pretende resolver num lugar onde
se interpenetram a estrita assimilagdo com o intelecto puro e o ndo menos estrito apego ao particular
efetivado no mundo da experiéncia. Ainda que o juizo seja racionalizivel “No sentido de que se pode
explicitd-la em razdes” (KLEIN, 1998, p. 333), ele ndo é um movimento uniforme e estd na base das artes
e da compreensiao do mundo. Ele é algo que se dirige a conceptualizagio do mundo e, como todas as
agoes da alma humana sao guiadas pelo disegno, os conceitos que extraimos dos sentidos externos nao sao
inatos, sio movimento, um conceito de conceitos, o disegno, enquanto é também resultado, é a fonte de
todo conhecimento e de todas as ciéncias.

No esforgo que se dirige ao singular, ao concreto e ao fético, estaria, sintomaticamente, o Disegno de
Zuccaro, que em seus discursos na Academia do desenho em Roma, décadas antes do tratado em questao
o definia como “Forma expressa de todas as formas inteligiveis e sensiveis, que d4 luz ao intelecto e vida
as operagdes praticas.” (ZUCCARO, 1961, p. 85). Nesse caminho o autor terd de enfatizar a dependéncia
do intelecto em relagdo aos sentidos, nesse sentido, nossa “alma se assemelha a um amplo e polido quadro
que os pintores preparam para receber todas aquelas figuras que eles pintarao, mas de si mesma, a alma
nio retém nenhuma forma ou sombra (...) Dai a necessidade de nossa alma em relagio aos sentidos para
formar o seu desenho interno” (ZUCCARO, 1961, p. 172).

62 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



H4 uma clara dependéncia em suas linhas de todas as fun¢oes intelectivas com as sensagoes. O particular
ganha novas possibilidades de observagio. Ao elevar o desenho a principio fundamental, ou mesmo, a
causa de todo o pensamento humano ele al¢a as artes a um estatuto muito elevado. Tudo, de algum modo
se ligaria a essa nogao de desenho, inclusive a filosofia:

Filosofia em particular é toda especulagio mental (...) se a queremos entender e compreender corretamente
evitando muitas palavras e disputas supérfluas, encontraremos como sua substancia intelectiva e discursiva ser
uma especulacio ideal de conceito, de forma, de ordem e de razao de qualquer propdsito para o qual a filosofia e
o filosofar é um desenho e desenhar metaférico no espirito (ZUCCARO, 1961, p. 280).

O desenho se insere como processo, nio apenas como imagem de um mundo designado, mas como
procedimento fundamental do espirito que se dd entre a percepg¢ao sensivel e a cognicdo. A generalizagao
que nos leva a pensar em espécies e conceitos é procedimento relacionado ao desenho, ha um trajeto que
leva a um refinamento.

Essa problematizagio se insere em um movimento onde o préprio conhecimento da natureza se coloca
numa chave que o relaciona diretamente com uma imagem de mundo onde, nos dizeres de Cassirer, “o
conhecimento da natureza nao s6 conduz ao mundo dos objetos, mas também se converte para o espirito
como meio pelo qual ele pode levar a cabo seu préprio conhecimento” (CASSIRER, 2002, p. 54). Nio se
trata de pensar apenas um mundo designado, ou desenhado; tanto a doutrina de Lomazzo quanto a nogao
de um Disegno para Zuccaro, nos apresentam a possibilidade de algum modo de entrada no infinito. Nessas
nogoes o que se apresenta é também a determinacido de uma relagdo possivel entre o sujeito e o mundo.

REFERENCIAS
ALBERT], L. B. (2014) Da pintura. Trad. A. da Silveira Mendonga. Campinas: Unicamp.
ARISTOTELES. Retérica. (2015) Trad. Manuel Alexandre de Aratijo. Sao Paulo: Folha de Sao Paulo.
BAXANDALL, M. (1971) Giotto and the orators. Oxford: University Press.

. (2018) Giotto ¢ os oradores. Trad. Fabio Larsson. Sio Paulo: Edusp, 2018.
BELLORI, G. P. (2009) Le vite de’ pittori escultori e architetti moderni, 2v.. Turim: Einaudi,.
BLUNT, A. (1973) Artistic Theory in Italy 1400-1600. Oxford: University Press.
CASSIRER, E. (2002) La filosofia de la ilustracion. Mexico: Fondo de Cultura Econémica.
CELLINYI, B. (1927) I Trattati dell'oreficeria e della scultura. Milao: Ulrico Hoepli.
CICERO. (2017) Partigdes oratérias. Trad. Angélica Chiappetta.

DONI, A. F. (1549) Disegno del Doni: Partito in piu ragionamenti, ne quali si tratta della scoltura et pittvra.
Veneza: Gabriel G. di Ferrai.

EHRARD, J. (1994) L'idec de nature em France dans la pemiére moitié du XVIII siécle. Paris: Albin Michel.

GHIBERT], L. (2000) Primeiro Discurso. Trad. L. A. Bagolin. Cadernos de Tradugio, n. 6, DF/USP.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 51-64, dezembro de 2023. 63



HANSEN, J. A. (2006) Alegoria, construgdo e interpretacdo da metdfora. Sao Paulo: Hedra.
.(2019) Agudezas seiscentistas e outros ensaios. Sio Paulo: Edusp.
HOCKE, G. R. (2005) Maneirismo: o mundo como labirinto. Trad. Raphael Mahl. Sio Paulo: Perspectiva.
LOMAZZO, G.P. (1968) Trattato dellarte de la Pittura. Hildestein: Omls Verlag.
. (1590) Idea del Tempio dela pittura. Milao: Intituto dele Scienze.
MONZANI, L. R. (1995) Desejo e prazer na idade moderna. Campinas: Unicamp.

PAIVA, G.T. (2017). Idea del tempio della pittura (1590) de Giovanni Paolo Lomazzo: estudo critico da obra
e tradugdo parcial comentada. Dissertacdo de mestrado. Campinas: Unicamp.

PALEOTTL. (1582) Discorso intorno alle imagini sacre e profane. Florenca: Fondazione Memofonte onlus.
PANOFSKY, E. (2001) A perspectiva como forma simbdlica. Trad. Elisabete Nunes. Lisboa: Edi¢es 70.

. (2000). Idea: a evolugdo do conceito de belo. Sio Paulo: Martins Fontes.
ULBRICHT, Y. (2016) Textos antigos sobre a pintura e a escultura. Dissertacao de Mestrado. Sio Paulo: USP.
VASAR], G. (1986) Le vite de’ piu eccellenti aschitetti, pittori et scultori italiani: Milao: Einaudi.

. (1859) Levite de’ piu eccellenti aschitetti, pittori et scultori italiani da Cimabue, insino a’ tempi nostri.
Népoles: Francesco Romano.

VIEIRA, Pe. A. (2014) Profética, V.1. Histéria do futuro. Sao Paulo: Loyola.
WILLIAMS, R. (1997) Art, Theory and culture in sixteenth century Italy. Cambridge: University Press.

WINCKELMANN, J. J. (1995) Gedancken iiber die Nachahmung der Griechischen Wercke in der Malerey
und Bildhauer Kunst. Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag.

.(2009) Geschichte der Kunst des Alterthums — Erste Auflage Dresden 1764 — Zweite Auflage Wien
1776. Berlin: Philipp von Zabern.

. (2002) Kleine SchriftenVorreden, Entwiirfe. Berlin: Walter de Gruyter.
. (2010) Monumenti antichi inedita. Berlin: Philipp von Zabern.

ZUCCARO, F. (1961) Scritti d'arte. Florenca: Leo S. Olschki.

64 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 51-64, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Atividade, pulsao e corpo em Freud:
uma analise a luz de Marx e Fichte

Ana Carolina Soliva Soria’
Universidade Federal de Sao Carlos — UFSCar, Sao Paulo, Brasil

Resumo: O presente estudo investiga, a luz de um debate travado por autores pds-kantianos, a concepgao de
atividade em Sigmund Freud. Para isso, mobilizamos dois autores, Fichte e Marx, no didlogo com o psicanalista
e delimitamos, ainda que de modo nédo exaustivo, o lugar de Freud na construcdo de um conceito crucial para a
Historia da Filosofia deste periodo.

Palavras-chave: Freud; atividade; pulsao; corpo; Fichte; Marx.

Abstract: The present study investigates, in light of a debate carried out by post-Kantian authors, Sigmund Freud’s
conception of activity. In order to do so, we engage in a dialogue between the psychoanalyst and two authors, Fichte
and Marx, and delimit, albeit not exhaustively, Freud’s place in the construction of a crucial concept for the History
of Philosophy during this period.

Key-words: Freud; activity; drive; body; Fichte; Marx.

Apesar de Freud ter recusado a designagao de “filésofo”, e colocar a psicanalise do lado das ciéncias da
natureza (ASSOUN, 1978, p. 23), sabemos que sua obra foi ndo s6 examinada em relagio a autores da
histéria da filosofia, quanto as contribui¢des que deu a essa disciplina ou que dela recebeu, mas também
ela propria foi tomada como objeto de exame filoséfico, tendo em vista a operacionalidade dos conceitos
no interior de sua obra. Um dos maiores nomes a percorrer a construcido do discurso freudiano foi, sem
duvida, Luiz Roberto Monzani. Sua maneira de trabalhar os textos do psicanalista austriaco contribuiu para
aformacao de geragoes de pesquisadores na drea. O modo coerente de trabalhar com a obra freudiana foi
explicitado nao apenas em artigos e capitulos publicados, mas também na introdugao de seu livro Freud,
o movimento de um pensamento. Segundo suas palavras:

Tentaremos ler e discutir a Psicandlise freudiana enquanto discurso teérico e, deste ponto de vista, como
notou Ricoeur, duas abordagens sao possiveis. Pode-se tentar realizar uma leitura dessa obra ou entio uma
interpretagdo filoséfica. A interpretagao filoséfica é um trabalho que pensa a obra de Freud num contexto e
numa problemdtica que o fildsofo acredita pertinente. A leitura de Freud, por outro lado, é um trabalho de
andlise das ideias, e ela nao coloca problemas diferentes daqueles que aparecem no exame das obras de Kant
ou Bonald, por exemplo. Ela exibe as mesmas questdes e pode chegar aos mesmos resultados a que chegam
as leituras nesse campo. Nesse sentido, uma leitura de Freud seria a tentativa de reconstru¢do do movimento

1 Professora associada pela UFSCar, autora de Do individuo & cultura: um estudo sobre Freud. (Paco Editorial,
2011) e autora e organizadora: Soria, A.C. S.; Namba, J. Cem anos de Além do principio do prazer. (Alameda,
2023).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.90562 65



de seu pensamento. Reconstrugio que nao coincidiria necessariamente com uma repeti¢ao pura do autor em
questdo, mas que procuraria explicitar as articulagdes que comandam a estrutura da obra. Desse modo, afirma
Ricoeur, uma leitura de Freud pode pretender o mesmo grau de objetividade que foi atingido, por exemplo,
pela histéria da filosofia. (MONZANI, 1989, p. 21)

A questao que gostariamos de tratar no presente estudo diz respeito ao fato, exposto acima, de que problemas
sobre os quais Freud se debrucou nio sdo diferentes dos examinados por Kant e outros autores da filosofia,
mais especificamente, os que sucederam a este ltimo. Certamente, o tratamento de uma questao comum
a outros autores nao significa encontrar uma solugao semelhante as anteriormente dadas — ao contrario:
trata-se, neste estudo, de expor a especificidade do psicanalista frente as respostas de seus predecessores. E
a qual questao nos referimos: como algo de fundo obscuro, incognoscivel, fora da nossa percepgao sensivel
pode estar na base de nossa experiéncia, de nosso conhecimento e de nosso agir? Um fantasma que rondou
a filosofia nas décadas proximas a Freud terd de ser posto as claras, a saber: a coisa-em-si.

1. Fantasia, realidade e atividade pulsional

Para desenhar a questao tal como aparece no psicanalista austriaco, retomemos o que Monzani apresenta
no primeiro capitulo de Freud. Com o abandono da teoria da sedugio, em 1897, “trés nogdes-chaves”
vao se articular no discurso freudiano, a saber, “1) a sexualidade infantil; 2) o complexo de Edipo; e
3) o papel preponderante da fantasia como fator etioldgico na formagao das neuroses” (MONZANI,
1989, p. 28); nogdes que sdo fundamentais para a constitui¢ao da psicanélise e que estdo igualmente
implicadas em seu nascimento. Nas cartas que Freud endereca a Fliess, em 1897, sobretudo entre
setembro e outubro, a defesa da efetividade da cena de seducdo narrada por seus pacientes ja nao é
mais apresentada. Em todas as andlises empreendidas, incluindo a do préprio psicanalista, uma figura
desponta como perversa e central na cena de seducio: “a surpresa de que em todos os casos o pai haveria
de ser acusado de perverso, sem excluir o meu préprio pai” (FREUD, 1999a, p. 283 [referimo-nos a carta
de 21 de setembro de 1897]). Com a supressdo da efetividade atribuida a cena de sedugdo, uma nova
concepgao ganha relevo e importancia no nascimento da psicandlise: a fantasia. A esse respeito, Monzani
(1989, p. 42) afirma que “das trés nogdes-chaves, através das quais a Psicanalise ter-se-ia estruturado,
sem duvida a nogao de fantasia é a mais importante, pois ¢ ela que vird a substituir a teoria da sedu¢io’.
A partir de entdo, o psiquismo passard a ser visto segundo uma realidade prépria, denominada realidade
psiquica, que produz seus efeitos na forma de sintomas, atos falhos, chistes, sonhos e outras atividades
psiquicas analisadas por Freud.

Um novo caminho de investigacio se descortina para o psicanalista. Do fundo do inconsciente brotam
impulsos cuja fonte, enraizada no corpo, jamais se torna representavel psiquicamente, e cujo objeto é
determinado pela satisfacio desses impulsos. Para as pulsdes de autoconservagio, podemos afirmar que
esses objetos sdo modelados pela satisfagio das necessidades de manutengao da vida - satisfagio da fome,
sede, excrecdo etc.; contudo, o objeto da satisfacao dos impulsos sexuais é completamente aberto, ndo se
reduzindo as necessidades fisioldgicas. A propria constituigao psiquica, com sua divisdo em instancias,
com processos econdmicos e dinimicos que determinam o julgamento do que é real ou irreal em nossas
experiéncias, passara pela circulagio pulsional (SORIA, 2012, p. 58-60) e, novamente, recaimos na
questao da fantasia: seria a constitui¢ao dos objetos com os quais o sujeito se relaciona, o julgamento de
sua realidade, meros produtos de uma atividade subjetiva — a circulagio da pulsao no psiquismo? Ja em
1897, Freud havia anunciado que “no inconsciente nao existe um signo de realidade, de modo nao se pode
distinguir a verdade da ficgao investida com afeto” (FREUD, 1999a, p. 284).

66 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.



A supressao do evento real, materialmente fundamentado, da sedugao e a centralidade atribuida ao
conceito de fantasia trazem, contudo, uma complicagdo para dentro da recém-criada ciéncia psicanalitica
— complicagao sobre a qual Freud ird se debrugar durante décadas. Nas palavras de Monzani:

E evidente também que a teoria da fantasia Ihe causa embarago. A razio disso tudo, nos parece, deve ser buscada
na teoria freudiana da sexualidade. Assumir a teoria da fantasia significava assumir que a pulsao sexual produz, por
si mesma, seus objetos [ ...]. Mas isso significa destruir totalmente a teoria da sexualidade elaborada por Freud, que
tem como um de seus pilares basicos a ideia de uma total separagio entre pulsio e o objeto de pulsao.

[...] Nao é dificil perceber que, por tras do par conceitual sedugio/fantasia, o que estd em jogo é o problema
externo/interno. (MONZANI, 1991, p. 100)

Ora, arecusa da teoria da sedugao é também a recusa de que algo externo ands produza em nds, de modo
puramente mecénico, objetos. Por outro lado, assumir que a atividade subjetiva, interna, esteja na origem
dos objetos traz impasses tedricos a psicanélise dificeis de serem levados até suas ultimas consequéncias,
a exemplo do que expde acima Monzani. Esse impasse é também afirmado na 232 das Conferéncias de
introdugdo a psicandlise: “Se as vivéncias infantis extraidas pela analise fossem todas as vezes reais, terfamos
a sensagao de nos mover em solo seguro, se elas fossem com regularidade falsificadas, se se revelassem
invengdes, as fantasias dos enfermos, teriamos de deixar este solo inconstante e por-nos a salvo em outro.”
(FREUD, 1999d, p. 381-82)

Em vérias ocasioes de sua obra, Freud faz referéncia a um limite do conhecimento em relacio ao fundamento
da representacao psiquica. Nos ensaios metapsicolégicos (1915), afirma que a fonte da pulsio est4 fora
do psiquismo, a saber: em processos quimicos e mecinicos do corpo, e que a psicandlise se restringe a
investigacdo da representacao psiquica (Cf. FREUD, 1999, p. 215-16). A questdo a qual nos referimos
é, desse ponto de vista, insoluvel. Em A interpretagdo dos sonhos (1900), escreve que “O inconsciente é o
psiquico propriamente real, em sua natureza interna é-nos tao desconhecido quanto o real do mundo exterior,
e é-nos dado pelos dados da consciéncia de modo tao incompleto como o é o mundo exterior pelas indicagoes
de nossos 6rgdos dos sentidos” (FREUD, 1999Db, p. 618. Grifo do autor). O tnico farol a iluminar esse real
desconhecido, ainda que apenas mediante interpretaco, é a consciéncia. Em Além do principio do prazer
(1920), afirma que é apenas mediante a “capacidade interpretativa da consciéncia” que se pode “operar
continuamente com um grande X (mit einem groPen X)”, sem a qual nio seria possivel tangenciar esse
desconhecido do inconsciente. (FREUD, 1999, p. 31)

A questdo acima enunciada nos permite afirmar que, se Freud pensava a psicanélise como cientista, e
ndo como filésofo, ndo pode prescindir de abordar problemas caros a filosofia, em especial, 4 filosofia
kantiana. Referimo-nos a coisa-em-si e a constitui¢ao subjetiva da objetividade. Nao foi sem razdo que
Assoun afirmou que:

uma das tltimas linhas escritas pela mao de Freud indica sua preocupagao em situar-se relativamente a concep¢ao
kantiana de subjetividade. Com efeito, em 22 de agosto de 1938, escreve: “A extensdo (Raumlichkeit) pode ser a
projegio da extensio do aparelho psiquico”. O espago seria, assim, constituido por proje¢ao do aparelho psiquico,
sendo uma dependéncia e uma derivagiao materializada dele. Freud acrescenta que nenhuma outra hipétese é
verossimil. [...] Correlativamente, porém, 2 tomada de posi¢do sobre A estética transcendental, a concepgio kantiana
central da subjetividade é abordada através do tema do fendmeno e da coisa em si. Este é um tema caro a Freud
[...]. (1978, p. 167-168)

Ainda sobre a relagiao do pensamento freudiano com a filosofia de Kant, lemos em O inconsciente:

A suposigao psicanalitica da atividade animica inconsciente nos parece, por um lado, um desenvolvimento
ulterior do animismo primitivo, que em tudo nos fazia ver imagens fiéis de nossa consciéncia, e por outro lado, o
prosseguimento da retificagao, empreendida por Kant, de nosso modo de conceber a percepgio externa. Assim

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 65-74, dezembro de 2023. 67



como Kant nos alertou para nao ignorar o condicionamento subjetivo de nossa percep¢ao e nao tomd-la como
idéntica ao percebido incognoscivel, a psicanélise adverte para nao se colocar a percepgio pela consciéncia no
lugar do processo psiquico inconsciente, que é o objeto desta percepgao. Tal como o fisico, também o psiquico nao
precisa, na realidade, ser como nos aparece. Mas teremos a satisfagao de verificar que a retificagao da percepgao
interna nao apresenta dificuldade tao grande como a da externa, que o objeto interno é menos incognoscivel que
o mundo exterior. (FREUD, 2010, p. 107-08)

Assim como foi essencial a separa¢do entre fendmeno e coisa-em-si empreendida por Kant em relagdo a
percepgao externa, para a psicandlise nao se avanga em nada na compreensao dos fenémenos psiquicos sem
aseparacao do que Freud denominou, em A interpretagio dos sonhos, de conteudo latente e manifesto. Esta
separagdo figura ja no inicio da exposi¢ao da obra de 1900: sem ela, ndo é possivel compreender a prépria
ideia de interpretar. O psiquico propriamente real nao pode ser alcangado diretamente pela consciéncia;
contudo, ndo podemos falar em um embacamento total: Freud admite a possibilidade de conhecé-lo,
mesmo que indiretamente, por suposi¢des, inferéncias. A opacidade do inconsciente pode ser vencida
por um procedimento interpretativo.

A essa questdo, acrescenta-se o fato de, em Pulsdes e destinos da pulsdo, Freud afirmar que “Toda pulsao é
um fragmento de atividade (Jeder Trieb ist ein Stiick Aktivitit); quando negligentemente se fala de pulsdes
passivas, ndo se pode ter outra coisa em mente que pulsdes com uma meta passiva” (FREUD, 1999c, p.
214). Um sonho sempre apresenta uma agio; nosso psiquismo é construido e preenchido pela circulagio
pulsional; os objetos de prazer sao forjados por essa circulagao. Seriam nossas percepgoes internas e externas
construtos subjetivos? Sendo a pulsao sempre atividade e nossa percepgao consciente sujeita a sua pressao,
0 que nos garante que tais percep¢des (ndo apenas internas, mas também externas) nao sejam nada além de
frutos dessa atividade? Antes de continuarmos a andlise desse “tema caro a Freud”, para usarmos as palavras
de Assoun, gostarfamos de apresentar algumas reflexoes sobre dois autores pos-kantianos que trataram do
problema do fenémeno e da coisa-em-si e sua relagao com a atividade, que, por sua vez, pode nos auxiliar
a entender a especificidade de Freud ao se posicionar sobre essa questao. Referimo-nos a Fichte e Marx.

2. A atividade e o problema fenémeno/coisa-em-si

A receptividade kantiana foi bastante debatida nos autores pés-kantianos. Para Jacobi, s6 hd sentido em
falar em sensibilidade se hd um objeto externo que afete essa sensibilidade para a produ¢io do fendémeno.
Esse objeto seria a coisa-em-si, causa de nossas representagdes. Por essa razao, Jacobi rejeita o projeto
racional kantiano para afirmar a fé. Contudo, tal como notou Schulze, estando esse objeto fora de nossa
sensibilidade, a ele ndo poderiam ser aplicadas as categorias de causalidade e realidade. Sua conclusao é que
“éincorreto e falso” o principio kantiano de que “todo o conhecimento comegca com a atividade de objetos
sobre nossa mente” (VAIHINGER, 1976 apud CACCIOLA, 2007, p. 138). Fichte levard essa questio
as ultimas consequéncias e realizard, em sua filosofia, a “exorcizacio da coisa-em-si” (FAUSTO, 2002, p.
110). Segundo Torres Filho, Fichte “¢ um dos mais resolutos e consequentes adversérios pés-kantianos
da coisa-em-si” (TORRES FILHO, 1975, p. 84 apud Cacciola, 2007, 138).

Em Resenha de Enesidemo, Fichte afirma que o principio da consciéncia, “enquanto primeiro principio
de toda a filosofia, conduz a suposi¢io de que hd um conceito ainda mais elevado que o da representagao
para toda a filosofia e ndo s6 para a teérica” (FICHTE, 1982, p. 61). Enquanto os fildsofos se debrugam
sobre a questdo tedrica de se a representagio pode se distinguir do sujeito e do objeto, a0 mesmo tempo
em que se remete a ambos, encerram o conhecimento em uma teoria da representagio, deixando a matéria
do fenémeno sem resposta. A coisa-em-si vem para tapar a lacuna teérica desta matéria. Uma teoria da
faculdade representativa ndo pode ser, portanto, a primeira. Isto porque esse principio da consciéncia

68 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.



nao pode ser tomado como ponto de partida incondicionado, ja que estd sujeito as leis da consciéncia do
objeto. Na prépria consciéncia deve haver algo anterior, mais original, que ele denomina agdo produtora.
Ou melhor, a consciéncia é, primeiramente, atividade. Escreve Hartmann:

Deste modo, o centro de gravidade da filosofia tedrica desloca-se para a pratica. S6 esta pode proporcionar o primeiro
principio supremo. O Eu teérico nao possui autonomia; o nao-Eu (o seu objeto) permanece eternamente perante
ele; nao lhe é possivel produzir, por si proprio, o nao-Eu, como o idealismo puro tem de exigir, pois desse modo
anular-se-ia a si mesmo simultaneamente com a autonomia do ndo-Eu. O conhecer é justamente qualquer coisa
de relativo a um conhecido, a algo que se hi-de conhecer, que difere dele. A consciéncia nunca pode transcender
a sua propria esséncia tedrica para além e acima desta dualidade. Fica vinculada & dualidade, ao ndo-Eu. Aqui estd
a razdo por que um simples ponto de vista teérico nao pode apoderar-se da coisa-em-si. Mas é na compreensao
deste estado de coisas que se encontra indicio da unica saida possivel que neste caso resta. O Eu estd longe de
esgotar-se no seu cardter teérico enquanto cognitivo. O Eu é a0 mesmo tempo ativo. Mas a ac¢o significa uma
relagio inversa com o objecto; nela o Eu, criando e dando forma, propaga-se ao nao-Eu, transforma-o, segundo a
sua imagem, quer dizer, segundo a finalidade do seu espirito [...]. (HARTMANN, 1983, p. 59)

E o que permite a Fichte sustentar a ideia de que o Eu se propaga ao nao-Eu é a imaginagao a priori. Esta
é, para o filésofo, a “fiadora da verdadeira unidade transcendental entre sujeito e objeto. [...] a imaginagdo
kantiana é portanto a intui¢ao intelectual de Fichte.” (TORRES FILHO apud CACCIOLA, 2007, p. 139).
Aintuigao intelectual a que o fil6sofo faz referéncia na Doutrina da Ciéncia nao é a apreensio de uma coisa
ou de um ser (para ele, objeto é sempre para um sujeito, e nunca em si mesmo), nem a consciéncia que se
entende como coisa-em-si, mas antes, a consciéncia da agao, isto é, o0 Eu que descobre a si mesmo como
operagao viva e livre. Esta descoberta é intui¢do imediata ou autointuigao da pura atividade origindria do
Eu; ndo é empirica ou sensorial, ja que ndo estd submetida ao espago e ao tempo), e nem conhecimento,
pois este pressupde a separagio entre sujeito e objeto. A agio interiorizada no Eu é, para Ruy Fausto (2002,
p-110), 0 modo como Fichte bani de seu pensamento a coisa-em-si: “a exorcizacao da coisa em si em Fichte
se faz antes por uma interiorizagao do “sensivel” do que por uma exteriorizagio dele” (2002, p. 109-110).
O ser auténomo origindrio, isto ¢, a coisa que subsiste sem o sujeito, desaparece em seu pensamento; o
primério é a agdo produtora.

Se o movimento da intuigdo privilegia em Fichte o intelectual, ou seja, uma autointui¢ao do intelecto
sem a qual é impossivel a consciéncia do Eu, o movimento que Marx propde, segundo Ruy Fausto, é o
inverso: ao perder a atividade humana sensivel, externa ao intelecto, perde-se também a atividade real. Como
manter o acento sobre a atividade e tragar um caminho que nao nos leve para dentro, para a autointui¢ao
do intelecto, mas para fora? Se Fichte busca na Doutrina da Ciéncia, dentre outras coisas, explicar 1) como
a consciéncia filoséfica se certifica do seu ponto de partida (a consciéncia original) e 2) como deve ser
constituido o método da dedugao do contetido determinado a partir da consciéncia original, Marx pensard
também em uma ciéncia - ndo a que aponta em diregio a consciéncia original (como Doutrina da Ciéncia),
mas que aponte para a exterioridade. Esta, a Ginica capaz de nos dar a atividade real e a0 mesmo tempo
sensivel, é a ciéncia da historia.

No inicio de A ideologia alema, Marx recusa a pretensao a toda universalidade da concep¢ao de homem.
Para ele, 0 nome homem como ser abstrato, ideal, foi representado como o motor da histéria e se interp6s
aos individuos que existiram. Gragas a essa inversdo, que faz abstragao das condicoes efetivas de existéncia
doshomens, pode-se transformar a histéria em um processo de desenvolvimento da consciéncia. A critica
dessa concepgao de homem e dessa concepgao de historia é concomitante a critica da filosofia. O problema
daideologia ¢, por sua vez, evocado, ja que ao examinar a histéria dos homens, ela se reduz a uma concepgao
distorcida (mistificada) dessa histéria ou uma abstragio total dela (Cf. MARX; ENGELS, 2007, p. 86-87
nota d). Tal como afirma Ruy Fausto, “a transcendentalidade fichteana cairia sem ddvida sob a critica do
‘misticismo) tal como se encontra na tese oito [ Teses sobre Feuerbach], e em geral na Ideologia alema. Nao

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 65-74, dezembro de 2023. 69



é menos verdade que ha uma certa homologia, divergente embora, entre as duas ‘démarches”” (FAUSTO,
2002, p. 110), a saber, a fichteana e a marxiana.

Para Marx, no exame da histéria dos homens, o saber real (aquele da ciéncia da histéria) deve tomar o
lugar dos nomes sem determinagao. Escreve Marx: “Os pressupostos de que partimos nao sao pressupostos
arbitrarios, dogmas, mas pressupostos reais, de que sé se pode abstrair na imaginagio” (2007, p. 86). As
abstracdes a que ele se refere (e fara uso ao tratar, por exemplo, das formas da propriedade privada, desde a
tribo até o capitalismo industrial) nio podem ser separadas dos pressupostos reais, pois sem estes aquelas
ndo tém valor algum. As abstragdes nao podem deixar de apontar em dire¢do a realidade, jamais servindo
de receitas prontas para a interpretagdo do material histérico. Continua Marx: “sao os individuos reais, sua
agdo e suas condigdes materiais de vida, tanto aquelas por eles encontradas como as produzidas por suas
préprias acdes. Esses pressupostos sdo, portanto, constatdveis por via puramente empirica” (2007, p. 86).
O que Marx recusa nao sao os pressupostos ou a possibilidade deles, mas a pretensio a universalidade
desses pressupostos, desligados da constatagao empirica, e invertidos em sua ordem: o que Marx recusa
é a primazia da ideia, da consciéncia, que coloca a via empirica como subordinada a ela. A consciéncia
nada mais é do que o produto de algo primeiro, que sé pode ser recuperado pela via puramente empirica,
a saber: a producio dos meios de vida. Ele escreve:

Pode-se distinguir o homem dos animais pela consciéncia, pela religido ou pelo que se queira. Mas eles mesmos
comegam a se distinguir dos animais tao logo comegam a produzir seus meios de vida, passo que é condicionado
por sua organizagao corporal. Ao produzir seus meios de vida, os homens produzem, indiretamente, sua propria
vida material. (MARX; ENGELS, 2007, p. 87)

Aatividade a que se refere Marx, a qual permite diferenciar homem de animal, nao é a de uma autointuicao
do sujeito. Ao contrdrio, esta atividade é indissocidvel da produgao dos meios de vida, da organizagio corporal
humana, sua intui¢dao nio é intelectual, mas empirica. A via de constatacio da atividade propriamente
humana nio é a que nosleva para dentro, para a interioridade, mas as formas determinadas de exteriorizagao
davida. E isso 0 que Marx escreve em seguida:

O modo pelo qual os homens produzem seus meios de vida depende, antes de tudo, da prépria constitui¢ao dos
meios de vida j4 encontrados e que eles tém de reproduzir. Esses meios de producio nao devem ser considerados
meramente sob o aspecto de ser a reprodugio da existéncia fisica dos individuos. Ele é, muito mais, uma forma
determinada de sua atividade, uma forma determinada de exteriorizar sua vida, um determinado modo de vida desses
individuos. Tal como os individuos exteriorizam sua vida, assim sdo eles. O que eles sao coincide, pois, com sua
produgdo, tanto com o que produzem como também com o modo como produzem. O que os individuos sao,
portanto, depende das condi¢des materiais de sua produgao. (MARX; ENGELS, 2007, p. 87. Grifo nosso)

Aideologia alemd, ao por em questao a primazia da consciéncia e deslocar o acento da interiorizagao para
a exteriorizagao da atividade vital, apreendidas pela via empirica, denuncia uma separagao crescente entre o
produzir (atividade) e o produto da producio. Isso se d4 da seguinte maneira: Marx nao d4 a palavrahomem
uma significagao independente e absoluta, separada da produgao dos meios de vida, tal como afirmamos
acima. A forma das relagdes entre os homens condiciona-se, por sua vez, 4 produgio. Para cada forma de
produzir, hd uma nova forma de relagao entre os individuos no que toca a matéria, aos instrumentos e aos
produtos do trabalho (a argumentacio de Marx é que ao dividir-se o trabalho, divide-se os homens em
classes, o homem aliena-se da produgio, da atividade, deixa de se afirmar como produtor — ndo se pde
mais como homem, como livre e auténomo [pois posicio ¢ atividade, como expressa Ruy Fausto] ). Esta
alienagao do homem de seu ser ¢, contudo, um produto da prépria autoatividade (Sebstbetditigung. [Marx,
2010, p. 157]) prética do homem: os individuos, na exteriorizacao de sua atividade produtiva, afastam-se
da producio, pois nao se reconhecem mais como produtores. Ao abolir a especializagdo, ao transferir a
sociedade a produgao geral, liberta-se o individuo da possibilidade dessa perda —libertacao que se dd pela

70 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.



supressao do proletariado de sua prépria condicao de existéncia — o trabalho. Marx fala de supressao do
trabalho, porque o trabalho s6 é trabalho com a divisao do trabalho. Retomamos Ruy Fausto:

» @

Nada mais caracteristico dalégica da Ideologia alema do que o texto em que Marx define o termo “comunista”: “Fica
evidente também a partir dessa discussao o quanto Feuerbach se engana, quando gragas a qualificagio de “Homem
comum” ele se declara comunista, [designacao que ¢] transformada num predicado do homem, e assim cré poder
transformar de novo numa pura categoria a palavra comunista, que no mundo atual designa o seguidor de um partido

revoluciondrio determinado” (W 3, p. 41 [F]). “Comunista” é aquele que age como comunista. Se ele tiver apenas
ideias comunistas, tem a determinagdo de comunista, mas nao a posi¢do. Se esse movimento tem alguma coisa a ver
com o universo da filosofia pés-kantiana alema, a referéncia nao é certamente Hegel. Embora o texto tenha — como
foi dito — uma ressonéncia historicista, ha um paralelo possivel com o p6s-kantismo na figura da filosofia de Fichte.
A Ideologia alemd, e em particular as Teses sobre Feuerbach, que fazem parte do mesmo conjunto de textos, querem
realizar o “lado ativo” que s6 o “idealismo” desenvolveu. E criticam a tradi¢do materialista por ndo ter considerado o
objeto, a realidade, subjetivamente. Como em Fichte, “atividade’, “auto-atividade”, e também “vida” sao termos-chave.
Trata-se nos dois casos, embora em sentidos diferentes, de exorcizar de certa forma — nao absolutamente em Marx - a
coisa em si, através de uma conversao da sensibilidade e da intui¢io em atividade. S6 que, evidentemente, se em Fichte
a atividade é posi¢do, na Ideologia alema, a posigao é atividade” (FAUSTO, 2002, p. 109-110)

3. Contribuigao freudiana para a questao

Se Fichte e Marx tentaram rechagar a coisa-em-si (em menor grau neste tiltimo), um internalizando-a e
o outro externalizando-a por seu viés de atividade, em Freud ndo podemos afirmar que hd uma tentativa
explicita de eliminar esse conceito; ao contrario, hd uma relacio ambivalente em relacio a ele. Se, por um
lado o psicanalista nao ignora o condicionamento subjetivo da percepgao e afirma a necessidade de nao a
confundir com o percebido incognoscivel (Cf. FREUD, 2010, p. 107-08), por outro lado, esse incognoscivel
ndo é uma pura negatividade epistemoldgica. E possivel conhecé-lo e nomeé-lo, mesmo que mediante
interpretacdo, conjectura, inferéncia. Fundamentando-nos no que foi exposto anteriormente, a0 que nos
parece, Freud nao colocard o acento sobre a internalizagao ou externalizagao da atividade, mas sobre algo
que estd na fronteira entre ambos: a saber, na atividade corporal®. Vejamos isso mais de perto.

Em O inconsciente, o psicanalista afirma que a pulsdo, cuja fonte estd no corpo, somente pode ser
representada — na consciéncia ou mesmo no inconsciente — pela representacao (Vorstellung) ou pelo afeto
(Affekt). Lemos:

Uma pulsio nunca pode se tornar objeto da consciéncia, mas somente a representagio ( Vorstellung) que a representa
(représentiert). Mas também no inconsciente ela nio pode ser representada (reprisentiert) de outra forma senio
pelarepresentagio (Vorstellung). Se a pulsio nio se atasse a uma representagio (Vorstellung) ounio se manifestasse
como um estado afetivo (Affektzustand), entao nada poderiamos saber dela. Mas, sempre que falamos de uma
mogao pulsional inconsciente ou de uma mogao pulsional reprimida, entao isto nada mais é que um descuido
inofensivo de expressao. Ndo podemos pensar sendo em uma mogio pulsional cujo representante-representacional
(Vorstellungsreprisentanz) é inconsciente, pois outra coisa ndo é considerada. (FREUD, 1999f, p. 275-76)

Se até meados da década de 1910, Freud usava o termo pulsao para designar o representante psiquico
pulsional, a partir dos textos de Metapsicologia (1915) uma separagio entre ambos é tragada. A
subjetividade estard enraizada em um substrato biolégico — do qual nio temos qualquer noticia sem
sua tradugio deste em representagdo e quantum de afetivo. Em Pulsées e destinos da pulsdo, afirma que
um processo somatico se inicia em um 6rgao ou parte do corpo, cujo estimulo ganha um representante
psiquico; contudo, a investigacdo desses processos e como eles sao traduzidos psiquicamente nao estio
ao alcance das ciéncias psicologicas:

2 H4, sem duvida, uma forte influéncia da filosofia schopenhaueriana nessa parte da teoria freudiana, cujas relagoes
merecem um estudo a parte e mais detalhado do que o realizado aqui, e que extrapolam as intengdes deste artigo.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 65-74, dezembro de 2023. 71



E desconhecido se este processo é regularmente de natureza quimica ou se também pode corresponder a liberagao
de outras forgas, por exemplo, mecanicas. O estudo das fontes da pulsio ndo pertence mais a psicologia; embora a
origem a partir da fonte somatica seja absolutamente decisiva para a pulsio, ndo a conhecemos na vida animica
sendo através de suas metas. O conhecimento mais exato das fontes da pulsao nao é em geral necessdrio para os
fins da investigagao psicolégica. As vezes, a inferéncia retroativa das fontes pulsionais é assegurada a partir de suas
metas. (FREUD, 1999c, p. 215-216. Grifo nosso)

O desconhecimento da fonte ndo determina, segundo o psicanalista, a separagao absoluta entre corpo
e psiquismo. Monzani refere-se a uma porosidade entre ambos (cf. 1989). Pulsdo é a atividade corporea,
sua necessidade incessante e ciclica, que ganha um “delegado no dominio psiquico” (MONZANI,
1989, p. 272). Esse delegado nao é mera cépia do enddgeno. Ele ndo pode ser pensado sem ligagio com
a necessidade corpérea, que impele o animico a partir de seu nucleo: o inconsciente. A traducdo das
excitagdes pulsionais enddgenas em manifestages psiquicas conta com uma capacidade animica ativa
que nio reproduz mecanicamente o que acontece no corpo, mas que recria segundo uma nova linguagem.
O inconsciente é por onde as manifestagoes pulsionais ganham suas primeiras tradugdes psiquicas. E as
representagoes inconscientes (representagées—coisa) sao bastante diversas das representacdes conscientes
(representagdes-coisa somadas a representagdes-palavra), em seus contetidos e formas de organizagao. Para
chegar a consciéncia, as representagdes inconscientes recebem uma nova tradugao.

Se podemos dizer com Freud que “No principio era o ato (Im Anfang war die Tat)”, (1999g, p. 194),
esta atividade a que nos referimos nao é a reconversao da sensibilidade para a consciéncia livre, que se
estende infinitamente e que poe o objeto. O corpo, fonte pulsional, nao é sujeito nem objeto, mas apenas
corpo em atividade, traduzida psiquicamente como manifestagio autoconservativa e libidinal. No nucleo
do inconsciente, o irrepresentavel ganha representa¢ao, niao porque hd uma percepgao consciente na qual
algo se imprime, mas porque um impeto advindo de seu ntcleo ligado ao corpo o impele em direcao a
manifestacao psiquica. Tendo em vista que no inconsciente nao ha passado ou presente, todo ato corporal
éimediatamente ato psiquico, ndo perecivel, ou ainda, permanentemente vivos no campo da representagao.

Como bem sabemos, Freud afirma a existéncia de duas pulsdes, poeticamente nomeadas Fome e Amor.
A primeira se volta para a garantia da existéncia material do corpo; a outra pode prescindir da realidade
material, satisfazendo-se na fantasia. Ambas entram em embate: a atividade psiquica da pulsdo, nesse
confronto entre tipos diferentes de satisfagio, gera entraves para ela mesma, os quais reprime a passagem do
fluxo pulsional libidinal no psiquismo. Ao voltar-se contra si e conduzir o fluxo de excitagao regressivamente,
surge o adoecimento: agdes obsessivas, paralisias histéricas, atos falhos, afasias, entre outros. Em outras
palavras, a regressao conduz o doente para fora da vida. A excitagdo pulsional pode ser represada, desviada
para representagdes substitutivas, desaparecer da percepgao da consciéncia e a atividade libidinal, ao se
fixar a modos arcaicos de satisfagdo, repete-os sem consciéncia. A transferéncia em andlise bem mostra a
atualidade e a for¢a da repetigao.

Para concluirmos, apresentamos brevemente o que faz o tratamento psicanalitico freudiano tendo em
vista o que foi afirmado acima: o representante psiquico dalibido que se moveu total ou parcialmente paraa
regressao reaviva cadeias de representagdes animicas que se desviam da realidade e do acesso a consciéncia:

E nessa direcio que segue, entdo, o tratamento analitico, que quer resgatar a libido, torné-la novamente acessivel a
consciéncia e, por fim, colocé-la a servi¢o da realidade. Nos pontos em que a pesquisa analitica topa com a libido
recolhida em seus esconderijos, necessariamente eclode uma batalha; todas as forgas que causaram a regressao da
libido irdo se levantar como “resisténcias” contra o trabalho, para conservar esse novo estado. [...] A andlise tem
de lutar contra as resisténcias, que tao frequentemente fazem perdurar a doen¢a, mesmo quando o afastamento
da realidade volta a perder a justificativa provisoria. A resisténcia acompanha o tratamento a cada passo; cada
ocorréncia, cada ato do analisando precisa prestar contas a resisténcia e coloca-se como um acordo entre as forgas
que objetivam a cura e aquelas mencionadas, que a elas se opdem. (FREUD, 2021, p. 111-12)

72 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.



A batalha, tal como a entendemos, se dd no campo representacional da pulsdo, mas como a vianio é de
mio tnica, resvala para o corpo (age, 20 menos, no corpo tal como comumente representado [Cf. Estudos
sobre histeria. A paralisia do brago recai sobre aideia comumente difundida de brago, e nao sobre as fun¢des
anatomo-fisiolégicas do brago). Na patologia, tenta-se reconstruir a vida presente mediante uma ligagao
regressiva com o passado. A¢do é, assim, repeticdo. A psicanalise visa libertar os representantes da pulsao
libidinal de suas manifestagoes regressivas e direciona-los para a vida.

REFERENCIAS
ASSOUN, P--L. (1978). Freud: a filosofia e os filésofos. F. Alves: Rio de Janeiro.

CACCIOLA, M. L. M. O. (2007). O “eu” em Fichte e Schopenhauer. DoisPontos, Curitiba/Sao Carlos, v.
4,n.1,p. 137-152, abril.

FAUSTO, R. (2002). Marx: l6gica e politica — Investigagdes para uma reconstitui¢ao do sentido da dialética
(Tomo III). Sao Paulo: Editora 34.

FICHTE, J. G. (1982). Resefia de “Enesidemo”. Madrid: Libros Hisperién.
FREUD, S. (1999a). Briefe an Wilhelm Fliess 1887 — 1904. Tiibingen: S. Fischer.

. (1999b). Die Traumdeutung. In: FREUD, S. Gesammelte Werke. Bd. I1/111. Frankfurt am Main:
Fischer.

. (1999c¢). Triebe und Triebschicksale. In: FREUD, S. Gesammelte Werke. Bd. X. Frankfurt am
Main: Fischer.

. (19994d). Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse. In: FREUD, S. Gesammelte Werke.
Bd. XI. Frankfurt am Main: Fischer.

. (1999e). Jenseits des Lustprinzips. In: FREUD, S. Gesammelte Werke. Bd. XII1. Frankfurt am
Main: Fischer.

. (1999f). Das Unbewupte. In: FREUD, S. Gesammelte Werke. Bd. X. Frankfurt am Main: Fischer.
. (1999¢g). Totem und Tabu. In: FREUD, S. Gesammelte Werke. Bd. IX. Frankfurt am Main: Fischer.

.(2010). O inconsciente. In: FREUD, S. Introdugdo ao narcisismo; ensaios de metapsicologia e
outros textos (1914-1916). Tradugio e notas de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras.

. (2021). Sobre a dindmica da transferéncia. In: FREUD, S. Fundamentos da clinica psicanalitica.
Tradugdo de Claudia Dornbusch. Belo Horizonte: Auténtica.

HARTMANN, N. (1983). A filosofia do idealismo alemdo. Tradugio de José Gongalves Belo. Lisboa:
Fundagao Calouste Gulbenkian.

MARX, K.; Engels, F. (2007). A ideologia alema: critica da mais recente filosofia alema em seus representantes
Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do socialismo alemdo em seus diferentes profetas. Supervisio editorial de

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 65-74, dezembro de 2023. 73



Leandro Konder; traduc¢ao de Rubens Enderle, Nélio Schneider, Luciano Cavini Martorano. Sao Paulo:
Boitempo.

MARX, K. (2010). Manuscritos econdmico-filosdficos. Tradugao, apresentagio e notas de Jesus Ranieri. Sdo
Paulo: Boitempo.

MONZANTJ, L. R. (1989). Freud: o movimento de um pensamento. Campinas: Editora da UNICAMP.

.(1991). A “fantasia” freudiana. In: PRADO Jr., B. (Org.) Filosofia da psicandlise. Sao Paulo:
Brasiliense.

SORIA, A. C.S. (2012). Do individuo a cultura: um estudo sobre Freud. Jundiai: Paco Editorial.

74 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 65-74, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Nota sobre linguagem e vida em
Husserl e Wittgenstein

Marcio Suzuki'
Universidade de Sao Paulo — USP, Sio Paulo, Brasil

Resumo: No segundo livro das Ideias para uma fenomenologia, Husserl introduz pela primeira vez a no¢do de mundo
da vida (Lebenswelt) para descrever o que até entdo era o solo originario da génese do sentido. Nas Investigacées
légicas, ao descrever os jogos de linguagem, Wittgenstein trabalha com a ideia de que estes séo formas de vida
(Lebensformen). Sem pretender ser exaustiva, esta nota procura discutir sucintamente o que se entende pelo termo
vida nos dois casos, para mostrar que a correlagdo estrita do bios com o /6gos ndo inclui exatamente uma compreensao
biolégica do conceito. A primeira parte tratard de discutir a questdo no segundo Wittgenstein; a segunda estara
dedicada a ontologia fundamental de Husserl.

Palavras-chave: Vida; Razdo; Ontologia; Sentido; Biologia.

Abstract: In the second book of his Ideas for a Phenomenology, Husserl introduces for the first time the notion of
Lebenswelt to describe what until then was the original ground of the genesis of sense. In his Logical Investigations,
when describing language games, Wittgenstein works with the idea that these are forms of life (Lebensformen). By
no means exhaustive, this note seeks to briefly discuss what is meant by the term life in both cases, to show that the
strict correlation of bios with logos does not exactly include a biological understanding of the concept. The first part
will discuss the problem in the second Wittgenstein; the second will be devoted to Husserl’s fundamental ontology.

Key-words: Life; Reason; Ontology; Sense; Biology.

A historia natural e as formas de vida

Tendo compreendido os limites de seu esforgo no Tractatus para instituir uma linguagem proposicional
que pudesse afigurar os estados de coisa do mundo, Wittgenstein passa a se ocupar, na chamada segunda fase
de sua filosofia, de uma terapéutica conceitual em que procura mostrar que as palavras nao vivem uma vida
abstrata, mas tem sempre situagdes proprias, unicamente nos quais se pode observar como se deve usé-las:

Se afilosofia usa uma palavra — “saber”, “ser”, “objeto”, “eu”, “proposi¢ao”, “nome” — e busca compreender a esséncia
da coisa, € preciso sempre se perguntar: Essa palavra, na lingua em que ela tem sua prépria terra natal [ Heimat],
é efetivamente usada assim?

Nés trazemos de novo as palavras de seu emprego metafisico para seu emprego cotidiano (WITTGENSTEIN,
1984, § 116, p. 300)

1 Professor livre docente pela USP e autor de A forma e o sentimento do mundo. Jogo, humor e arte de viver na
filosofia do século XVIIL (Editora 34,2014); O Génio Romantico. (Iluminuras, 1998) e tradutor de A Filosofia
da Arte, de Schelling (EDUSP, 2001).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 75-82, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92094 75



Para Wittgenstein, o que importa para nds (aqui usado em oposi¢io a filosofia praticada de forma
tradicional) é se acercar das praticas correntes, do uso comum das palavras, tentando estabelecer os padrées
que elas seguem em diferentes ambitos de atividade. Seus jogos de linguagem pretendem evidenciar as
situagdes ou contextos em que sao empregadas com eficécia. Esse exame que busca entender como um
jogo de linguagem dé a ver a gramdtica praticada em cada um deles, o propdsito de sua gramética filosofica,
ndo é o de instituir um Iéxico ou dicionario que apresente o significado geral ou a validez abstrata de cada
termo, mas de situd-lo na forma ou formas de vida em que ¢é utilizado.

Situar as palavras em sua gramadtica contextual significa tdo somente descrever o seu uso, isto é, deve se
evitar toda tentativa de explicar fisioldgica ou psicologicamente de onde vem esse emprego. A filosofia deve
se limitar & descri¢do, nao buscar explicagbes causais ou genéticas dos fendmenos observéveis, pois toda
explicagdo é problematica, ja que sempre apenas hipotética®. A exclusao das hipdteses implica também por
filosoficamente fora de circuito toda tentativa de explicagdo histdrica do uso das palavras. Ciéncia baseada na
investigacao empirica dos fatos, a histdria parece ser para Wittgenstein a disciplina hipotética por exceléncia. E
se é realmente assim, alinha de demarcagio entre filosofia e histdria é muito clara e nao deve ser transposta de
modo algum. Uma possibilidade filoséfica nao deve, por isso, ser confundida com uma probabilidade histérica:

A forma fundamental de nosso jogo tem de ser uma tal na qual nao exista a divida. — De onde vem essa garantia
[Sicherheit]? Ela ndo pode ser uma garantia histérica.

“A forma fundamental do jogo ndo pode conter a divida”. Ainés representamos sobretudo uma forma fundamental;
uma possibilidade, e certamente uma possibilidade muito importante. (Muito frequentemente confundimos a
possibilidade importante com verdade histérica) (WITTGENSTEIN, 2012, p. 100).

Analisando esse cardter conjectural da histéria e como, por isso, essa disciplina empirica se opde a
filosofia em Wittgenstein, Vincent Grondin observa que a historia nao tem praticamente lugar ali. Em suas
palavras: “o problema da génese e da historicidade do sentido brilha por sua relativa auséncia no corpus
wittgensteiniano”. A filosofia wittgensteiniana nao se ocupa absolutamente da origem das significagoes, e
toda a semantica é, por isso, absorvida pela “pragmatica” (GRONDIN, 2010, p. 366; 64).

O que ocorre com a histéria também pode ser verificado com respeito a linguistica. Ao comentar a diferenga
existente entre a gramatica filoséfica e a gramatica do inglés corrente, Wittgenstein lembra, remetendo a
teoria das descri¢des de Russell, que as defini¢des “ostensivas” (tais como “a correlagio de ‘branco’ com
outras tantas aplicagdes”) nao ocorrem nos livros de gramética. H4, portanto, uma diferenga crucial entre
os objetivos que o linguista e o filésofo perseguem quando se envolvem com o “estudo da gramatica”:

Uma diferencga 6bvia é que o linguista estd preocupado com a histdria, e com qualidades literdrias, coisas que nao
nos concernem. Além disso, construimos linguas por nés mesmos para solucionar certos problemas [puzzles], nos
quais o gramdtico nao estd interessado, por exemplo, problemas que surgem da expressao “o tempo flui”. Somos
chamados ajustificar nossos comentdrios a respeito da gramética dessa sentenga. Se dizemos que o tempo flui num
sentido diferente daquele em que a 4gua o faz, esclarecendo-o por meio de uma defini¢ao ostensiva, indicamos o
modo de esclarecer a palavra.

E deixamos o dmbito daquilo que é geralmente chamado de gramética. Nosso objetivo é nos livrarmos de certos
problemas. O gramatico nao tem interesse nestes; seus objetivos e os do filésofo sao diferentes. Nos estamos
separando a gramatica ordindria em partes [ We are pulling ordinary grammar in to bits] (WITTGENSTEIN, 1979,
p- 31; ver Grondin, 2012, p. 367).

2 “Nada deve haver de hipotético em nossas consideragdes. Toda explicagdo [ Erklirung] tem de ser posta de lado,
e substituidas apenas por descricao [Beschreibung]”. Wittgenstein, 1984, § 109, p. 298-299.

76 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 75-82, dezembro de 2023.



O que o filésofo entende por gramatica é inteiramente diverso do modo como é enxergada e manejada
pelo linguista ou pelo gramatico. A investigagao filosoéfica deve se situar em outro plano que a dos saberes
constituidos (ciéncias empiricas, histéria, linguistica etc.), como também em relagdo aos préprios jogos
de linguagem que descreve. Isso significa que, embora jd ndo busque, como no Tratactus, uma linguagem
proposicional rigorosa para dar conta dos estados de coisa do mundo, o segundo Wittgenstein continua
a entender que o discurso filoséfico deve se manter inteiramente resguardado do contdgio pelos outros
“idiomas” cientificos. Como se nota nas citagdes anteriores, nds falamos uma outra lingua que a dos fil6sofos
tradicionais, assim como a dos gramdticos, a dos linguistas, a dos historiadores etc. Mesmo quando é preciso
fazer uma concessao aos saberes empiricos, como no caso da gramdtica, em relagao a elas é preciso marcar
claramente a diferenca de aplicagao dos termos. A gramatica filoséfica nao é uma gramatica produzida por
gramdticos, mas por nds outros, os filésofos’.

Mas, o que dizer do termo “vida’, que tem como um de seus jogos de linguagem possiveis a atividade
dos bidlogos? Uma forma de tentar se aproximar da questao é reler o paragrafo 25 das Investigagoes ldgicas:

Por vezes se diz: os animais nao falam, porque lhes faltam as capacidades espirituais. E isso quer dizer: “Eles nao
pensam, por isso nao falam”. Mas: eles simplesmente nao falam. Ou melhor: eles nao empregam a linguagem — se
desconsideramos as formas de linguagem mais primitivas. - Comandar, perguntar, narrar, conversar fazem parte
de nossa histéria natural, assim como andar, comer, beber, jogar. (WITTGENSTEIN, 2012, § 25, p. 251).

A filosofia perdeu muito tempo com questdes que nao sao suas. Doravante, ela nao precisa mais se preocupar
em saber se hd uma relagdo condicionante entre pensar e falar, ou onde se encontra a linha demarcatéria
entre as linguas “mais primitivas” dos animais e as linguas articuladas dos homens. Nao é preciso discutir se
atos como andar, comer, beber, jogar e falar sao inatos ou adquiridos, naturais ou culturais, porque todos eles
se situam no mesmo nivel, no plano daquilo que Wittgenstein denomina genericamente “historia natural”.

E claro que seria inadequado e frustrante esperar um aclaramento minimo do que seja “histéria natural”;
muito menos ainda parece se tratar de retomar a histéria da histéria natural (sua acepgdo descritiva em
Plinio, a transformacio do sentido descritivo em sentido propriamente histérico a partir de meados do
século XVIII com Buffon e Kant etc.). O sintagma é autoevidente, se impde por si. De qualquer modo, pelo
pouco que é dito na proposicao, pode-se inferir que a histéria natural é um “campo” que engloba diversas
operagdes linguisticas (comandar, perguntar, narrar) assim como tantas outras atividades fisioldgicas
(andar, comer, beber). Talvez seja possivel dizer também que a expressao “histéria natural” é congruente
com forma de vida, ou talvez, melhor até, com o “conjunto das formas de vida’, servindo para a descrigao
mais ampla dos jogos linguisticos, e nao para designar uma ou outra de suas formas especificas. Como quer
que seja, a historia natural mesma estd totalmente excluida, enquanto ciéncia ou conjunto de ciéncias, da
filosofia. Como a histéria e a linguistica.

3 Paul Ricoeur procura exprimir a especificidade do discurso wittgensteiniano dizendo: “a filosofia nao é ela mesma
um jogo de linguagem ou seu jogo de linguagem nao é uma forma de vida”. P. Ricoeur, s/d/, s/p. Falando tanto
sobre Husser]l como sobre Wittgenstein, ele escreve que é preciso distinguir dois niveis da linguagem: o nivel
da linguagem sobre a qual se fala e o nivel da linguagem na qual se fala. Idem, s./p. Obviamente, o problema da
natureza do discurso filos6fico nao diz respeito apenas aos dois autores. Em Wittgenstein, a questdo talvez seja
mais bem formulada quando se pergunta que tipo de discurso é o wittgensteiniano ou que forma de atividade é
praticada pela filosofia. Mas Wittgenstein invalidaria qualquer tipo de interrogagao sobre autoreflexividade aqui
exigida por Ricoeur (qual seria a gramdtica da gramdtica filoséfica?). Ele a responderia simplesmente de maneira
performativa.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 75-82, dezembro de 2023. 77



Nesse ponto, a filosofia wittgensteiniana tem uma grande proximidade com a fenomenologia husserliana. Em
sua postura descritiva dos jogos de linguagem, o filsofo austriaco coloca, como se acaba de ver, a positividade
das ciéncias entre parénteses, postura muito parecida com aquela encontrada no transcendentalismo
fenomenolégico. Vincent Grondin mostra muito bem como, nesse aspecto, as duas posi¢oes sao herdeiras
da filosofia kantiana. Aqui, Wittgenstein nao seria original, ja que

Desde Kant distinguir as questoes filosoficas, isto é, conceituais e gramaticais das questdes cientificas e empiricas
é antes algo comum. Segundo esse modo de representar a atividade filoséfica, o cientifico procura explicar os
fatos empiricos, ao passo que o fil6sofo tem por objetivo clarificar a significagao de certos conceitos fundamentais
(verdade, ser, experiéncia etc.). Do mesmo modo que Wittgenstein, a fenomenologia se inscreve, ela também, nessa
tradicao kantiana. (GRONDIN, 2012, p. 363-64)

O procedimento fenomenoldgico em relagao as ciéncias é de fato bastante semelhante ao descrito em
Wittgenstein, embora com uma complexidade maior do que no seu caso. Depois da tentativa inicial de
estabelecer, nas Investigacoes l6gicas (1900-1901) uma gramatica pura, uma teoria das unidades ideais de
significagao, a atengao de Husserl se volta para aquele solo prévio de onde emerge o sentido, terreno que,
a partir das Ideias I, ele denomina, mundo da vida (Lebenswelt). Trata-se, também no seu caso, de tentar
entender o que se entende por Leben, vida.

A biologia como tipicidade da vida

O conceito de vida em Husserl nao provém das ciéncias da vida, mas de Wilhem Dilthey, que a apresenta
em seu empenho de diferenciagdo entre as ciéncias do espirito e as ciéncias da natureza*. Essa diferenciagao
entre Naturwissenschaften e Geisteswissenschaften serd muito fértil em Husser], ja que o fard rever sua critica
contundente ao psicologismo das Investigacdes ldgicas, levando-o mesmo a identificar a “fenomenologia
pura” com uma psicologia enquanto ciéncia do espirito (geisteswissenschaftliche Psychologie), que investiga o
que é essencialmente necessario e essencialmente possivel no mundo da vida (HUSSERL, 1976, p. 382). A
mesma reabsorgio fenomenoldgica ocorre com a histéria, ciéncia fundamental para a Dilthey. Inversamente
ao que ocorre em Wittgenstein, onde é a principal ciéncia hipotética, a historia aparece para Husserl como a
ciéncia genética, arqueoldgica, por exceléncia; sua orientagio difere radicalmente da objetividade “neutra”
das ciéncias empiricas meramente descritivas, sendo uma das principais formas de compreensao do mundo
davida. Mais do que isso, a histdria é o saber em que se delineiam as articulagdes entre as intui¢oes dispersas,
visando o descortino do conjunto completo da experiéncia. Como se 1é em Ideias II:

A partir dos dados da experiéncia, eu como historiador ou nés como historiadores trabalhando em comunidade
construimos uma aproximagao cada vez mais completa, que se aproximaria do sentido de uma “experiéncia total”
(Gesammterfahrung). Essa experiéncia generalizada ndo surge de um raciocinio abstrato, conceitual, mas ¢ um
resultado, nao de proposi¢des, mas de intuigdes sistematizadas e unificadas (Ibid., p. 377).

No entanto, a divisao estabelecida por Dilthey entre ciéncias naturais e ciéncias do espirito dificultou ou
fez Husserl tardar a compreender o sentido da biologia na constituigao do mundo da vida. E o que se nota
nos textos das Ideias II: neles, o fenomenologo ainda estd preso a uma separagao um tanto engessada entre
ciéncias objetivantes, “naturalistas” (naturalistisch), e as ciéncias do espirito, “personalistas” (personalistisch,
na qual a biologia aparece desprovida de estatuto préprio, nao passando de uma derivagao da fisica e da

4 “Ao vivenciar e compreender, o conjunto daquilo que se abre para nés é a vida como um contexto abrangendo o
género humano. Ao defrontarmos pela primeira vez esse grande fato, que ndo é para nés apenas o ponto de partido
das ciéncias do espirito, mas também da filosofia, é preciso recuar a elaboracio desse fato e aprendé-lo em seu
estado bruto” (DILTHEY, 1970, p. 157). Sobre a influéncia de Dilthey sobre Husserl, ver SOWA 2008.

78 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 75-82, dezembro de 2023.



quimica. A mesma partigao entre o naturalistico e o personalista entra na explicagio da fisiologia e de seu
objeto, o corpo. As descrigdes em que este é apresentado padecem da divisdo rigida de que se parte: de
um lado, ele é corpo objetivado, considerado por sua condicio de “coisa” entre outras coisas; de outro,
ele constitui o eixo de orientagdo no mundo da vida e, por isso, suporte de significagdes, as quais vird
se acrescentar posteriormente todo o tecido de significagdes mais complexas; o olhar fenomenolégico
oscila, assim, entre a dire¢do que vai do fisico ao psiquico e a dire¢do contréria, que parte do psiquico
para o fisico, sem encontrar um ponto de articulagio consistente entre essas duas orientacdes®. Husserl
mesmo se apercebe de que suas observagdes nao dao conta de entender corretamente o lugar da biologia
na estruturagio das ciéncias (Ibid., p. 384 nota; ver também p. 392).

Essa insuficiéncia serd em parte sanada no livro sobre a Crise das ciéncias europeias. Com efeito, nele se
encontra um apéndice em que a biologia ¢ finalmente tratada de modo um pouco mais detido, ainda que
em apenas trés paginas. Ela é ali classificada, por um lado, entre as ciéncias positivas, procedendo de maneira
ingénua (naiv), artificial ou técnica (kunstmdfig); por outro, no entanto, ela é detentora de uma ontologia que
jando tem nada em comum com uma estrutura abstrata, formal, do mundo das ciéncias fisico-matematicas
(HUSSERL, 2021, p. 403)°. Embora “vista até aqui quase com compaixio pelo fisicalismo, como um
estagio prévio imperfeito, meramente descritivo da futura explicagio fisicalista” (Ibid., p. 402), a biologia
goza de condi¢ao bem diferente das demais ciéncias objetivantes, uma vez que “pdde permanecer desde
o inicio mais préxima da verdadeira filosofia e do verdadeiro conhecimento” (Ibid.). A bem da verdade,
ela ndo fica nada atrds da matemdtica e da fisica. Ao contrario, “como biologia efetivamente universal, ela
abrange o mundo concreto inteiro; implicitamente [abrange] entao também a fisica e, na consideragdo da
correlagio, ela se torna filosofia integralmente universal”. (Ibid.)

Assim como havido ocorrido anteriormente com a psicologia e com a histéria, na Crise das ciéncias
europeias também a biologia passa agora a ser integrada a filosofia transcendental. Essa integra¢io é possivel,
porque a sua proximidade com “as fontes da evidéncia” lhe d4 uma proximidade tal com as “profundezas
da coisa mesma, que o caminho para a filosofia transcendental nao poderia deixar de ser o mais ficil para
ela” (Ibid.). Ao contrério do que ocorre com os modelos mateméticos, a biologia jamais poderia se tornar
“mera obra de arte técnica de modo tio completamente desenraizado, tio completamente desligado das
evidéncias ingénuas, das fontes da intui¢io quanto a matematica” (Ibid.).

Nio obstante essa notével apreciagao, Husserl se mantém em sua costumeira dualidade, reiterando a divisao
de trabalho, os dois modos de lidar com a ciéncia. Depois de afirmar que a descrigao nao é o principal “para
muitos bidlogos”, diferentemente do que ocorre na visao positivista, no paragrafo imediatamente seguinte
ele escreve que, no plano da pura objetividade, a biologia nao tem outra forma que lhe seja essencial a nao
ser a descritividade (Deskriptivitit): “Ela ndo tem, em consequéncia, além desta, quaisquer outras tarefas
explicativas [erklirende Aufgaben] sendo as que lhe sao pedidas pelo modo de consideragio transcendental
ou, se se quiser, transcendental-psicolégico do mundo e da sua constitui¢ao” (Idem, ibid.)

S Essa diferenga entre o direcionamento que vai da fisiologia a psicologia, ou desta aquela, fica clara na seguinte
passagem: “Todos os homens e animais que observamos nessa orientagio [natural, personalista] sdo, se cedemos a
interesses tedricos, objetos antropolégicos ou, de modo mais geral, zooldgicos; também podemos dizer fisiopsiquicos,
onde a inversdo da expressio usual ‘psicofisico’ indica bem adequadamente a ordem de fundagio” (HUSSERL,
1976, p. 182-183).

6 Nas citagdes desta passagem, o texto da tradugdo brasileira foi ligeiramente modificado.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 75-82, dezembro de 2023. 79



Quando nao mais considerada em sua objetividade, a “biologia é psicofisica concreta e genuina”. Qual
seria entdo a natureza dessa transformacgao do bidlogo em fenomendlogo transcendental? Husserl afirmara,
no apéndice precedente (XXI) de Crise, que o problema da psicofisica em geral ainda precisa ser mais bem
elucidado, mas o encaminhamento que agora d4 4 questio nao deixa divida: a biologia é uma ciéncia descritiva
que orienta a conduta espiritual dos homens por fornecer uma morfologia do mundo, uma ordenagao de
fendmenos tipicos que garante a consisténcia da experiéncia humana, a coesao do Umwelt em que se vive. E
por isso que ele nao hesita em falar de um “a priori biolégico” e até em “a priori generativo”: as constantes
bioldgicas (instintos, pulsdes com seus respectivos preenchimentos: comer, copular etc.) sio um dado
original, uma estrutura que pode ser antecipada em suas linhas gerais, em suas “habitualidades” (Ibid, p.
401). O mundo da vida biolégico (com o perdio da redundancia) permanece mais ou menos estével, com
uma tipicidade tal que dele nao se precisa esperar surpresas ou imprevistos. A biologia se revela, assim, nada
menos que como “teoria concreta prépria do mundo da vida” (Ibid.), como fiadora de que a ontologia
por vir (as camadas de significagio que haverio de se sobrepor ao dado biolégico) pode ser de antemao
reconhecida em seus tragos gerais. Assumindo a fungao de esbogo concreto daquela “tipologia essencial
invaridvel” de todos os conhecimentos cientificos possiveis, ela passa a ter aos olhos de Husserl enorme
vantagem sobre os modelos fisico-matematicos: por gigantescas que sejam, as “infinidades astronémicas”
com que a fisico-matemdtica chega ao conhecimento do universo estio mergulhadas na nao-intuitividade
simbdlica e na meia-luz das hipoteses, enquanto a grande obra técnico-artistica produzida pela biologia
também pode se elevar até os céus sem nada perder de sua concretude tipico-intuitiva (Ibid., p. 183). A
biologia nao é uma ciéncia adstrita a Terra, ela pode ganhar o espago mantendo-se personalista, isto é, sem
cair na generalidade das ciéncias naturalistas ou fisicalistas:

S6 aparentemente esté ela [a biologia] confinada 4 nossa pequena e insignificante Terra e, como antropologia, a esse
futil ser vivo terrestre chamado homem. No retorno as fontes ultimas da evidéncia, a partir das quais o mundo em
geral, segundo o sentido e o ser, significa para n6s o que significa, e em todas as necessidades essenciais imaginéveis
que a partir dai resultam, mostra-se que a biologia nao ¢ uma disciplina contingente para a Terra insignificante,
como azoologia da Alemanha, a botanica da flora de Baaden, mas que uma biologia geral tem a mesma generalidade
universal que a fisica (Ibid., p. 403).

E aeidética geral de Husserl, a sua teoria geral do eidos ou da forma, como tipologia das esséncias invaridveis,
que permite conceber o bios de uma maneira tio alargada. E mesmo que ele diga que a biologia vai muito além
do mero ser futil terrestre que é o homem, ele mesmo se desdiz quando afirma que a aprioridade biol6gica
s6 existe a partir do mundo humano: “Temos naturalmente, de antemao, um a priori bioldgico a partir do
homem” (Ibid., p. 401). Na verdade, o a priori biolégico é um a priori antropoldgico. O investimento que
se faz da biologia como ciéncia psicofisica depende de uma estruturagio interna de diferentes camadas e
relagdes de significagdo, na qual o que conta especialmente sao os pontos de interagao entre os individuos
ou “pessoas” (no linguajar husserliano). E esse relacionamento intersubjetivo que constitui “desde sempre”
o mundo da vida, mesmo que essa interagdo humana seja estendida empaticamente (por Einfiihlung) aos
animais e plantas. Noutras palavras, nao existe “natureza” ou “organismo” anterior ao universo histérico-
cultural; o mundo da vida é desde sempre uma comunidade de individuos, seres vivos e coisas — mundo
jé histérica e linguisticamente ordenado, para aquém do qual nao é possivel recuar®.

7 “Konkrete und echte Psychophysik” (HUSSERL, 2012, p. 402).

8 Cf, por exemplo, a passagem sobre a constituigdo origindria das associagdes humanas e animais das Ideias II: “Na
experiéncia, na esfera da constitui¢ao origindria, estd originariamente dada uma multiplicidade de coisas no espago
e no tempo em variedade de fendmenos; também originariamente dados os zéa, entre os quais os homens (seres
vivos “racionais”) [...] Com a apercepciao do homem também est4 eo ipso dada a possibilidade de relagdes mutuas,
da comunicagao entre homem e homem. Entdo também a identidade da natureza para todos os homens e animais.

80 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 75-82, dezembro de 2023.



Se é assim, o problema da biologia em Husserl é que, no final das contas, ela passa a ser pensada menos
como uma ciéncia natural do que como parte das ciéncias do espirito. O que leva a pergunta de saber se
ha uma histéria na biologia husserliana. Sendo parte da articulagao do solo origindrio das significagoes, a
biologia - ciéncia do espirito — ndo tem um passado préprio (mas apenas um passado objetivado enquanto
ciéncia objetivada), j& que, enquanto parte da ontologia, ela esta desde sempre ja enfeixada em outros nexos
de significagao. No passado da ciéncia natural, ela tem sempre algo de hipotético, pois que sua intuitividade
estard sujeita a simbolismos, isto é, a pontos obscuros e fissuras. No fundo, o que interessa na biologia nao
é exatamente a pré-histoéria da cultura humana, e sim os futuros horizontes de constitui¢ao de sentido que
ela prepara. A biologia objetivada deve, por isso, se converter teleologicamente numa tipologia eidética
que permanecera muito semelhante, sendo igual, ao que ja existe, pois sem isso nao haveria experiéncia
concatenada e concreta. Desse modo, no entanto, fica dificil falar em transformac¢ao ou evolu¢ao. O mundo
organico ja estd desde sempre ai e permanecerd assim. Como ocorre com a historia, ela é também a sua
maneira o correlato, o delineamento prévio daquela experiéncia total ( Gesamterfahrung) da constitui¢ao do
sentido (vide acima nota 11). A investigagao intuitiva da histéria natural permanece anistérica enquanto
ndo faz parte do ambiente pessoal, do horizonte cultural-linguistico intersubjetivo’. A natureza nao importa
sendo enquanto “imagem do mundo” (Weltbild) de uma época e, como tal, ela pertence as ciéncias do
espirito, mais especificamente, & historia:

Nao é a natureza que se ordena pelas objetividades das ciéncias do espirito, mas a ciéncia da natureza, a psicologia
etc.; e a natureza como correlato, como o que é conhecido de cada camada, como ‘imagem de mundo’ da ciéncia,
desta ou daquela época, pertence naturalmente a ciéncia do espirito, 4 historia. (HUSSERL, 1976, p. 392-93)

Apesar das diferencas, as filosofias de Husserl e de Wittgenstein apresentam semelhan¢as no modo
como se colocam perante as ciéncias. A correta compreensao dos jogos de linguagem implica deixar de
fora deles toda interferéncia de razdes cientificas, enquanto o mundo da vida husserliano é o solo pré-
cientifico por exceléncia, lugar em que toda objetivacio cientifica deve ser colocada entre parénteses.
Nos dois casos, o discurso cientifico nao ¢, obviamente, deslegitimado, mas neutralizado. Em Husserl se
nota um movimento de reintegragao, no qual as ciéncias sio reabsorvidas, mas transformadas em filosofia
transcendental. As ciéncias objetivadas continuam “do lado de fora” Esse movimento de reintegragio e
neutralizagio é particularmente claro no caso da biologia, que se torna uma ciéncia estética, pois que a
tipificacao eidética esta dada de antemao. A vida é assim absorvida num mundo de significagoes; ja no
outro caso, ela permanece mesmo sem explicagio.

REFERENCIAS
DILTHEY, W. (1970) Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frankfurt an Main.

GRONDIN, V. (2010) “La préhistoire du sens. Les limites du dualisme de la grammaire et de I'histoire
chez Wittgenstein”. In: Les Etudes philosophiques, 3.

HUSSERL, E. (2021) A crise das ciéncias europeias e a fenomenologia transcendental. Trad. Diogo Ferrer.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2021.

Estao dados, além disso, relagdes sociais mais simples e mais complexas, amizades, matrimonios, sociedades; elas
sdo relagdes instituidas entre homens (no nivel mais baixo também entre animais)” (HUSSERL, 1976, p. 162).

9 “Esse mundo [no sentido natural] se chama agora ‘mundo espiritual, na medida em que ¢ mundo experimentado
cotidianamente por pessoas concretas, mundo configurado em agao e continuamente reconfigurado, mundo da
cultura e da histéria”. (SOWA, 2008).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 75-82, dezembro de 2023. 81



. (1976) Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie. Ed. Mary Biemel.
Husserliana/Gesammmelte Werke, v. 4. Springer.

RICOEUR, P. (1976) “Husserl and Wittgenstein on Language”. In: Harold Durfee (org), Analytic Philosphy
and Phenomenology, Haia: Martinus Nijhoff.

.“Le dernier Husser] et le dernier Wittgenstein”. In: Fonds Ricoeur (http://www.fondsricoeur.fr).

SOWA, R. (2008) “Introduction”. In: Husserl, E. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegeben Welt und ihre
Konstitution. Ed. Ruchus Sowa. Husserliana/Gesammmelte Werke, v. 4. Springer.

WITTGENSTEIN, L. (2012) “Ursache und Wirkung. Intuitives Erfassen”. In: Vortrag iiber Ehtik und andere
kleine Schriften. In: Werkausgabe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

. (1979) Lectures, Cambridge 1932-193S. Ed. Alice Ambrose. Nova Iorque: Prometheus.
. (1984) Philosophische Untersuchugen. In: Werkausgabe. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

. (1958) The Blue and Brown Books. Oxford: Blakcwell.

82 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 75-82, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Histodria da filosofia da psicanalise no
Brasil: momento de fundacao (Parte )’

Richard Theisen Simanke?
Universidade Federal de Juiz de Fora — UFJF, Minas Gerais, Brasil

Resumo: Este artigo se propde a analisar o primeiro estagio do desenvolvimento da area de pesquisa em filosofia
da psicanalise no Brasil, apresentando e descrevendo os trabalhos fundadores de seus pioneiros, produzidos entre
a segunda metade dos anos 1970 e o inicio dos anos 1990. A seguir, ele discute e procura elucidar a ideia de uma
“epistemologia da psicanalise” que domina este periodo inicial, propondo um conjunto de quatro argumentos
para proporcionar uma visdo mais sistematica de suas principais teses, a saber, os argumentos analitico, defensivo,
conciliatério e indutor. Como conclusao, é apontada a pesquisa que ainda é necessaria para se obter um panorama
mais abrangente deste movimento da histéria intelectual brasileira.

Palavras-chave: psicanalise; filosofia da psicandlise; Freud; filosofia brasileira; epistemologia da psicanalise.

Abstract: This article sets out to analyze the first stage in the development of the research field in philosophy of
psychoanalysis in Brazil, presenting and describing the founding works of its pioneers between the late 1970s and the
early 1990s. Next, it discusses and makes sense of the idea of an “epistemology of psychoanalysis”, which dominates
this early stage, and proposes a set of four arguments to provide a more systematic view of its main tenets, namely,
the analytical, defensive, conciliatory, and inducing arguments. As a conclusion, it indicates what further research is
needed for a more encompassing view of this movement in Brazilian intellectual history.

Key-words: psychoanalysis; philosophy of psychoanalysis; Freud; Brazilian philosophy; epistemology of psychoanalysis.

A psicanilise sempre se distinguiu, entre as correntes psicoldgicas, por ter despertado, muito precocemente,
um interesse filoséfico. Os primeiros estudos filoséficos sobre o pensamento de Freud comegam a aparecer
ainda na década de 1910 (KARPINSKA, 1914), assim como o debate interno a0 movimento psicanalitico em
formacao sobre as relagdes entre psicandlise e filosofia (FERENCZI, 1912; PUTNAM, 1911/1921; 1912;

1 Este trabalho foi produzido como parte das atividades de um estégio curricular em Pesquisa Te6rica em Psicologia
do curso de graduagio em Psicologia da Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). Ele est4 vinculado a um
projeto interinstitucional de pesquisa intitulado A recep¢do filoséfica da psicandlise: histdria, tradicoes e doutrinas,
integrando ainda os pesquisadores Weiny César Freitas Pinto (UEMS)), Francisco Verardi Bocca (PUCPR) e Caio
Padovan (Université Montpellier III - Paul Valéry e PUCPR), além de estudantes de graduagio e pés-graduagio
destas instituigoes. Os autores agradecem aqui aos colegas pela colaboragao e as instituigdes envolvidas pelo apoio
na condugao deste projeto.

2 Professor titular pela UFJF e autor de A Fundagio da Psicanalise: Do neurdnio d meméria v. 1. (Ed. Do Instituto
Langage, 2023 e Metapsicologia lacaniana: os anos de formagao. (Discurso Editorial, 2002). Esse trabalho foi
escrito juntamente com Ana Carolina Marinho Amaral e Lavinia Couri Montese do Amaral.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92041 83



PINTO & PADOVAN, 2019). Essa foi uma tendéncia que perdurou e se ampliou com o tempo, podendo
ser encontrada nas filosofias francesa, alema e anglo-saxonica, no que se destacam nomes como Georges
Politzer, Roland Dalbiez, Paul Ricoeur, Herbert Marcuse, Jiirgen Habermas, John Wisdom, John Forrester,
Richard Wollheim, Adolf Griinbaum, para mencionar apenas alguns. Ao mesmo tempo, se Freud manteve
sempre um didlogo ambivalente e, por vezes, reticente com a filosofia, diversos teéricos posfreudianos
empreenderam um recurso muito mais decidido a informacao filosofica. Dentre estes se destaca Jacques
Lacan com certeza, mas autores como Hans Loewald, Thomas Ogden e Jonathan Lear, entre outros, podem
também ser mencionadas. Esse duplo fendmeno — o interesse da filosofia pela psicandlise e da psicanalise
pela filosofia — deu origem a uma drea de pesquisa em filosofia da psicandlise, que se desenvolveu de forma
particularmente marcante no contexto brasileiro.

Embora tenha havido precedentes histéricos, a formagao deste campo de estudos no pais é um fendmeno
que tem inicio nos anos 1970-1980 e encontra seu principal foco de irradiagao inicial nas instituigoes
universitrias paulistas, tais como a Universidade de Sio Paulo (USP), a Universidade Estadual de
Campinas (Unicamp) e a Pontificia Universidade Catélica de Sio Paulo (PUC-SP), as quais mais tarde se
juntariam a Universidade Federal de Sio Carlos (UFSCar) e, ja fora do contexto paulista, a Universidade
Federal do Rio de Janeiro (UFR]). Histérica e politicamente, este movimento coincide com o declinio
do periodo mais repressivo do regime militar iniciado com o golpe de 1964 e acirrado a partir de 1968.
Certanormalidade operacional comecava, entdo, a retornar as institui¢des académicas, nas quais os setores
mais politizados tinham sido particularmente atingidos pelas medidas de excegao, entre eles os centros
de filosofia e ciéncias humanas, embora nao exclusivamente. Este retorno a normalidade, aliado, entre
outros fatores, ao retorno dos exilados e a reintegragao dos cassados, permitiu a retomada do processo
de profissionaliza¢ao e renovagao da filosofia académica nacional, interrompido nos anos 1960 pelas
circunstancias politicas e suas consequéncias sociais e institucionais. Por uma série de razdes que ainda
precisam ser mais detalhadamente compreendidas, a aproximagio entre filosofia e psicanélise fez parte
desse movimento (PINTO, 2021a). Assim, filésofos de formagio comegaram a se interessar e se dedicar
a pesquisa sobre a psicanilise, utilizando-se dos métodos da interrogagao e da andlise filoséfica e, com o
tempo, psicanalistas e outros profissionais engajados na pratica clinica se aproximaram da academia em
busca de uma formagao filoséfica que pudesse propiciar novos instrumentos para o trabalho teérico.

Afilosofia brasileira da psicandlise comegou a surgir desse intercimbio. Embora se trate de um fendmeno
académico significativo e em franca expansio no contexto contemporéineo, apenas recentemente estudos
especificamente destinados a apresentd-lo, compreendé-lo e explicd-lo comegaram a tomar forma, tanto
com relagio ao perfil global da recepgao filoséfica da psicandlise no Brasil e os métodos para aborda-la
(SIMANKE, 2010b; 2011b; 2014; SIMANKE, Caropreso & BOCCA, 2011; Monzani, 2008; FULGENCIO
& SIMANKE, 2005; PINTO, 2018; 2021b; BOCCA, 2021), quanto  anélise e comentario de obras e autores
especificos, seu impacto e sua repercussiao (SIMANKE, 2007; 2011a; 2019; SIMANKE & F ULGENCIO,
2005; FERNANDES, 2011; IBERTIS, 2011; FERREIRA, 2021).

Qualquer tentativa de periodizagao de um processo dentro da histdria intelectual é sempre, em alguma
medida, artificial, estabelecendo fronteiras onde, de fato, ocorreram transi¢oes graduais e intercimbios
complexos. Mesmo assim, esta estratégia pode ser ttil para organizar a percepgao do dominio de pesquisa
que se pretende cobrir. Feita essa ressalva, pode-se, grosso modo, dividir o desenvolvimento da filosofia
brasileira da psicandlise em trés grandes periodos. H4, em primeiro lugar, um momento de fundagdo, que se
caracteriza pelo engajamento dos protagonistas pioneiros na pesquisa académica abarcando esta interface
entre filosofia e psicandlise, na publicagdo das primeiras obras especificamente nesta drea e no surgimento
das estruturas institucionais que comegaram a lhe dar suporte. Este periodo pode ser convencionalmente

84 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



delimitado como tendo inicio em 1974, quando Renato Mezan inicia no PPG em Filosofia da USP um
mestrado sobre Freud que daria origem, oito anos mais tarde, ao seu Freud: a trama dos conceitos (MEZAN,
1982), trabalho inaugural em nosso campo. Como término, propds-se o ano de 1991, com a publicagio
da coleténea Filosofia da psicandlise, organizada por Bento Prado Jr (1991b), na qual esta 4rea de pesquisa
é explicitamente nomeada e apresentada, comegando a se tornar, a partir dai, consciente de si mesma
como uma subdisciplina filos6fica. Num segundo momento, terfamos uma fase de consolidagdo, que se
estenderia — também, convencionalmente, é claro — entre 1991 e 2002, tendo como marco final a criagdo
do Grupo de Trabalho em Filosofia e Psicanalise no 4mbito da Associagao Nacional de Pés-Graduagao
em Filosofia (ANPOF), com o que a filosofia da psicanalise avanga um passo importante em seu processo
de reconhecimento junto a comunidade filosdfica nacional e em formalizar suas redes de pesquisa. Este
periodo se caracteriza pela emergéncia e amadurecimento de uma segunda geragao de pesquisadores na
drea, que concluem a sua formagao, publicam seus primeiros trabalhos e comecam a conquistar as posigoes
académicas que lhes permitirao se engajar em novos projetos de pesquisa e formagao. Por fim, pode-se
falar, a partir de 2002, de um periodo de expansdo, marcado pela ampliagao do numero de pesquisadores
trabalhando na drea, pela intensificagio das atividades cientificas de grande porte (eventos em nivel nacional
e internacional), pela insercao em redes de pesquisa internacionais e por uma maior variedade de temas e
linhas de pesquisa em comparagao com os estdgios iniciais, entre outras caracteristicas.

O objetivo deste artigo é dar inicio a uma andlise mais sistemdtica desta histéria da filosofia da psicandlise
no Brasil, concentrando-se, nesta primeira etapa, no que foi designado acima como seu momento de fundagdo
(1974-1991). Por limitagdes de espago, o presente trabalho se concentra em alguns pesquisadores mais
diretamente ligados ao contexto universitirio de Sao Paulo em que este movimento teve inicio. Mais
precisamente, foram selecionados, pelo cardter pioneiro e pela repercussao de seus trabalhos produzidos
no periodo considerado, os seguintes autores: Renato Mezan, Luiz Roberto Monzani, Osmyr Faria Gabbi
Jr, Zeljko Loparic e Bento Prado Jr. Outros personagens, acontecimentos e produgoes deste periodo serao
objeto de trabalhos posteriores, incluindo as contribuigoes mais significativas e igualmente fundadoras de
outros autores que serao sucintamente indicados ao final deste artigo.

O objetivo aqui é apresentar uma visdo preliminar, organizada e de orientagio mais descritiva deste
momento inaugural, que possa servir de ponto de partida para andlises subsequentes, mais detalhadas e
focadas nas questdes propriamente conceituais. Contudo, uma andlise algo mais sistemética é esbocada
num segundo momento, a fim de identificar certos elementos comuns e tragos prevalecentes nestas obras
e autores. Sobretudo, destaca-se a figura de uma epistemologia da psicandlise, que domina o periodo e
cuja ultrapassagem confere o perfil global mais ou menos definitivo desta drea de pesquisa em filosofia
da psicandlise. Quatro temas centrais sao identificados como diferentes concep¢des — mais ou menos
explicitamente formuladas, conforme o caso — sobre a natureza da relagao entre psicanalise e filosofia.
Eles foram descritos em termos de diferentes argumentos articulados nos trabalhos de pelo menos alguns
dos pesquisadores discutidos, a saber, um argumento analitico (a filosofia pode interpretar e explicar a
psicandlise), um argumento defensivo (é preciso resguardar ou proteger a psicanalise da filosofia), um
argumento conciliador (a leitura filoséfica reaproxima psicandlise e filosofia) e, finalmente, um argumento
indutor (a psicanélise pode renovar a prética da filosofia ao lhe propor novos problemas e estratégias). Com
a expansao desta pesquisa para abarcar outros autores e linhas de pensamento, mais “argumentos’, neste
sentido especifico aqui proposto, podem ser identificados e serdo expostos em trabalhos subsequentes.
A caracterizagdo desses argumentos tem por fim esbogar um quadro de referéncia abrangente para a
apreciagdo do pensamento desses autores e de outros em que suas ideias repercutiram, avangando assim
na compreensao do processo de formagao da filosofia da psicandlise no Brasil.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 85



Os autores e as obras

Em sentido estrito, o desenvolvimento da interlocu¢ao que viria a dar seu cardter disciplinar a drea de
pesquisa em filosofia da psicanilise é, como se disse, um fenémeno surgido em torna da virada dos anos
1970-1980 (SIMANKE, 2010a). Contudo, como quase sempre é o caso, é possivel identificar antecedentes
significativos. Os trabalhos de Almir de Andrade e Paulo Siwek entre os anos 1930 e 1950, assim como a
presenca da psicandlise no ensino de Jean Maugiié, permitem falar de uma “pré-histoéria da ‘filosofia brasileira
da psicandlise” (PINTO, 2021b, p. 152). O filésofo Almir de Andrade, mais conhecido como ideélogo
do Estado Novo getulista (PAIVA, 2015), foi também aluno e paciente do psiquiatra Julio Pires Porto-
Carrero — um dos pioneiros da psicandlise no Brasil — e dedicou diversos trabalhos a questdes psicologicas,
incluindo estudos criticos da psicandlise freudiana publicados no Brasil e no exterior (ANDRADE, 1933;
1936; 1957). O padre jesuita, filésofo, psicélogo e educador de origem polonesa, Paulo Siwek, por sua
vez, atuou extensamente no Brasil — hd uma cdtedra com seu nome na Academia Paulista de Psicologia
(2007) -, ensinando em institui¢des como a PUC-Rio e o Colégio Santo Inécio. Das obras dedicadas a
questdes psicoldgicas, ha um breve ensaio filoséfico-critico sobre psicanalise (SIWEK, 1945). Por fim,
o primeiro germe de uma filosofia da psicandlise na Universidade de Sao Paulo em formagao pode ser
identificado no trabalho do fil6sofo Jean Maugiié, integrante da missao francesa que atuou na fundagao da
institui¢ao. Maugiié inclufa em seus cursos temas psicolégicos como afetividade, percepgao, personalidade
e memoria, baseando-se tanto na fenomenologia alem3, na psicologia da Gestalt e na psicopatologia de
Pierre Janet quanto na psicanélise freudiana. Segundo Filho (1971, p. 132), Maugiié seguia nisso os passos
da tradigao francesa, sendo “partiddrio de uma psicologia concreta, mas, como seu compatriota Politzer,
critico impiedoso da ‘psicologia experimental ™.

Seja como for, é nos anos 1970 que se inicia o desenvolvimento de uma filosofia brasileira da psicandlise
propriamente dita. Em 1973, ainda um estudante de filosofia em vias de concluir o curso na Universidade
de Sao Paulo, Renato Mezan, segundo suas proprias palavras, defrontou-se por acaso com as Conferéncias
de introdugdo a psicandlise de Freud, as quais lhe despertaram um interesse pelo tema que se tornaria perene
(MEZAN, 1985/2006). Deste encontro, no mais puro espirito da serendipidade, resultou o projeto de
uma leitura abrangente e sistematica de Freud:

Nossa tese é um produto do espanto: a descoberta de Freud, nas paginas da Introdugdo a psicandlise, foi parands um
momento de perplexidade e de angtstia. (...) Imediatamente formamos o projeto de dedicar a Freud um estudo
abrangente e, nos anos seguintes, percorremos metodicamente (...) os numerosos volumes das Obras completas.
A medida que o trabalho prosseguia, demo-nos conta de que seria impossivel avaliar o impacto e o sentido da
psicandlise sem passar primeiro pela sistematizagao dos conceitos e pela histéria de sua elaboragio progressiva.
(MEZAN, 1982, p. xv)

Este estudo seria realizado sob a forma de uma pesquisa de p6s-graduagao em nivel de mestrado sob a
orienta¢ao de Marilena Chaui. No contexto da filosofia da USP nos anos 1970, Chaui aparecia, certamente,
como a orientadora mais apropriada para aquela que seria a primeira dissertagao sobre Freud num Programa
de Pés-Graduacio stricto sensu em Filosofia no pais. Embora esta ndo fosse sua drea de especializagao, que
transitava na época entre a fenomenologia, o pensamento de Espinosa e a critica sociopolitica, a pensadora
manifestava j4 interesse e familiaridade com a psicanélise e temas préximos (psicologia e fenomenologia,
sonhos, linguistica e psicanélise, psicanalise e sociedade, psiquiatria e psicopatologia etc.) como o indicam
os temas de cursos e conferéncias ministrados entre 1971 e 1977. Além de publicar seu celebrado O que é
ideologia? (CHAUT, 1981) na Colegao Primeiros Passos da Editora Brasiliense, ela havia se comprometido

3 Sobre esse aspecto do ensino de Maugiié, ver ainda PINTO (2021b), CANDIDO (2007) e CABRAL (1950).

86 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



com outro volume sobre a repressdo sexual, que acabaria sendo publicado mais tarde em outro formato
(CHAUI, 1984), a partir do qual um mais amplo espaco seria concedido as concepgoes freudianas sobre
sexualidade e repressao. Assim, pode-se presumir que a psicandlise se encontrava jd no horizonte de suas
preocupagdes filoséficas quando assumiu, em 1974, a orientagao do jovem Mezan (SIMANKE, 2014)*.

A dissertagao de Mezan, “A articulagdo dos conceitos na psicandlise de Sigmund Freud”, seria concluida
em 1977 e publicada mais tarde com o titulo de Freud: a trama dos conceitos (MEZAN, 1982). Trata-se de
um trabalho de leitura e explicagdo sistemdtica do pensamento de Freud ao longo do percurso da obra,
tomando como fio condutor a formulag¢ao inicial e o desenvolvimento da teoria da repressao e articulando
em torno deste eixo os principais desenvolvimentos conceituais: as topicas freudianas, a teoria da sexualidade
e suas transformacdes, a introdugao dos conceitos de narcisismo e pulsao de morte, com todas as suas
consequéncias metapsicoldgicas e seus impactos na psicopatologia freudiana. Era um tipo de trabalho
até entdo praticamente inexistente tanto na psicanélise brasileira, em que predominavam maci¢amente
os estudos clinicos ou propedéuticos, quanto na filosofia, majoritariamente concentrada nas monografias
histéricas de explicacao dos textos cldssicos da tradigao, sobretudo no contexto uspiano, dominado pelos
métodos do estruturalismo francés (ARANTES, 1994; Caponi, 2003).

Neste seu primeiro trabalho, Mezan deixa de fora, deliberadamente e por razdes de método, a teoria
freudiana da cultura, que considera como uma espécie de psicandlise “aplicada” e que constituird o foco
de seu doutoramento e do livro dele resultante, Freud, pensador da cultura (MEZAN, 1985/2006). Neste
sentido, hd continuidade e complementaridade entre as duas obras. Mesmo assim, duas inflexdes importantes
se fazem notar na passagem de uma a outra, uma biogréfica e profissional; a outra, metodoldgica. Do ponto
de vista biografico, este segundo livro de Mezan estd marcado pela experiéncia da analise e da formagao
analitica, as quais hd inimeras referéncias ao longo do texto. Por exemplo, Mezan abre seu livro com a
detalhada narrativa e interpretacdo de um sonho proprio, ja na Introdugao, mesmo reconhecendo que
esta é uma maneira pouco usual de dar inicio a uma tese de filosofia (MEZAN, 1985/2006), e comenta,
no prefécio de 1986 a 42 edicio do livro que a pesquisa realizada transcorreu “ao compasso da andlise”. As
questdes de método também estao explicitadas neste mesmo prefécio. O autor declara que, ao contrario
de seu primeiro livro, esta segunda leitura da obra freudiana procura se situar para além da dimensao
exclusivamente conceitual. Na nota preliminar escrita em abril de 1982 para a publicacio de Freud: a trama
dos conceitos — portanto, depois que a tese de que resultou Freud, pensador da cultura jé estava redigida — as
caracteristicas dessa nova maneira de ler Freud sao mais detalhadamente apresentadas:

Neste intervalo, uma segunda leitura do conjunto dos textos sugeriu-me outra abordagem (...): a de encarar a teoria
em seu contexto, feito de multiplas dimensées. (...) Uma teoria psicanalitica é o fruto da elaboragao da experiéncia
psicanalitica, experiéncia que se desdobra em diversas perspectivas: a da formulagao conceptual é uma delas,
porém nao a tinica, ji que a autoandlise do psicanalista, o momento cultural e o discurso dos pacientes também
determinam o contetido propriamente teérico. (MEZAN, 1982, p. ix-x)

Um aspecto deste contexto se destaca e é explicitado também no preficio de 1986 a Freud, pensador
da cultura. O reconhecimento de que a psicandlise transcende a obra de Freud e abrange nio sé suas
inumeras correntes pos-freudianas, mas também sua presenga disseminada como um fato de cultura,
implica que ela tenha, como diz Mezan, um passado e uma histéria. Dai a determina¢ao de dedicar-se, na
continuidade, ao que considera como o territério ainda inexplorado de uma histéria da psicanalise levada

4 Asinformagodes sobre as atividades académicas de Chaui & época foram obtidas do Sistema de Curriculos Lattes
do CNPq (http://lattes.cnpq.br/1116101797671415). Ela orientaria ainda outras pesquisas sobre psicandlise
até o inicio dos anos 1980, com destaque, além de Mezan, para os trabalhos de Luiz Roberto Monzani e Alfredo
Naffah Neto.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 87



a sério, a qual, de fato, dedicou diversos trabalhos posteriores (MEZAN, 2014; 2004; 1990). Com isso,
Mezan apresenta uma formulagdo bastante precoce de discussdes correntes mais recentemente no campo
dos estudos psicanaliticos: a renovagao da historiografia da psicandlise e o papel do recurso ao contexto
neste empreendimento (MAYER, 2017; MARINELLI & MAYER, 2006 ), assim como a articulagio entre
histéria e filosofia na elucidacdo das teorias psicanaliticas (SIMANKE, 2020; Simanke & Caropreso, 2018;
2017). Estas questdes sao retomadas na segunda segio deste trabalho, quando se retornaré a estes e outros
trabalhos de Mezan (1983/2002; 1991) do periodo para discutir sua concepgao geral das relagdes entre
filosofia e psicanilise.

Outro dos trabalhos inaugurais da filosofia brasileira da psicanélise também resultou de uma pesquisa de
doutorado na USP orientada por Marilena Chaui. Em 1982, um ano apés o doutoramento de Mezan, Luiz
Roberto Monzani ali defenderia sua tese intitulada “Freud, o movimento de um pensamento’, que seria
publicada na integra apenas sete anos depois, embora partes da mesma tivessem aparecido como artigos
em periddicos cientificos antes disso (MONZANI, 1984). O livro logo se tornaria uma obra de referéncia
e um cldssico fundador desta area de pesquisa em formagio (BRANDO, Brum, Carquejeiro & Maciel,
2015; BAIRRAO, 2014). O livro é composto por quatro estudos relativamente independentes que abordam
momentos cruciais de transformacao no curso do pensamento freudiano: a transi¢ao entre uma teoria das
neuroses centrada na hipdtese da sedugio e outra, que encontra seus fundamentos na sexualidade infantil
e na fantasia; a substituicao do modelo neurobiol6gico do Projeto de 189S pelo modelo psicolégico de A
interpretagdo dos sonhos; a passagem da primeira para a segunda dualidade pulsional propostas por Freud;
por fim, a relagdo entre as duas principais topicas freudianas, articuladas no Capitulo VII da obra de 1900
e nas paginas de O eu e 0 isso (1923).

O elemento comum que alinhava estes estudos e lhes confere unidade é o método concebido para a
abordagem destes problemas. Para além da qualidade das andlises conduzidas por Monzani ele mesmo,
a dimensao e a perenidade de sua influéncia sobre os estudos em filosofia da psicandlise no Brasil talvez
se devam ao cuidado e detalhe com que seu procedimento é apresentado e justificado, o que tornou a
introdugio e a conclusdo do livro uma espécie de manifesto metodoldgico a ser seguido pelas geracdes de
pesquisadores que se sucederam. Chegando a Freud a partir de um projeto abandonado sobre o positivismo
de Comte, Monzani havia, jé entéo, se defrontado com o problema colocado pela divisio da obra comtiana
em duas fases aparentemente inconcilidveis, quando os preceitos do estruturalismo filoséfico requeriam
a eleicdo da obra exemplar do filésofo como objeto de uma andlise interna, sistemdtica e exaustiva, a fim
de identificar, justamente, a unidade fundamental do pensamento. As maltiplas rupturas e dualidades
identificadas tradicionalmente na evolu¢do do pensamento de Freud colocavam, assim, um obsticulo
ainda mais desafiador, a exigir a inovacdo metodoldgica protagonizada por Monzani: abordar o conjunto
da obra, nao como uma entidade estatica e monolitica, mas antes como um processo vivo de criagio tedrica
em constante movimento. Este conceito de movimento, enunciado desde o titulo do livro, nao se caracteriza
nem por uma evolugio continua, nem pela ruptura total, abandonando construtos tedricos obsoletos e
substituindo-os por novos. Tampouco Monzani se contenta com a solugio de compromisso representada
pela superacio (Aufhebung) dialética em que 0 momento ultrapassado é recuperado e preservado em outro
plano, numa ascensdo constante rumo a uma apreensao racional do real. Embora a imagem da espiral —
metéfora tradicional para representar a progressao dialética — compareca na sua caracterizagao final deste
conceito metodoldgico de movimento, ela é atravessada e modificada por outra: aimagem do péndulo, que
introduz na compreensao do processo de elaboracio do pensamento freudiano um fator de contingéncia,
hesitacdo e acidente que contrabalanga os riscos idealistas de uma reconstrugio inteiramente racional da
obra (SIMANKE, 2011a).

88 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



Duas imagens ou metaforas nos parecem indicar, para fixar o pensamento, esse movimento do pensamento
freudiano: o péndulo e a espiral. De um lado, o discurso freudiano aparece como claramente pendular, isto é, ora
enfatiza um polo da questio, ora seu oposto. (...) Seguindo, porém, esse movimento pendular, percebemos que ele
acaba formando, quando penetramos nessa complicada rede tedrica que € o freudismo, um movimento espiralado,
com a condi¢do de pensar essa imagem no espaco e cilindricamente, em que as mesmas questoes sao abordadas,
“esquecidas’, retomadas, mas nio no mesmo nivel em que estavam sendo tratadas anteriormente. (MONZANI,
1989/2014, p. 294-295, grifos do autor)

Esta mesma disposi¢ao para reequacionar a oposicio entre ruptura e continuidade e relativizar a oposi¢ao
entre dualidades contrastantes na compreensdo das ideias de Freud transparece na critica que Monzani
aponta, em seu ensaio igualmente cldssico enderegado ao problema geral das relagdes entre psicandlise e
filosofia, a leitura consagrada de Paul Ricoeur, repartindo a psicanalise entre uma energética mecénico-causal
e uma hermenéutica das relagoes de sentido. Este ensaio, ao qual se retorna adiante, é a mais sistemadtica
exposicao e justificativa da entao onipresente ideia de uma epistemologia da psicandlise, que Monzani
jé havia ensaiado em publicagdes anteriores (MONZANI, 1987; 1988/1991b). Outro exemplo desta
atitude metodoldgica pode ser encontrado em seu estudo sobre as especulagoes filogenéticas de Freud,
no entao recém-descoberto e publicado manuscrito metapsicolégico perdido de Freud sobre as neuroses
de transferéncia. Ali, ao concluir sua andlise, Monzani procura ultrapassar a dicotomia entre fantasia e
teoria, apoiando-se também na discussdo feita por Bento Prado Jr sobre as relagdes entre ficgao e histéria
em Freud (MONZANI, 1991a; PRADO, 1988). A relativa despreocupagio de Monzani com a questdo da
publicagao deixou muitos de seus trabalhos do periodo inéditos ou registrados em anais e outros veiculos
de dificil localizagdo®. Nao obstante, os exemplos aqui discutidos sdo suficientes para estabelecer o seu
lugar de destaque entre os pais fundadores da filosofia da psicanalise no pais.

O percurso académico de Zeljko Loparic apresenta caracteristicas proprias com relagao aos autores até aqui
discutidos por duas razdes. Em primeiro lugar, realizou sua formagao inteiramente no exterior, sobretudo
na Universidade Catélica de Louvain (Bélgica); em segundo, essa formagao se concentrou principalmente
em légica, epistemologia e filosofia da ciéncia, e ndo em histéria da filosofia, com cujas versoes uspianas
s6 teve um contato — alids, conflitivo — bem mais tardio. Assim, se Mezan e Monzani chegam na filosofia
da psicandlise através de um movimento de critica interna dos preceitos metodoldgicos do estruturalismo
filoséfico, tal como o fard também Bento Prado Jr, Loparic ai aporta através da aplicagdo a psicandlise de
uma concepgao de ciéncia construida anteriormente a partir de um heterogéneo conjunto de influéncias
e de uma relagdo critica com o pensamento de Kant e Heidegger, principalmente. Nao é surpreendente,
portanto, que a ideia de epistemologia — e, por consequéncia, de uma epistemologia da psicandlise — tenha
um sentido consideravelmente distinto em Loparic, quando comparada com a destes outros autores, como
se discute adiante.

Nascido na Crodcia e partindo de uma formagao catdlica, Loparic teve um contato precoce com o
pensamento kantiano ainda durante seus estudos secundérios. Com a descoberta da fenomenologia e do
pensamento heideggeriano durante seus estudos universitarios na Universidade Catélica de Louvain, ele
chegaria ainda a assistir aos ltimos seminarios de Heidegger em Freiburg em meados da década de 1960.
A filosofia de Kant o levaria ao problema do conhecimento e, dai, a epistemologia e a filosofia da ciéncia,
enquanto Heidegger o introduziria as questdes ontoldgicas do ser e da existéncia. Estes dois interesses
se expressam, em sua formagao filosdfica, numa tese de doutorado sobre Kant e Mach, orientada pelo
tilésofo e matematico Jean Ladriére, em que comegca a defender uma visao instrumentalista da ciéncia como

S Alguns destes trabalhos (Monzani, 2005a; 2005b; 2005¢; 1986/2005d) foram, mais tarde, publicados ou
republicados na coletanea Freud na filosofia brasileira (Fulgéncio & Simanke, 2005). Outros permanecem inéditos
ou aguardando uma republicagao que lhes faga justica.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 89



um conjunto de estratégias para a resolugio de problemas. Esta concepgao de ciéncia é alicer¢ada numa
interpretac¢ao da teoria kantiana do conhecimento como uma “seméantica transcendental’, isto ¢, como uma
teoria a priori da significagdo. Antes, disso, também em Louvain, Loparic produzira uma dissertacao de
mestrado com um estudo comparativo entre Heidegger e Hegel, sob a orientagdo do filésofo heideggeriano
Alphonse de Waelhens. Este tltimo — um filésofo interessado pelas aplicagoes psicopatoldgicas da analitica
existencial, na tradigao inaugurada por Ludwig Binswanger, além de ser préximo a Lacan - intermediaria
os primeiros contatos, ainda que breves, de Loparic com a psicandlise e com o proprio semindrio lacaniano
(SILVA E MARQUES, 2009; GARCIA E AMENDOLA, 2012).

J4 no Brasil, apés um periodo da Universidade Federal da Paraiba e uma passagem pela USP, Loparic
assume, em 1977, uma posi¢ao na Unicamp e participa da criagdo do Centro de Légica e Epistemologia
(CLE) naquela institui¢ao. Durante sua gestio como diretor do CLE, coordena o processo de criagio do
curso de pés-graduagio latu sensu em Fundamentos Filoséficos da Psicologia e da Psicandlise (FFPP),
que surge em 1984. Segundo Loparic, seu interesse era fomentar no CLE os estudos em filosofia das
ciéncias humanas, e a escolha recaiu sobre a psicandlise, devido, por um lado,  reivindica¢do cientifica
de Freud e, por outro, ao espago que esta disciplina ja entdo ocupava no ambiente cultural nacional. O
FFPP se tornaria o espaco institucional mais relevante na sua fungao de catalisador do desenvolvimento
da filosofia da psicandlise no Brasil neste periodo inicial. Com exce¢do de Renato Mezan, todos os autores
discutidos neste trabalho com ele colaboraram. Além de Loparic e Monzani, Gabbi Jr para l4 se deslocaria
para participar do programa e se vincularia definitivamente aos estudos filoséficos sobre a psicandlise.
Bento Prado Jr, vinculado a Universidade Federal de Sao Carlos desde o final dos anos 1970, se encontrava
geograficamente préximo e colaboraria ativamente com o FFPP, reforcando assim sua interlocu¢io com a
psicandlise. Sua atuagao nessa drea se prolongaria no espago concedido a psicologia e a psicanélise quando
da criagao do Programa de Pés-Graduagao em Filosofia e Metodologia das Ciéncias na UFSCar quatro
anos depois (SIMANKE, 2014).

Os primeiros trabalhos de Loparic relacionados a psicandlise surgiriam neste contexto. Em “Resisténcias a
psicandlise” (LOPARIC, 1985, p. 29), ele comega observando que “a psicanalise em geral foi negligenciada
pelas teorias contemporaneas da ciéncia” e se propde a comegar a preencher esta lacuna discutindo as
polémicas histéricas que envolveram Freud e seus antagonistas, delineando uma categorizacao dessas
criticas ou “resisténcias” — internas e externas, intelectuais e nao intelectuais —, analisando os argumentos
freudianos que a elas respondem desde a perspectiva da filosofia da ciéncia e interpretando a reivindicagao
cientifico-naturalista de Freud a luz de sua prépria interpretagao da teoria kantiana do conhecimento. Ao
fazé-lo, coloca-se numa posi¢ao oposta & de Monzani que, como se discutird com maior detalhe na préxima
secdo, preteria uma leitura da psicandlise a partir da filosofia da ciéncia em favor de uma epistemologia
imanente adaptada das formulacdes do filosofo francés Gérard Lebrun (1977/2006) em seu influente
artigo a este respeito.

Esta atitude de Loparic é mais precisamente qualificada em outro trabalho seu do periodo aqui
considerado, “Um olhar epistemolégico sobre o inconsciente freudiano” (LOPARIC, 1991). Resultado
de sua participa¢do num simpdsio de psicandlise realizado na PUC de Sao Paulo em abril de 1989, este
trabalho parte da discussao da legitimidade da interrogacdo filoséfica da psicandlise — um tema recorrente
neste momento inaugural desta drea de pesquisa — para concluir:

Para Freud, a psicandlise se caracterizava pela atitude cientifica e (...) o estudo do inconsciente era solidrio dos
nossos esquemas categoriais conscientes de compreensao do mundo e de nés mesmos. A psicanalise, como qualquer
outra disciplina cientifica obedeceria aos critérios da racionalidade cientifica. A pergunta é: que critérios e onde
teriam sido eles explicitados. (LOPARIC, 1991, p. 49)

90 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



Loparic (1991, p. 49) concebe, no entanto, que seja possivel trabalhar “com os critérios pressupostos
pela propria psicanélise, ou seja, com sua ‘filosofia’ implicita”.

Ainda digno de nota, nesse momento, ¢ o ensaio “Lacan e a ética do desejo perverso” (LOPARIC,
1989). Derivado de uma apresentacio na Semana Jacques Lacan que teve lugar na PUC-SP em outubro de
1988, o trabalho é uma reagao a publicagao da tradugao brasileira do semindrio sobre A ética da psicandlise
(LACAN, 1986/1988), ocorrida naquele mesmo ano. Loparic ai contrapde a reflexdo ética lacaniana
a filosofia pritica de Kant, assim como antes lera a epistemologia de Freud a luz da teoria kantiana do
conhecimento. Faz, em sintese, uma critica de Lacan como um mau leitor de Kant e de Heidegger (a quem,
a seu ver, confundiria com Sartre). Estes equivocos resultariam, entre outras coisas, numa compreensio
equivocada da temporalidade propria da experiéncia analitica. Este trabalho é forte candidato ao titulo de
primeiro ensaio filoséfico sobre Lacan no pais, precedendo em dois anos o “Lacan: biologia e narcisismo”
de Bento Prado Jr (1991d), primeiramente articulado como uma conferéncia no Instituto de Estudos
Avangados da USP em 1990.

O que distingue a participagdo de Osmyr Faria Gabbi Jr neste processo de formacao da filosofia da
psicandlise no pais é, por um lado, sua formagao e seu percurso académico inicial e, por outro, suas principais
filiagoes e preferéncias filosoficas, que ele acabaria trazendo para sua interlocugio com o campo psicanalitico.
Ao contrério dos trés primeiros personagens apresentados até aqui, todos filésofos de formagao, Gabbi
vinha de uma formagio em psicologia, tanto em nivel de gradua¢io quanto de pds-graduagio, depois de ter
abandonado a meio-caminho seus estudos em engenharia. Segundo seu préprio testemunho, o legado de
sua formagao incompleta como engenheiro foi aideia de que a ciéncia precisa ser uma pratica fundamentada
de investigacao e apresentar evidéncias empiricas para suas afirmagdes. A dificuldade de identificar quais
seriam os fundamentos da investigagao e da explicagao psicoldgica aproximou-o da histéria e da filosofia das
ciéncias, sobretudo a partir de seu contato com o filésofo Oswaldo Porchat, refor¢ando assim um interesse
jé existente’. Atuando como professor e pesquisador do Instituto de Psicologia da USP desde 1975 e se
encarregando cada vez mais de disciplinas com um viés conceitual e epistémico, Gabbi acabaria ingressando
na Unicamp em 1983, passando a atuar, em colaboragao com Loparic e Monzani que jd estavam 14, junto
ao Centro de Ldgica e Epistemologia (CLE), cuja criagio em 1977 tinha sido capitaneada por Porchat
quando de sua passagem por aquela institui¢do entre meados dos anos 1970 e meados da década de 1980.

Ao mesmo tempo em que dava os primeiros passos na carreira docente, Gabbi preparava seu trabalho
de doutoramento no Programa de Pés-Graduagao em Psicologia Escolar e do Desenvolvimento Humano
do Instituto de Psicologia da USP, sob a supervisio da Professora Zélia Ramozzi Chiarottino — uma
pesquisadora egressa da Filosofia da USP e que realizara sua formagao académica simultaneamente em
psicologia e filosofia da ciéncia, tendo sido aluna de Gilles Gaston-Granger. Sua tese, intitulada A pré-
histdria da teoria freudiana: os materiais de construgdo (GABBI, 1981a), abordava as origens do pensamento
de Freud e punha em pratica, pela primeira vez, o principio metodolégico que Gabbi aplicaria depois em
muitos de seus estudos sobre Freud e também sobre a filosofia kantiana, a saber, que para compreender
uma obra é preciso investigd-la desde o comego’. Este principio apontava na diregao de uma articulagao
metodoldgica entre historia e epistemologia, entendendo-se epistemologia como uma anélise interna

6 Informagdes fornecidas em participagao do filésofo na série de entrevistas “Filosofia e Psicandlise Hoje”, organizada
pelo Grupo de Trabalho em Filosofia e Psicanélise da ANPOF. Entrevista concedida em 11 de junho de 2020,
disponivel em https://www:youtube.com/watch?v=2¢Jp0fdr310.

7 Cf. “Filosofia e Psicanalise Hoje: Osmyr Faria GabbiJr”, entrevista de 11 de junho de 2020, disponivel em https://
www.youtube.com/watch?v=2¢Jp0fdr310.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 91



sistemdtica de ciéncia, no espirito lebruniano ao qual ja se fez referéncia (LEBRUN, 1977/2006). Embora
esta “ideia de epistemologia” contemplasse também uma dimensao histérica, lado alado com sua proposta
exegética de tratar o trabalho cientifico como um texto, a abordagem de Gabbi apresentava antes certo ar
de familia com a epistemologia histérica de Canguilhem, a qual também se manifestaria em seus trabalhos
posteriores (GABBI, 1999).

A temadtica desta pesquisa inaugural se prolongaria, assim, nos trabalhos iniciais de Gabbi como pesquisador
erepercutiria ainda em realiza¢des mais tardias, ainda que estas j4 estivessem intersectadas por outra ordem
de preocupagoes filoséficas®. Seus primeiros trabalhos a retomam, tanto em termos de método quanto
de objeto, enderecando-se aos primérdios do pensamento freudiano, em suas articulagdes internas e em
seus vinculos com o contexto histérico-cientifico. Quatro trabalhos neste espirito foram publicados entre
meados da década de 1980 e a virada dos anos 1990, trés dos quais seriam reunidos depois em Filosofia
da psicandlise (PRADO, 1991b), que elegemos como marco de fechamento deste periodo de fundagio
aqui considerado.

“A pré-histéria do conceito de inconsciente” (GABBI, 1984a) apresenta uma sintese dos resultados do
doutoramento do autor, que permaneceram inéditos na sua formulagao integral, explicitando a estrutura
da rede conceitual que tornou possivel a emergéncia da teoria do inconsciente, isto ¢, “os materiais de
construgio do edificio tedrico freudiano” (p. 43). A arqueologia destes materiais procede seguindo cinco
eixos conceituais — as relagdes entre histeria e hipnose, trauma e predisposi¢ao, normal e patolédgico,
linguagem e representagao, teoria e universal — tal como eles se apresentam no periodo 1886-1893 e criam
as condigdes para a formulagdo do conceito de inconsciente nos anos subsequentes (1894-1896).

“Memoria e desejo” (GABBI, 1985) d4 prosseguimento a este trabalho, abordando justamente os passos
da formulagao do conceito de inconsciente anteriormente preconizada. Demonstra, em primeiro lugar,
pela anélise do Projeto de uma psicologia de 1895, como tanto a teoria da repressao quanto a tese de que o
desejo constitui uma das motivagoes fundamentais para a vida psiquica se encontram ali formuladas, mas
sob a forma de duas séries argumentativas que nao se articulam: hd repressao, mas nao desejo na neurose;
ha desejo, mas nao repressao nos sonhos e na atividade mental nao patoldgica como um todo. A seguir,
prossegue na andlise dos trabalhos subsequentes de Freud no periodo 1896-1898 para mostrar como esta
dicotomia é superada, reencontrando, ao final, a tese proposta no trabalho anterior de que a sexualidade
infantil e os primeiros esbogos do complexo de Edipo constituem a base sobre a qual se assenta a visao
freudiana do inconsciente’.

Mais para o final da década, o artigo “A leitura freudiana das teorias pré-psicanaliticas sobre os sonhos”
(GABBI, 1989a) realiza uma cuidadosa exegese no capitulo inicial de A interpretagdo dos sonhos, demonstrando
que, mais que uma simples e protocolar revisao de literatura, este capitulo campre uma fun¢ao argumentativa
eretorica, procurando fazer ressaltar a originalidade do ponto de vista freudiano e antecipando a estrutura da
obra como um todo, tanto do ponto de vistalogico quanto expositivo. Até onde foi possivel averiguar, este

8 Almeida (2004, p. 42) observa como a tese de Gabbi é um trabalho pioneiro na aproximacio entre psicanalise e
pragmatismo, que dd seus primeiros passos nos anos 1980, ao lado dos estudos de Soshana Felman e Jean Bellemin-
Noél. Esta aproximagao prepara o caminho para uma leitura critica da psicanélise a partir do referencial da filosofia
analitica que marca seus trabalhos posteriores e os singulariza no contexto da filosofia brasileira da psicandlise.

9 Gabbi remete esta tese a seu artigo “Freud e a associagao livre”, publicado no suplemento Folhetim da Folha de
Sdo Paulo, mas ela se encontra também na conclusio do artigo sobre a pré-histéria do conceito de inconsciente
(Gabbi, 1984a, 1984b).

92 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



estudo é perfeitamente pioneiro em explorar a significacio da relagao de Freud com a ciéncia dos sonhos
anterior a ele. Outros trabalhos especificamente dedicados a este tema sao posteriores, surgindo do inicio
dos anos 1990 (SAND, 1992) e ganhando mais impulso ja para o final da década (SAND, 1999; Pigman,
1999; entre outros)'. Gabbi retornaria ao problema do sonho - e, mais especificamente, as relagdes entre
sonho e linguagem — no primeiro capitulo do seu Alice e a metapsicologia (GABBI, 1992)"!, republicado
mais tarde numa versio revisada como “Sonhos, pensamentos, palavras” (GABBIL, 1992/2005).

Entre os trabalhos do periodo considerado, “Sobre a concepgio da afasia e da histeria” (GABBI, 1990)
retoma a perspectiva historico-epistemoldgica para discutir as articulagdes entre a obra neurocientifica e
psicanalitica de Freud — também uma abordagem inovadora na época que seria retomada, mais tarde, em
sua andlise do Projeto de uma psicologia (GABBI, 2003). O papel central da temporalidade e da meméria na
teoria freudiana do inconsciente é objeto de diversos trabalhos pertencentes ao periodo aqui considerado e
seria também retomada posteriormente (GABBI, 1989b; 1993b). Este tiltimo trabalho, por sua vez, retoma
os temas e argumentos apresentados, sobretudo, na tltima parte de “Exercicios de psicomitologia” (GABBI,
1991b), um dos mais extensos e complexos trabalhos do autor no periodo, merecedor de uma analise mais
detalhada que, no entanto, ndo poderia ser realizada aqui. Por fim, Gabbi (1988) introduz a discussdo da
concepgio freudiana do simbolismo, baseada, sobretudo, na andlise classica de Alfred Lorenzer (1970)
que seria igualmente retomada e expandida em trabalhos mais tardios (GABBI, 1993a).

Gabbi se apresenta, assim, como um dos mais prolificos autores deste periodo de fundagao, especialmente
se considerados apenas os trabalhos especificamente relacionados com a nascente filosofia da psicandlise
nacional. Sua obra se singulariza por um decidido movimento em dire¢ao a filosofia analitica para a leitura
critica de Freud e da psicandlise em geral, na contramio do predominio das tradi¢des ditas continentais,
sobretudo francesas, na recepgao filosofica da psicanélise — e nao apenas no Brasil. Este movimento é correlativo
aimportancia concedida a questao dalinguagem na psicandlise, para cujo tratamento serao invocados autores
como Wittgenstein, Norman Malcolm, Donald Davidson, entre outros. “Exercicios de metapsicologia” parte
da tese wittgensteiniana de que os enunciados psicanaliticos e psicoldgicos em geral sdo juizos estéticos e
nao descri¢oes de estados de coisa num suposto mundo mental. Alice e a metapsicologia se apresenta como
uma arqueologia da teoria freudiana da significagio. Mais tarde, Gabbi (1994) apresenta seu Freud: sentido,
racionalidade e referéncia como prolongamento deste trabalho anterior, em que se realiza a passagem do
contrassenso da linguagem a irracionalidade do ato, avangando no trabalho de critica de uma concepgao da
significagdo baseada na denotagao e na referéncia e apontando a direcdo em que se poderia encontrar uma
teoria da linguagem que fizesse jus & descoberta freudiana (COSTA, 1995; SIMANKE, 2017).

Bento Prado Jr, por sua vez, pode ser considerado o padrinho desta nova drea de pesquisa na filosofia
brasileira. Além de emprestar-lhe seu prestigio intelectual e contribuir com um punhado de trabalhos
seminais para este momento inicial de fundagao, ele o arremataria com a publicagao da coletanea Filosofia da
psicandlise em 1991, enunciando e justificando este genitivo que passaria a designar o novo campo. Embora
manifestasse um interesse precoce pelo potencial filoséfico da psicanlise jé nos anos 1960 (NOBRE &
REGO, 2000), seu engajamento nesta area se deveu, sobretudo, as circunstancias da sua vinculagdo a
Universidade Federal de Sao Carlos a partir de 1977, como membro de um restrito contingente de fil6sofos

10 A tinica referéncia critica e analitica a leitura freudiana da literatura precedente sobre os sonhos anterior ao artigo
de Gabbi é uma curta secdo inicial do artigo de Lavie e Hobson (1986).

11 Embora situado fora dos marcos temporais adotados aqui para este periodo de fundagdo da filosofia brasileira da
psicanlise (1974-1991), Alice e a metapsicologia inclui como capitulos trabalhos publicados anteriormente, tal
como Gabbi (1991a), que reaparece como seu capitulo 7 (“O poder”, pp. 69-108).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 93



dentro de um grande departamento interdisciplinar voltado, primariamente, para a drea de fundamentos
cientificos e filosoficos da educagio. Nesse contexto, ele se associaria aum grupo de psicélogos interessados
nos fundamentos de sua ciéncia e dessas atividades resultariam seus primeiros trabalhos direcionados
a filosofia da psicologia (PRADO, 1981; 1982) e a filosofia da psicandlise propriamente dita, como se
descreve abaixo. A outra circunstancia institucional a fomentar esta relagdo foi a sua colaboracio com o
Centro de Légica e Epistemologia da Unicamp, criado no mesmo ano em que se vinculou a UFSCar. Esta
colaboragio se intensificaria com a criagao da especializagdo em Fundamentos Filosoficos da Psicologia
e da Psicandlise em 1984, da qual participou'?. Alguns anos depois, professores do FFPP como Gabbi e
Monzani colaborariam, por seu turno, com o PPG em Filosofia e Metodologia das Ciéncias, cuja criagao
fora capitaneada por Prado na UFSCar (SIMANKE, 2007; 2014).

O debate que Prado empreende com a psicanélise é, mais frequentemente, indireto e se apresenta como
uma discussdo critica da recepcio da psicandlise em alguns de seus momentos mais caracteristicos no
dmbito da filosofia ou, mesmo, de certas tradigoes pds-freudianas. Seus dois primeiros trabalhos sobre
psicanilise sao publicados em dois nimeros sucessivos da revista Discurso da USP em 1980. Em “Hume,
Freud, Skinner (em torno de um parégrafo de Gilles Deleuze)” (PRADO, 1980a) — um de seus trabalhos
mais caracteristicos e originais —, ele parte da referida passagem de Deleuze em Diferenca e repeticdo (1968)
para examinar comparativamente os quatro autores assim nomeados com relagao as suas concepgoes sobre
o papel do hébito e da repeti¢do na vida mental, encontrando um elemento comum em Deleuze, Hume
e Freud na fungao transcendental que atribuem as estes elementos, enquanto condi¢ao de possibilidade
para a interpretagdo da experiéncia, seja ela cognitiva ou afetiva’®. Em “O neopsicologismo humanista”
(PRADO, 1980b), por sua vez, ele empreende a critica do revisionismo pés-freudiano e sua recusa do
enraizamento biolégico da psicanilise defendido por Freud, seguindo os passos de Marcuse a quem, no
entanto, ele também criticaria mais tarde por outra espécie de abuso interpretativo. Para tanto, toma como
emblematica a terapia gestdltica de Fritz Perls e os diluidos pressupostos fenomenolégicos e antropolégicos
que justificam sua ruptura com Freud.

Um dos textos mais caracteristicos desta “critica da critica” filoséfica da psicandlise, “Autorreflexdo ou
interpretagdo sem sujeito: Habermas, intérprete de Freud” (PRADO, 1983) coloca em escrutinio a maneira
como Jiirgen Habermas, num primeiro momento, alinha Freud bastante injustificadamente com a tradigao
hermenéutica, para depois procurar salvé-lo dessa concep¢ao demasiado conservadora da interpretagao
e, 20 mesmo tempo, resgatd-lo do naturalismo cientifico ao qual o criador da psicanélise também teria
paradoxalmente aderido (o célebre “autoengano cientificista de Freud”). Isso se realiza mediante uma
aproximacio entre a psicanélise, o pragmatismo linguistico e a assim chamada “gramadtica da linguagem
ordindria”. Todo este encaminhamento resultaria numa visdo excessivamente intelectualista do processo
analitico, a qual se exprime na caracterizagdo que Habermas propde da psicandlise como uma ciéncia da
autorreflexdo — o principal alvo da critica desenvolvida nesse texto'*.

12 A participagao de Prado na criagio do FFPP pode ser constatada no anteprojeto de seu regimento, em que constam
esbogos iniciais das ementas das disciplinas programadas. Em quase todos os casos, é possivel identificar quais
ementas foram propostas por Gabbi, Monzani, Loparic ou Prado, levando em conta os interesses de cada um na
época e sua visao da psicandlise. Documento disponivel em http://arghist.cle.unicamp.br/uploads/r/arquivos-
historicos-do-centro-de-logica-epistemologia-e-historia-da-ciencia/3/2/e/32e3f7d0ece9cbd8b1651b12b7bc9e621
9761bf6bfdclel17314e24e9e1f23e35/ FFPP-AnteProjeto-P791-1984-2020 12 04.pdf.

13 Paraum exame mais detalhado deste texto como representativo do estilo ensaistico de Bento Prado Jr, ver Simanke
(2007; 2022a).

14 Uma anélise sistemética deste ensaio pode ser encontrada em Safatle (2004) e Silveira (2018).

94 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



Numa perspectiva algo distinta, Prado (1988) produziu ainda um trabalho sobre “A narrativa em psicanalise,
entre a histéria e a ficgdo”, numa linha de argumentacao semelhante & de Michel de Certeau (1987), cujo
trabalho sobre temas préximos acabara entao de ser publicado. Contudo, em seus tltimos trabalhos sobre
psicandlise, na virada dos anos 1990, ele retornaria a critica da recepgao filosofica de Freud. “Entre o alvo e
o objeto do desejo: Marcuse, critico de Freud” (PRADO, 1990) poe novamente em evidéncia um exemplo
de transposicao de sentido de um conceito crucial da psicanélise freudiana. Em Habermas, como se viu, o
conceito de interpretagdo foi alvo de um deslocamento desse tipo. No que se refere a Marcuse, é o conceito
de desejo que teria sido submetido a um tratamento semelhante. Bento Prado procura mostrar que, se
Marcuse consegue cumprir o programa aparentemente paradoxal de recusar a metapsicologia e, a0 mesmo
tempo, reivindicar alguma espécie de freudismo ortodoxo, na contramao do revisionismo pés-freudiano, é
porque ele opera um sutil deslizamento de sentido com o conceito psicanalitico de desejo. Em suas maos,
com efeito, esse conceito derivaria desde sua acepgao estritamente metapsicoldgica de forga motriz do
aparelho psiquico para uma significagdo préxima a que ele assume no 4mbito da tradigao dialética.

Jano artigo “Georges Politzer: sessenta anos da Critica dos fundamentos da psicologia”, apesar da simpatia
que manifesta pelo projeto politzeriano de uma “psicologia concreta” e do reconhecimento da influéncia
duradoura este exerceu sobre boa parte do pensamento francés posterior sobre a psicandlise, Prado (1991c)
também rastreia até este trabalho — que, em diversos sentidos, pode ser considerado inaugural para a
filosofia da psicandlise — uma tradi¢ao de leitura de Freud que se pauta pela recusa da metapsicologia e
por uma avaliacio fortemente negativa de seus méritos, sobretudo quando se a compara com as virtudes
atribuidas ao método, a prdtica e & “descoberta” freudiana. Nesta tradi¢ao se podem incluir Roland Dalbiez,
com o seu O método psicanalitico e a doutrina de Freud, Jean Hyppolite e sua leitura de Freud a partir de
certa interpretagdo do referencial hegeliano e Paul Ricoeur, cujo Da interpretagio pode ser considerado
como a culminagao desta tendéncia e sua mais sofisticada realizacao e que, se nao rejeita propriamente da
metapsicologia, acaba por subordind-la a dimensao clinica e critica do pensamento de Freud.

Por fim, “Lacan: biologia e narcisismo (ou a costura entre o real e 0 imaginario)” é um trabalho distinto
dos anteriores, que aborda e analisa diretamente a obra lacaniana, concentrando-se nos dois primeiros anos
do Semindrio (1953-1955), para discutir o recurso inesperado a etologia ou biologia do comportamento
na fundamentagio da teoria do imagindrio que o autor entdo desenvolvia e reformulava. Num sentido mais
amplo, o trabalho se propde a dar inicio a um projeto de “leitura filosdfica de Lacan’, isto ¢, a elucidar o uso
que este autor faz “dos instrumentos fornecidos pela tradicao filoséfica” (PRADO, 1991d, p. 53, grifos do
autor). Naquilo em que este artigo especifico a aborda, esta filosofia lacaniana se enderecaria ao problema
da constitui¢do dos objetos, numa tradi¢ao se estendendo de Kant a Husserl. Contudo, num curso proferido
no ano seguinte sobre as relagdes entre Lacan e Hegel e apenas recentemente publicado (PRADO, 2022),
esta visdo das implicagdes filoséficas do pensamento lacaniano seria consideravelmente ampliada, embora
estes desenvolvimentos jé saiam do escopo do presente trabalho'®.

Os trabalhos de Prado sobre Politzer e Lacan foram publicados pela primeira na coletanea Filosofia da
psicandlise, organizada por ele e elegida aqui como marco que encerra este periodo inicial da formagao desta
drea de pesquisa. Além de nomed-la, ele define o seu sentido geral, que seria desenvolvido e detalhado
depois (SIMANKE, 2010b):

O genitivo presente no titulo deve serlido com duplo sentido. Filosofia da psicandlise, j& que se trata de uma reflexao
que faz do discurso e da teoria freudianos seu objeto; mas também filosofia da psicanélise, ja que se trata da filosofia

15 Uma andlise detalhada deste curso e de sua contribui¢io para a construgdo do pensamento filoséfico de Bento
Prado Jr pode ser encontrada em Simanke (2019; 2022b).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 95



que a psicandlise parece impor aos filésofos, exigindo mudangas cruciais no aparato conceitual que faz a tradi¢ao
da prépria filosofia. (PRADO, 19914, p. 8, grifos nossos)

Cabe discutir ainda os tragos comuns que perpassam estas produgoes fundadoras, o que aproxima ou
distingue seus protagonistas, a fim de esbogar um quadro mais sintético deste periodo.

Uma epistemologia da psicanalise: perfil e argumentos

Os pesquisadores cujos trabalhos foram resumidamente apresentados aqui manifestam um perfil filoséfico
e profissional bastante variado. Monzani, Loparic e Prado sao filésofos profissionais e assim permaneceram.
Todos se defrontaram com a psicandlise em circunstincias vérias, em algum momento de seus itinerdrios
que partiram de interesses filoséficos diversos: o positivismo de Comte (MONZANI), Bergson, Sartre e
Rousseau (PRADO), filosofia da ciéncia, Kant e Heidegger (LOPARIC). Mezan parte de uma formagao
em filosofia, descobre a obra de Freud e, com o tempo, faz da psicanélise seu campo principal de atuagao:
embora o olhar filoséfico nunca desapareca por inteiro, é predominantemente como psicanalista que ele se
manifesta. Gabbi realiza um percurso inverso, partindo de uma formacio e de uma atuagao académica inicial
em psicologia em direcao a filosofia. Sua produgao intelectual se concentra na andlise, critica e tradugao das
obras e teorias psicanaliticas. As extensas pesquisas que realizou em outras dreas (o pensamento kantiano,
Wittgenstein, filosofia analitica) mais raramente se materializaram em obra publicada.

O elemento comum dentro desta diversidade é o estudo da psicandlise. Mais precisamente, o periodo
aqui considerado é dominado pela ideia de uma epistemologia da psicandlise, que fornece, por assim dizer, a
primeira figura da filosofia da psicanélise no Brasil. Todos os nossos autores a praticaram de uma maneira ou
de outra e vérios deles se dedicaram a refletir sobre seu sentido e a elucidd-lo. Compreender este momento
de fundagio da filosofia na psicanélise entre nés passa, assim, por esclarecer os sentidos atribuidos a esta
ideia de uma epistemologia da psicandlise e o debate em torno dessas concepgoes.

Monzani foi o primeiro a formalizar e explicitar essa nogao de epistemologia da psicandlise na introdugao
de seu Freud: o movimento de um pensamento, cuja redagao data, pelo menos, de 1982, ano da defesa de seu
doutoramento do qual o livro resultou. Retomando a distin¢do de Gerard Lebrun entre uma filosofia racionalista
e normativa da ciéncia e uma abordagem internalista nomeada como “epistemoldgica’, Monzani a adapta ao
estudo da obra freudiana distinguindo-a tanto da filosofia da ciéncia quanto de uma abordagem genealdgica:

Pode-se também (...) tomar um discurso cientifico e conferir-lhe o “estatuto de um texto”, tratd-lo como uma rede,
um tecido de significagdes que vale a pena ser explicitado, comentado, discutido e interpretado. (...) Se se concorda
em denominar a primeira dessas tarefas como sendo do dominio da filosofia das ciéncias e a segunda como sendo
do campo da histéria das ciéncias, poder-se-ia, entdo, denominar este ultimo trabalho de epistemologia. Nesse
sentido, e s nesse sentido, o presente projeto pode ser considerado um questionamento epistemoldgico a obra de Freud.
(MONZANI, 1989/2014, p. 26, grifos nossos)

Um pouco antes da publicagio relativamente tardia de seu Freud em 1989, Monzani retornaria mais
extensamente a esta caracterizagio da epistemologia da psicandlise. Tal como em 1982, ele a opde, por
um lado, a historia e a filosofia da ciéncia e, por outro, a estratégia de ler Freud através do crivo de um
sistema filoséfico, cujo exemplo maior é sempre o Da interpretagdo de Ricoeur e sua visao hermenéutico-
fenomenoldgica da psicandlise. Estas abordagens compartilhariam o pecado metodolégico de utilizar uma
norma externa e supostamente arbitrdria para a compreensao das obras psicanaliticas, contrastando com
a leitura interna e imanente sintetizada na ideia de epistemologia:

A epistemologia de uma determinada disciplina que se quer ciéncia pretende algo um pouco diferente. Embora
pretenda também investigar os modos de procedimento de uma disciplina, ela nio se reduz a isso e, sobretudo,

96 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



sua intengao nao é a de instaurar um tribunal em que as diferentes disciplinas irao humildemente depositar
seus “titulos de direito” para serem julgadas segundo regras predeterminadas. Ela parte de outro ponto de
vista que, no caso da psicanilise (...) tem-se revelado bem mais frutifero. Em primeiro lugar, parte da ideia de
que cada dominio cientifico tem seu contorno e sua especificidade propria e que é inttil tentar instaurar um
ideal unitdrio de ciéncia. Em segundo lugar, procura, no interior de cada discurso, conferir-lhe o “estatuto de
um texto” (LEBRUN) e tratd-lo como uma rede ou um tecido de significagdes que vale a pena ser comentado
e explicitado. Em terceiro lugar, a partir dessa analise interna, procurara estabelecer o conjunto de critérios
proprios e especificos de validagao da disciplina em questdo e qual o critério e a ideia de verdade que dai brotam.
(MONZANI, 1988/1991, p. 131)

Mais ou menos na mesma época em que Monzani concluia seu doutoramento, Mezan também se
manifestava sobre o sentido geral que a ideia de uma epistemologia da psicandlise pudesse ter. Numa
resenha tripla publicada em francés em 1983 e republicada mais tarde na Revista Ide e na coletinea A
vinganga da esfinge (MEZAN, 1983; 1983/1987; 1983/2002), ele alinhava as trés obras comentadas em
torno desta questdao comum - central em Assoun (1981) e Valabrega (1980) e relativamente periférica
em Aulagnier (1979). Enquanto Monzani defendia enfaticamente as virtudes de uma epistemologia da
psicanalise no sentido definido acima, a atitude de Mezan é mais reservada e cautelosa. Ele parte do fato
consumado de que a ideia de epistemologia se consolidava no vocabuldrio dos estudos psicanaliticos
naquele momento:

Analistas e filosofos se questionam, hd bastante tempo, sobre a racionalidade prépria a psicanélise. Mas s6
recentemente qualificaram de epistemoldgico este género de pesquisa, que parece ter por objeto tanto o modo de
conceituagio proprio & disciplina freudiana quanto uma eventual contribuicio freudiana para uma teoria geral do
conhecimento. Sao dois problemas diferentes, mas eles convergem quando o objeto a ser conhecido é a propria
teoria psicanalitica: que se pode dizer da maneira pelo qual os psicanalistas tentam pensar o objeto de sua prética?
Em que sua maneira de inventar conceitos é diferente da racionalidade admitida em ciéncia ou em filosofia?
(MEZAN, 1983/2002, p. 47)

A partir dai, o autor se pergunta, referindo-se as obras resenhadas: “No que elas nos esclarecem sobre
uma eventual epistemologia da psicanalise?” (MEZAN, 1983/2002, p. 47, grifos nossos). Sua leitura é
mais enfaticamente critica da tese de uma epistemologia imanente ao freudismo defendida por Assoun e
considera com mais simpatia as contribuigdes epistemoldgicas que se podem encontrar nos trabalhos de
Valabrega e Aulagnier, de escopo mais amplo. Seja como for, sua conclusao, ainda que aponte para o carater
promissor da ideia de uma epistemologia da psicanalise, mantém uma atitude reservada e se preocupa em
apontar seus limites:

A epistemologia da psicandlise permanece até este momento com um amplo futuro a sua frente (...). Ela pode e
deve fazer uso do que a psicandlise conseguiu estabelecer sobre a atividade de pensar em geral e sobre a atividade
tedrica em particular; seria apenas um paradoxo a mais que a psicanélise viesse fornecer uma parte dos materiais
para a elaboracdo de sua prépria epistemologia. Esta, no entanto, pode ter por objeto apenas os dispositivos de
racionalidade instaurados pela prética analitica, sem se confundir com esta prética nem com a teoria psicanalitica
stricto sensu. (MEZAN, 1983/2002, p. 65)

Em suma, epistemologia da psicandlise para Mezan é a andlise das formas de racionalidade intrinsecas
ao pensamento psicanalitico, desde que essa se abstenha de legislar sobre os métodos e as estratégias de
teorizagdo préprias desta disciplina. Mais que isso, ela deve levar em conta a contribui¢do da psicandlise
para o problema do conhecimento enquanto tal, mesmo que esta contribuigao se configure mais como uma
psicologia do conhecimento — considerando, como exemplifica Mezan, as relagdes entre fantasia e teoria
ou entre angustia e pensamento — do que como uma abordagem estritamente epistemoldgica.

Esta mesma preocupagao com os limites de uma leitura epistemoldgica de Freud se manifesta no
comentario de Mezan (1991) 4 intervengao de Loparic no Simpdsio sobre o Inconsciente, organizado na

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 97



PUC-SP em 1989 pela professora e psicanalista Felicia Knobloch', com a mesma combinagao de reconhecer
o valor da epistemologia e alertar para o cuidado de ndo comprometer a especificidade e a originalidade
da psicanélise. Loparic, por sua vez, parte da interrogagao filoséfica da ciéncia e é nesse contexto que a
psicandlise entra inicialmente em sua agenda. Compreensivelmente, ele expressa muito menos reservas
a uma critica epistemoldgica da psicanlise e boa parte de sua argumentagio parte da legitimidade desta
critica, visando preparar o terreno para uma aproximagao produtiva entre a epistemologia e a psicandlise
— para uma politica de “boa vizinhanca entre a psicandlise e a epistemologia” (LOPARIC, 1991, p. 46).

Para tanto, é preciso, por um lado, afastar a tese defensiva segundo a qual a psicanalise estaria acima e
além da critica filoséfica e, por outro, o preconceito do epistemélogo que duvida que a psicanalise possa
ser tratada como uma ciéncia. A epistemologia da psicandlise que Loparic propde, no entanto, nio é
andlise interna e estrutural da teoria freudiana delineada por Monzani. Tampouco se trata de explicitar
uma epistemologia original imanente, EXIGIDA e implicada pela descoberta freudiana e o modo préprio
de racionalidade que esta traz consigo: “A psicanalise, como qualquer outra ciéncia, obedeceria aos critérios
de racionalidade cientifica. A pergunta é: que critérios e onde teriam sido eles explicitados” (LOPARIC,
1991, p. 49, grifos nossos).

Trata-se, antes, de situar historicamente esta descoberta e identificar, na histéria da filosofia e no contexto
filoséfico em que a psicanélise nasceu, qual teoria do conhecimento e visao da ciéncia teria sido, consciente
ou inconscientemente, explicita ou implicitamente, adotada por Freud e, a partir disso, interpretar, a luz
dessa concepcao, os conceitos psicanalitico fundamentais. Para Loparic, a epistemologia freudiana se
encontra numa relagao de filiagdo direta ou indireta — através de autores como Fechner e Helmholtz —
com a tradigao kantiana, que informa boa parte do debate sobre a natureza do conhecimento cientifico
no mundo germénico precedente e contemporéineo a Freud:

Qual ¢, entdo, poderiamos perguntar, o verdadeiro filao epistemoldgico-filoséfico para ler Freud? A resposta é
dada por ele proprio no fim da primeira secao de O inconsciente. A psicandlise, escreve Freud, foi elaborada na
continuagdo do criticismo kantiano que, corrigindo o senso comum, chamou a atengao pelo condicionamento
subjetivo da nossa percep¢ao, mostrando que o fenémeno percebido nao é idéntico a coisa em si, incognoscivel.
A psicanilise, acrescenta Freud, faz notar que o psiquico em si, assim como o fisico, nao precisa ser tal como nos
aparece. (LOPARIC, 1991, pp. 50-51)

Desta associagao com o programa kantiano para as ciéncias e sua metodologia resultariam as caracteristicas
da epistemologia freudiana, sobretudo uma concepgao antirrealista da metapsicologia e o carater convencional
ou instrumental de seus conceitos.

Gabbi, como se viu acima, também considera a psicandlise do ponto de vista da filosofia das ciéncias
e do principio de que, seja qual for a concepgao de ciéncia em pauta, toda disciplina digna desse nome
deve explicitar a base empirica a partir da qual suas generalizagdes sao feitas, assim como as estratégias
de valida¢ao de seus enunciados. Um trago que, tal como Loparic, o distingue de autores como Monzani
e Mezan é considerar a epistemologia da psicandlise como um caso particular do problema mais amplo
da cientificidade da psicologia e das ciéncias da mente como um todo, na contramao da preocupagao
com a especificidade da psicanélise. Gabbi vé a epistemologia da psicologia e da psicanélise como uma
possibilidade de reflexdo sobre a ciéncia que faz par com uma abordagem socioldgica:

16 A publicacio da coletinea resultante deste Simpésio (Knobloch, 1991) é, ela mesma, um marco deste periodo
de fundacio da filosofia da psicanalise no Brasil, reunindo, além de Mezan e Loparic, filésofas como Maria Lucia
Cacciola e Scarlet Marton, além de contribuicdes filosoficamente informadas de psicanalistas como Elias da Rocha
Barros e Nelson Coelho Jr.

98 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



A maioria das andlises feitas sobre a psicologia estd centrada em torno de dois pontos: um relativo ao estatuto do
conhecimento psicolégico e outro referente as relagdes entre o psicoldgico e o extrapsicoldgico. (...) vou chamar o
primeiro ponto de questdo epistemoldgica. Nesta, a indagagao volta-se para uma avaliagdo dos pressupostos filosoficos,
relativos ao conhecimento, colocados em pritica, de uma forma geral, pela psicologia. O segundo ponto, que se
pode designar de questdo socioldgica, refere-se aos limites exteriores da pesquisa psicoldgica, ou seja, as condi¢oes
de possibilidade de sua existéncia enquanto prética social (...). (GABBL, 1991b, p. 2, grifos do autor)

Gabbi aplicara esta concepgao de epistemologia mais especificamente a psicanélise numa conferéncia
proferida naI Semana de Filosofia da USP em 1986, publicada no mesmo ano no suplemento Folhetim da
Folha de Sao Paulo, com o titulo “A crise conceitual da psicanalise”’. Ele parte das criticas de Thomas Nagel
acientificidade da psicanélise, ainda que sem endossar a concepgao de ciéncia a partir da qual estas criticas
foram feitas, e fornece um vislumbre de qual seria, a seu ver, o tipo de questiao que uma epistemologia

desta disciplina deveria formular:

Pretendo apoiar a tese de que ele [Nagel] coloca uma questdo extremamente relevante para a epistemologia
da psicandlise; ou seja, qual o critério de identidade dos enunciados analiticos, o que permite afirmar que esse
enunciado pertence a teoria psicanalitica, enquanto aquele outro niao? (GABBI, 1986, p. 4)

Jédna conclusdo de seu argumento, o autor enuncia a alternativa entre uma visdo socioldgica ou epistemoldgica
da ciéncia, ao esbogar quais seriam as solugdes possiveis para a crise conceitual de que trata o texto desde
a perspectiva de uma epistemologia da psicanélise:

A segunda forma [de solugdo] apresenta um cariter mais estritamente epistemoldgico. Ela parte de suposicio de
que a crise pode ser equacionada a partir de uma andlise dos conceitos que ocorrem nos textos onde a psicandlise
foi formulada (um exemplo desse tipo de pesquisa poderia ser o estatuto das metaforas no texto freudiano — nao
para associar livremente a partir delas, mas sim para recuperar, refazer seu uso preciso [...]). Esse trabalho lento e
necessariamente coletivo poderd progressivamente criar as condigdes para que se estabelecam pardmetros para a
resolugio do problema da identidade conceitual da psicanilise. (GABBI, 1986, p. )

O método de uma andlise da estrutura conceitual interna das teorias psicanaliticas reaparece assim, mas
situado no contexto ampliado de uma reflexao sobre a natureza geral do conhecimento psicolégico e do
conhecimento cientifico como um todo.

Bento Prado Jr, por fim, ndo se pronunciou a respeito de uma visdo prépria sobre o que seria uma
“epistemologia da psicanélise”. Ha pouca razao para surpresa nisso quando se considera o estilo de sua
relagdo com a psicanélise, que se enderecava mais a uma leitura critica de sua recep¢ao na filosofia do que
a um engajamento direto com os textos psicanaliticos. Numa manifestagao precoce de interesse filosofico
pela psicanélise, ele declarou a Jules Vuillemin ter considerado, apo6s a conclusao de sua tese de livre-docéncia
sobre Bergson, a ela se dedicar: “’Penso em fazer algo como aldgica da psicanélise, entendendo porldgica da
psicandlise uma espécie de epistemologia” (NOBRE & REGO, 2000, p. 210, grifos nossos). Esta intengio, como
se sabe, ndo vingou, e os anos posteriores foram dedicados a retdrica rousseauista, antes que a psicandlise
retornasse a sua agenda nas circunstincias comentadas acima, com sua orientagao mais caracteristica, distante
de qualquer viés epistemoldgico. Prado chegou a esbogar e iniciar um trabalho que se intitularia “1895-1900: o
nascimento do conceito freudiano de interpretacao’, abordando a transigao entre o Projeto freudiano de 1895
e A interpretagdo dos sonhos em termos de uma inversao na qual a interpretagao dos fendmenos psicoldgicos

17 Esta circunstancia evidencia, ainda, como a “epistemologia” serviu como uma rubrica para incorporar a reflexao
) )
sobre a psicanélise no 4mbito da filosofia académica nacional. Ela testemunha, também, sobre a disseminagao desse
didlogo para um publico mais amplo, de tal modo que um suplemento cultural de um jornal da grande imprensa
) )
pudesse ter por tema “Por uma epistemologia da psicandlise” Monzani (1988/1991b, p. 109), comentaria um
pouco depois como a psicandlise andava, entdo, “na moda”.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 99



deixa de se fundamentar no modelo tedrico do aparelho psiquico para preceder e condicionar a propria
formulagio e estrutura da teoria. Ao que tudo indica, este trabalho deveria ter por método o procedimento
“epistemologico” que encontramos em outros trabalhos da época, procedendo por uma andlise internalista
da estrutura argumentativa e conceitual dos textos relevantes. E o que se pode depreender do que dele foi
efetivamente publicado, como uma longa nota de rodapé acrescentada por Prado (1980a, pp. 10-13) a seu
ensaio “Hume, Freud, Skinner”, onde é também anunciada a publicagio préxima do texto integral na Revista
Almanaque, por ele editada, que acabou nio se concretizando'®. Com isso, apenas seu trabalho sobre Lacan
(PRADO, 1991d) acabaria sendo realizado através de um comentdrio direto do texto psicanalitico, ainda
assim de forma consideravelmente distinta da andlise epistemoldgica mais frequente e muito mais engajado
na construgio do pensamento filoséfico original do autor (SIMANKE, 2019; 2022b).

Deste modo, a contribui¢ao principal de Prado para a compreensao do papel histérico que aideia de uma
epistemologia da psicandlise desempenhou na formagao da drea de estudos filoséficos sobre esta disciplina
no pais foi, talvez, assinalar o momento preciso da sua supera¢io, retomando o que jé fora sugerido por
Monzani dois anos antes. Com efeito, na mesma apresentagao do seu Filosofia da psicandlise em que a
nomeia e lhe propde uma primeira defini¢ao, podemos ler também:

Este livro é um dos frutos dessa colaboragio universitdria [entre UFSCar e Unicamp], segundo um estilo que vale
a pena sublinhar liminarmente. Os varios ensaios que seguem abordam a psicandlise de perspectivas diferentes:
visam a génese de alguns conceitos basicos da metapsicologia, ou o lugar que ocupam na estrutura da teoria ou,
ainda, a recepgdo (sempre problemdtica) reservada a psicandlise pelos filésofos. O titulo, a Filosofia da Psicandlise,
sublinha, no entanto, o que ha de comum nesses diferentes trabalhos e aponta para a unidade do livro. Uma unidade
que ndo se revela & simples mengdo do cardter “epistemolégico” de todos os ensaios (como j4 observava Luiz Roberto
Monzani, a propdsito de outro texto, no sumério com que abre sua tese, ‘Freud: o movimento de um pensamento’).
(PRADO, 19914, p. 7-8, grifos nossos)

O comentdrio de Monzani referido nessa passagem se encontra no preficio datado de 1988, redigido
para a publicagio de sua tese em 1989:

Conservei, na introdugao, uma série de considera¢oes a respeito da natureza do trabalho que ofereco ao leitor e que
rotulo de “epistemoldgico”. Confesso que, para mim, hoje, essa é uma questao secundaria. Deixei-a apenas como
testemunho de um modismo que fez época. Hoje tenha tendéncia a pensar que, se existe uma teoria da leitura como
compreenso das articulagdes de um texto, ela é a mesma nos seus pressupostos gerais e basicos, e pode ser aplicada
sejaa Descartes, seja a Freud, seja a Laclos ou as “Eddas” mitoldgicas ou heroicas. (MONZANTI, 1989/2014, p. 14)

Assim, nas palavras de dois de seus principais arquitetos, a filosofia brasileira da psicandlise amadurece e
toma consciéncia de si como uma nova drea de pesquisa pela ultrapassagem de seu momento epistemoldgico
inicial. Resta, para caracteriza-la, explicitar os principais problemas de que se ocupa. Para tanto, como
enunciado acima, propuseram-se quatro grandes argumentos que delineiam este campo inicial de problemas.
Estes argumentos serdo rapidamente sintetizados a seguir.

O primeiro é um argumento analitico, que se encontra presente de uma forma ou de outra em todos os
autores. Ele enuncia um consenso bésico que estd na raiz do préprio surgimento desta drea de pesquisa:
a filosofia tem algo a dizer a respeito da psicanilise, a respeito de sua estrutura conceitual e da logica de
constru¢do de suas teorias, de seus compromissos e filiagdes cientificas e filosdéficas. Mesmos os mais
cautelosos com relagdo a esta aproximagio admitem esta possibilidade e se engajam nesta tarefa, ao menos
como um ponto de partida que possa requerer uma complementagao distinta num segundo momento: “Nosso

18 Prado, provavelmente, pretendia inclui-lo no nimero 12 da revista, publicado em 1981, que contém diversas
contribuigdes sobre psicandlise, incluindo o artigo de Gabbi (1981b), sobre a estrutura retdrica dos Trés ensaios
de Freud, que se conta entre seus primeiros trabalhos publicados.

100 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



trabalho tem, pois, estes pressupostos e estes objetivos: ler Freud como se fosse um fildsofo, buscando a
articulagdo de seus conceitos e alogica subterranea que comanda a sua produgao” (MEZAN, 1982, p. xvii).

Esta aposta, como se viu, estd pressuposta pela propria definicao de uma epistemologia da psicanilise,
tal como definida canonicamente por Monzani. Ela se propoe a “elaborar uma leitura interna do discurso
psicanalitico, examinar seus contornos proprios, suas linhas de projecao, a articulagao das teses entre si,
o modo de validagio etc” (MONZANI, 1988/1991b, p. 128); através de “uma leitura atenta e rigorosa
dos textos de Freud, de sua significacdo e de suas implicagdes” (p. 128), procura “delimitar o conjunto das
regras e dos procedimentos que regulam a constitui¢do do campo psicanalitico” (p. 129).

Monzani opde esta concepgao de analise filosofica a filosofia e a histéria normativa das ciéncias, por umlado,
e, por outro, aleitura da psicanélise pelo crivo de um sistema prévio que lhe imponha uma filosofia estrangeira,
seja ela 0 mecanicismo ou a hermenéutica. Gabbi, como discutido acima, define sua epistemologia em termos
semelhantes e a emparelha com uma sociologia da ciéncia que procede por uma explicacio contextual e
externalista. Mezan, ao discutir as limita¢oes desta andlise conceitual, propde que ela seja complementada pela
referéncia a histéria, a clinica e a cultura. Mesmo Loparic e Bento Prado — os dois autores aqui considerados
mais distantes desta metodologia — a admitem como uma possibilidade e a praticaram ocasionalmente. Loparic
(1985), embora considere Freud desde a perspectiva de certa filosofia da ciéncia e da tradigao filoséfica que ela
pressupde, ndo se furta a uma andlise interna dos textos para expor as estratégias argumentativas que o criador
da psicanalise utiliza para rebater as criticas que lhe foram enderegadas. Prado (1991a, p. 7), embora focado
narecepcio da psicandlise e na exploracio de aspectos por vezes inesperados de seu potencial filoséfico, nao
deixou de incluir a elucidagdo da génese dos conceitos metapsicolégicos e do “lugar que ocupam na estrutura
da teoria” entre os objetivos de uma filosofia da psicanélise, além de ter realizado algo semelhante em sua
confrontagdo com a teoria lacaniana (PRADO 1991d; 2022).

Como contrapeso a este argumento analitico, toma forma também um argumento defensivo. Segundo
este argumento, a aproximagao da psicandlise desde a perspectiva da filosofia deve se precaver de qualquer
espécie de colonizacio filoséfica do campo psicanalitico, de impor uma filosofia a psicanélise ou de
reservar a filosofia a ultima palavra a respeito da verdade da psicandlise. Esta atitude encontra suas raizes
na retdrica antifiloséfica de Freud e na maneira como esta foi assimilada por alguns autores pioneiros de
sua interpretacio filoséfica, tal como Ricoeur (RAICOVIC, 1994). Tratar-se-ia, enfim, de se precaver
contra a eventualidade de que a novidade intelectual representada pela psicanélise viesse a ser triturada na
maquinaria desta ou daquela ortodoxia filoséfica. Embora nem todos nossos autores tenham se ocupado
desta questdo — Loparic e Gabbi, por exemplo — ela é uma preocupagao central nos demais. Em varios de
seus principais trabalhos, Prado (1983; 1990; 1991c) faz uma leitura critica de diversas interpretacdes
filoséficas de Freud - sempre problematicas, diz ele, como se viu anteriormente — nos aspectos que considera
abusivos ou distorcivos. Monzani opds sua epistemologia da psicanélise a este tipo de leitura. Mezan (1982,
p-Xiv) se preocupa, desde o inicio, se a disseminagio da psicanalise e sua apropriacdo por outros discursos,
inclusive o filoséfico, “lhe amputa o gume critico” e se propde, ja a partir de seu segundo trabalho, a uma
novaleitura da obra freudiana, para além da dimensio exclusivamente conceitual (MEZAN, 1985/2006).

Contudo, a prépria possibilidade de uma exploragio filoséfica da psicandlise requer a superagdo dessas
ressalvas, ainda que de forma cuidadosa e ponderada. Toma forma, assim, o que se pode designar como
um argumento conciliador: para além de sua heterogeneidade, para além da irredutibilidade da psicandlise
ao discurso, aos métodos e aos pressupostos da filosofia, esta aproximacao deve ser possivel e frutifera de
alguma maneira. Loparic (1991), por exemplo, parte do argumento defensivo — “a psicanalise estaria, no
essencial, além do alcance da critica filoséfica” (p. 45) e “a filosofia do conhecimento psicanalitico parece

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 101



ofender tanto o oficio do psicanalista quanto o do filésofo” (p. 46) — para procurar superar o carater
problematico desta relagao. Para tanto, identifica o ponto de contato com filosofia no préprio Freud, que
teria reconhecido a filosofia critica como uma aliada e reservado a ela um espago préprio na construgio da
teoria, razdo pela qual a arqueologia dessa relagio pode ser elucidativa. Mezan (1982, p. xii), por sua vez,
justifica uma abordagem filoséfica da psicanilise relativizando a polémica antifilosofica de Freud: “o que
Freud critica com tanta veeméncia é uma imagem da Filosofia, vista do exterior, mais do que o trabalho
filoséfico propriamente dito”. Mesmo Gabbi, o mais critico de nossos autores, considera a psicanélise
representativa de impasses cldssicos do campo psicolégico que foram amplamente discutidos em histéria
e filosofia das ciéncias.

Esse argumento conciliador prepara o caminho para o ultimo aspecto dessa epistemologia da psicandlise
que, na verdade, assinala os seus limites e abre caminho para novas possibilidades de interlocucio, a saber,
o que chamamos aqui de argumento indutor. Trata-se, em suma, de reconhecer que nio apenas a filosofia
interroga a psicanélise, mas que esta ultima também a questiona em contrapartida, propondo novos
problemas e, talvez, novas estratégias para abordé-los. Bento Prado (19914, p. 8) inclui essa possibilidade
na sua proépria defini¢ao de filosofia da psicanilise: esse genitivo pode também denotar a “filosofia que a
psicanélise parece impor aos filésofos” e, nesse sentido, extrapola a epistemologia entendida como andlise
interna das teorias. Mezan (1982), na introducao de A trama dos conceitos, também enfatiza o potencial
renovador da psicandlise ao incidir sobre a reflexdo filoséfica, sob a forma da “provocagao freudiana”
enderecada a suas diversas dreas e questionando suas pressuposigdes: a objetividade do conhecimento
(epistemologia), a mistica da inspiragio (estética), o livre-arbitrio (ética), o conceito de individuo (filosofia
das ciéncias sociais), a transcendéncia do divino (filosofia da religiao).

Enfim, o argumento indutor completa este esbogo de um quadro de referéncia para pensar o
surgimento da interrogagao filoséfica do pensamento psicanalitico no Brasil e delinear os contornos
de sua configuragao inicial, propondo que fazer filosofia da psicanalise nao precisa significar apenas
filosofar sobre a psicanélise ou, mesmo, com a psicandlise, mas também - e fecundamente — a partir da
psicanélise (Simanke, 2010Db).

Conclusao

O quadro aqui tragado é inevitavelmente incompleto, por duas razoes. Em primeiro lugar, seria impossivel,
neste espago, se aprofundar no pensamento dos autores resenhados e sobre cada um deles haveria muito
mais a dizer. O objetivo foi apenas identificé-los, situar o papel que desempenharam na formacio desta
drea de pesquisa, indicar e localizar os aspectos de sua reflexao, os trabalhos em que estes se encontram
expressos e que lhes garante esse lugar e esse papel fundador. O aprofundamento necessario tem que ser
realizado, seja em trabalhos monograficos dedicados a cada pensador, seja a um trabalho de maior folego,
que possa apresentd-los em conjunto em maior detalhe. Este artigo é um passo inicial de uma pesquisa em
andamento a ser conduzida nessas duas dire¢des.

A outra razao de incompletude é que os autores aqui efetivamente abordados formam um subgrupo
consideravelmente reduzido do conjunto de personagens — e suas respectivas obras — que é necessario cobrir
para completar este quadro do nascimento da filosofia da psicanélise no contexto nacional. Por mais decisivo
que tenha sido seu papel fundador, outros pesquisadores e institui¢des atuavam ou estavam prestes a iniciar
sua atuagao no periodo considerado, isto é, até o inicio dos anos 1990. Pesquisadores que, oriundos do campo
psicanalitico ou da saide mental, se encaminhariam em direcio a filosofia ou que fariam o caminho inverso,
como a maioria daqueles que foram abordados aqui, em outros contextos regionais e institucionais. Um rapido

102 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



inventdrio dos nomes proprios relevantes, provavelmente também incompleto, mostra a amplitude do terreno
que ainda falta cobrir: Joel Birman e Luiz Alfredo Garcia-Roza, atuando na UFRJ e no entio recém-criado
PPG em Teoria Psicanalitica; Ernani Chaves, com formagao em Sao Paulo, mas que muito cedo se vinculou
a UFPA; Vincenzo di Matteo, em Pernambuco; um grupo mineiro que incluia pesquisadores como Walter
Evangelista e Carlos Drawin; e, ainda no contexto paulista, outros autores como Alfredo Nafah, Nelson Coelho
Jr e Camila Salles Gongalves. Serd necessdrio considerar ainda mais um grupo de pesquisadores na area da
filosofia académica que, embora nao tivessem na filosofia da psicanalise sua drea principal de atuagao, com ela
interagiram e, além disso, desempenharam um importante papel formativo, preparando novos pesquisadores
que depois integrariam este campo. Além de Marilena Chaui, cuja atuagao j4 foi comentada aqui, poderiam
ser mencionadas Maria Lucia Cacciola, Osvaldo Giacoia, Scarlett Marton, entre outros.

As dimensoes assumidas por este campo de estudos em filosofia da psicandlise, mesmo se considerando
apenas seu momento de fundagao, torna dificil abarcd-la com um tnico olhar. Esta breve nota conclusiva
se destina apenas a fornecer um vislumbre do trabalho que ainda resta por fazer.

REFERENCIAS

ACADEMIA PAULISTA DE PSICOLOGIA (2007). Noticias dos académicos e laureados. Boletim da
Academia Paulista de Psicologia, 27 (1), 120-126.

ALMEIDA, J.J.R. L. (2004). A compulsdo a linguagem na psicandlise: teoria lacaniana e psicandlise pragmadtica.
Tese de doutoramento nao publicada. Campinas, SP: Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas da Unicamp.

ANDRADE, A. (1933). A verdade contra Freud. Rio de Janeiro: Editora Schmidt.

. (1936) Da interpretagdo na psicologia: critica aos fundamentos da psicologia contemporanea. Ensaios
de reelaboragdo sistemdtica de uma psicologia dindmica como base de uma teoria do conhecimento. Rio de
Janeiro: José Olympio Editora.

. (1957). El psicoandlisis visto a la luz de la fisiologia y de la psicologia contempordneas. Buenos
Aires: [s.n.].

ARANTES, P.E. (1994). Um departamento francés de ultramar: estudos sobre a formagao da cultura filoséfica
uspiana (uma experiéncia nos anos 60). Sao Paulo: Paz e Terra.

ASSOUN, P-L. (1981). Introduction a Iépistémologie freudienne. Paris: Payot.
AULAGNIER, P. (1979). Les destins du plaisir: aliénation, amour, passion. Paris: PUF.

BAIRRAO, M. (2014). Preficio a 32 edigdo. In: L. R. Monzani, Freud: o movimento de um pensamento (32
ed., pp. 9-11). Campinas: Editora da Unicamp.

BOCCA, F.V.(2021). ‘Un département francais d outre-mer’ et la réception philosophique de la psychanalyse
brésilienne : un effet de décolonisation In: A. Chausovsky, et al. (Ed.), La philosophie interrompue (pp.
141-150). Paris: L'Harmattan.

BRANDO, O. S. et al. (2015). “O movimento do pensamento de Sigmund Freud segundo Luiz Roberto
Monzani”. Psicologia em Pesquisa, 9 (1), 105-107.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 103



CABRAL, A. C. M. (1950). A psicologia no Brasil. Psicologia — Boletim da Faculdade de Filosofia da
Universidade de Sao Paulo, 3.

CANDIDO, A. (2007). A importincia de nio ser fildsofo. Discurso, 23, 7-14.

CAPONI, G. (2003). O longo braco de Goldschmidt: o paradigma uspiano na filosofia brasileira. Tempo
da Ciéncia, 10 (19), 47-65.

CERTEAU, M. de (1987). Histoire et psychanalyse entre science et fiction. Paris: Gallimard.
CHAUI, M. (1981). O que ¢ ideologia? Sao Paulo: Editora Brasiliense.
. (1984). Repressdo sexual, essa nossa (des)conhecida. Sio Paulo: Brasiliense.
COSTA, J. F. (1995). Referéncia perdida. Folha de Sdo Paulo, 06/11/1995. Jornal de Resenhas 8, p. 6.

FERENCZL, S. (1912). Philosophie und Psychoanalyse (Bemerkungen zu einem Aufsatze des H. Prof.
Dr. James J. Putnam von der Harvard Universitit, Boston, USA). Imago, 2 (5), 519-526.

FERNANDES, S. A. (2011). A filosofia da psicanélise na perspectiva de Luiz Roberto Monzani. In: R.
T. Simanke, et. al. O movimento de um pensamento: ensaios em homenagem a Luiz Roberto Monzani (pp.
61-68). Curitiba: Editora CRV.

FERREIRA, M. (2021). A compreensio filoséfica da psicanalise de Donald Winnicot na perspectiva de
Zeljko Loparic: aspectos fundamentais. Revista Natureza Humana, 23 (1), 1-37.

FILHO, L. (1971). A psicologia no Brasil. Arquivos Brasileiros de Psicologia Aplicada, 23 (3), 113-142.
FULGENCIO, L. & Simanke, R. T. (Eds.) (2005). Freud na filosofia brasileira. Sio Paulo: Editora Escuta.

GABBIJR, O.F. (1981a). A pré-histdria da teoria freudiana: os materiais de construgdo. Tese de doutoramento.
Sao Paulo: Instituto de Psicologia da USP.

. (1981b). Freud: a estrutura retdrica. Almanaque: Cadernos de Literatura e Ensaio, 12, 11-18.

. (1984a). A pré-histéria do conceito de inconsciente. Cadernos de Histéria e Filosofia da Ciéncia,
Série 1,7, 43-65.

. (1984b). Freud e a associagio livre. Folha de Sao Paulo, 05/02/1984. Folhetim 368, pp. 3-S.

. (1985). Meméria e desejo. Cadernos de Histéria e Filosofia da Ciéncia (Série 1), 8, 5-12.

. (1986). A crise conceitual da psicanélise. Folha de Sdo Paulo, 31/08/1986. Folhetim 499, pp. 4-S.
. (1988). Notas sobre o conceito freudiano de simbolo. Ciéncia e Cultura, 40 (2), 1164-1167.

. (1989a). A leitura freudiana das teorias pré-psicanaliticas sobre o sonho. Cadernos de Histéria e
Filosofia da Ciéncia (Série 2), 1 (2), 213-227.

104 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



. (1989b). O tempo e o inconsciente. Ide, 17, 21-25.

.(1990). Sobre a concepgio da afasia e da histeria: notas sobre a relagio entre anatomia e linguagem
nos primoérdios da psicanalise. Discurso, 18, 131-142.

. (1991a). A origem da moral em psicanélise. Cadernos de Histdria e Filosofia da Ciéncia (Série
3),1(2), 129-168.

. (1991b). Exercicios em psicomitologia. Transformagdo, 14, 1-44.

. (1992). Alice e a metapsicologia: a psicandlise como teoria do contrassenso. Campinas, SP: Instituto
de Filosofia e Ciéncias Humanas da Unicamp.

. (1993a). A cultura como sistema simbélico: uma concepgio materialista da psicanalise.
Perspectivas, 16, 89-97.

. (1993b). A teoria do inconsciente como teoria da meméria. Psicologia USP, 4 (1/2), 247-260.

. (1994). Freud: racionalidade, sentido e referéncia (Colegao CLE, Vol. 13). Campinas, SP: Centro
de Ldgica, Epistemologia e Historia da Ciéncia da Unicamp.

. (1999). Pequenas notas a ‘Que é Psicologia?’ Impulso, 11,27-33.

. (2003). Notas a ‘Projeto de uma psicologia’: as origens utilitaristas da psicandlise. Rio de Janeiro:
Imago.

. (2005). Sonhos, pensamentos, palavras. In: L. Fulgéncio & R. T. Simanke, Freud na filosofia
brasileira (pp. 203-238). Sao Paulo: Editora Escuta.

GARCIA, R. M. & Améndola, M. (2012). Entrevista com Loparic. In: E. O. Dias (Ed.), Relendo a psicandlise
com Loparic (pp. 237-273). Sao Paulo: DWW Editorial.

IBERTIS, C. (2011). Sentido e desejo: acerca de ‘Uma revolucio semantica’ In: R. T. Simanke et al. (Ed.),
O movimento de um pensamento: ensaios em homenagem a Luiz Roberto Monzani (pp. 39-50). Curitiba:
Editora CRV.

KARPINSKA, L. (1914). Uber der psychologischen Grundlagen des Freudismus. Internationale Zeitschrift
fiir Arztliche Psychoanalyse, 2 (4), 305-326.

KNOBLOCH, E. (Ed.) (1991). O inconsciente: vdrias leituras. Sao Paulo: Editora Escuta.
LACAN, J. (1988). O Semindrio, livro 7: A ética da psicandlise. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

LAVIE, P. & Hobson, J. A. (1986). Origin of dreams: anticipation of modern theories in the philosophy
and physiology of the eighteenth and nineteenth centuries. Psychological Bulletin, 100 (2), 229-240.

LEBRUN, G. (2006). A ideia de epistemologia. In: C. A. R. Moura, M. L. M. O. Cacciola & M. Kawano
(Eds.). A filosofia e sua histéria (pp. 129-144). Sao Paulo: Cosac Naif.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 105



LOPARIC, Z. (1985). Resisténcias a psicandlise. Cadernos de Histdria e Filosofia da Ciéncia, 8, 29-49.

.(1989). Lacan e a ética do desejo perverso. In: F. Hisgail (Ed.), 14 conferéncias sobre Jacques
Lacan (pp. 29-52).

.(1991). Um olhar epistemoldgico sobre o inconsciente freudiano. In: F. Knobloch (Ed.), O
inconsciente: vdrias leituras (pp. 43-58). Sao Paulo: Editora Escuta.

LORENZER, A. (1970). Kritik des psychoanalytischen Symbolbegriffs. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

MARINELLI L. & Mayer, A. (2006). Forgetting Freud? For a new historiography of psychoanalysis.
Science in Context, 19 (1), 1-13.

MAYER, A. (2017). Ecrire I'histoire de la psychanalyse: le probléme du contexte. Revue d’Histoire des
Sciences Humaines, 30, 71-91

MEZAN, R. (1982). Freud: a trama dos conceitos. Sio Paulo: Editora Perspectiva.
. (1983). Vers une épistémologie de la psychanalyse. Etudes Freudiennes, 21/22, 195-208.

. (1987). Rumo a epistemologia da psicanlise. Ide, 11, 32-37. (Trabalho original publicado em
1983)

. (1990). L'histoire de la psychanalyse au Brésil: deux ouvrages. Revue Internationale d’Histoire de
la Psychanalyse, 3, 466-469.

. (1991). Didlogos com Loparic. In: F. Knobloch (Ed.), O inconsciente: vdrias leituras (pp. 61-72).
Sao Paulo: Editora Escuta.

. (2002). Rumo a epistemologia da psicanilise. In: R. Mezan (Ed.), A vinganga da esfinge: ensaios
de psicandlise (pp. 47-65). Sao Paulo: Casa do Psicélogo. (Trabalho original publicado em 1983)

. (2004). A horda selvagem: sobre os inicios do movimento psicanalitico. In: L. Karnal & J. A. de
Freitas Neto (Eds.), A escrita da memdria: interpretacoes e andlises documentais (pp. 292-328). Sao Paulo:
Instituto Cultural Banco Santos.

. (2006). Freud, pensador da cultura (72, ed.). Sdo Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho original
publicado em 1985)

. (2014). O tronco e os ramos: estudos de histéria da psicandlise. Sio Paulo: Companhia das Letras.
MONZANI, L. R. (1984). Sedugio e fantasia. Manuscrito, 7 (1/2), 31-52.

. (1987). Proposigdes para uma epistemologia da psicanalise. Ide, 14, 10-18.

. (1989). Freud: o movimento de um pensamento. Campinas: Editora da Unicamp.

. (1991a). A “fantasia” freudiana. In: B. Prado Jr (Ed.), Filosofia da psicandlise (pp. 73-108). Sao
Paulo: Editora Brasiliense.

106 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



. (1991b). Discurso filoséfico e discurso psicanalitico: balango e perspectivas. In: B. Prado Jr (Ed.),
Filosofia da psicandlise (pp. 109-138). Sao Paulo: Editora Brasiliense. (Trabalho original publicado em 1988)

. (2005a). A teoria freudiana do sonho. In: L. Fulgéncio & R. T. Simanke (Eds.), Freud na filosofia
brasileira (pp. 135-144). Sao Paulo: Editora Escuta.

. (2005b). As tépicas freudianas. In: L. Fulgéncio & R. T. Simanke (Eds.), Freud na filosofia brasileira
(pp- 145-158). Sao Paulo: Editora Escuta.

. (2005¢). O paradoxo do prazer em Freud. In: L. Fulgéncio & R. T. Simanke (Eds.), Freud na
filosofia brasileira (pp.159-167). Sao Paulo: Editora Escuta.

. (2005d). O suplemento e o excesso. In: L. Fulgéncio & R. T. Simanke (Eds.), Freud na filosofia
brasileira (pp. 125-134). Sao Paulo: Editora Escuta. (Trabalho original publicado em 1986)

. (2008). O que ¢ filosofia da psicanélise? Phildsophos, 13 (2), 11-19.

. (2014). Freud: o movimento de um pensamento (32 ed.). Campinas: Editora da Unicamp. (Trabalho
original publicado em 1989)

NOBRE, M. & Rego, J. M. (2000). Conversas com filésofos brasileiros. Sao Paulo: Editora 34.
PAIVA, V. (2015). Almir de Andrade: intelectual do Estado Novo. Histdria, 34 (1), 216-240.

PIGMAN, G. W. (2002). The dark forest of authors: Freud and nineteenth-century dream theory.
Psychoanalysis and History, 4 (2), 141-165.

PINTO, W. C.F. (2018). Notas para uma sistematizagio histérica da recepgio filoséfica da psicanélise no
Brasil. Revista Natureza Humana, 20 (2), 113-122.

PINTO, W. C.F. & Padovan, C. (2019). James J. Putnam e as origens do diélogo entre filosofia e psicandlise:
apresentagao, traducao e notas de ‘Um apelo para o estudo de métodos filoséficos na preparacio para o
trabalho psicanalitico’ (1911). Modernos e Contempordneos, 3 (6), 305-316.

PINTO, W. C.F. (2021a). Histéria e filosofia da psicandlise: fundamentos e questdes de método. Entrevista
com Richard Theisen Simanke. Eleutheria, 6 (10), 364-383.

. (2021b). Por uma histéria e método da recepgio filoséfica da psicandlise: esbogo de um programa
de pesquisa. Revista de Filosofia Aurora, 33 (58), 145-168.

PRADO JR, B. (1980a). Hume, Freud, Skinner (em torno de um paragrafo de Gilles Deleuze). Discurso,
12,7-27.

. (1980b). O neopsicologismo humanista. Discurso, 13, 87-94.

. (1981). Algumas consideragdes sobre o behaviorismo. Cadernos de Andlise do Comportamento,
1,29-34.

. (1982) (Ed.). Filosofia e comportamento. Sao Paulo: Editora Brasiliense.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 107



. (1983). Auto-reflexdo ou interpretagio sem sujeito: Habermas intérprete de Freud. Discurso,
14, 49-66.

. (1988). A narrativa na psicanilise: entre a histdria e a ficgdo. In: D. C. Riedel (Ed.), Narrativa,
ficgdo e histéria (pp. 36-48). Rio de Janeiro: Editora Imago.

. (1990). Entre o alvo e o objeto do desejo: Marcuse critico de Freud. In: A. Novaes (Ed.), O
- ) )
desejo (pp. 269-282). Sao Paulo: Companhia das Letras.

. (1991a). Apresentagio. In: B. Prado Jr (Ed.), Filosofia da psicandlise (pp. 7-8). Sao Paulo: Editora
Brasiliense.

. (1991b) (Ed.). Filosofia da psicandlise. Sao Paulo: Editora Brasiliense.

. (1991c). Georges Politzer: sessenta anos da ‘Critica dos fundamentos da psicologia’ In: B. Prado
Jr (Ed.), Filosofia da psicandlise (pp. 9-28). Sao Paulo: Editora Brasiliense.

. (1991d). Lacan: biologia e narcisismo (ou a costura entre o real e o imagindrio). In: B. Prado Jr
Ed.), Filosofia da psicandlise (pp. 51-72). Sao Paulo: Editora Brasiliense.
p pp

. (2022). Hegel e Lacan: cinco conferéncias em filosofia da psicandlise. Sao Paulo: Editora Zagodoni

PUTNAM, J. J. (1921). A plea for the study of philosophic methods in preparation for psychoanalytic
work. In: J. J. Putnam (Ed.), Addresses on psychoanalysis (pp. 79-96). London, Vienna, and New York:
International Psycho-Analytical Press. (Trabalho original publicado em 1911)

.(1912). Uber die Bedeutung philosophischer Anschauungen und Ausbildung fiir die weitere
Entwicklung der psychoanalytischen Bewegung. Imago, 1 (2), 101-118.

RAICOVIC, P. (1994). Le sommeil dogmatique de Freud: Kant, Schopenhauer, Freud. Paris: Empécheurs
de Pensar en Rond.

SAFATLE, V. (2004). Auto-reflexdo ou repeticio: Bento Prado Jr e a critica ao recurso frankfurtiano a
psicanalise. Agora, 8 (2),279-292.

SAND, R. (1992). Pre-Freudian discovery of dream meaning: the achievements of Charcot, Janet, and
Krafft-Ebing. In: T. Gelfand & J. Kerr (Eds.), Freud and the history of psychoanalysis (pp. 215-229). Hillsdale,
NJ: The Analytic Press.

.(1999). ‘The Interpretation of Dreams’: Freud and Western dream tradition. Psychoanalytic
Dialogues, 9 (6), 725-747.

SILVA, A. A. & Marques, U.R. A. (2009). Entrevista com Zeljko Loparic. Trans/Form/A¢do, 32 (1), 9-33.

SILVEIRA, L. (2018). Trés passos para escrever sobre Freud negligenciando o conceito de pulsao: Bento
Prado Jr e a dentncia da degradagao intelectualista da psicandlise em ‘Conhecimento e interesse’. Sisifo,
1(7), 53-74.

SIMANKE, R. T. (2007). As ficgdes do interlidio: Bento Prado Jr. e a filosofia da psicanélise”. O Que Nos
Faz Pensar, 22, 67-88.

108 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



. (2010a). Filosofia da psicanalise: inventdrio de um novo campo interdisciplinar. In: R. T. Simanke,
et al. (Ed.), Filosofia da psicandlise: autores, didlogos, problemas (pp. 7-11). Sao Carlos, SP: EDUFSCar e
CAPES.

.(2010b). O que a filosofia da psicanilise é e o que elando é. In: R. T. Simanke, et al. (Ed.), Filosofia
da psicandlise: autores, didlogos, problemas (pp. 13-32). Sdo Carlos, SP: EDUFSCar e CAPES.

. (2011a). A arte daleitura e os efeitos do pensar: uma introducao ao pensamento filoséfico de Luiz
Roberto Monzani. In: R. T. Simanke et al. (Ed.), O movimento de um pensamento: ensaios em homenagem
a Luiz Roberto Monzani (pp. 15-38). Curitiba: Editora CRV.

. (2011b). As multiplas dimensdes de uma filosofia da psicanalise. In: C. Murta, F. V. Bocca & R.
T. Simanke (Eds.), Psicandlise em perspectiva II (pp. 9-13). Curitiba: Editora CRV e CAPES.

. (2014). Reflexdes sobre a 4rea de pesquisa Filosofia da Psicanalise: um depoimento sobre sua
constituigio em Sio Paulo. Analytica - Revista de Psicandlise, 3 (4), 201-228.

. (2017). Meaning and object in Freud’s theory of language. International Journal of Psychoanalysis,
98 (6), 1551-1576.

.(2019). O deslocamento do eixo da razio: Bento Prado Jr sobre Lacan e Hegel. Modernos e
Contempordneos, 3 (6), 3-41.

. (2020). Considérations préliminaires a propos d'une méthode historico-philosophique por
la recherche conceptuelle en psychanalyse: une réflexion a partir de 'expérience brésilienne. Critical
Hermeneutics, 4 (2), 59-78.

. (2022a). Bento Prado Jr e a filosofia da psicandlise: uma visao de conjunto. In: Bento Prado Jr,
Hegel e Lacan: cinco conferéncias em filosofia da psicandlise (pp. 15-42). Sao Paulo: Editora Zagodoni.

. (2022b). Do deslocamento da razao & descompressio ontolégica: método e resultados de um
percurso entre Lacan e Hegel. In: Bento Prado Jr, Hegel e Lacan: cinco conferéncias em filosofia da psicandlise
(pp- 43-76). Sdo Paulo: Editora Zagodoni.

SIMANKE, R. T., Caropreso, F. & Bocca, F. V. (Eds.) (2011). O movimento de um pensamento: ensaios em
homenagem a Luiz Roberto Monzani. Curitiba: Editora CRV.

SIMANKE, R. T. & Caropreso, F. (2017). Hagiografia e difamacao na histéria da psicanalise: as duas faces
do excepcionalismo. In: E. R. Fonseca, F. V. Bocca & Z. Loparic (Eds.), Pluralismo na psicandlise (pp. 11-
28). Curitiba: PUCPress.

. (2018). Consideragdes preliminares acerca de um método histdrico-conceitual para a pesquisa
tedrica em psicanalise. In: L. Fulgéncio, J. Birman, D. Kupermann & E. L. Cunha (Eds.), Modalidades de
pesquisa em psicandlise: métodos e objetivos (pp. $5-68). Sao Paulo: Zagodoni Editora.

SIWEK, P. (1945). A psicandlise. Sio Paulo: Faculdade de Filosofia Sedes Sapientiae.

VALABREGA, J.-P. (1980). Phantasme, mythe, corps et sens: une théorie psychanalytique de la connaissance.
Paris : Payot.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023. 109



110

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 83-110, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

dmspontOS'

DOSSIE: lluminismo e pensamento contemporaneo

EDITORIAL

O conjunto de artigos aqui presente é o resultado parcial das discussdes e pesquisas realizadas por
brasileiros e franceses do projeto Capes/Cofecub (2020-2024): “Autonomia, tolerancia, razao publica:
usos contemporaneos da filosofia das Luzes”, composto pelas seguintes universidades: Universidade
Federal do Parand, Universidade de Sao Paulo, Sorbonne Université e Université de Rennes I. O projeto
busca compreender e analisar a presenca do Iluminismo no debate filoséfico e politico contemporaneo:
as criticas a ele enderecadas a partir de distintos espectros politicos e as continuidades e reformulagées
de conceitos e nogdes por ele formuladas. Diversos encontros e intercimbios vém sendo realizados desde
2020, e os trabalhos envolvem contribui¢ées em histéria da filosofia e filosofia politica, como reflexdes
mais livres sobre a presenca do discurso iluminista na vida politica contemporanea.

Por fim, cabe dizer que tudo isso nao seria possivel sem o empenho e a determinagao de nosso colega
Francois Calori, da Universidade de Rennes I, a quem deixo aqui meus sinceros agradecimentos.

Rodrigo Brandao

Apoio:

Elgy

CAPES

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 111-112, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2 111



112

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 111-112, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

Liberdade social e forma de vida
democratica em Honneth

Luiz Repa'
Universidade de Sao Paulo — USP, Sio Paulo, Brasil

Resumo: O artigo pretende desdobrar o conceito honnethiano de liberdade social e, em especial, seu vinculo
com a ideia de democracia como forma de vida, tendo com objetivo sublinhar seus potenciais criticos para a
compreensao dos conflitos sociais, mas também seus obstaculos e encurtamentos de perspectiva. Defende-se que
as duas nogoes - liberdade social e democracia como forma de vida - configuram interesses substantivos para a
compreensao das lutas e dos conflitos sociais, articulando-a segundo as trés dimensées da liberdade social e sua
unidade na democracia como forma de vida. Porém, na medida em que Honneth entende forma de vida democratica
em um sentido organicista, como se destaca em seu projeto de renovar o socialismo, esse mesmo potencial para a
compreenséo dos conflitos sofre um encurtamento, em favor da ideia de uma harmonia funcional como horizonte
da realizacdo da liberdade social.

Palavras-chave: liberdade social; democracia; forma de vida; conflito.

Abstract: The article intends to unfold the Honnethian concept of social freedom and, in particular, its link with the
idea of democracy as a form of life, to underline its critical potential for the understanding of the struggles and social
conflicts, but also its obstacles and shortenings of perspective. It is argued that the two notions — social freedom and
democracy as a form of life — configure the substantive interests for understanding social struggles and conflicts,
articulating them according to the three dimensions of social freedom and its unity in democracy as a form of life.
However, insofar as Honneth understands democratic form of life in an organicist meaning, as it stands out in his
project to renew socialism, this same potential for understanding the conflicts is shortened in favor of functional
harmony as a horizon for realizing social freedom.

Key-words: social freedom; democracy; form of life; conflict.

Nesse artigo, pretendo desdobrar o conceito honnethiano de liberdade social e, em especial, seu vinculo
com a ideia de democracia como forma de vida, tendo com objetivo sublinhar seus potenciais criticos
para um teoria abrangente dos conflitos e lutas sociais nas sociedades contemporaneas, mas também seus
obstdculos e encurtamentos de perspectiva. A meu ver, essas duas nogdes — liberdade social e democracia
como forma de vida — configuram os interesses mais substantivos do pensamento de Honneth no dambito
da teoria social e da filosofia politica desde Luta por reconhecimento (1992), e trazem potenciais de critica
e analise inegdveis para a teoria critica da sociedade. Porém, essas mesmas potencialidades sofrem uma
reducio na medida em que Honneth compreende a nogao de forma de vida em um sentido organicista,
como fica claro em seu projeto de renovar o socialismo.

1 Professor Associado do Departamento de Filosofia da USP (luizrepa@usp.br).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.92949 113



Um interesse chamativo ao primeiro olhar concerne a possibilidade de pensar aliberdade e a democracia
para além da esfera juridica e, assim, relativizar o cardter quase exclusivo do paradigma do direito na
elaboragao dos ideais de justiga. O préprio Honneth busca enfatizar seu intento de afastar aimagem, “como
é comumente usual hoje nas teorias democraticas”, da esfera pablica como uma “suprema corte, em que
em ultima instincia se decide, pairando completamente no ar, como devem se constituir as condicoes, a
ser reguladas pelo Estado de direito, das outras duas esferas de acao [das relagoes pessoais e econdmicas]
(HONNETH, 2011, p. 472-473).

Nesse aspecto, em consonancia com seu projeto de manter a qualidade da teoria da justica como teoria
social, principal intento tedrico, pratico e metodolégico do principio de reconstrugio normativa (2011, p. 14
ss.), Honneth diverge de uma forte tendéncia do pensamento politico contemporaneo que, sob influéncia da
teoria da justica rawlsiana, busca elaborar principios de justica referido a normas constitucionais e processos
juridicos. Contrariamente a isso, pensa Honneth, a teoria reconstrutiva tem que remeter a dinimica da
esfera publica as lutas sociais e as transformagdes culturais que se desencadeiam em todas as dimensoes
da vida que corporificam a liberdade social:

O motor e o medium dos processos histricos de realizagdo dos principios institucionalizados de liberdade nao ¢, em
primeiralinha, o direito, mas sim as lutas sociais por sua compreensao adequada e as modificagdes comportamentais
delas resultantes; dai a orientagao quase exclusiva da teoria da justiga contemporénea pelo paradigma ser um erro
tedrico (HONNETH, 2011, p. 613-614).

Desse modo, a reflexao honnethiana sobre a liberdade social tem de desembocar em um conceito de
democracia que vd além do recorte juridico dado com os principios constitucionais do Estado de direito
e, desse modo, se contraponha, junto com Dewey, & tendéncia de reduzir a democracia a uma forma de
governo ou de Estado, como ¢ tipico na filosofia politicamoderna e contemporanea (HONNETH, 2017, p.
145). O conceito de liberdade social implica, devido a sua articulagio especifica, uma ideia de democracia
como forma de vida, em que o direito, se ndo perde sua centralidade nas discussdes da esfera publica, nao
define de modo algum a complexidade social da politica, ou seja, s lutas sociais que sustentam e dao
sentido as realizacoes institucionais.

Um segundo interesse se associa imediatamente a esse primeiro. Pois, pensada segundo o vinculo com
a democracia como eticidade e forma de vida, a concep¢ao honnethiana de liberdade social supera a
separagdo tradicional entre autonomia privada e publica, entre vida pessoal, social e politica. As esferas
comumente chamadas de privadas, legalmente protegidas pelos direitos individuais, ndo podem ser vistas
como esferas sociais por principio nao-politicas, j4 que sio momentos da forma de vida democritica,
ambitos constitutivos da liberdade. A democracia, nio se reduzindo a uma forma de governo, passa a
abarcar tanto a esfera publica quanto o ambito da intimidade e da economia, submetendo todas elas a
uma pressio por democratiza¢io. Porque a democracia nao se limita aos direitos de liberdade politicos,
mas se compreende como forma de vida realizando todas as condigoes da liberdade social, podemos falar
de “uma democratizagio” das relagdes pessoais e das atividades econdmicas (HONNETH, 2011, p. 617).

Contudo, essa superagao nao deve significar a anulagao de um espago negativo de liberdade privada,
que ¢é essencial, ainda que a titulo de “possibilidade”, para a efetividade da liberdade social. As concepgdes
individuais de liberdade negativa e autonomia moral “servem ao distanciamento, ao exame ou ao rechago
de relagdes dadas de interagdes” (HONNETH, 2011, p. 222). Por consequéncia, a protecdo juridica e a
convic¢do moral da autonomia privada permitem a intensificagao da liberdade social e da forma de vida
democritica, reforcando sua conexao vital com os conflitos, com as lutas por reconhecimento que emergem
nas trés esferas. Também elas contribuem para um quadro categorial que permite a Honneth criar um forte

114 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.



elo entre liberdade, democracia e lutas por reconhecimento no ambito das relagdes pessoais, das relacdes de
trabalho e na esfera publica politica.

Porém, a0 mesmo tempo, os interesses teéricos incorporados por esse quadro categorial sao sombreados
por algumas estratégias e algumas tendéncias de um pensador que nio se volta unicamente para a gramatica
normativa dos conflitos sociais, mas também para as crises de integragdo social. Em especial, Honneth
diminui consideravelmente o alcance de sua abordagem ao compreender a forma de vida democrética
como uma forma orgdnica de realizacao da liberdade social.

E o que transparece, com toda a evidéncia, no seu projeto de renovar a ideia de socialismo com base no
conceito de liberdade social. Ao pensar o socialismo como forma de vida democratica orgdnica, Honneth
ndo apenas limita consideravelmente o potencial politico da sua ideia de socialismo, como defendi em
outro lugar (REPA, 2021), ele afeta também sua propria teoria da democracia e da eticidade democratica
para o qual as diversas formas de socialismo ou, ainda, o “experimentalismo” socialista constituiram
projetos de emancipagdo em relacao as condigdes do capitalismo contemporaneo (HONNETH, 2017,
p- 85 ss.). Honneth pressupde entio uma necessidade de harmonia funcional na integracio da sociedade
democratica que mina, em vez de efetivar, o seu potencial critico. Em vez da abertura para novos géneros
de conflito social e processos incisivos de democratizagao que sdo compreensiveis apenas como demandas
de liberdade, ele recoloca, até certa medida, o ideal de uma sociedade organicamente integrada no cerne
do pensamento democratico.

II

Antes de tudo, é preciso observar que o conceito de liberdade social nao foi criado por Honneth, mas por
Frederick Neuhouser, em sua obra de 2000, Foundations of Hegels Social Theory — Actualizing Freedom, para
interpretar e atualizar o conceito hegeliano de “liberdade substancial” (HEGEL, 2022, §149, p. 257). No
entanto, se dermos atengao a guinada que Honneth confere as suas investigagdes sobre Hegel, que passam
do uso da teoria da intersubjetividade do periodo de juventude para a teoria da eticidade do periodo de
maturidade, isto é: voltando-se positivamente para uma interpretagao da filosofia do direito como obra
que contém um diagndstico atual sobre a modernidade social e politica, veremos que se trata antes de uma
convergéncia, e ndo tanto de uma influéncia decisiva de Neuhouser sobre Honneth (cf. HONNETH, 2003,
2007,2011; CRISSTUMA, 2013).2

De acordo com a defini¢io dada por Neuhouser:

... aliberdade social nio é a liberdade de fazer o que se queira (a qual ¢, falando grosso modo, a liberdade pessoal)
nem éaliberdade que consiste em ser a fonte de principios normativos que governam as agdes (a qual é aliberdade,
ou autonomia, da subjetividade moral). Antes, é uma espécie distinta de liberdade que pode ser realizada somente
por e no interior de instituigdes sociais, mais notadamente, aquelas que Hegel considera ser as trés institui¢oes
centrais da modernidade [a familia, a sociedade civil e o Estado constitucional] (2013, p. 6).

Por sua vez, Honneth entende a nogao hegeliana de liberdade no sentido de que “um sujeito s6 é ‘livre’
se, no quadro das praticas institucionais, se depara com um defrontante com que se vincula numa relagao
de reconhecimento mutuo porque pode considerar os objetivos do outro como condigao para a realizagao

2 Euvoudeixar delado aquianogio de “liberdade social” (gesellschaftliche Freiheit) que Karl Polanyi defende como
aliberdade socialista, embora haja notaveis semelhangas com a proposta de Honneth, como o elo entre liberdade
pessoal e solidariedade social, ja que ela ndo parece desempenhar, até onde posso ver, nenhum papel relevante no
desdobramento de sua prépria concepgao. (POLANYI, 2018, p. 22).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 113-122, dezembro de 2023. 115



de seus proprios objetivos” (HONNETH, 2011, p. 86). A liberdade de cada um e do respectivo outro
dependeria assim da participagdo reciproca “em instituigdes cujas priticas normativas asseguram uma
relagao de reconhecimento mutuo’, de sorte que as condi¢des objetivas da realizagao da autodeterminagao
seriam componentes da propria liberdade (idem, p. 89)

N’A ideia de socialismo, Honneth destaca ainda, como elemento fundamental da liberdade social, o
interesse mutuo (Anteilnahme) de todos os membros de uma coletividade pela realizagio da liberdade do
outro, de modo “que eles propiciam uns para os outros a realizagio de suas necessidades” (HONNETH,
2017, p. 46). Assim, a liberdade social ndo se refere apenas a disposicao de cooperagdo necessiria que a
autodeterminagio e autorrealizagao individual de cada um requer, ela supde relagoes de reconhecimento
mutuo por meio das quais cada um pode compreender seus préprios objetivos e desejos e por meio das
quais a realidade da liberdade do outro se torna indispensavel.

O que confere o cardter “social” a liberdade, tanto em Honneth como em Neuhouser, é essa perspectiva de
realizagao dos objetivos individuais no dmago de relagdes e praticas institucionais. As condigdes sociais da
liberdade tém de ser componentes internos daliberdade porque ninguém poderia compreender o significado
de sua autodeterminagao sem incluir as condi¢oes sociais, culturais, institucionais de sua realizacao.

E sobretudo neste ponto que se deve fincar a compreensao do procedimento, a0 mesmo tempo teérico e
prético, da reconstru¢ao normativa. A reconstrucio normativa, empreendida pela teoria social, desempenha
também o papel de um procedimento pratico, porque indica justamente aquelas condi¢oes sem as quais a
liberdade individual nao é possivel. Inversamente, as concep¢des individuais da liberdade como aliberdade
negativa e, de maneira mais relevante, a liberdade reflexiva (autolegislacao e autorrealizacao) estabelecem
procedimentos abstratos que, ao separar teoria e pratica, sociedade e justica, tem efeitos contraproducentes
- em ultima instancia ndo suficientemente reflexivos — para a realizagao da liberdade: “Em nenhum dos
dois modelos de liberdade reflexiva sdo interpretadas as condi¢des sociais que primeiramente tornariam
possivel o exercicio da liberdade visada a cada vez” (HONNETH, 2011, p. 79).

Porém o termo “social” incorpora, como constitutiva, também a relagdo intersubjetiva que define o “ser livre”
para o individuo. Em Sofrimento de indeterminagdo, Honneth ja adotava, como modelo do conceito hegeliano
deliberdade, as relagdes de amizade e amor, mas se atinha ainda a expressao cunhada por Giinther e Habermas
de “liberdade comunicativa” (cf. HONNETH, 2007, p. 54).> Ele considera ai, como chave para o conceito

3 Esse deslocamento terminolégico é significativo, embora Honneth ja tenha em vista, em Sofrimento de indeterminagdo,
adeterminagio do conceito de liberdade social segundo a qual os “sujeitos podem ver reciprocamente naliberdade do
outro um pressuposto de sua autorrealizagio individual” (2007, p. 54). Por sua vez, Habermas “entende a ‘liberdade
comunicativa, junto com Klaus Giinther, como a possibilidade reciprocamente pressuposta na agao orientada ao
entendimento de tomar posi¢ao em relagao aos proferimentos de um defrontante e em relagio as pretensoes de
validade levantadas com elas, dependentes de reconhecimento intersubjetivo. Com isso estdo ligadas as obrigagoes
das quais se dispensam as liberdades subjetivas juridicamente protegidas.” (HABERMAS, 1992, p. 152). A nogio
habermasiana de liberdade comunicativa ¢ indissoluvelmente ligada a racionalidade da agiao comunicativa e do
discurso, ao passo que a interpretagao que Honneth faz dela, culminando finalmente no conceito de liberdade
social, pretende incorporar o nucleo institucional efetivo em que se insere os discursos. “Na teoria do discurso,
o ‘discurso’ é entendido ou como processo transcendental [Apel] ou como metainstituicio [Habermas], nunca,
porém, como institui¢ao particular na multiplicidade de seus fendmenos sociais; falta a decisao para a concregao
histérica que deveria ir a0 encontro da tese inicial da teoria da comunicagio, a fim de obter dela um olhar interno
sobre os fundamentos institucionais da liberdade” (HONNETH, 2011, p. 82.) Além disso, pode-se acrescentar
que, uma vez que o campo institucional daliberdade social, a eticidade, incorpora, além dos processos deliberativos

116 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.



hegeliano de liberdade, aquela estrutura da liberdade em o sujeito pode, nos termos de Hegel, “ser junto a si
mesmo no outro”. Pois, de acordo com essa determinagao, a liberdade nao é recusa de determina¢do como
algo outro, mas o encontro de si mesmo na determinagao, no outro. Nas palavras do proprio Hegel, “aqui nao
se estd mais unilateralmente dentro de si, mas cada um se restringe de bom grado em relagao a um outro e
sabe-se como si mesmo nessa restri¢ao. Na determinidade, o homem nao deve sentir-se determinado, porém
tem o sentimento de si préprio somente ao considerar o outro enquanto outro.” (HEGEL, 2022, §7, p. 180).

Partindo dessa consideragdo, Honneth contrasta a nogao hegeliana de liberdade com aquelas duas
grandes concepcoes de liberdade proprias da modernidade, a liberdade negativa e a liberdade reflexiva.
Em um caso, os outros sempre teriam sido vistos como restri¢oes, obsticulos e resisténcias externas ao
seu campo de agao, enquanto na consideragiao moral eles sao levados em conta segundo avalia¢des da
autonomia ou autorrealizagdo auténtica que o individuo estabelece por conta propria segundo sua razao
ou segundo seus projetos de vida.

Nesses dois modelos de liberdade, a relagio com o outro é um elemento externo a prépria liberdade, ao
passo que, na liberdade social, o individuo somente é livre na relagio com o outro. A liberdade social se
distingue da liberdade negativa porque esta se entende em ultima instdncia como auséncia de restrigoes,
de obstéculos, para a vontade do sujeito; uma concep¢ao que nio se limita & matriz juridica, mas tem nela
sua realidade institucional mais relevante para as sociedades modernas. E a liberdade social se diferencia da
autodeterminagio moral e reflexiva do sujeito individual isolado, de uma concepgao de autonomia igualmente
determinante para a modernidade, em que o elemento da liberdade se concentra na inten¢ao do agente.

No entanto, a estrutura intersubjetiva torna-se liberdade social em sentido estrito apenas na medida
em que as expressoes dos proprios desejos e objetivos, assim como os desejos e os objetivos dos outros,
precisam receber uma articulagio institucional para que cada um aprenda a formular e apreender o que
desejos e objetivos significam em termos de reconhecimento mutuo. E por isso que as praticas sociais
institucionalizadas sao constitutivas da liberdade individual.

Para Honneth, as instituigoes sao organizagdes baseadas no reconhecimento reciproco que fornecem
e promovem o reconhecimento reciproco. Por institui¢ao, ele ndo entende, como se ja pode depreender,
apenas configuragoes juridicas. Institui¢des seriam todas aquelas prticas sociais que ganham a regularidade
de um mundo social objetivo (o espirito objetivo na terminologia hegeliana), que por sua vez conduz os
sujeitos em seus processos de individualizacdo e socializagao. Os individuos se socializam em praticas
sociais de reconhecimento reciproco. Essas praticas se tornam institui¢coes. Como as condi¢oes daliberdade
nao podem ser externas a propria liberdade, a realidade institucional a qual o individuo pertence ji é um
elemento fundamental da liberdade.

Somente no interior dessa realidade institucional da liberdade, as concepgoes juridica e moral obtém
seu lugar significativo positivo, ja que os direitos fundamentais “nos permitem fazer uso de nossaliberdade
negativa em circunstincias precdrias’, enquanto os direitos de exame moral nos permitem “afirmar nossas
convicgdes, alcancadas de maneira reflexiva, contra a ordem prevalecente” (HONNETH, 2011, p. 110).
De um lado, a liberdade negativa e a liberdade reflexiva s6 sao possiveis enquanto tais porque se apoiam
em relagdes intersubjetivas e institucionais da liberdade social, de modo que, ao ignorar suas condigoes
de possibilidade, elas passam a desenvolver efeitos socialmente destrutivos, “patologias da liberdade

da esfera publica politica, a constitui¢ao das relagdes pessoais e das condi¢des econdmicas, a nogao de “liberdade
comunicativa” tenha sido vista por Honneth como restrita demais a dimenséo politica.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 113-122, dezembro de 2023. 117



individual” na expressao de Honneth, ou, segundo formulagio de Christopher Zurn, “distarbios de segundo
ordem” causados pela desconexao entre o que significa liberdade individual em uma instancia imediata
e as condigdes concretas de sua realizacio em um instancia reflexiva (ZURN, 2011; BRESSIANI, 2013;
TEIXEIRA, 2016). De outro lado, a liberdade social incorpora essas duas concepgdes porque as relagdes
de reconhecimento liberam uma pressao para a atualiza¢ao da liberdade, para a qual a liberdade negativa
e aliberdade moral servem, como dito inicialmente, de sustentac¢ao individual.

A referéncia constitutiva as préticas institucionais de reconhecimento permite a Honneth uma
reinterpretagdo geral da teoria hegeliana da eticidade. As praticas institucionais de reconhecimento se
dao em trés sistemas diferentes de interagdo social, relacionados as relagdes pessoais, a vida econdmica
e a esfera publico-politica. Cada complexo institucional exibe “um padrao especifico de reconhecimento
mutuo” e, junto com isso, uma complementaridade especifica entre os diferentes objetivos individuais
(HONNETH, 2011, p. 229).

No entanto, na medida em que cada uma dessas esferas representa apenas uma dimensao da liberdade
social, no seu todo, ndo é possivel isolar uma das outras. A liberdade social deve se efetivar na esfera das
relagdes intimas e na esfera das relagdes econdmicas, nas relagdes politicas assim como na articulagio, na
interdependéncia dessas esferas umas com as outras, de modo que as lutas por reconhecimento em um
ambito tém consequéncias para a sociedade como um todo: “(...) entre as esferas existe a mesma relagdo
de reciprocidade contributiva que existe no interior de cada esfera entre as atividades, especificadas por
papéis, dos individuos unificados em um ‘nés” (HONNETH, 2011, p. 615).

Em correspondéncia com essa nogao de “eticidade democratica’, a democracia nao deve se limitar
ao processo deliberativo que culmina na legislagao e na organizac¢ao do Estado de direito, ela deve ser
compreendida como articula¢ido de esferas da liberdade incorporando as relagdes pessoais e a economia,
uma vez que a participagao no processo deliberativo em pé de igualdade, depende em grande medida do
grau de efetividade da liberdade social nas relagoes pessoais e econdmicas. A esfera publica tematiza as
lutas e as limitagdes da liberdade nas outras esferas, mas depende ela mesma do que foi alcangado nesses
ambitos. O mesmo raciocinio vale para cada uma das esferas de agao, a0 mesmo tempo fomentando conflitos
especificos e remetendo-os aos outros campos.

E porisso que Honneth pode falar, para retomar o ponto de partida, de “democratizagao” da esfera intima
em um sentido nao metaférico, uma vez que a esfera pessoal tem de possuir uma constitui¢ao intersubjetiva
positiva e estar aberta ao questionamento democritico, de tal forma que ela possa lidar com os conflitos
que surge dela mesma. A forma institucional das relagoes amorosas passa, por exemplo, por um processo
de democratizacio “no sentido de se apresentar como uma possibilidade disponivel nao apenas as unides
heterossexuais, como também homossexuais; hoje o relacionamento intimo se desacopla institucionalmente
de tal modo do casamento e da constitui¢io familiar que ele representa uma forma de relacionamento
legitima a todos os membros da sociedade independentemente de suas orientagdes sexuais, ainda que
sobrevivam barreiras as intengdes de sua formalizagdo perante o Estado” (HONNETH, 2011, p. 253). Os
padroes de relacionamento intimos socialmente aceitos podem ser objeto de lutas sociais que nao dizem
respeito apenas a sua protecao juridica, mas a sua dimensao cultural e ética como reconhecimento social
efetivo de um modo de vida. Como observa Felipe Gongalves Silva, a autonomia privada juridicamente
definida permite a protegao das decisoes individuais, mas “ndo garante a conexdo do comportamento
intersubjetivo nos modos particulares e exigentes da forma de liberdade social exercida no relacionamento
intimo” (SILVA, 2013, p. 213).

118 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.



I1X

Em Direito de liberdade, Honneth atém-se ainda 2 idéia de “eticidade democrética’, ou seja, a uma efetividade
daliberdade social que se consolida nas praticas de reconhecimento reciproco segundo aquelas trés ordens:
relagdes pessoais, economia e esfera publica politica. E somente quando busca traduzir o potencial politico
daliberdade social em termos de renovagao do projeto socialista que a democracia passa a ser apresentada
propriamente como uma forma de vida.*

Essa passagem para a tentativa de renova¢ao do socialismo acarreta algumas modificagées de peso, a
comegar pela liberdade social enquanto esfera de trabalho. Como nota Eleonora Piromalli, em Direito de
Liberdade, Honneth lida com as possibilidades modestas de um “capitalismo reformado”, sem diferenciar
nitidamente as estruturas do mercado e do capital. Em A ideia de socialismo, por sua vez, Honneth pressupde
essa diferenca entre mercado e capitalismo, o que lhe permite langar trés configuragdes nao capitalistas do
campo econdmico: o socialismo de mercado, o socialismo da sociedade civil (associagio de produtores
livres que geram democraticamente suas relagdes), ou um socialismo baseado no Estado Democrético de
Direito dentro do qual o Estado teria a funcio de controlar a economia em prol do bem-estar social (cf.
PIROMALLI, 2017). Embora Honneth tenha uma clara preferéncia pelo modelo socialista de mercado, ele
advoga antes uma espécie de experimentalismo socialista, sempre aberto novos arranjos: “Nenhum desses
modelos merece ser meramente posto de lado por uma versao fundamentalmente revisada do socialismo”
(HONNETH, 2017, p. 94).5

No entanto, a modifica¢do mais notdvel diz respeito a propria nogao de democracia. Primeiramente,
para a renovagio do projeto socialista, é importante notar os ganhos que ele ja obteve com seu conceito
tridimensional de liberdade social. Como jé era o caso da teoria da eticidade democritica, a teoria socialista
tem de tornar-se mais aberta aos conflitos nas dreas nao-econémicas. “Nio se trata mais meramente da
oposicao entre trabalhadores e capitalistas, mas junto com isso, e com igual relevancia, dos antagonismos
entre os membros das familias, as cidadas e os cidadios politicos” (HONNETH 2017, 149). Ao mesmo
tempo, Honneth mantém a interdependéncia entre as esferas de reconhecimento, de modo que as barreiras a
liberdade social em um 4mbito tem consequéncias para a efetividade da outra. Nesse ponto, ele pode afirmar:

Democracia no significa aqui apenas poder participar dos processos de formagao da vontade politica com iguais
direitos e sem coer¢ao; entendida como uma forma de vida inteira, ela se refere antes a possibilidade de fazer
a experiéncia de uma participagao igualitdria em todo ponto central da media¢do entre individuo e sociedade,

4 Nao cabe aqui retomar os motivos dessa modificagao de félego. De modo geral, ele declara que alterou alinha critica
adotada em Direito de liberdade apenas quando se deparou com uma série de criticas contra o aspecto supostamente
moderado ou mesmo conservador das reconstrugdes normativas propostas na obra de 2011 (cf. SCHAUB, 2015;
JUTTEN 2015): “Foi apenas na discussdo do meu livro que se seguiu a sua publicagio que se tornou claro para mim
0 quio errado (4 luz das minhas préprias consideragdes) eu estava por nio ter permitido na minha reconstrugio
normativa mais maleabilidade institucional na realiza¢ao gradual da normas ligadas a cada esfera. Se eu tivesse feito
isso, teria deixado aberta a possibilidade de lidar com casos de ‘revolugao institucional’ Ela consiste na possibilidade
de que a norma subjacente a uma determinada esfera de acio s6 possa ser realizada de uma forma mais adequada
e abrangente, por meio de uma mudanga fundamental da institui¢ao que anteriormente foi servida para realizd-la”
(HONNETH, 2015, p. 208). A respeito do significado metodolégico dessa alteracio de rota, cf. REPA, 2020.

S Honneth apoia o experimentalismo socialista na ideia de Dewey segundo a qual o desenvolvimento humano tem
aver antes de tudo com a deslimitagio da comunicacio, ou seja, com a eliminagao das barreiras que se impdem a
comunicagio livre dos membros da sociedade (cf. PETRY, 2018). Essa eliminagio de barreiras tem uma forma de
experimento, impulsionado por grupos sociais excluidos. Esses experimentos estao sempre sujeitos as falhas, de
modo que ndo perdem nunca seu sentido de ensaio histérico.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 113-122, dezembro de 2023. 119



de sorte que a estrutura universal da participagao democratica se espelhe na particularizacao de cada esfera”
(HONNETH, 2017, p. 144)

A democracia tem assim dois significados diferentes: como um sistema de agao especifico, ele se vincula
a esfera publica como 4mbito especial da liberdade social, e nesse sentido é uma forma constitucional de
poder politico em sentido estrito; como uma forma de vida, em geral, democracia significa uma forma
de conduzir as relagdes existentes em cada ambito da vida de acordo com as estruturas normativas da
participagao igualitaria.

Em um certo aspecto, o conceito de democracia como forma de vida nao se diferencia fundamentalmente
do que que se delineia antes como eticidade democrdtica: cada 4mbito da liberdade social tem sua
especificidade e seus pontos de passagem para outros 4mbitos. A expressao “forma de vida” pode significar
ai tao-somente a atitude individual de considerar, em cada &mbito da vida social, uma forma de tratamento
dos conflitos em pé de igualdade, como os mesmos direitos de discurso.

No entanto, Honneth passa a formular a interdependéncia entre os sistemas de intera¢do em termos de
uma integragao organica entre as esferas daliberdade. A metafora do organismo passa a ser assim instrutiva
para caracterizar uma relacio “harmoénica” entre as trés esferas, de modo que cada uma tem em vista a
meta de reproduzir o todo em cada momento particular. As trés esferas seguiriam suas proprias normas
reproduzindo a unidade da sociedade em sua interacdo livre. Dessa maneira, emerge a imagem de uma
cooperagao organica, funcional e harmoénica entre as partes e o todo:

Falar de uma forma de vida em uma sociedade funcionalmente diferenciada tem de significar a suposigao de
uma ordem integrada com sentido, articulada de maneira harménica, que seja mais do que a mera soma de suas
partes, (...) de modo que as trés esferas da liberdade social se apoiam como 6rgaos de um corpo em reciprocidade
espontdnea na reprodugio da unidade superior da sociedade. (HONNETH, 2017, p. 145).

Essa passagem revela que “forma de vida” tem um sentido muito mais forte do que aquele que se pode
derivar da ideia anterior de “eticidade democrética™: ela se refere a um “todo orgénico” A categoria de
forma de vida extrapola assim tanto as fontes wittgensteinianas como os usos de Dewey. Ela no remete
a préticas de jogos de linguagem nem designa a forma de processos de aprendizagem por meio das quais
a comunidade absorve e reproduz sua cultura politica.

Entretanto, esse significado organicista distorce o conceito de liberdade social e seu vinculo com a
eticidade democritica. Dado que o que subjaz a esse conceito sdo as relagdes de reconhecimento em
formas institucionais, por meio das quais cada um aprende a ver a liberdade do outro como condigdo da
realizagao da prépria liberdade, a forma de vida deveria ter o significado de uma atitude de viver de acordo
com a ideia de suporte reciproco de objetivos e desejos. Nao um todo, mas uma atitude continua de papéis
e comportamentos deveria ser a principal implicagao desse termo.

Dessa maneira, Honneth assinala dois significados diferentes, se ndo contraditérios, para a ideia de
democracia como forma de vida. De um lado, a ideia pode ser vista com uma continuidade coerente da
interpretagdo da eticidade hegeliana. Como forma de vida, a democracia constitui uma atitude fundamental
que cada um deve exigir de si e do outro no propésito de cooperar pela realizagio da liberdade, tendo em
vista ainterdependéncia entre as trés esferas de agao. Nesse contexto, a forma de vida designa um modo de
lidar com os conflitos internos e interdependentes pela realizagao da liberdade. Porém, como forma de vida

6 Honneth admite acrescentar ao conceito de Dewey “o pensamento sistemédtico da diferenciagao funcional”
(HONNETH, 2017, p. 135),

120 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.



organica, o que estd emjogo é antes a unidade e areprodu¢ao do todo, um modo de integragao harmoniosa
em um nivel supraindividual. Em vez de permitir mais abertura para a diversidade do conflito social e para
aamplitude dos processos de democratizagao, a imagem organicista de forma de vida democratica assume
uma diregao contraria, voltada para a integracao das partes no todo.

REFERENCIAS

BRESSIANTI, N. “Luta por reconhecimento e diagndstico das patologias sociais”. In: Rurion, M. A teoria
critica de Axel Honneth. Sao Paulo: Saraiva, 2013.

CRISSIUMA, R. “Trocando o jovem pelo velho: Axel Honneth leitor de Hegel”. In: Ruarion, M. A teoria
critica de Axel Honneth. Sao Paulo: Saraiva, 2013.

HABERMAS, J. “Revolugao recuperadora e necessidade de revisao da esquerda: o que significa socialismo
hoje?” In: A revolugdo recuperadora. Trad. Rarion Melo. Sdo Paulo: UNESP, 2021.

. Faktizitit und Geltung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992.

HEGEL, G. W.E. Linhas fundamentais da filosofia do direito. Trad. Marcos Lutz Miiller. Sio Paulo: Editora
34,2022.

HONNETH, A. Das Recht der Freiheit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2011.
. Die Idee des Sozialismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2017.
. Luta por reconhecimento. Trad. Luiz Repa. Sao Paulo: Editora 34, 2003.
. Sofrimento de indeterminagdo. Trad. Rarion Melo. Sao Paulo: Esfera Publica, 2007.
.“Rejoinder.” In: Critical Horizons, v. 16 (2),20135.
JUTTEN, T. “Is the Market a Sphere of Social Freedom?”. In: Critical Horizons, v. 16 (2), 2013.
MARCUSE, H. An Essay on Liberation. Boston: Beacon, 1969.

NEUHOUSER, F. Foundations of Hegels Social Theory — Actualizing Freedom. Cambridge (Mass.): Harvard
University Press, 2013.

PETRY, F. “Socialismo, liberalismo e educagao para a democracia: Honneth e Dewey em discussao”. In:
Civitas - Revista de Ciéncias Sociais, v. 18 (3), 2018.

PIROMALLL E. “Does Socialism Need Fraternity? On Axel Honneth’s the Idea of Socialism.” In: European
Journal of Political Theory, v. 19 (3), 2017.

POLLANY]I, K. “On Freedom”. In: Economy and Society: Selected Writings (ed. Michele Cangiani e Claus
Thomasberger. Cambridge: Polity, 2018.

REPA, L. “Reconstructive Critique as Immanent Critique: On the Notion of Surplus of Validity in Axel
Honneth’s Theory of Recognition. In: Critical Horizons, v. 24 (1), 2023.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 113-122, dezembro de 2023. 121



.“Socialism as an Organic Democratic Form of Life: On Axel Honneth’s Project of a Renewal of
Socialism Based on Social Freedom”. In: International Critical Thought, v. 11 (1), 2021.

.“Oleve ajuste do método: reconstrugdo normativa e experimentalismo socialista na Teoria Critica
de Axel Honneth”. In: Cadernos de filosofia alemd, vol. 25 (3), 2020.

SCHAUB, J. “Misdevelopments, Pathologies, and Normative Revolutions: Normative Reconstruction as
Method of Critical Theory” In: Critical Horizons, v. 16 (2), 201S.

SILVA, E. G. “Um ponto cego no pensamento politico? Teoria critica e a democratizagao da intimidade”.
In: Rurion, M. A teoria critica de Axel Honneth. Sao Paulo: Saraiva, 2013.

TEIXEIRA, M. Patologias sociais, sofrimento e resisténcia: Reconstrugdo da negatividade latente na teoria
critica de Axel Honneth. Tese de doutorado, Campinas: Unicamp, 2016.

ZURN, Chr. “Social Pathologies as Second-Order Disorders”. In: Petherbridge, D. (org.), Axel Honneth:
Critical Essays. Leiden: Brill, 2011.

122 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 113-122, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

O racismo de Hume por Hume

Maria Isabel Limongi
Universidade Federal do Parana/CNPq - UFPR, Paran4, Brasil

Resumo: O artigo trata da famosa nota do ensaio Dos Caracteres Nacionais, na qual Hume afirma suspeitar que os
negros sdo inferiores aos brancos. No lugar de perguntar o quanto o racismo expresso na nota penetra na obra, como
se costuma fazer, coloca-se outra questao: o que Hume tem a dizer sobre o conteudo da nota, levando em conta
seu contexto de enunciacdo? Como ele situa no ensaio Dos Caracteres nacionais o seu préprio racismo? A partir de
uma analise do ensaio e da nota, pretende-se mostrar que a filosofia de Hume oferece os elementos e os conceitos
precisos para que se compreenda o contetido da nota como um preconceito europeu.

Palavras-chave: Hume; racismo, carater nacional, preconceito.

Abstract: This article deals with the famous note in the essay Of National Characters, in which Hume says that he
suspects that negroes are inferior to whites. Instead of asking how much the racism expressed in the note penetrates
the work, as is often done, another question arises: what does Hume have to say about the content of the note, taking
into account its context of enunciation? How does he situate his own racism in the essay Of National Characters?
From an analysis of the essay and the note, the aim is to show that Hume's philosophy offers the precise elements
and concepts for understanding the content of the note as an European prejudice.

Key-words: Hume; racism; national character; prejudice.

Desde que o comentario de Popkin (1980) lancou luz sobre o contetido racista de uma nota do ensaio
Dos Caracteres Nacionais de David Hume, o desafio de situar a nota no todo da obra est4 lancado, tendo se
tornado ainda mais agudo em face das criticas decoloniais aos aspectos racistas do iluminismo europeu.

Muito jé se escreveu a respeito da nota infame, sem que o tema, evidentemente, de enorme complexidade,
se esgotasse. Os comentdrios se dividem quanto ao peso e imbricamento da nota no todo da obra, e sobre
o quanto ela diz do racismo do autor e do seu comprometimento ou condescendéncia com a escravizagao
dos povos africanos. Nao sao questoes simples, visto tratar-se de uma tinica nota, ainda que cuidadosamente
elaborada, em contraste com outras passagens nas quais Hume manifesta posi¢oes contrdrias a escravidao’
e a0 empreendimento colonial®. No geral, os comentdrios pesam esses elementos em vista de calibrar o
juizo de aprovagio ou condenagio  obra e ao autor (Cf. POPKIN, 1980 e 1992; IMMERWAHR, 1992;
PALTER, 1995; GARRETT, 2000; EZE, 2000; SEBASTIANI, 2013; GARRETT & SEBASTIANI, 2017;
ASHER, 2020; BALIEIRO, 2021).

1 Ver Of the populousness of ancient nations (HUME, 1985).

2 Ver carta de 22 de julho de 1768, onde se 1é: “O! how I long to see America and the East Indies revolted totally &
finally...” (apud PALTER, 1995, p. 11)

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93550 123



Proponho outra abordagem. Partirei do que me parece irrefutével: o conteado danota é racista, segundo
a concepgao contemporanea do racismo. O que a nota enuncia seria hoje considerado crime de racismo.
Nao é algo que se possa falar, pois é uma fala que justifica ou a0 menos estimula o racismo, e sabemos que a
autoridade de Hume foi assim evocada (POPKIN, 1980, p. 259 e ss; IMMERWAHR, 1992, p. 481), assim
como a de Kant, que mencionou e endossou o conteddo da nota (KANT, 2018, p. 114), amplificando
seu alcance nefasto. Porém, no lugar de perguntar o quanto o racismo expresso na nota penetra na obra
e condena o autor, como se costuma fazer, proponho levantar outra questdo, que conduz por outra via a
do valor da obra: o que Hume tem a dizer sobre o contetido da nota, levando em conta seu contexto de
enuncia¢do? Como ele situa no ensaio Dos Caracteres nacionais o seu proprio racismo?

Selevarmos em consideragio que neste ensaio estd em jogo uma discussao acerca dos juizos que os grupos
sociais fazem do cardter uns dos outros, podemos olhar para o contetdo racista da nota menos como uma
afirmagao do autor, ainda que ele claramente a endosse, e mais como uma opiniao em discussdo. A qualidade
ou justeza deste juizo, entre outros exemplos de apreciagdes que as nagdes ou grupos sociais fazem uns dos
outros, é o que estd em questdo. Nao se trata portando de deixar escapar uma afirmagao racista, nem tampouco
de sustentd-la em termos doutrinais, mas de po-la em evidéncia e em discussao, ja que o contexto de enunciagio
é justamente o de questionamento de opinides do tipo. Importa observar a maneira como Hume enfoca o
proprio racismo nesse contexto, contribuindo e nos municiando para uma discussao a respeito.

Vale insistir: nao pretendo com esta contextualizagao amenizar o cardter protorracista da nota. Ao contrario,
meu ponto de partida é o de que seu contetido é racista e, no minimo, serviu de alimento ao racismo, de
modo que s6 temos a lamentar que Hume a tenha escrito e publicado. A mesma discussao, com todo seu
interesse, poderia ter sido feita sem que o autor tivesse assinado embaixo do conteudo da nota, como é o
caso de outras tantas opinides e juizos enunciados e discutidos ao longo do ensaio, com os quais nao se
compromete. Mas, o fato de Hume expor desse modo o seu préprio racismo acaba tornando a discussao
desenvolvida no ensaio, nos termos em que é feita, ainda mais instigante. E o que pretendo argumentar, tendo
em vista salvar o interesse da obra, mas nao a despeito do racismo do autor e sim pelo que nos permite
pensar acerca do seu racismo.

Para isso, seguirei o seguinte roteiro. Primeiro, farei uma apresentagao geral do ensaio Dos Caracteres
Nacionais, atentando para a discussao que ali é feita acerca dos juizos que as nagdes, os povos ou as sociedades
fazem umas das outras. Em seguida, situarei a nota no argumento geral do ensaio, apresentarei e comentarei
seu contetdo. Por fim, concluirei com algumas observagoes sobre o0 modo como essa discussao situa o
racismo e o que esclarece acerca das dificuldades em superé-lo.

Como anuncia o titulo do ensaio, seu tema sao os caracteres nacionais, também nomeados o conjunto de
maneiras (set of manners), caracteristicas gerais ou temperamento de uma determinada sociedade. Estao em
foco nao apenas os caracteres dos diferentes povos organizados em sociedades politicas ou nagdes, como
também os de sociedades menores, como as profissionais (sacerdotes, soldados) e as religiosas (judeus,
jesuitas), bem como a relagio entre os caracteres das sociedades maiores e menores. Assim, por exemplo,
1é-se em outra nota do ensaio que as sociedades menores dentro das maiores tendem a ter uma “moral
mais regular”, por temerem a infimia em relagao a sociedade maior (HUME, 1985, p. 205). Isto indica,
como irei argumentar, que ndo se trata para o autor de tomar as unidades de carater como dadas, mas de
pensar como se formam na interagao entre os grupos sociais.

124 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



A discussio é introduzida pela alusao ao debate em curso no século XVIII europeu acerca da natureza das
causas das diferengas entre os povos. Enquanto alguns entendem que tais causas sao fisicas, “as qualidades
do ar e do clima’, outros (entre os quais Hume se inclui) defendem que sio morais, como “a natureza dos
governos, as revolugdes nos assuntos publicos, a abundéncia ou penuria em que o povo vive, a situagao
da nagio em relagdo a seus vizinhos e circunstancias que tais.” O Espirito das Leis, que celebraria seu autor
como advogado das causas fisicas, ainda que Monstesquieu também atribua grande importincia as causas
morais (SEBASTIANI, 2013, p. 27), foi publicado no mesmo ano, um més antes do ensaio de Hume.?
Antes mesmo de sua publicagao, outros autores, como Jean Baptiste Dubot, Espiard de la Borde e 0 escocés
John Arbuthnot j4 haviam sustentado a tese das causas fisicas (SEBASTIANI, 2013, p. 26). De modo que o
ensaio Dos caracteres nacionais pode ser visto como a tomada de posi¢ao de Hume nesse debate, ou melhor,
como o aprofundamento e a defesa de uma posigao que ja era a sua desde o Tratado da Natureza Humana,
publicado quase uma década antes, quando entao ja recusava o poder explicativo das causas fisicas:

¢ muito mais provavel que essa semelhanga [a grande uniformidade observével no temperamento e no modo de

pensar das pessoas de uma mesma nagao] resulte da simpatia que de uma influéncia do solo ou do clima, os quais,
mesmo que continuem invariavelmente iguais, sao incapazes de manter o cardter de uma nagao igual por todo um
século (HUME, 2000, p. 351; 1989, p. 316).

No ensaio Dos Caracteres Nacionais, a simpatia — a comunicagao dos afetos, “nossa propensio a receber
por comunicagao [as] inclinagdes e sentimentos [dos outros], por mais diferentes e contrérios ao nossos”
(ibidem) -, este fendmeno notavel da natureza humana é novamente mobilizado para explicar a eficicia
das causas morais: “a mente humana é de uma natureza muito imitativa; nem é possivel que grupos de
homens conversem entre si sem que adquiram uma similitude de maneiras e comuniquem entre si seus
vicios e virtudes” (HUME, 2003, p. 103; 1985, p. 202). Hume recorre entdo a simpatia para explicar por
que causas morais - como fazer parte de um mesmo corpo politico ou partilhar a mesma lingua - sdo tao
decisivas na formagao dos caracteres nacionais: elas promovem o convivio, favorecendo a comunicagao
dos afetos, que é o que explica, em dltima instincia, os caracteres nacionais.

Mas a simpatia ndo explica apenas os caracteres nacionais. Ela é também o principio da moral. Hume
recorre a comunicagio dos afetos para explicar nossa disposigdo para pautarmos nosso comportamento
pela opinido, aprovagio ou censura dos outros (HUME, 1985, I1.1.12) e, a partir dai, nossa propensio a
pautar a conduta por um determinado c6digo ou linguagem moral, na qual estdo sedimentados os valores
partilhados por um determinado grupo social. Recorre ainda a simpatia para explicar a propria génese deste
cédigo (HUME, 1975). Dai porque este not4vel principio da natureza humana néo seja propriamente um
principio determinante, mas, mais precisamente, formador e regulador do caréter.

Dadaaimportancia da temdtica da formagao e regulagao do carater nafilosofia de Hume, assim, como antes
dele, na de Shaftesbury (NASCIMENTO, 2012), bem como para o Iluminismo escocés de um modo geral
(AHNERT & MANNING, 2011), seria diminuir muito o interesse do ensaio Dos caracteres nacionais reduzir
seu escopo a defesa das causas morais, em detrimento das fisicas, na determinagao dos caracteres nacionais e de
grupo. O ensaio nao se esgota na discussao acerca das causas dos caracteres nacionais. Hd uma outra discussao
em curso, ou melhor, uma certa dimensio da discussao, mais subterranea, mas extremamente relevante para
Hume enquanto filésofo moral, social e politico, que oferece a chave do seu interesse pelo debate. Trata-se da
discussdo sobre os juizos que as na¢des ou sociedades fazem umas das outras, quando atribuem um caréter e,
com isso, uma identidade umas as outras, na medida em que se avaliam reciprocamente.

3 Sobre arelagdo entre o ensaio de Hume e o Espirito das Leis, ver CHAMLEY, 1975.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 125



Afinal, como Hume explica na Investigagio sobre os Principios da Moral, o cardter é uma unidade de
avaliagio moral. E sobre caracteres pessoais que portam os juizos morais, sendo estes juizos o ponto de
partida desta investigagao. Hume a inicia criticando aqueles que negam a “realidade das distingdes morais”,
como se “alguma criatura humana pudesse seriamente acreditar que todos os caracteres fossem igualmente
dignos da estima e consideragio de todas as pessoas” (HUME, 2003, p. 225; 1975, p. 169-70). Investigar
os principios da moral ¢, assim, investigar os principios que explicam como chegamos a julgar ou estimar
os diferentes caracteres. O ponto de partida é o juizo moral, cujo objeto é o carater.

Caracteres sao disposi¢oes complexas, um conjunto de qualidades que podem ser representadas num retrato,
como, por exemplo, nos que Saltstio fez de Cesar e Catio (Cf. HUME, 1975, p. 316) ou nas descri¢des que
o préprio Hume faz dos monarcas ingleses na Histdria da Inglaterra (por exemplo, HUME, 1983, p. 72 e p.
321). Em tais descrigdes, utiliza-se de uma série de termos, disponiveis em todas as linguas, “um conjunto de
palavras que sao tomadas em um bom sentido e outras em sentido oposto” e que nos orientam “na coleta das
qualidades que sdo estimaveis ou censuraveis nos homens” (HUME, 2003, p. 231; 1975, p. 174). A depender
de como sio representados, a depender do conjunto de qualidades estimaveis ou censurdveis usadas para
retratd-los, os caracteres serdo feitos objeto de censura ou aprovagao. Nao se pode descrevé-los sem elogid-
los ou censura-los, assim como, em sentido inverso, o elogio e a censura identificam e formam caracteres.

O que vale para o cardter pessoal, vale igualmente para o nacional ou de grupo. Assim, ao dedicar um
ensaio aos caracteres nacionais, Hume nio apenas marca posi¢ao no debate sobre as causas morais ou fisicas,
como desenvolve um aspecto central de sua filosofia moral. De acordo com essa filosofia, os caracteres
pessoais ndo sao unidades dadas, mas formadas nos processos de ajuizamento moral. O ensaio Dos caracteres
nacionais projeta a mesma temadtica no 4mbito das relagdes entre os grupos.

O ensaio arrola uma série de ajuizamentos, fornecendo uma espécie de catdlogo de apreciagoes morais
sobre os caracteres nacionais. Alguns sao juizos do préprio autor, como, por exemplo, a descrigao dos
sacerdotes numalonga e elaborada nota que nao lhes poupa a censura: sacerdotes sao hipdcritas, improbos,
presuncosos, facciosos, vingativos, graves (HUME, 1985, p. 199-200). Ao mesmo tempo em que explica
a formagao do carater sacerdotal, advogando a favor das causas morais, o autor o censura, na medida em
que o descreve e, nessa descrigao, vale-se de termos que significam vicios. Veja-se ainda o contraste entre
atenienses e tebanos: os primeiros sao engenhosos, polidos, joviais; os segundos esttpidos, rusticos,
fleuméticos (HUME, 1985, p- 204). Ou entre turcos e gregos modernos: os primeiros sao integros, graves
e bravos, os segundos dissimulados, levianos e covardes (ibidem, p. 206). Descrever o caréter de um grupo
é julgd-lo, e o autor nao se esquiva de fazer (nem poderia) suas apreciagoes.

Outros juizos podem ser classificados como vulgares, tais como os que se costuma fazer acerca dos judeus
europeus e judeus arménios: “os primeiros sdo tio conhecidos pela fraude, como os tltimos pela probidade”
(ibidem, p. 205). A expressdo “sao conhecidos por” (are noted for) deixa claro que Hume néo esta nesse
caso assumindo a opinido como sua, mas tratando de um juizo corrente. E mesmo no que concerne aos
juizos em que nao toma esse cuidado, como os mencionadas no paragrafo anterior, com excecao daquele
sobre o caréter sacerdotal que ele cuida de desenvolver e justificar, fica em aberto a questdo de saber o
quanto o autor os endossa, tantos sao os juizos vulgares elencados ao longo do ensaio.

Além destes, 0 ensaio registra ainda juizos feitos por determinados grupos acerca de outros, como o dos
gregos e romanos que “denominavam barbaras todas as nagoes” (ibidem, p. 208), e os de figuras eminentes,
como “Lorde Bacon’, que “observa que geralmente os habitantes do sul sio mais engenhosos que os do

126 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



norte” (ibidem, p. 209), ou “cardeal Bentivoglio” que “prefere as nagdes do norte as do sul no que respeita
a candura e sinceridade” (ibidem, p. 211).

H4 uma discussao intensa no ensaio sobre o valor desses juizos. A pergunta de fundo é: até que ponto
ndo seriam apressados? Ja de saida, na primeira oragao do ensaio, prega-se cautela: “o vulgo é dado alevar
todos os caracteres nacionais a extremos”. Muitas vezes, juizos sobre os caracteres nacionais nao passam de
generalizagdes apressadas. Por exemplo: gregos e romanos “tinham as nagdes mais ao norte como incapazes
de todo conhecimento e civilidade. Mas a Gra-Bretanha produziu [...] homens notdveis para a ado e para
a erudigio [...]” (ibidem, p. 208). Embora o termo nio aparega no ensaio, Hume est4 lidando desde suas
primeiras linhas com o que em outros contextos ele denomina preconceito (prejudice).

Nao seria exagero dizer que a temdtica do preconceito estd no coragdo da obra humiana. No ensaio Do
Padrio do gosto lemos que “em todas as questdes submetidas ao entendimento, o preconceito destréi o
juizo sdo e perverte todas as operagdes da faculdades intelectuais; ndo é menos contririo ao bom gosto,
nem tem menos influéncia na corrupgio de nosso sentimento de beleza” (ibidem, p. 240). Em todos
0s campos a que se aplica — a razdo experiemntal, a moral, o gosto, a justica -, pode-se dizer que Hume
estd preocupado com regular juizos, evitando e corrigindo generaliza¢des apressadas que configuram
preconceitos. Nao se trata com isso de evitar as generalizagdes, mas, ao contrario, de garantir que estejam
bem fundadas.*

O tematica do preconceito aparece desde muito cedo na obra, ja no Tratado 1.3.13, com relagao aos juizos
causais. Nessas passagens, o preconceito é definido como uma tendéncia da imaginagao a generalizagao,
tendéncia esta que estd na base de todo juizo causal - tratando-se assim de uma tendéncia vulgar -, a qual
se contrapde uma outra - caraterizada como filoséfica -, no sentido de reconhecer os casos desviantes e
corrigir a regra geral que nao os abarca. “A imaginagao se opde ao juizo, produzindo uma contrariedade em
nossos sentimentos sobre o mesmo objeto.” Isto porque a primeira tendéncia “sai na frente”, diz Hume, e
resta forte, a despeito da tendéncia contraria para corrigi-la (HUME, 1989, p. 150). A primeira tendéncia ¢
o0 que se denomina preconceito, relativamente a tendéncia contrdria. A tematica ganha corpo, conduzindo
a importante discussao que fecha a investigagao sobre os juizos causais em Tratado I, 3, acerca das regras
para se julgar sobre causa e efeito. Tais regras visam garantir nossa confianga nos juizos causais, apontando
para os seus mecanismos de autocorregio.

Nesse contexto, Hume ilustra o preconceito por meio de um exemplo que concerne justamente aos
juizos apreciativos que os povos fazem uns dos outros:

Os irlandeses nao podem ter espirito (wit), os franceses niao podem ser consisténcia (solidity); por isso, ainda
que a conversa com um irlandés seja claramente muito agradavel, e a de um francés bastante judiciosa, é tal nosso
preconceito contra eles que dizemos, contra todo bom senso e razao, que o primeiro tem que ser estupido e o

4 Versobreisso o inicio do ensaio Do Comércio, em que Hume trata da dificuldade de se fazer raciocinios gerais bem
fundados, sendo que “a principal ocupagio dos filésofos é considerar o curso geral das coisas” (HUME, 1985, p.
254;2003, p. 117). Essa discussio serve de introdugio a sequéncia de ensaios voltados para o tema do “comércio,
moeda, juros, balanca de comércio, etc.”, os chamados ensaios econémicos. Sua funcio estd em evitar que o que o
autor denomina preconceitos (ibidem, p. 255, p. 118) se volte contra os raciocinios incomuns que fard na sequéncia.
Na mesma linha, no ensaio Da ascensdo e progresso das ciéncias e das artes lemos que: “nada requer maior precisao
(nicety) em nossas investigagdes sobre os assuntos humanos do que distinguir exatamente entre o que se deve ao
acaso e o que procede de causas, nem hé outro assunto em que um autor esteja tio exposto a se enganar com falsas
sutilezas e refinamentos” (ibidem, p. 111, p. 73).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 127



segundo leviano. A natureza humana estd muito sujeita a este tipo de erro; e talvez esta nagao tanto quanto qualquer
outra. (HUME, 1989, p. 146-7, 2000, p. 179-80)

Que o exemplo seja o dos preconceitos que um povo nutre contra outro (um juizo depreciativo, portanto)
ganha relevancia quando se observa que o ensaio Dos caracteres nacionais comega justamente por uma alusao
a este tipo de preconceito. Eis as primeiras linhas do ensaio, que ecoam as do Tratado:

O vulgo ¢ dado a levar todos os caracteres nacionais a extremos; e, tendo uma vez instituido o principio de que
alguns povos sao desonestos, covardes ou ignorantes, nao se admite excegao e inclui-se cada individuo sob amesma
censura. Homens sensatos condenam juizos generalizantes como esses; mas reconhecem, a0 mesmo tempo, que cada
nagao tem um conjunto peculiar de maneiras, e que algumas qualidades particulares podem ser mais encontradas
num povo do que em seus vizinhos. (HUME, 1985, p. 197; 2003, p. 98)

Nessa passagem, descreve-se sem nomed-los juizos que no Tratado sao exemplos de preconceito —juizos
depreciativos que uma nagao faz da outra. Como no Tratado, tais juizos sio caraterizados como uma forma
vulgar de pensar, em oposi¢do a outra mais sensata (wise). Pode-se entdo supor que o ensaio busque refletir
arespeito e depurar tais juizos.

O tema dos preconceitos de um povo contra outro faz-se presente também na Investigagdo sobre os principios
da moral. Apés discutir os processos de ajuizamento dos caracteres pessoais, a investigagao fecha-se com um
didlogo em torno das dificuldades envolvidas nos juizos que as nagdes fazem umas das outras®. E preciso ser
indulgente com as maneiras e costumes dos outros povos - diz em certo momento do didlogo o narrador
a seu interlocutor (HUME, 1975, p. 330); ndo se pode julga-los a partir dos padrdes estabelecidos pelas
proprias maneiras e costumes. A atitude de nao abondar sua situagdo natural para assumir o ponto de vista
daquele a que se censura é assinalada no ensaio Do padrdo do gosto como preconceituosa e digna de um
mau critico (HUME, 1985, p. 236 e 239).

Tendo em vista aimportancia da temética do preconceito, em especial do preconceito contra os caracteres
nacionais, perpassando toda a obra, pode-se concluir que no ensaio Dos Caracteres Nacionais nao se trata
para Hume simplemente de se posicionar num debate em curso, pronunciando-se sobre a causa dos
caracteres, se moral ou fisica. Ao advogar pelas causas morais, interessa ao autor reforgar e desenvolver
sua teoria da simpatia, apresentada no Tratado e na Investigacdo sobre os principios da moral, estendendo-a
do campo da relagio entre os individuos de uma mesma sociedade para o da relagio entre as sociedades,
grupos ou nagdes. O que estd em jogo sao os processos especulares de ajuizamento e formagao do cariter,
de construcio de identidades e alteridades sociais.

II

Até aqui lancei luz sobre uma dimensio importante, nem sempre observada, do ensaio Dos caracteres
nacionais: a atengao dada aos processos relacionais de ajuizamento, identificagao e formagao dos caracteres de
grupo. Tratemos agora da estrutura do ensaio, a fim de localizar o lugar da nota infame na discussao em curso.

Como mencionado, Hume introduz o tema do ensaio referindo-se aos juizos vulgares, muitas vezes
infundados, acerca dos caracteres nacionais, para entio afirmar que, a despeito dos preconceitos, caracteres
sao identificados e distinguidos uns dos outros, cabendo a pergunta pela causa da diferenga entre eles. Como

S Como observam Garrett e Sebastiani (2017, p. 10) “O Didlogo, adicionado na segunda edigio de 1753, foi
construido como um eco deliberado das Cartas Persas de Montesquieu, inclusive com a inclusio de Usbeck entre
seus personagens”.

128 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



também ja mencionado, Hume alude ao debate sobre as causas morais e fisicas, posicionando-se a favor
das primeiras, e, em seguida, apresenta e analisa uma série de juizos apreciativos dos caracteres nacionais,
explicando-os a partir de causas morais.

Numa segunda parte do ensaio, abre-se entao uma discussao mais especifica acerca de um juizo
determinado, formulado nos seguintes termos: “todas as nagoes que vivem para além dos circulos polares
ou entre os trépicos sao inferiores ao restante da espécie e incapazes das realizagdes mais elevadas da mente
humana” (HUME, 1985, p. 207; 2003, p. 108). Deste ponto até o fim do ensaio, a discussio gira em torno
da razoabilidade deste juizo.® No final do pardgrafo em que esta discussio se introduz encontra-se a nota
racista. Convém nos determos no contetido do pardgrafo, antes de passar ao da nota.

A nova e mais especifica discussdo é introduzida pela apresentacio de uma tese que desponta como
um contra-argumento aos até entio apresentados a favor das causas morais: “se os caracteres dos homens
dependessem do ar e do clima, seria natural esperar que os graus de calor e frio exercessem uma poderosa
influéncia sobre eles, visto que nada tem mais efeito sobre todas as plantas e animais irracionais” (ibidem).
Levando-se em conta o esforgo até entdo despendido na defesa das causas morais em detrimento das
fisicas, o leitor é levado a esperar que o passo seguinte consistiria em mostrar que, nao sendo este o caso,
a explicagdo pelas causas morais se impde.

E, no entanto, Hume d4 crédito a hipdtese. A oragao seguinte ¢é justamente aquela em que o juizo acima
destacado acerca da superioridade dos povos dos climas temperados é apresentado, com a seguinte
modalizagio: “hd na verdade motivos para se pensar (and endeed there is some reasons to think) que todas as
nagdes que vivem para além dos circulos polares ou entre os tropicos sdo inferiores etc” (ibidem, grifo
meu). Ou seja, trata-se de uma hipétese razoavel a ser levada em consideragao. Se confirmada, o clima
poderia explicar ndo apenas a diferenca entre os caracteres (o que esteve em discussao até o momento),
mas a hierarquia entre eles (o que entra agora em discusso).

Longe, porém, de endossar o juizo, Hume faz de inicio duas ponderag6es importantes sobre sua razoabilidade.
Primeiro: assumindo-se que os povos de clima temperado sejam superiores, tal superioridade poderia ser
explicada por causas morais, como a pobreza e a indoléncia dos outros povos, ndo sendo preciso recorrer a
causas fisicas. Segundo: “o certo porém ¢ que (this however is certain) [a] os caracteres das nagdes de climas
temperados sio extremamente heterogéneos (very promiscuos’), e [b] praticamente todas as observagdes
gerais realizadas nessas nagoes a respeito dos habitantes mais ao sul ou ao norte sio incertas e falaciosas”
(ibidem, p. 208, p. 108). A segunda observagio qualifica como incerta a primeira, ao afirmar que o certo
¢ o que se estd por dizer, ndo o que se disse, e ao qualificar como incertas as observagdes gerais que os
povos de clima temperado fazem acerca dos povos do sul e do norte. Recoloca-se assim a discussao no
plano em que sempre esteve: ndo estariamos diante de um preconceito? O fato de Hume dedicar quase a
metade do ensaio para discuti-lo é indicio bastante de que o considerava forte e amplamente aceito, uma
opiniao que ndo seria facilmente abandonada, mesmo com bons argumentos, o que é uma caracteristica
dos preconceitos, segundo o tratamento técnico e preciso que Hume lhe dd. Pode-se mesmo aventar a
possibilidade de que todo o ensaio esteja construido para pér em avalia¢io este juizo em particular.

Mas, qual é exatamente o ponto em discussao? Duas possibilidades se abrem: estd em discussao o juizo
segundo o qual as na¢des de clima temperado sio superiores ou apenas a explicagdo desta superioridade

6 CHAMLEY (1975) e PALTER (1995) argumentam que o interlecutor aqui é Montesquieu.

7 Também “casuais, fortuitos, aleatdrios”.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 129



pelo clima? Em pelos menos duas outras passagens Hume parece endossar a tese da superioridade dos
povos de clima temperado, favorecendo a segunda interpretagao.

A primeira passagem ¢ o ultimo pardgrafo do ensaio Do Comércio, onde Hume se pergunta pelas razdes
que poderiam explicar por que “nenhum povo que vive entre os tropicos nunca tenha alcan¢ado nenhuma
arte ou civilidade, e nem mesmo formado um governo com administragao e disciplina militar; enquanto
umas poucas na¢oes de clima temperado foram inteiramente privadas das vantagens de que eles dispoem
(of these advantages)” (ibidem, p. 267; p. 130). Nessa ocasiio, Hume qualifica como provével a resposta

. “« 7 A z . z . » . .
pelo clima: “uma causa provével desse fendmeno é o calor constante do clima dessa zona térrida” (ibidem).
Razao semelhante havia sido aventada para explicar “a pobreza do povo comum na Franga, Itdlia e Espanha”
)

em comparagao com o da Inglaterra. A fertilidade do solo nessas regides torna desnecessdria as artes da
agricultura: “um homem pode, auxiliado por dois cavalos ruins, cultivar durante a estagao, terras suficientes
para pagar um arrendamento bastante considerdvel” (ibidem, p. 266, p. 129) Dai porque os camponeses
pobres dessas regides tendam a se tornar dependentes de seu senhorio “que nao renova o arrendamento,
pois ndo teme a inutilizagdo da terra por métodos equivocados de cultivo” (ibidem).

Vé-se assim que Hume explica a provével operacio das causas fisicas (diferencas no clima), ndo de forma
direta, mas pela mediagdo das causas morais (seus efeitos sobre a relagiao dos camponeses com o senhorio
ou sobre desenvolvimento das técnicas agricolas). Além disso, enfatiza prudentemente o carter hipotético
da explicagdo pelo clima: trata-se de uma causa provavel. Mas, e quanto a superioridade dos povos de clima
temperado? Ele assume haver mais arte e civilidade entre eles. A diferenca, porém, nao é formulada nos
termos de superioridade. Nao se afirma que os povos industriosos, estimulados pelas dificuldades impostas
pelo clima, sejam superiores, mas que tiraram vantagem da adversidade.

Em Do comércio, Hume nio estd interessado na diferenca entre os caracteres nacionais, mas em afastar
os preconceitos (ver supra, nota 4) que tornariam seu leitor resistente a aceitar a tese que ele sustenta.
De acordo com esta tese, é o desenvolvimento da industria (e nio a acumulagdo de metais) o que leva ao
enriquecimento de uma nagio. Sendo assim, parece que aqui, assim como em Dos Caracteres Nacionais,
Hume esteja lidando com opinides correntes, de maneira a fazer com que nio conflitem com seu ponto
de vista ou a tirar proveito delas para sua argumentagio. Permanece em aberto a questao de saber se ele
considerava ou nao o cardter dos povos de clima temperado superior aos outros.

Numa outra passagem, desta vez da Investigagdo sobre os principios da moral, Hume alude de maneira mais
evidente a “grande superioridade dos europeus civilizados sobre os indios barbaros”, referindo-se nesse
contexto as diferencas de “vigor corporal e intelectual” que impedem certos grupos de impor resisténcia
(resistance) a outros e fazer sentir “os efeitos de seu ressentimento mesmo sob extrema provocagio” (HUME,
1975, 190; 2003, p. 250). Tal ¢ a diferenca entre os homens e os animais. E assim, prossegue o autor:

A grande superioridade dos europeus civilizados em relacio aos indios selvagens inclinou-nos a imaginar que
estamos, perante eles, em idéntica situacdo [em relacdo aos animais], e fez com que nos desembaragissemos de
todas as restrigdes derivadas da justica e mesmo de consideragdes humanitérias (humanity) em nosso trato com
eles. (ibidem, p. 191; p. 251)

E evidente que o autor estd longe de justificar esse tratamento. Antes, o critica. E o que é mais
importante para a presente discussao: ele o descreve nos termos de uma relagdo entre povos, sociedades
ou nagdes (europeus e indios), resultante da maneira como um povo vé ou julga o outro. Ainda que
assuma haver superioridade “de vigor corporal e intelectual” dos “europeus civilizados” sobre os “indios
selavagens”, afirma que isto fez com que os primeiros tendessem (fempted us — nés tendéssemos) a excluir

130 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



os segundos da sociedade humana e a tratd-los de forma desumana. Hume se inclui entre os europeus,
reconhece que esta é a maneira com que nds, europeus, vemos os povos “selvagens”. Mas, aqui, como
em Dos Caracteres nacionais, destaca esse juizo de maneira a pd-lo em evidéncia e discussao, sem firmar
posigao sobre sua justeza

De volta a passagem de Dos caracteres nacionais em que o juizo sobre a superioridade dos povos de clima
temperado estd em discussao, chama atengao o detalhe: o juizo é apresentado como uma observagao geral
feita pelas nagdes de clima temperado acerca das na¢des do sul e do norte. Isso jd é o bastante para nos
convencer que, independentemente de quais sejam as opinides pessoais do autor, dificeis de determinar,
hd nesse caso um convite a reflexao. Os juizos sobre a superioridade dos povos de clima temperado e a
explicagdo desta suposta superioridade pelo clima tém aqui o estatuto de juizos vulgares, entre nagdes que
se comparam entre si. Nesse contexto, os juizos nao estao sendo afirmados nem negados, mas destacados
e postos em discussao. O ensaio segue analisando os juizos normalmente feitos pelas nagoes de clima
temperado acerca das nagdes do sul e do norte, para concluir que (a) as diferencas (superioridade?) de
cardter podem se explicar por causas morais e (b) os juizos feitos pelas nagdes de clima temperado acerca
das outras nao sao boas generalizagoes.

A nota estd na abertura dessa discussdo. Passemos ao seu contetdo, por partes:

Suspeito que os negros sio naturalmente inferiores aos brancos. Nao hd entre eles produgées de engenho, artes ou
ciéncias. Praticamente nunca existiu uma nagao civilizada desta complei¢iao, nem mesmo um individuo eminente
seja em agdo ou especulagdo. Por outro lado, os mais rudes e barbaros dentre os brancos, como os antigos alemaes
e os atuais tdrtaros, sempre tém algo de notavel em sua bravura, forma de governo ou algum outro particular. Uma
diferenga uniforme e constante como essa no poderia ocorrer em tantos paises e épocas se a natureza nio tivesse
instituido uma distingao original entre essas espécies (breeds) de homens. (HUME, 1985, p. 208).

A nota nio aparece na primeira versao publicada do ensaio, a edigao de 1748 dos Ensaios Morais e
Politicos. Foi acrescentada na edigao 1752-3 dos Essays and treatises on several subjects, cujo primeiro
volume reune os ensaios morais e politicos. Os Essays and treatises tiveram diversas re-edi¢des durante
avida de Hume, sobre as quais o autor trabalhou intensamente, revisando-as, acrescentando e retirando
passagens e notas, até sua morte, pouco antes da edigao de 1777, que se tornou a definitiva. A passagem
citada comparece na ultima edigao e difere um pouco da primeira, onde se 1é: “suspeito que os negros,
e em geral todas as outras espécies (species) de homens (pois, ha trés, quatro ou cinco diferentes tipos
(kinds)), sio naturalmente inferiores ao brancos. Nunca houve uma nacio civilizada de outra compleigio
(complexion) além da branca, nem mesmo um individuo eminente na acdo ou especulagio” (HUME,
1985, p. 629). Da primeira para a tltima versio, Hume restringiu sua suspeita de inferioridade aos
“negros” e suavizou a afirmagdo de que “nunca” houve uma nagao civilizada de nio brancos com um
“quase nunca” houve nagao civilizada de negros.

O fato de a observagio sobre os negros ter sido primeiramente formulada em termos de uma diferenca
entre diversas espécies de homens (trés, quatro ou cinco) mostra a relagio entre a suspeita recaindo sobre
os negros e as teses poligeistas que circulavam no periodo (Cf. POPKIN, 1985; IMMERWAHR, 1992,
SEBASTIANTI, 2013; BALIEIRO, 2021). Se na reformulagdo da nota Hume teria abandonado o poligeismo
(C£. IMMERWAH, 1992, p.482), ou se teria entendido que a hipdtese nao da conta da suposta superioridade
dos brancos sobre os negros, restando contudo valida (Cf. GARRETT, 2000, p. 175), ou ainda, se passou a
defender uma versao bindria do poligeismo, é algo dificil de decidir. O que se pode afirmar é que Hume nao
desenvolveu esse ponto para além do contexto da nota, dai porque nao tenhamos muito elementos para precisar
sua posi¢ao. Isso indica que a hipétese de fundo poligeista nao lhe interessa senao como maneira de salvar a
hipétese, que é asua, segundo a qual as diferencas entre os caracteres nacionais se explicam por causas morais.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 131



Assim como a opinido em discussdo no corpo do texto, acerca da superioridade das nagdes que vivem
em climas temperados, a opiniao segundo a qual haveria uma uniforme inferioridade do carédter das nagoes
e dos individuos negros em relagio ao carater dos brancos opera como um contra-argumento, ainda mais
forte, a capacidade explicativa das causas morais. Causas morais sao contingentes, historicas e varidveis;
nao admitiriam tal uniformidade. Para dar conta disto que se apresenta como excegao a regra a favor da
qual Hume advoga, ele introduz a suspeita de uma “distingao original” entre brancos e negros. Sejald o que
ele entenda por isso, o fato é que ele presume que a acio de uma tal causa é anterior a das causas morais e/
ou fisicas. E, desse modo, exclui da discussao o ponto que poderia por a perder seu argumento. Para nio
perder os anéis, 14 se foram os dedos...

Observe-se, porém, que a preocupagio do autor ao redigir a nota nio é com afirmacio racista em si (a
qual contudo adere), mas com a discussio epistemoldgica em curso. O que lhe interessa ndo é a tese de uma
diferenca original entre os povos. Tal hip6tese nao se adequa bem a sua perspectiva geral, sendo por isso
afirmada em nota e ndo no corpo do texto. O que importa é dar conta do que desponta como uma excegao
ao seu modelo explicativo. De acordo com este modelo, as diferencas entre os povos nao se explicam em
termos de diferencas originais, mas nos termos do que hoje se entende por diferencas culturais e histéricas.

Observe-se ainda que o ponto de vista é notadamente vulgar, apesar da formulagao em primeira pessoa.
Parte-se de um “ouvir falar”, relatos de viagens, opinides correntes que, se confirmadas, alimentam a suspeita
do autor. E importante ter isso em vista, dada a importancia da distingdo entre o ponto de vista vulgar e o
do filésofo na discussao em curso, e, de maneira abrangente, no modo como Hume entende os processos
de regulagao dosjuizos. Resta, porém, que o filésofo endossa o ponto de vista vulgar, formulando a hipdse
em primeira pessoa: “Suspeito que” etc.

Nao bastasse isso, o texto prossegue reforgando a suspeita nefasta: “Além de nossas col6nias, hd escravos
negros espalhados por toda Europa, nos quais jamais se percebeu qualquer sinal de engenho; mas brancos
de condicéo inferior e sem instrugio progridem e destacam-se em todas as profissdes” (HUME, 1985,
p- 208, 2003, p. 108). A afirmagao é desconcertante! Como comparar “escravos negros” e “brancos de
condicio inferior e sem instru¢iao”? Hume nio teria percebido que a compara¢io nio é do mesmo? De
um lado, homens escravizados, retirados de suas nagdes de origem, “espalhados” Do outro, homens livres
“de condigio inferior”, exercendo “profissdes”. Os termos sio do autor: é ele quem descreve as condigdes
como diferentes. E, no entanto, ndo poe luz sobre a diferenca de condi¢des - o que, de resto, jogaria dgua
no moinho das causas morais. No lugar disso, adere a afirmagao, empregando-a como um argumento a
mais a favor da hipétese de que o caso dos negros faz excegao ao seu modelo explicativo. A diferenca lhe foi
apontada em seu tempo por Bettie, cuja critica a sua filosofia e ao contetido da nota racista em particular
Hume bem conhecia (GARRETT, 2000, p. 175-6). E, no entanto, ele manteve o texto inalterado.

E dificil avaliar o que exatamente esti em jogo nesse trecho. Hume est4 criando, como ja se observou,
“um 6bvio non sequitur”, tao dbvio e tao contrastante com suas habilidades de raciocinio, que se chega a
suspeitar que o tenha feito de modo intencional (ASHER, 2020, p. 47). Por outro lado, a hipétese de que
tenha incorrido num notério deslize de raciocinio nao é formulada sem espanto. Como pode um alegado
empirista como ele? - pergunta-se Popkin (1980, p. 259). E de fato supreendente, tanto mais se levarmos
em conta que Hume tematizou os efeitos nocivos da escravidao antiga e moderna sobre o carter dos
escravos e seus senhores, em comparagio com os efeitos das relagdes de trabalho, mais afeitas as “inviolaveis
e eternas leis da razio e da equidade” (HUME, 1985, p. 383-4). Ainda que suas criticas a institui¢do da
escraviddo sejam perfeitamente compativeis com a suspeita da inferioridade dos negros (WATKINS, 2013),
e que ele estivesse mais interessado nos efeitos da escravidao sobre o carater do senhor que do escravo, sua

132 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



percepcao de que a condigao da escravidao degrada o carater torna ainda mais inquietante esta passagem
em que compara o cardter de escravos ao de homens livres, como se nao houvesse diferenga relevante em
suas condi¢oes do ponto de vista da formagao do carater.

A nota prossegue com mais um passo no argumento, ainda mais desconcertante e surpreendente, mencionando
uma possivel excecio a regra geral de que os negros nao tém engenho, para logo afasté-la e ficar com a regra:
“E verdade que na Jamaica fala-se de um negro como homem de posses e erudicio; mas provavelmente sua
fama deve afeitos irrisérios, como um papagaio que pronuncia claramente umas poucas palavras” O individuo
em questdo é Francis Willis, que, tendo viajado a Inglaterra e ali causado boa impressiao (ASHER, 2020, p.
41), era um contraexemplo notdrio a tese da inferioridade dos negros. A comparagio com o papagaio alude
afamosa passagem do Ensaio sobre o Entendimento Humano de Locke, sugerindo a comparagao do negro com
o animal, de maneira a desconsiderar o caso que poria a perder a esdruxula generalizagao.

Do que se trata entdo nessa passagem em que se mobiliza todos os elementos de um bom raciocinio
para produzir um 6bvio “non sequitur”? A passagem nao fecha, deixando a impressao de um grande jogo.
Nada disso exime o autor de ter assinado embaixo da hipétese protoracista. A diferenga de outras hipSteses
submetidas a minucioso escrutinio, no caso desta nao hd critica. Mas, a hip6tese tem todas as caracteristicas
do que o autor entende por preconceito e cai tio bem sob o conceito que é inevitdvel nos perguntarmos
se, afinal, ele ndo teria plena consciéncia disso. Hume nio estaria afinal lidando de forma consciente na
nota infame com o que ele proprio entende ser os preconceitos europeus de sua época? Mais provavével
é que estivesse lidando de forma inconsciente com seu proprio preconceito enquanto europeu. Se nao
consciente, o subtexto inconsciente da nota, quando inserida em seu contexto de enunciagao, é inequivoco:
a hipotese protoracista é um preconceito.

I1X

A filosofia de Hume oferece, assim, todos os elementos para enquadrar o contetido da nota como um
preconceito do autor. De acordo com essa filosofia, 0 proconceito nao é apenas um erro de juizo ou de
raciocinio. O preconceito em questio é também um exemplo tipico, entre outros tratados na obra, de um
juizo ou avaliagdio moral depreciativa que um grupo social faz acerca de outro. Hume esteve atento a estes
processos avaliativos e a suas consequéncias sobre as relagoes entre os grupos sociais, situando assim o seu
proéprio preconceito como uma opiniao ou juizo de um grupo social em relagao a outro. Hi um perspectivismo
cultural em constru¢ao e uma reflexdo sobre o sistema de juizos inter-sociais, 0 que nos oferece os intrumentos
para compreender os preconceitos de um povo contra outro nos termos de uma relagao social.

A filosofia de Hume oferece ainda os elementos para entender por que é tao dificil nos livrarmos desse
tipo de preconceito, como ilustra a nota. Enquanto erros de raciocinio, proconceitos sio fortes, posto que
amparados na mesma tendéncia a generalizagao em que se fundam os bons raciocinios. Mas, enquanto
juizos morais, 0s preconceitos de um povo contra outro sao ainda mais dificeis de abandonar, e o erro de
raciocicinio mais dificil de ver, ndo apenas porque nio é ficil se desprender dos proprios padrdes de juizo
para julgar outros povos, como porque a indentidade e o cardter dos individuos e dos grupos sociais se
formam em meio ao jogo especular de juizos, de modo que modificar o juizo acerca de outro povo, assim
como de outra pessoa, envolve ver de outro modo o préprio cardter, nem sempre sob uma luz aprazivel. A
filosofia de Hume mostra-se assim valiosa para se pensar o racismo e as dificuldades de supera-lo. Que a
justa condenacio da nota infame nido nos impega de ver o valor da obra e da teoria dos juizos de Hume ali
onde este valor se mostra mais improvével, a saber, na avaliagao dos tropecos do autor.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 133



REFERENCIAS

AHNERT, T. Manning, S. (Ed.) (2011) Character, Self, and sociability in the scottish enlightenment. New
York : Palgrave Macmillan.

ASHER, K. (2020) « Interpretations of Hume’s Footnote on Race ». Disponivel em SSRN: https://ssrn.
com/abstract=3713919 ou http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3713919

BALIEIRO, M. (2021) “Algumas Consideragdes sobre o Racismo de Hume”. Revista estudos hum(e)anos,
V.9, p. 65-79.

CHAMLEY, P. E. (1975) “The Conflict between Montesquieu and Hume: A Study of the Origins of
Adam Smith’s Universalism,” in Essays on Adam Smith, edited by Andrew S. Skinner and Thomas Wilson.
Oxford: Oxford University Press.

EZE, E. C. (2000) « Hume, Race, and Human Nature » Journal of the History of Ideas, Vol. 61, No. 4.
GARRETT, A. (2000) “Hume’s Revised Racism Revisited” Hume Studies, Vol. 26, n 1, pp. 171-177.

GARRETT, A. SEBSTIANI, S. (2017) « David Hume on Race » in : Zack, N. (ed.) The Oxford Handbook
of Philosophy and Race. Online Publication, DOI: 10.1093/oxfordhb/9780190236953.013.4

HUME. D. (1975) ENQUIRIE CONCERNIG THE PRINCIPLES OF MORALS, Selby-Bigge (ed.),
Oxford: Clarendon Press.

. (1983) The History of England (vol.3). Indianapolis: Liberty Fund.
. (1985) Essays Moral, Political and Literary, E. Miller (ed.), Indianapolis: Liberty Fund.
. (1989) A Treatise on Human Nature, Selby-Bigge/ Nidditch (eds), Oxford: Clarendon Press.

. (2000) Tratado da Natureza Humana. Tradugio Déborah Danowski, Sio Paulo: Edunesp/
Imprensa Oficial.

. (2003a) Investigagdo sobre os principios da moral. In: Investigagdes sobre o entendimento humano e
sobre os principios da moral. Tradugao José Oscar de Almeida Marques, Sao Paulo: Edunesp.

. (2003b) Ensaios politicos, tradugio Pedro Paulo Pimenta, Sao Paulo: Martins Fontes, 2003.

IMMERWAHR, J. (1992) « Hume’s Revised Racism » Journal of the History of Ideas, Vol. 53, No. 3. pp.
481-486.

KANT, L. (2018) Observagaes sobre o sentimento do belo e do sublime; Ensaio sobre as doengas mentais. Tradugao
Vinicius de Figueiredo. Sao Paulo: Editora Clandestina.

NASCIMENTO, L. F. (2012) Shaftesbury e a ideia de formagdo do cardter moderno, Sio Paulo: Alameda.

PALTER, R. (1995) « Hume and Prejudice ». Hume Studies, Vol. XXI, n. 1, pp 3-24.

134 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



POPKIN, R. (1980) «Hume’s racism ». In : The righ road to pyrrhonism, Austin : Austin Hill Press.

. (1992) «Hume’s racism reconsidered ». In: The third force in seventeenth-century thought, Leiden :
EJ. Brill.

SEBASTIANI, S. (2013) The scottish enlightenment — race, gender and the limits of progress. New York :
Palgrave Macmillan.

WATKINS, M. (2013) « A Cruel but Ancient Subjugation? Understanding Hume’s Attack on Slavery ».
Hume Studies Vol. 39, n. 1. 103-121.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 123-136, dezembro de 2023. 135



136 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 123-136, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

O espaco discursivo moderno: ideia e crise

Vinicius de Figueiredo'
Universidade Federal do Parana/CNPq - UFPR, Paran4, Brasil

Resumo: Pretendo, nesse artigo, assinalar que a instauracao do espaco discursivo moderno, tal como foi formulado
por Kant, decorre do giro copernicano em filosofia. A supressdo da ontologia coloca como questéo a relagéo entre
conhecimento e experiéncia. Em um primeiro momento, na Critica da razéo pura, essa questdo é atendida pelo
recurso a ideia teoldgica da metafisica especial, produtora da ilusdo transcendental e reabilitada pela critica como
ideia reguladora. Num segundo momento, com o juizo reflexionante estético, esse recurso a metafisica da lugar a
intersubjetividade transcendental, que reenvia ao exercicio sadio da faculdade-de-julgar como garante do sentido
da experiéncia. Forma-se, assim, o espaco discursivo aberto e plural, proprio a modernidade, o mesmo que hoje vem
sendo questionado como abstrato, ideoldgico e excludente.

Palavras-chave: Kant; modernidade; metafisica; juizo reflexionante; politica.

Abstract: In this article, | want to point out that the establishment of the modern discursive space, as formulated by
Kant, stems from the Copernican turn in philosophy.The suppression of ontology raises the question of the relationship
between knowledge and experience. At first, in the Critique of Pure Reason, this question is addressed by resorting
to the theological idea of special metaphysics, which produces the transcendental illusion and is rehabilitated by
critique as a regulative idea. In a second moment, with aesthetic reflective judgment, this recourse to metaphysics
gives way to transcendental intersubjectivity, which refers to the healthy exercise of the faculty of judgment as a
guarantor of the meaning of experience. Thus, the open and plural discursive space typical of modernity is formed,
the same space that today is being questioned as abstract, ideological and exclusionary.

Key-words: Kant; modernity; metaphysics; reflective judgment; politics.

Gostaria de comentar nesse texto o que, na falta de melhor nome, designarei o espago discursivo
moderno. Numa defini¢ao preliminar, este seria presumivelmente aberto, nao sectario, plural e baseado
naideia de que é possivel haver didlogo entre posigoes divergentes. Talvez sua caracteristica mais notdria
seja a de que ele se quer acessivel a qualquer individuo, isentando todos os candidatos a atravessa-lo de
apresentarem credenciais especializadas ou técnicas. Discernimento e juizo bastariam para transitar nesse
espaco, qualificd-lo e reciprocamente ser qualificado por ele.

Nos tempos atuais, de “desigualdade em crescimento” e “ressentimento cultural” (SANDEL, 2020, p.
9), a afirmagio de um espago discursivo com essas caracteristicas passou a ser vista como ideologia sem
referente na realidade. A falta de representatividade nas instancias de decisao, da cultura e do conhecimento,

1 Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4441-3037

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 137-144, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93551 137



barrando o ingresso de minorias (ou maiorias socialmente discriminadas, como o caso das pessoas de pele
negra em paises como o Brasil), tem motivado no campo progressista objegdes recorrentes ao modelo
das democracias liberais, “abertas” apenas em pensamento. Estas tomam boa parte de sua legitimidade
do idedrio do século XVIII europeu. Hoje, porém, comega a prevalecer a conclusao de que as revolugdes
burguesas seriam portadoras de um falso universalismo; sua hegemonia nao implicou abolir o escravismo
moderno nem, tampouco, o complexo que o ensejou, o colonialismo europeu. Evidéncias desse tipo sao
lembradas para assinalar que “o universal vai mal — tanto na realidade, como nas ideias, que ora a refletem,
ora a determinam” (WOLFF, 2021, p. 9).

Muito, nessas criticas, ndo é novo. Hegel ja havia chamado a aten¢ao para as abstragoes do pensamento
esclarecido. Na mesma direcio seguiu Marx, na dentncia do cardter ideoldgico da universalidade politico-
juridica burguesa. Nos dois casos, porém, a crise terminava infletindo em critica, o que mantinha viva a
ideia de realizagdo da razao universal na realidade, ndo sem violéncia. O colapso do comunismo, fendmenos
de desestruturagao da vida social contemporéinea e a ameaga ambiental fizeram com que a prépria critica
entrasse em crise. Na “crise da crise”) isto ¢, de critica sem horizonte de supera¢ao, multiplicam-se analises
que elencam os aspectos regressivos do capitalismo globalizado, sem que se avistem pontos de fuga. De
outro lado, hd a alternativa da saida moral: Francis Wolff em favor da retomada do humanismo ou Michael
Sandel, para quem a crise atual se deve a “tirania do mérito” reinante na sociedade contemporéinea. Mas
é o caso de indagar se bastaria assumir uma postura humanista ou dizer ndo & meritocracia para reaver o
senso de comunidade indispensavel para uma politica em prol do bem comum.

Meu objetivo é mais modesto e menos polémico. Quero ensaiar uma aproximagao do espago discursivo
moderno, seguindo uma de suas formulagdes mais relevantes, datada do fim do século XVIIIL Seu exame
podera lancar luz sobre a empresa e seus limites, o que nunca ¢ prejudicial para tomadas de posicao, quer
para um ou outro lado da disputa sobre sua pertinéncia atual.

II

No desfecho da “Analitica transcendental” da Critica da razdo pura, Kant faz um balango do que até
ali resultou do giro copernicano em filosofia. Comega por afirmar ter demonstrado que o entendimento
s6 pode fazer um uso empirico de todos os seus conceitos e principios a priori. Diversamente do uso
transcendental, quando o entendimento se reporta a “coisas em geral e em si mesmas’, no seu uso empirico
o conceito é referido a fendémenos como objetos de uma experiéncia possivel:

“Para cada conceito se exige em primeiro lugar a forma légica de um conceito (do pensamento) em geral, e em
segundo lugar a possibilidade de lhe dar um objeto a que ele se refira. Sem este wltimo ele nao tem sentido e é
inteiramente vazio de contetido, mesmo que contenha a fungao ldgica para fazer de algum datis um conceito.
Agora, o objeto s6 pode ser dado a um conceito na intuigio [...]. Todos os conceitos, portanto, e com eles todos
os principios, por mais que também sejam possiveis a priori, referem-se a intui¢des empiricas, i.e., a data para uma
experiéncia possivel. Sem isso, eles nao tém qualquer validade objetiva e nao passam de um jogo da imaginagao
ou do entendimento com suas respectivas representagdes.” (KANT, KrV, B 298)

O trecho é extenso, mas relevante. Através de suas contraposi¢des, assiste-se a abertura de um espago
discursivo nio objetivo. Ele é demarcado pela ndo aplica¢io dos conceitos do entendimento a experiéncia.
E certo que o principal objetivo de Kant nessas linhas iniciais da 32 Segio (KANT, KrV, B 294-315) é
outro, consiste em advertir-nos quanto a limitagao do conhecimento a experiéncia, imposta pela critica ao
dogmatismo. Nisto, afinal, reside a grande contribuigao da “Analitica Transcendental” para o apaziguamento
das disputas metafisicas. Quem é que, tendo logrado atravessar a Dedugao Transcendental para certificar-

138 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 137-144, dezembro de 2023.



se de que a validade objetiva das categorias repousa na sua aplica¢io a fendmenos, estaria disposto, a essa
altura, a examinar o que sobra para pensar fora do uso objetivo do pensamento?

E exatamente o que nos convida a fazer Kant. Juntamente com a retomada do argumento que limita os
conceitos do entendimento a experiéncia, o seguimento do passo destaca que esse mesmo logos ligado ao
entendimento nao se limita a seu emprego objetivo. Nem poderia ser diferente. A biparticao da Doutrina
Transcendental dos Elementos numa Estética e numa Légica Transcendentais repousa no fato de que
sensibilidade e entendimento, as “duas fontes fundamentais da mente” que estdo na origem de nosso
conhecimento (KANT, KrV, B 74), nio podem trocar suas fungdes. “O entendimento nio pode intuir
nada, e os sentidos nada podem pensar. Somente na medida em que eles se unifiquem pode surgir um
conhecimento” (KANT, KrV, B 75). Supor que o entendimento, como faculdade dos conceitos, nada
possa pensar fora de sua aplicagao as intui¢des sensiveis seria contestar essa diferenca origindria entre
intuigdo e conceito, receptividade da sensibilidade e espontaneidade do entendimento. Eis por que a tese
da limitagao do conhecimento a experiéncia admite, como contraponto, a investigacao acerca do que sao
os pensamentos, quando permanecem “vazios”.

Noticias acerca desse logos lacunar nio demoram a comparecer no argumento da 32 Se¢ao. Primeiramente,
indicios negativos: “Por meio de uma categoria pura [...] ndo se determina nenhum objeto, mas apenas
se exprime o pensamento de um objeto em geral segundo diferentes modis”. Dai resulta que nio se
possa falar de uso transcendental das categorias, pois, fora de seu uso empirico, nio hd “nenhum objeto
determinado ou sequer determindvel segundo a forma” (KANT, KrV, B 304). Na sequéncia, o ponto
revela outro aspecto: “sem as condi¢des formais da sensibilidade, as categorias puras tém um significado
meramente transcendental, mas nio tém nenhum uso transcendental” (KANT, KrV, B 305). Introduz-se
subrepticiamente a concessao: apesar de nao haver uso <Gebrauch> transcendental dos conceitos, eles
permanecem dispondo de um significado <Bedeutung>. Serd mais do que parece a primeira vista. Se o
conceito puro possui algum significado independente da experiéncia, serd um equivoco imaginar que
hd equivaléncia completa entre significagdo e objetividade. Ora, essa era a equivaléncia pressuposta pela
ontologia cldssica: considerava-se que o pensamento bem ordenado, pautado pela atentio, apreendia a
esséncia das coisas, ignorando que, para tornar-se objetiva, a significagao tem de incorporar um elemento
pléstico, que torne a matéria sensivel apta a ser lida como caso desta ou daquela categoria do entendimento.
Compreende-se, assim, a solidariedade entre a dedugéo transcendental dos conceitos do entendimento
(isto ¢, a demonstracio de sua validade objetiva) e a apresentagdo da doutrina do esquematismo; este o
nexo que, problematizando a concepg¢ao dogmitica das relagdes entre o logos e o real, instaura o campo
representado pela Analitica do entendimento. Talvez o que passe despercebido, no entanto, é o fato de que,
no mesmo gesto em que descarta a ontologia em favor da epistemologia transcendental, Kant prepara a
institui¢do do espago discursivo moderno.

Para formar ideia disso, convém apontar o que esta evolugao ird reservar para a faculdade de imaginar. No
passo inicial da “32 Segao”, aquele ja citado em que se insiste acerca da restri¢ao que se segue da diferenciagao
entre pensar e conhecer, aimaginagio é mencionada s6 de passagem. Kant apenas afirma que, sem reportar-se a
experiéncia, os conceitos do entendimento “nao tém qualquer validade objetiva e nao passam de umjogo < Spiel>
daimaginagao ou do entendimento com suas respectivas representagdes.” Sabe-se que, na Critica da Faculdade
de Julgar (1790), o belo sera definido como “livre jogo” <freies Spiel> entre a imaginagao e o entendimento. A
proximidade entre os textos estd longe de ser apenas filolégica. Ambos, “Analitica Transcendental” e “Analitica
do Belo’, discutem a relagao entre entendimento e imaginagao, s6 que sob perspectivas invertidas. No caso
da Critica da razdo pura, a imaginagao fornece o esquema para o conceito do entendimento aplicar-se a
multiplicidade dada sob os sentidos. Ela é faculdade mediadora entre 0 logos e os fenémenos, fornece os meios

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 139



de apresentagdo para que o pensamento possa objetificar-se como experiéncia (eis o viés idealista da teoria
da experiéncia de Kant). J no caso da primeira parte da Critica da Faculdade de Julgar, as representagdes sio
referidas apenas ao sujeito e “consideradas em relacdo ao sentimento de prazer e desprazer - este tltimo nao
constituindo nem fornecendo qualquer conhecimento” (KANT, EE, AA 20: 206, trad. p. 23). De um lado,
portanto, referéncia das representagdes ao objeto; de outro, ao sujeito e a seu sentimento de prazer. Serd este
o caso examinado por Kant por meio da apresenta¢ao do juizo estético.

O que se d4, entdo, com aimaginagio? Liberada da instrugao que lhe fornecia a categoria do entendimento,
ela divaga. Trata-se de uma clara retomada da dindmica ndo objetiva do logos da “32 Secio da Analitica
Transcendental’, mas especificada e direcionada agora ao sensivel, as percepgdes que se apresentam sob as
formas do tempo e do espago, sobre as quais a imaginagio realiza suas sinteses (apreensio e compreensio).
Afim de medir o alcance dessa mudanga, convém assinalar, primeiro, a diferenga entre juizo determinante e
juizo reflexionante. Ao contrario do que se passava no esquematismo transcendental, quando a faculdade de
julgar era incumbida de subsumir uma diversidade dada sob as regras do entendimento puro (as categorias)
para, através disso, aplicd-las in concreto — semisso, advertia Kant, “ficariam sem qualquer contetido e seriam
meras formaslégicas” (KANT, KrV, B 175) -, no caso do juizo de gosto, deparamos com um esquematismo
sem conceito. A representagao nao é reportada “ao objeto através do entendimento, mas sim ao sujeito e ao
seu sentimento de prazer ou desprazer, através da imaginacio (talvez ligada ao entendimento)” (KANT, EE,
AA05:203, trad. p. 99). A sublinhar: sem essa ligagio com o entendimento e sua legalidade, a imaginagao
ndo saberia se diferenciar da quimera e da fantasia.

De fato, ao introduzir a clausula de legalidade representada pela presenca (sem conceitos) do entendimento,
Kant retine outra vez as duas faculdades jé presentes no esquematismo transcendental da Critica da razdo
pura, mas a fim de levar as ultimas consequéncias o jogo (ao qual se fazia apenas uma alusio em 1787)
que elas mantém entre si. Com ele, as significagdes nao objetivas, que antes assimiladas ao significado
transcendental das categorias e remetiam a l6gica formal, ganham outro estatuto. Na reflexdo estética, a
“ndo-objetividade” remete a atividade de formalizagao da imaginagao transcendental, na ocasiao em que o
“animo” (ou “mente”, Gemiit), desengajado de qualquer compromisso cognitivo, se contenta em entreter-
se com suas representagdes sensiveis. Laborando sobre o sensivel, a imaginagao, ao invés de subsumir os
fendmenos a regra prévia representada pela categoria, apreende e compde elementos diversos, “atestando”
a regularidade e afinidade vigente entre eles. Nao que os fenémenos sejam realmente assim, por conta
propria. Trata-se, como reza o bom idealismo, de um “como se”, introduzido pela operagao da imaginagao
transcendental atuante sob a legalidade do entendimento, o que torna possivel comparar a diversidade
sensivel e, sem perder-se em devaneios, encontrar para ela conceitos empiricos comuns.

Entende-se por que ojuizo estético é o paradigma da reflexao pura. No caso do juizo acerca do belo, conta
somente a forga pldstica da imaginagao, por meio da qual a matéria, em sua diversidade, se torna forma, isto
é, principio de comunicagio. Kant extrai dai uma consequéncia epistemologica decisiva. Nao fosse possivel
formalizar a matéria dos fendmenos sem, para isso, fazer recurso a conceitos do entendimento — que séo,
por defini¢ao, 16gico-categoriais —, ndo haveria como reconduzir a multiplicidade das representagoes dadas
anogdes comuns, a conceitos empiricos como “cavalo’, “drvore” ou “cadeira’, cuja génese, descobre-se agora,
repousa sobre o principio subjetivo da Reflexdo. Isto é, se ndo dispuséssemos dos meios de apresentagdo
consolidados pelo emprego da imaginagao — sob a legalidade do entendimento — diante dos fenémenos,
nem mesmo as categorias, que exprimem a forma légica do pensamento, teriam como garantir-se de se
aplicam a uma experiéncia dotada com sentido. O esquematismo sem conceitos, conclui-se disso, vai
muito além do esquema que a imaginago transcendental fornece (segundo a doutrina do esquematismo
transcendental) a este ou aquele conceito do entendimento, possibilitando “objetiva-lo”, configurando-se

140 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 137-144, dezembro de 2023.



como condigdo subjetiva que da sentido a objetividade. O principio reflexionante da faculdade-de-julgar
torna-se a “condicdo de possibilidade da aplicado dalégica a natureza” (KANT, EE, AA 20: 211; trad. p. 28).2

I11

Se o principio da Reflexao da Critica da faculdade-de-julgar respondera ao problema colocado desde a primeira
Critica com o desaparecimento da ontologia, por que Kant esperou até 1790 para apresentd-lo ao leitor?
Nao, como talvez se queira crer, porque nio tivesse consciéncia dele ou nao soubesse como respondé-lo. O
motivo é mais simples, Kant ja tinha 8 mao uma soluc¢ao, que ird colocar de lado em 1790, com a descoberta
das virtualidades do livre pensar. Essa solucao prévia se encontra no “Apéndice a Dialética Transcendental”.

No argumento que refizemos hd pouco, vimos que a analitica do entendimento, ao tomar o lugar da ontologia,
possibilitava explicar como pensamento antecipa “a forma de uma experiéncia em geral” (KANT, KrV, B 303).
No entanto, essa antecipagao — baseada no fato de que aligacao de todos os fendmenos naturais repousa sobre
as categorias do entendimento — vale somente para a natureza de um ponto de vista formal, limitando-se, por
isso, asleis em que se baseia uma “natureza em geral”* Até ai, nada nos assegura contra a hipdtese de depararmos
com fendmenos completamente heterogéneos entre si quanto a seu contetido. Nesse caso, porém, “nao existiria
de modo algum a lei l6gica dos géneros, nem mesmo um conceito de género ou algum conceito universal, e
nem mesmo o entendimento, ja que este lida apenas com eles” (KANT, KrV, B 681/682).

Observe-se ser este também o obstaculo com que, na “Primeira Introdugao” a terceira Critica, se depara
Kant, a saber: a constatagao dos limites dalégica formal para instituir o procedimento classificatério exigido
pela lei dos géneros.* Na Critica da razdo pura, , a superagao dessa dificuldade passard pela reabsorgao
critica da metafisica especial. O recurso a nogao de incondicionado, tomado da razao pura, ird assegurar a
conformidade entre pensamento e experiéncia, possibilitando que a epistemologia nascente nao faga caso
da premissa onto-ldgica, conforme a qual o ser é isomoérfico ao logos.

Vai nessa direcdo a divisao de trabalho entre entendimento e razao, realizada no “Apéndice da Dialética
Transcendental”, quanto ao atendimento dos quesitos requeridos para assegurar-nos quanto a possibilidade
do conhecimento empirico:

2 Nos termos de Lebrun, cuja leitura sigo aqui: “Reconhece-se que, previamente ao conhecimento de qualquer regra,
hd um exercicio da razao humana do qual alégica pura, depois alégica transcendental, forgosamente escamoteavam
aimportincia” (LEBRUN, 1993, p. 380).

3 “(...) afaculdade pura do entendimento, de prescrever leis a priori aos fendmenos por meio de meras categorias,
também nao se estende a mais leis do que aquelas em que uma natureza em geral se baseia, como conformidade
a leis dos fendmenos no espago e no tempo. As leis particulares, na medida em que se referem a fenémenos
empiricamente determinados, nio podem ser inteiramente derivadas dai, mesmo que em seu conjunto estejam
sob aquelas” (KANT, KrV, B 165, trad. p. 148).

4 “A primeira vista, esse principio [da Reflexio] nao tem a aparéncia de uma proposigao sintética e transcendental,
parecendo antes ser tautol6gico e pertencente a meralogica. Pois esta ensina como se compara uma dada representagio
com outras e, extraindo aquilo que ela tem em comum com as representag¢des diferentes como uma caracteristica
para uso geral, elaborar um conceito. Mas ela nada ensina quanto a saber se a natureza teria, para cada objeto,
muitos outros objetos a indicar, como objetos da comparagao que teriam muito em comum com ele na forma; essa
condigio de aplicagio da légica & natureza é antes um principio da representagdo da natureza como um sistema
para a nossa faculdade de julgar na qual o diverso, dividido em géneros e espécies, torna possivel reduzir, através
da comparagio, todas as formas da natureza que nos aparecam a conceitos (de maior ou menor generalidade)”
(KANT, EE, AA, 20: 212, trad. p. 28).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 141



“A razao nunca se refere diretamente a um objeto, mas apenas ao entendimento e, por meio deste, a seu proprio
uso empirico, nio criando portanto nenhum conceito (de objeto), mas apenas os ordenando e lhes dando aquela
unidade que poderiam ter caso expandidos a0 maximo, i.e., em relagio a totalidade das séries que o entendimento
nunca considera” (KANT, KrV, B 671)

Se a razdo “ordena’”, mas ndo “cria’, é porque as ideias que lhe sio intrinsecas excedem, por definigdo, a
experiéncia. Esta apresenta cadeias de causas e efeitos, permanecendo incongruente com o incondicionado,
o qual, no entanto, nem por isso deixa de ser pensado pela razio — o que, ensina o “Apéndice a Dialética
transcendental’, é vantajoso e mesmo indispensavel ao conhecimento empirico. Kant mostra que apenas
este recurso ao incondicionado, tomado da metafisica especial, possibilita sistematizar o conjunto de leis
particulares e unificar a heterogeneidade dos fenémenos da natureza. Sem o pensamento do incondicionado,
que permite pensar o todo antes mesmo de suas partes, ndo haveria como postular a “unidade completa
do conhecimento do entendimento’, nem haveria meio de fazer do “mero agregado contingente” do
conhecimento um “sistema concatenado segundo leis necessdrias” (KANT, KrV, B 674).

Somos logo advertidos de que esse principio racional possui cardter regulativo, no constitutivo. Conferindo
unidade aos conhecimentos particulares, ele permite “aproximar a regra da universalidade” (KANT KrV,
B 675). Nem por isso a contribuigdo da razao ¢ menos fundamental, visto que, sem a pressuposicao dessa
unidade sistematica, “ndo terfamos nenhuma marca caracteristica da verdade empirica” (KANT KrV, B
679), pois os “principios da homogeneidade, da especificagdo e da continuidade das formas” (KANT KrV,
B 686) tomam dessa unidade sistematica pressuposta pela razao sua possibilidade de aplicagdo a natureza.
Assim, apesar de a “continuidade das formas” pensada aqui configurar “uma mera ideia para a qual nao
pode ser mostrado, de maneira alguma, um objeto congruente na experiéncia’ (KANT KrV, B 689), sem
a atribuicio subjetiva dessa unidade racional & experiéncia, nao saberiamos afastar a eventualidade de que
a natureza fosse disforme, lacunar e arbitraria. O que previne contra a hipdtese do caos é, assim, o recurso
a teologia racional:

“Pode-se dizer, ento, por exemplo, que as coisas do mundo tém de ser consideradas como se recebessem sua
existéncia de uma inteligéncia suprema. Desse modo, aideia é apenas, de fato, um conceito heuristico e ndo ostensivo,
e indica ndo como o objeto é constituido, mas como nés devemos, sob a sua orientacio, buscar a constituigao e a
conexio dos objetos da experiéncia em geral” (KANT KrV, B 699).

Era o que diziamos: a descoberta das prerrogativas da livre imaginagao na terceira Critica representa, nio
a descoberta do problema, mas uma resposta diferente a um problema que Kant rebatia, na 12 Critica, com a
solu¢ao metafisica do “Apéndice a Dialética Transcendental”. Assiste-se de uma a outra obra a um deslocamento
decisivo, que admitiria este comentdario: ao invés do recurso a ideia do artifice divino, Kant lan¢ard mao, em
1790, da pressuposigao conforme a qual a faculdade de julgar se mostra apta a reconduzir a heterogeneidade
dosfenémenos a conceitos empiricos comuns, viabilizando aleilégica dos géneros, assim como a especificagao
e o principio da indugdo. A atividade formal da imaginagao sobre o sensivel passa a assegurar a origem dos
conceitos empiricos. De dedutiva e metafisica, a atividade de pensar torna-se inteiramente plastica, garantindo
(como principio subjetivo) que a natureza ¢ conivente com nossa aptidio a conhecé-la.

Se fizermos o balango do percurso, vislumbraremos como ele se conecta com nossa questao de inicio,
acerca da instauragdo kantiana do espago discursivo moderno. Vimos como, na Critica da razdo pura, Kant
recorria a parimetros tomados da metafisica especial a fim de assegurar (apés o fim da ontologia) a aplicacio
dologos a experiéncia. Mas sobre que base essa mesma fungao reguladora e sistemética podera ser assumida
sem prejuizo pelo principio da Reflexao subjetiva da 32 Critica? A alusdo ao fato de que a imaginagao, no
juizo reflexionante, opera livremente (isto é, sem conceito), mas sob a legalidade do entendimento, d4 a
pista. A atividade formalizante da imaginagao é balizada pela pressuposi¢ao de que sejamos capazes de nos

142 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 137-144, dezembro de 2023.



compreender sobre o sentido a dar aos fendmenos e leis particulares, sem que, para isso, essa compreensao
tenha de apoiar-se em regras prévias a comunicagio dos agentes, tomadas da equivaléncia entre o saber
“« . » “« » . . . . Ter . . .

racional” e o “absoluto” da metafisica especial (devidamente mediado pela critica). Emancipada, primeiro,
da ontologia, em seguida, da teologia racional, a subjetividade critica, em 1790, inflete em intersubjetividade
transcendental, o que é dizer que a condi¢do de aplica¢ao do pensamento a experiéncia repousa, agora, sobre
o horizonte de acordo entreaberto pelo uso do entendimento sadio, isto é, pelo exercicio compartilhado da
faculdade de julgar, apurada pelo exercicio da imaginagao.

Eis-nos diante da formulagio kantiana de uma ideia que estteve em voga no século XVIIL O gosto, supunha-
se entdo, corresponde a uma atividade de julgar que, desprovida de regras prévias, viabiliza consensos.
Os pressupostos informais que sustentam a conversagio despropositada, mas ndo menos interessante e
duradoura, balizam também os valores em circulagao na esfera publica. Kant afirmard que as belas-artes
“fomentam o cultivo das forcas da mente para a comunicagio em sociedade” (KANT, KU, AA: 05: 305/306;
trad. p.203). Comunicar-se que, de seulado, requer a admissao de um prazer desvinculado do consumo ou
de outra inclinagao particular do sujeito. De fato, quando se trata de gosto, quem julga “nao pode ter como
fundamento da satisfagao circunstancias privadas, que s6 valem para o seu sujeito’, mas tem de voltar-se
para o que “também se poderia pressupor em todos os demais” (KANT, KU, AA: 05: 211, trad. p. 107).

E, portanto, na possibilidade de uma linguagem comum, instituida pelo uso sadio da faculdade de julgar
(ou seja, pelo emprego inventivo mas moderado da imaginacao transcendental em juntar elementos
diversos), que reside a solugdo que toma o lugar da resposta que o “Apéndice & Dialética Transcendental”
fornecia ao desafio de selar o acordo entre pensamento e experiéncia. Ao invés da reportar-se (em ideia) ao
incondicionado metafisico, a Critica da faculdade de julgar aposta na institui¢do de uma campo discursivo
compartilhédvel, capaz de estabilizar a heterogeneidade com que se defrontard o sujeito de conhecimento.
Com isso, a subjetividade transcendental inflete em instincia intersubjetiva, representada pelo uso da
faculdade de julgar, operado pelo “entendimento sao” — o gesundes Verstandes dos textos antropoldgicos.®
Eis af instaurado o espago discursivo moderno, para o qual ja apontava a ideia seminal de critica, quando,
em 1781, colocara toda presungio de autoridade sob o crivo livre e ptiblico de uma “amadurecida faculdade
de julgar” (KANT, KrV, AXI).

v

Sem duvida, essa grande conversagao entrou em crise. A constatagao por onde iniciamos de que “o
universal vai mal” se traduz, sob a otica dos textos vistos aqui, pela convic¢io difusa de que o espago
discursivo que Kant considerou locus de interlocugdes possiveis emperrou, se é que algum dia existiu. Uma
objecdo considerdvel, cujo exame comporta aspectos que nao poderao ser discutidos aqui. Todavia, visto
que hoje nao ha como apresentar uma mera andlise de texto sugerindo coisas pelo caminho sem, por isso,
ser confundido com um monge medieval que passa sua existéncia copiando automaticamente escritos
milenares, segue-se, em sete proposigdes, 0 que pensou, divagando sobre o assunto, o autor dessas paginas,
provocado que foiao longo do ultimo semestre pelos estudantes da disciplina de “Filosofia Classica Alema”:

1) Muito Dad4 essa afirmagio de que jamais fomos modernos.

S Nisto residiria 0 momento mais paradoxal do kantismo: “que a Critica, sem modelo e sem exemplo, engendre-se
aparentemente nos confins da antropologia, em um ato do espirito familiar & psicologia empirista. Por que o problema
da possibilidade da ordem do mundo e da possibilidade do sentido recuou até uma origem tao modesta? Por que
o proprio estilo da Critica, nisto que ele tem de aventuroso, imita esse ato transcendental, incerto e semifalho que
é o ‘Reflektieren’?” (LEBRUN, 1993, p. 388).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nUmero 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 143



2) A aposta de que a formalizagio realizada por qualquer um pode promover a juncio significativa de
elementos heterogéneos em um discurso é caracteristica da modernidade. Sob esse dngulo, a fala sem
prumo nem arrimo, que faz do disparate sua regra, é a senha p6s-moderna. O olavismo, por exemplo.
Corrosao por dentro da linguagem, discurso informe e imune ao debate. Subversao dalegalidade do
entendimento sob a qual operava a universalidade aufgeklirte.

3) Até o século XVIII, “ocidental” era a juncdo de Roma mais cristandade. Vieram as Luzes e nio
apenas instauraram a modernidade, como, movidos pelo combativismo anticlerical, reinterpretaram
o Ocidente, convertendo-o em sinénimo de emancipacio, autodeterminagio e critica. Um modelo
aberto, passivel de exportagao, mas sempre a base de novos confinamentos e exclusdes. A Faixa de
Gaza como outra face da ocidentalizagao.

4) Se o espago discursivo moderno fosse tao inécuo como querem fazer crer muitos influencers progressistas,
de onde provém o ddio atdvico que nutre por ele a extrema-direita?

5) O francéfono nao nativo capaz de passar por francés é um caso de nao-ser. Nao é o que parece, parece
o0 que ndo é. Nisto personifica a Civilizacio, definida a partir do século XVIII como afastamento da
propria natureza (refinamento). E mais civilizado que o francéfono nativo, que permanece idéntico
a si mesmo. O periférico conta vantagem por paradoxos.

6) Langamento de loft no Batel, nos Jardins ou Botafogo: “Espaco discursivo plural e aberto, nio dogmatico;
decoracio em estilo Clinton. Venha viver tudo o que proporciona o fim da metafisica classica.”

7) Fala-se que a modernidade ¢ um ethos cultural determinado, que se dissimula como tal sob o véu da
universalidade. E se acrescenta: no fundo, hd apenas uma enorme variedade de culturas. Ao que se
poderia retrucar: aberta a temporada de ofertas, o enxoval moderno cobre todas as concorrentes — e
de brinde, emprega professores universitdrios que sempre saberao criticd-lo.

REFERENCIAS

KANT, Immanuel. 2016. Critica da faculdade de julgar (Tradugio: Fernando Mattos). Petrépolis/Braganga
Paulista: Vozes e Ed. Universitdria.

.2012. Critica da razao pura. (Tradugao: Fernando Mattos). Petropolis/Braganga Paulista: Vozes
& Ed. Universitdria Sdo Francisco.

. Kants Werke. 1902 em diante. Ed. Kéniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Berlin,
Georg Reimer <Akademie Text-Ausgabe, Berlin, Walter de Gruyter & Co.>.

LEBRUN, Gérard. 1993. Kant e o fim da metafisica. (Tradugdo: Carlos A. R. de Moura). Sao Paulo: Martins
Fontes.

SANDEL, Michael. 2023. A tirania do mérito. O que aconteceu com o bem comum? (Tradugio: Bhuvi Libanio).
Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira.

WOLFF, Francis. 2021. Em defesa do universal. Para fundar o humanismo. (Tradugdo: Mariana Echalar).
Sao Paulo: Edunesp.

144 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 137-144, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

O racismo no lluminismo: notas sobre
critica filosofica e historia da filosofia

Rodrigo Brandao
Universidade Federal do Parané/Pesquisador PQ2/CNPq - UFPR, Paran4, Brasil

A Luis Fernandes do Nascimento
(in memoriam)

Resumo: O presente artigo apresenta uma série de consideragdes sobre o tema do racismo no pensamento lluminista
com a intencdo tanto de contribuir para a andlise dos fundamentos do racismo moderno quanto para apresentar
uma defesa da histéria da filosofia como disciplina capaz de auxiliar a tarefa de critica filoséfica de nosso presente.
Em primeiro lugar, sugere uma série de reflexdes gerais sobre maneiras de abordar e aprofundar a reflexdo sobre o
racismo no pensamento moderno, sobretudo no século XVIII. Em segundo lugar, reflete sobre a categoria lluminismo
considerando seus aspectos histéricos e filosoficos e a variedades de posicoes filosoficas que a nogédo abriga. Por
fim, considera as manifestagdes racistas dentro da obra de Voltaire, levando em conta os comentarios anteriores e a
ambivaléncia das posi¢des do autor para mostrar que seu racismo nao se funda em uma filosofia da histéria como
defesa da civilizagao europeia, mas em suas posi¢oes poligenistas gestadas em seu embate contra a ortodoxia crista
e sua explicacdo da origem dos seres humanos.

Palavras-chave: racismo; lluminismo; histéria da filosofia; filosofia da histéria; eurocentrismo; Voltaire.

Abstract: This article presents a series of considerations on the theme of racism in Enlightenment thought with the
intention of both contributing to the analysis of the foundations of modern racism and presenting a defense of the
history of philosophy as a discipline capable of assisting the task of philosophical criticism of our present. Firstly, it
suggests a series of general reflections on ways of approaching and deepening the reflection on racism in modern
thought, especially in the 18th century. Secondly, it reflects on the Enlightenment category, considering its historical
and philosophical aspects and the variety of philosophical positions that the notion encompasses. Finally, it considers
the racist manifestations within Voltaire's work, taking into account the previous comments and the ambivalence
of the author’s positions to show that his racism is not based on a philosophy of history as a defense of European
civilization, but on his polygenist positions developed in his clash against Christian orthodoxy and its explanation
of the origin of human beings.

Key-words: racism; Enlightenment; history of philosophy; philosophy of history; eurocentrism; Voltaire.

O racismo deve ser combatido em todas as frentes e em todos os lugares em que ele se manifeste, ainda
mais em uma sociedade como a brasileira, fundada sobre a exploragao escravagista e estruturada pelo
racismo. Nesse sentido, expor os lugares em que o racismo se esconde ou estruturas de poder, instituigoes
e sistemas de pensamento em que ele se manifeste ¢ tarefa central de intelectuais contemporaneos. Um
historiador da filosofia, por sua vez, pode contribuir com esse enfrentamento ao nio se furtar de entender
os textos dos filésofos com atencdo aquilo que ajudou a constituir e consolidar o racismo, sua tarefa
pode ser justamente auxiliar na compreensao da génese dos preconceitos raciais, mostrando os diversos

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93553 145



meandros que ele percorre e as complexas e variadas formas pelas quais o racismo procura se justificar.
Nesse sentido, as disciplinas da histdria da filosofia e da histéria das ideias podem e devem ser aliadas na
andlise dos mecanismos de pensamento que sustentaram o racismo moderno, e muitos bons trabalhos
vem sendo publicados nas ultimas décadas sobre o assunto.' Para que isso se realize, para que entendamos
sobre o que se sustentavam ideias racistas em diversos periodos da histéria, ndo devemos nos furtar de
enfrentar seriamente os textos em que o racismo de pensadores modernos se manifesta, sem, no entanto,
nos munirmos de partida seja da vontade de condend-los, muito menos de justificd-los. Nenhuma dessas
duas atitudes ajuda & compreensao do fendmeno. Parafraseando Michele Duchet, devemos evitar tanto o
anacronismo de exigir de Diderot ou outro moderno que tivesse escrito Os Condenados da Terra quanto
achar que o pensamento decolonial comegou com os philosophes.* Acredito que a histéria da filosofia e a
histéria das ideias podem contribuir para elucidar alguns mecanismos do racismo, tanto reconhecendo
como ele operava dentro do sistema de pensamento dos fildsofos modernos em relagao as suas obras e seus
contextos, quanto reconhecendo como pode entrar em tensao ou contradigao com esses mesmos sistemas.
Por racismo moderno entenda-se a afirmag¢do de uma diferenca essencial que hierarquiza a diversidade
humana e que se encontra, algumas vezes implicita, mas na maioria das vezes muito explicitamente, em
arautos do pensamento moderno: Kant, Voltaire, Hume, Hegel, para citar alguns. Cabe, portanto, aqueles
que lidam com a histéria da filosofia um duplo desafio: em primeiro lugar, nio se furtar do enfrentamento
de questoes que por muito tempo foram desconsideradas como menores ou apenas frutos de opinides
pessoais sem reflexo nos sistemas de pensamento dos autores?; e, por outro, cuidar para realmente marcar e
explicitar o entrelagamento entre essas opinides e o pensamento dos autores, evitando generalidades e a mera
dentncia, e, sobretudo, precavendo-se contra a armadilha da imunidade moral. Quero dizer, denunciar o
racismo em si mesmo ndo torna um trabalho em histéria da filosofia um bom trabalho nem imuniza o autor
de criticas, e estar moralmente correto em sua batalha contra o racismo nio deveria conceder ao filésofo
um brevé que lhe permita considerar sem mais a complexidade e especificidade das obras filoséficas ou

1 Haum ndmero muito grande de trabalhos publicados nos tltimos cinquenta anos, desde os trabalhos inaugurais de
Richard Popkin, em lingua inglesa, e Michéle Duchet, em francés. Todos eles nos ajudam a compreender o racismo
no pensamento ocidental, com diferentes abordagens algumas vezes conflitantes, muitas vezes complementares.
Cito aqui apenas alguns que me parecem muito importantes e que foi possivel consultar sem nenhuma pretensio
a exaustdo. Indico aqui ndo sé trabalhos em histéria da filosofia, mas sobretudo aqueles que se dedicam por
completo ou em parte a compreender a manifestagao do racismo no século XVIII. Ao longo do trabalho pretendo
indicar como cada um contribui para a compreensao de aspectos distintos do racismo, assim como outros textos
mais especificos: (POPKIN, 1973); (DUCHET, 1977); (BRACKEN,1973); (BRACKEN, 1978); (CHOMSKY,
1975); (SQUADRITO, 1979); (EZE, 1997); (VALLS, 2005); (SMITH, 2015); (ZACK, 2017); (CURRAN,
2011); (SCHAUB, & SEBASTIANI, 2021); (VARTIJA, 2021).

2 Isso nao significa, no entanto, que nao seja filosoficamente valido ler as potencialidades de um pensamento e se
apropriar de uma perspectiva para pensar além dela mesma. Ao contrério, essa me parece ser uma das mais ricas
possibilidades da filosofia, seu proveitoso anacronismo.

3 Esta postura felizmente nao parece ser mais o caso, a0 menos desde o trabalho inaugural de Richard Popkin sobre
o assunto. Existem trabalhos que pretendem mostrar como a filosofia de um autor fica comprometida pelo seu
racismo, outros que o racismo de um autor ¢ irrelevante para seu sistema de pensamento, e outros ainda segundo
0s quais a opinido racista de um autor contradiz sua prépria filosofia. No caso de Locke, por exemplo, hd aqueles
que afirmam seu racismo e o comprometimento de toda a sua filosofia: (BERNASCONI, & MANN, 2005).
Contra essa posigdo ver: (ZACK, 1996). Para alguns a0 menos a imagem de Locke como um grande defensor da
liberdade fica maculada, dado seu envolvimento direto com a escravidio nos EUA: (FARR, 2008). Ver ainda a
posi¢do segundo a qual mesmo que Locke fosse racista sua filosofia nio era: (UZGALIS, 2017, 21-30). O mesmo
conflito interpretativo poderia ser indicado para cada filésofo moderno.

146 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



de um movimento filoséfico em “lato senso”, diga-se, de maneira monolitica, unidimensional e, portanto,
caricatural. A legitimidade da causa nao confere automaticamente qualidade a um trabalho em filosofia.*

O presente conjunto de notas nao pretende nem defender ou relativizar as afirmagoes racistas de muitos
autores modernos nem responder a todas as questoes e enfrentar todas as tensoes que ele mesmo levanta
e explicita. O que se busca com este artigo é mostrar a complexidade do problema e da afirmagio de um
Iluminismo racista e eurocéntrico e, 20 mesmo tempo, defender o trabalho em histéria da filosofia como
um aliado na compreensao e desvelamento dos preconceitos que constituem o pensamento de autores
modernos, assim como de outros tantos preconceitos que nos constituem. A constatacio inicial do
Iluminismo como eurocéntrico e racista ndo deve impedir, ao contrario, deve nos convidar a reflexdo de
como esse racismo foi elaborado e sobre o que se sustentou. Podemos pensar que o racismo se sustentou
em uma filosofia da histdria, que por sua vez seria fruto da cientificiza¢do do mundo humano.* Hi quem
considere o racismo como fundado em razdes religiosas ou como um processo que vai da teologia as teorias
da distingao racial para justificar a exploragao colonial.® H4 aqueles que vém sobretudo no processo de
naturaliza¢io do ser humano, processo acelerado na modernidade com o fim da primazia das concepgoes
religiosas e com o abandono do dualismo cartesiano na ciéncia, o nascimento da anatomia e da biologia
modernas, e concomitante a elas, o advento do racismo, consolidado posteriormente no século XIX.
H4 ainda o notével trabalho de Curran, que vé na literatura de viagem a gestagao de preconceitos, que
posteriormente passam para o corpo negro com a nascente anatomia do século XVIL®

O que pretendo aqui é também uma defesa da histéria da filosofia como disciplina formadora e critica, pois
longe de constituir um apanhado doxografico, a histéria da filosofia deve ser capaz de nos fazer aprender a pensar
pensando orajunto, ora contra, ora diferente dos autores e dos textos, a0 mesmo tempo em que desvela como
histérico aquilo que tomamos como natural e jé ai desde sempre, sejam os preconceitos ou nossa sensibilidade
contra eles. Em outros termos, a necesséria critica aos mecanismos de formagao do racismo moderno nao
deve ser feita, a meu ver, pondo a perder o cuidado com o pensamento, a complexidade da reflexdo histérica-

4 Este me parece o caso de muitos textos-dentncia sobre o assunto, afinal a posigao de muitos filésofos é mesmo
escandalosa. Sao textos publicados em jornais e revistas nao especializados, mas nao apenas. O trabalho de Louis
Sala-Molins, por exemplo, que muito barulho causou na Franga quando de sua publicagdo, é um bom exemplo,
pois estd mais préximo de um panfleto de indignagao moral, repleto de frases de efeito e imprecisdes historicas
e parca andlise conceitual ou textual, do que propriamente de uma pesquisa séria sobre o assunto. Considere-se,
por exemplo, a obra seguinte: (SALA-MOLINS, 1992).

S Este é o caso do texto de (ANDRADE, 2017), que sustenta que o racismo se fundou ou se nutriu de uma filosofia da
histéria (de quem?) eurocéntrica, que por sua vez seria o resultado de uma objetificagio do mundo humano realizado
por uma filosofia que buscou no padrao cientifico o tratamento da histéria. Apesar de apontar para importantes
questdes, como pretendo mostrar, o trabalho de Andrade se desenrola sobre diversos equivocos e simplificagdes,
seja sobre a ciéncia, seja sobre o Iluminismo e suas reflexdes sobre a histéria, simplificando demasiadamente um
assunto complexo, a ponto de deixar escapar os verdadeiros aspectos mobilizados pelo racismo moderno.

6 Sobre as bases religiosas do racismo ver (KIDD, 2006). Sobre a passagem das razdes biblicas as teorias raciais
ver: (GLIOZZI, 2000).

7 Sobre esta perspectiva ver (SMITH, 2015). J4 na década de 70 do século XX, H. Bracken considerava o dualismo
cartesiano como uma barreira para as classificagoes racistas, e o empirismo como fornecendo uma metodologia
fundamental que seria utilizada pelas teorias racistas, ou como diz Squadrito, que discorda completamente desta
posigio: “De acordo com Bracken nem Hegel nem Hume teriam sido capazes de articular tais afirmagdes (racistas)
se fosse cartesianos” (SQUADRITO, 1979, 2). Ver: (Brancken, 1973) e (Brancken, 1978).

8 (CURRAN,2011).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 147



filosofica, as nuangas, as riquezas e tensdes, bem como as potencialidades de pensamentos de outros tempos.
Nesse percurso dificil, um dos ganhos é reconhecer que as teorias, os sistemas filoséficos e as ideias de filésofos
e movimentos filos6ficos nio sao blocos imutaveis, que anogao de influéncia é limitada, e que apropriagdes e
transformagoes fazem parte da historia dasideais, de sorte que apropriagdes podem ser mais ou menos proximas
de seus originais, mais ricas ou mais empobrecedoras, mais ou menos emancipadoras ou conservadoras e
que, em historia das ideias e conceitos, ndo hd propriamente criacio ex nihilo. Acertar contas com a histéria
da filosofia, portanto, pode ser importante para dar rumo aos nossos interesses pessoais, ajudar a livrar-nos
de algo com o qual ndo nos sentimos mais confortaveis, mas o cuidado com a histéria da filosofia nao deve
ser desprezado, com o risco de errar o alvo e favorecer uma cultura segunda a qual qualquer posi¢ao, apesar
de filosofica e historicamente fragil ou equivocada, esta de antemao validada por um compromisso moral.

O presente texto tem também um cardter programatico, pois ndo acredita que as coisas estejam resolvidas de
uma vez por todas ao taxar este ou aquele autor, este ou aquele movimento filoséfico de racista. E programético
também pois levanta uma série de questoes que nao podem, entretanto, ser respondidas no escopo do presente
artigo e cujo tratamento demandaria mais estudo e pesquisa. Considerando este escopo mais amplo, o presente
artigo se divide em trés partes: a primeira, de cardter introdutério, trata das dificuldades da investigagao sobre
arelagao entre a opinido racista de filésofos modernos e suas obras; a segunda aborda a nogao de Iluminismo,
pois muitas das criticas parecem se valer de uma nog¢ao de Iluminismo que nio tem mais lugar na literatura
especializada; e, por fim, uma terceira parte em que se considera alguns casos especificos do racismo em autores
do século XVIII, com foco especial em Voltaire, este autor candnico que, paradoxalmente, pouco aparece nos
cursos de filosofia e que pouca gente 1é ou estuda, mas todos parecem ter uma frase para citar.

I - Questoes prévias

Antes de tudo, uma primeira constatagao: muito autores modernos tinham sim concepg¢des racistas. Dito
isto, e perante o fato de que muitos deles a0 mesmo tempo concebiam e defendiam uma igualdade entre os
seres humanos, cabe perguntar como isto foi possivel. O que sustentava essas afirmagdes aparentemente em
contradi¢do com a igualdade que pareciam defender?” Como defender direitos e igualdade e manter uma
concepgao hierarquizante sobre a diversidade humana? O primeiro e talvez mais ébvio cuidado que deveria
ser empregado por aquele que quer identificar e entender essas contradi¢des de um movimento filoséfico
complexo como o Iluminismo, ou de algo ainda mais amplo e complexo como o pensamento moderno,
deveria ser procurar constatar se hd algo que unifica essas manifestacdes de preconceito, ou se cada uma
opera e ganha sentido distinto de acordo com cada autor. O racismo presente em manifestagdes de um autor
é 0 mesmo e opera da mesma maneira que em outro? Ele é fundado filosoficamente em que? Essa distingao
hierdrquica pretende se fundar em razoes teoldgicas ou religiosas, “cientificas’, metafisicas ou em uma certa
ideia de civilizagao? Nao seria necessdrio ver no interior de cada obra suas injungdes, teses e argumentos para
compreender em que sentido e sobre o que se formula e sustenta o racismo? O apelo a razao e a linguagem
como apandgio da humanidade ou ao sentimento como aquilo que unifica todos os seres humanos era mera
hipocrisia e pretendia apenas mascarar sob a égide da universalidade o interesse particular?'

9 Cabe lembrar aqui que nem mesmo essa pressuposigao da igualdade para os modernos é tao simples assim, ela
envolve tensoes e conflitos entre distintas maneiras de pensar a moral e a conduta humana e, se ela aparece com
um viés metafisico em autores como Descartes, ela nao se traduz imediatamente em igualdade moral ou politica,
como bem mostra o livro de Vinicius de Figueiredo, para quem o jansenismo e a filosofia de Pascal desempenham
papel decisivo na formagio da ideia moderna de igualdade. Ver: (FIGUEIREDO, 2021).

10 Seisto fosse o caso, teria que ser mostrado, ndo apenas pressuposto, e apelar a uma nogio geral como razio ocidental
nao ajuda muito. Se ndo hé propriamente uma defesa do racismo em Rousseau, por exemplo, hd no entanto um

148 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Ora, quando consideramos uma obra como aquela editada por Emmanuel Chukwudi Eze, Race and the
Enlightenment, vemos uma maneira de encaminhar uma abordagem dessas questoes, mesmo que ainda
limitada. O autor compila uma série de textos de autores do Iluminismo sobre raga, e a partir dai, com
textos relativamente completos e bem apresentados individualmente, e ndo apenas citagoes de frases
empilhadas uma sobre as outras sem indicagdes precisas(o que de resto mostra um descuido nocivo com
o trabalho histérico), vemos a notavel intertextualidade das obras em que varios autores destilam seu
preconceito racial, ou seja, “uma bastante promiscua dependéncia tedrica e estilistica de um autor em
relagdo a outro’, como diz Eze. (EZE, 1997, p. 6) Kant toma perspectivas de Buffon e cita Hume sobre os
negros, Blumenbach se apoia na autoridade de Kant, e em Buffon e Lineu, enquanto Buffon se apoia em
Barrére, autor citado no artigo “Négres” da Enciclopédia, assim como Thomas Jefferson se refere a Hume e
busca fontes na Enciclopédia."' Ou seja, parece haver uma indiscutivel intertextualidade, segundo Eze, nos
textos racistas de autores modernos, de sorte a parecer que o epiteto de racista aplicado ao Iluminismo
estd chancelado. Mesmo assim, Eze explica na introdugio de sua obra que, ap6s longo estudo e debate,
abandou o titulo inicial que seria Racist Enlightenment, Iluminismo racista, ndo s6 pois ficou claro a ele que
o termo racista com o seu sentido utilizado na segunda metade do século XX nao se aplicava muito bem
ao século XVIII, mas sobretudo porque, apesar desta intertextualidade mencionada acima, havia tensoes,
variagdes, ambiguidades e criticas que o levaram a adotar o titulo mais abrangente de Raga e Iluminismo."

Outro ponto que deve ser considerado por aquele que deseja entender o racismo de autores modernos
deve ser levado a sério e com todas as suas consequéncias tanto por aquele que justifica o racismo dos
autores como espirito do tempo (Ah! Todos eram racistas naquela época!) quanto por aqueles que
querem a todos condenar como representantes de um pensamento tnico, em sua raiz inescapavelmente
racista e eurocéntrico. Ambas as posi¢oes partilham de uma mesma miopia histérica: a primeira diz que os
preconceitos do seu autor fazem parte dos preconceitos do tempo, todos pensavam assim, uma compreensao
homogénea para absolvé-los de seus preconceitos; a outra condena a todos dizendo que sao irremedidvel e
profundamente racistas pois partilhavam de um fundo comum, uma concepgao homogénea para condend-
los. Ora, bastaria, entdo, apontar um ou outro caso de autores que nao hierarquizavam as diferengas para
que compreendéssemos a limita¢ao de ambas as perspectivas. Mais uma vez o livro de Emmanuel Eze nos
ajuda a bem ver esse quadro ao reproduzir, por exemplo, a critica contundente de James Beattie, da assim
chamada escola escocesa da filosofia do senso comum, ao texto de Hume, Dos Caracteres Nacionais, sobre

siléncio sobre a escravidao colonial no autor do Contrato social, justamente em um autor que pensava a escravidao
como desprovida de qualquer justificagao possivel. Mas este siléncio equivale a contribuigao de Locke a redagao da
Constituigao da Carolina, que mantinha a escravidao, ou aos ganhos de Voltaire com investimentos em companhias
que lucravam com o comércio triangular? Até que ponto estao comprometidas as reflexdes de Rousseau sobre os
fundamentos da republica e a ideia de vontade geral, as de Locke sobre a liberdade e o poder, assim como as de
Voltaire sobre a tolerdncia?

11 Mesmo aqui nao deveriamos nos contentar apenas com o valor de face das mengées de um fil6sofo a outro. Seria
preciso avaliar essas mengdes, e ver se elas fazem jus a posi¢ao de cada autor e como operam no interior de cada
pensamento. Bluemenbach, por exemplo, discorda da opiniao sobre a inferioridade intelectual dos negros sustentada
por Hume e Kant.

12 “If this is the case, then, the current title, “Race and Enlightenment,” reflects more accurately the highly ambiguous
relationship of Enlightenment philosophic and scientific reason to racial diversity in the eighteenth century.”
(Eze, 1995, 2). Apesar desta precaucio, seu trabalho ainda induz a um ar de familia, por assim dizer, ao vincular
os diversos autores sem andlises mais cuidadosas que é facilmente criticvel, e que faz perder de vista nuances e
diferentes formas de conceber o racismo, que, se definido como essencializagao de diferengas, ndo pode ser aplicado
a muitos dos autores que ele compila.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 149



ainferioridade dos negros."* Se nem todos eram assim preconceituosos, ou se havia tensdes e evolugdes no
pensamento de diversos autores, devemos entao entender, analisar e criticar as razdes dos que eram, e, por
outro lado, se nem todos eram assim, nio basta cancelar todo o Iluminismo ou a filosofia moderna como
irremediavelmente racista e defensora de um universalismo eurocéntrico e excludente.'* Poderfamos ainda
indicar uma série de outros casos que sdo esquecidos: o engajamento politico e intelectual de Condorcet
contra a escravidao,' sua atuagdo na fundagdo da primeira sociedade abolicionista francesa, A Sociedade
dos Amigos dos negros, e antes na sua obra Reflexdo sobre a escraviddo dos negros (1781); as criticas acidas
contra a colonizagio, o eurocentrismo e arrogéncia cultural dos europeus feitas por Diderot, tanto em seu
Suplemento a viagem de Bougainville quanto nas suas contribuicdes ao texto da Histéria das duas Indias;
Rousseau, com particular atengio a sua concepgao histdrica tragada no Discurso sobre a origem e fundamento
da desigualdade entre os homens, e ja antes no Discurso das ciéncias e as artes, e seu cardter eminentemente
critico ao pensamento europeu de seu tempo. Mais afastado ainda estaria a filosofia de Rousseau de um
eurocentrismo ao conceber o desenvolvimento dos povos nao como marcados apenas por distincias lineares,
mas como vetorialmente distintos e por praticas que os distinguiriam positivamente dos povos policiados
europeus; hd ainda, entre outros, o caso do Abbé Grégoire, membro ativo da Revolugao Francesa, autor do
livro Da literatura dos negros, obra de 1808; o caso de Anton Wilhelm Amo, antigo escravo africano que se
tornou filésofo de lingua alema3, obteve doutorado em filosofia na Universidade de Wittemberg em 1734
com a tese intitulada De Humanae mentis apatheia e posteriormente se tornou professor na Universidade
de Halle a partir de 1736, ' e ainda mais marcante a publicagdo em 1787 do primeiro texto antiescravagista

13 (BEATTIE, 1770). A sexta edigio, de 1805, est4 disponivel em: https://archive.org/details/essayonimmutabilOObeatuoft/
page/n7/mode/2up. Beattie, consciente das diferengas entre os autores, vincula, no entanto, a posi¢ao de Hume a
de Aristételes, segundo a qual os diferentes tipos humanos seriam mais ou menos aptos as atividades intelectuais, e
censura seu compatriota pela falta de experiéncia e conhecimento histdrico, que deveria té-lo impedido de realizar
juizos assim tao gerais. Beattie opde a Hume o exemplo de manufaturas e das artes entre os povos africanos e
amerindios, que segundo ele seriam de dificil imita¢ao por um europeu.

14 Mesmo se o universalismo, de fato, possa ter servido e continue a servir para mascarar processos de colonizagao
e violéncia, isto ndo significa que ele deva sempre ser concebido assim, e que possa sem mais ser descartado
do horizonte de reflexdo politica e filosofica. O uso ou rapto de uma ideia nao a destitui por completo de seus
potenciais politicos, e se o discurso sobre os direitos humanos, por exemplo, pode servir para mascarar guerras e
invasdes, a luta por sua efetivagio e ampliagdo ndo fica (e nem foi) por isso completamente invalidada, nem sua
formulagao por diferentes pensadores foi de uma vez por todas comprometida. Alids, seria preciso se entender aqui
sobre o que significa universalismo. Aquele mobilizado por politicos interessados em suas agendas particulares,
um universalismo de sobrevoo que parece sempre se traduzir por uma adesdo a conformidade e pela supressao
do particular, ou um “universalismo lateral’, alargado, evocado, por exemplo, por Merleau-Ponty em seu texto
sobre Lévi-Strauss e Mauss, um “incessante colocar-se a prova do si mesmo pelo outro e do outro pelo si mesmo”
(MERLEAU-PONTY, 1960, 150)? Os expedientes proto-etnogréficos dos philosophes do XVIII, como o de
Diderot em seu Suplemento a viagem de Bougainville (publicado postumamente em 1796) ou suas contribuicdes ao
monumental Histdria filosdfica e politica dos estabelecimentos e do comércio dos europeus nas duas Indias (de agora em
diante Histdria das duas Indias), publicado pelo Abade Raynal entre 1770 e 1780, nao estariam justamente a testar
esse universalismo e o ponto de vista europeu a partir do encontro com os povos nao europeus? Essa literatura
de colocar-se em perspectiva é constituinte do pensamento Iluminista francés e tem nos Didlogos do Bardo de
Lahontan com um selvagem da América, de 1704, uma das suas primeiras formulagoes, mas aparece também em O
Ingénuo (1767), de Voltaire, entre outras tantas obras.

15 Ver a edigio de textos de Condorcet feita por Cristina Foroni Consani em: (CONDORCET, 2013).

16 Sobre Anton Wilhem Amo ver: (BRENTJES, 1975) e o capitulo VIII de (SMITH, 2015, 207-230). Para Smith,
o0 caso de Amo marca uma mudanga no Iluminismo alemao, uma passagem de um Iluminismo universalista a um
Iluminismo discriminatdrio.

150 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



escrito por um escravo liberto, o Thoughts and sentiments on the Evil and Wicked Traffic of the Slavery and
Commerce of the Human Species, de Ottobah Cugoano.'” Por fim, caberia ainda lembrar aqueles que fazem
do Iluminismo um alvo predileto de suas criticas, que o Iluminismo enquanto atitude emancipatéria nao
é apenas europeu, ele se adaptou, se transformou e foi apropriado pelos mais diversos autores e autoras,
bem como por politicos e revoluciondrios, em diferentes momentos e regides do mundo.'®

IT - Sobre o que é o luminismo

Mas se podemos multiplicar as questdes prévias, uma, no entanto, se impde, e a ela podemos dedicar um
pouco mais de espago: o que é o Iluminismo? O quao lata pode ser essa ideia para que possamos sobre ela
defender uma tese? Ela se impde, pois muitas das criticas ao Iluminismo, sejam do campo progressista ou do
campo conservador, partilham de uma caricatura, de uma concep¢io monolitica e unidimensional." Ora,
muitos estudos de histdria e filosofia tém ampliado e complexificado ha décadas aquilo que chamamos de
Iluminismo, mostrando tanto uma pluralidade histérica quanto uma pluralidade filoséfica a ser apropriada
e ampliada. Se nos preocupamos hoje com o cdnone restrito da filosofia, nao podemos entao aceitar sem
mais um pantedo exclusivo e pequeno de autores que comporiam eles apenas o Iluminismo.

Para melhor conceber o que propriamente seria o Iluminismo, podemos considerar que, apesar de
entrelagadas, hd a0 menos duas maneiras de tentar compreender esse movimento filosofico, cultural,
politico e literario. Pode-se considerar o lluminismo como um periodo histérico que iria do fim do século
XVII até o fim do século XVIII (datas um tanto arbitrdrias, mas justificaveis) ou o Iluminismo como
um movimento filoséfico, uma atitude filoséfica mais ampla (que, no entanto, se consolidaria no século
XVIII). Assim como as caracterizagdes podem ser diversas, as caricaturas também devem ser evitadas
nos dois sentidos: do ponto de vista historiografico, o [luminismo nao é monolitico, é complexo, variado
de nagdo a nagio e mesmo em um nico espago geografico se diversifica, nao podendo ser simplesmente
identificado como francés ou europeu, racionalista ou antirreligioso. E do ponto de vista filoséfico, ele nao
éuma filosofia da histéria, como sentido (inevitavel) da histéria, apesar de ter a histéria como um dos seus
objetos privilegiados, mas uma critica do presente que busca genealogicamente compreender sua inser¢ao
em um tempo nio mais individual e apartado do mundo, e sim um tempo social e politico.

Do ponto de vista historiografico (ou histérico-filoséfico), seria preciso consultar intimeros trabalhos
que complexificaram a ideia que temos do século XVIII e da circulagdo de ideias na época, ao invés
de contentarmo-nos com lugares comuns sobre o periodo (confianga ingénua na razdo, cientificismo,

17 Cugoano, O. Thoughts and sentiments on the Evil and Wicked Traffic of the Slavery and Commerce of the Human Species.
Londres, 1787. Texto disponivel em: https://quod.libumich.edu/e/eccodemo/K046227.0001.0012view=toc. O
texto de Cugoano critica as justificativas para a escravidao dadas entdo pelos europeus, e se vale tanto de argumentos
religiosos, mostrando a incompatibilidade entre cristianismo e escravidao, quanto ao apelo a justiga, a razio e a
equidade.

18 Sobre isso ver : Lilti, A. La civilisation est-elle européenne? Ecrire I'histoire de 'Europe au XVIIIe siécle. In :
(LILTI, & SPECTOR, 2014). Ver também do mesmo autor o capitulo II: (LILTI, 2019). Ver ainda do mesmo
autor: (LILTT, 2023).

19 Antoine Lilti em L'Heritage des Lumiéres passa em revista muitas dessas criticas, e se concentra no capitulo I (O
desafio pés-colonial) naquelas mais contemporaneas advindas do campo progressista por assim dizer. Mas nao
devemos nos esquecer que o lluminismo também sempre foi alvo de perspectivas conservadoras, ou melhor,
retrogradas, que viam em Kant, por exemplo, um ataque aos valores ocidentais, como propalava no Brasil até
pouco tempo o astrélogo autodenominado filésofo e ide6logo da recente extrema-direita nacional.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 151



racionalismo exacerbado e antirreligioso) envernizados com citagdes parciais de a Filosofia do Iluminismo,
de Ernst Cassirer, livro importante, mas que publicado ha quase cem anos nao leva em conta os avangos
historiogréficos ocorridos a partir da segunda metade do século XX, além de ter uma particular concepgao
da riqueza filoséfica do periodo como desaguando nas dguas alemas da filosofia de Kant.”

Jonathan Israel, por exemplo, dedicou duas obras imensas, e amplamente documentadas, apesar de nao
isentas de criticas, sobre a distin¢ao entre um Iluminismo radical, de extragao holandesa, e um Iluminismo
moderado, de extracio sobretudo inglesa e francesa.”’ Apesar dessa distin¢ao ser passivel de criticas, os
doislivros tém o mérito de mostrar que aquilo que chamamos de Iluminismo foi muito mais rico e variado
do que imaginamos. A circulagao de ideias e a produgao intelectual do fim da segunda metade do século
XVII até ameados do século XVIII percorre um amplo espago geografico europeu e faz circular tanto ideias
moderadas de um despotismo esclarecido e de um convivio pacifico entre filosofia e religido quanto ideais
radicais republicanas e de critica radical a religido, uma tradi¢ao radical de extracio holandesa e vinculada
ao espinosismo. A efervescéncia intelectual do século XVIII também nio se restringe aos “grandes autores”,
como Robert Darnton vem ha décadas mostrando em inimeras obras, destacando a circulagio de livros
e ideias em uma “baixa literatura” muito rica em consequéncias culturais e politicas.”” Alids, analisando de
perto, nem mesmo aimagem de um Iluminismo essencialmente antirreligioso se sustenta como ideia geral
e exclusiva do XVIIIL, como mostraram Anton Matytsin e Dan Eldenstein.” Este tltimo ja havia também
contribuido, junto com Jeft Burson, para complexificar a imagem de um Iluminismo confiante na razao
e ciéncia, ao destacar a pervasividade do ceticismo no século XVIII em Skepticism and Enlightenment.**
Essa critica a imagem de um Iluminismo ingenuamente confiante na razao nao se restringe somente ao
conhecimento, mas tem consequéncias para a moral e a histéria.” Antes desses estudos, a imagem caricatural
de um Iluminismo otimista quanto a moral e o progresso ja havia sido brilhantemente posta a prova pelo
livro de Bronislaw Baczko, Job mon ami: promesses du bonheur et fatalité du mal, alids, titulo retirado de uma
expressdo de Voltaire, que, como boa parte do século, era obcecado pelo problema do mal.?®

20 Que fique claro aqui o que quero dizer sobre o texto de Cassirer, A Filosofia do Iluminismo, publicado nos anos
30 do século passado, na década em que o nazismo ascende ao poder na Alemanha. Obra incontornével, talvez
a mais ampla e profunda sintese interpretativa do Iluminismo feita por um s6 autor, a obra de Cassirer tem
muitos méritos. Primeiro, por j& conter uma multiplicidade de autores e perspectivas que comumente escapam as
consideragdes apressadas ou manualescas do Iluminismo. Dentre elas, é notavel, por exemplo, o resgate que ele fez
da importancia de Pierre Bayle para a compreensao do Iluminismo. Além disso, a obra é muito feliz ao vincular o
pensamento do século XVIII as grandes questdes metafisicas do século XVII ao mesmo tempo em que distingue
a racionalidade presente nos dois periodos e aponta o que s3o propriamente as conquistas do século XVIII: o
pensamento sobre a histéria e a reflexdo estética. Mas ndo basta ficar na introdugao do livro de Cassirer, pois
talvez ai sua caracteriza¢do do Iluminismo seja a mais restrita e limitada. O capitulo sobre a conquista do mundo
histérico poderia, por exemplo, fornecer elementos para ver, algumas vezes até mesmo contra as conclusdes do
filosofo alemao, como eram complexas as reflexdes filosoficas do Iluminismo sobre a histdria, iniciadas segundo ele
com as criticas epistemoldgicas ao conhecimento humano realizadas por Pierre Bayle, mas a quem nao podemos
atribuir uma filosofia da histéria de cardter progressista.

21 (ISRAEL, 2002); (ISRAEL, 2013) A perspectiva de Israel é por ele resumida em: (ISRAEL, 2006).
22 Ver por exemplo de (DARNTON, 1998) e (DARNTON, 1987).

23 (MATYTSIN& EDELSTEIN, 2018).

24 (BURSON & MATYTSIN, 2019).

25 (MATYTSIN, 2016).

26 (BACZKO, 1997).

152 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Do ponto de vista filoséfico, a pergunta sobre o que é o Iluminismo vem desde a publicagao do texto
Resposta a questdo: O que é Esclarecimento? de Kant, em 1784.”” No texto kantiano, o iluminismo se
caracteriza como um horizonte e um processo de saida da menoridade, da tutela intelectual, e ndo como
como uma aquisigao. Processo dificil, ainda mais se tomado individualmente, ele exige, segundo o autor,
uma pluralidade de agentes e a constitui¢do de um espago publico de livre discussao das opinides. Sobre
este texto de Kant muito ja foi escrito.”® Nele encontramos uma série de distingdes de suma importancia
para a filosofia politica kantiana: a concep¢ao do esclarecimento como processo, a menoridade concebida
como tutela e cerceamento da autonomia, a defesa do uso auténomo da razao, a distin¢ao entre uso
publico e privado da razao - que garante a manutengao da sociedade ao mesmo tempo em que permite seu
aperfeicoamento-, a exigéncia de uma liberdade publica que assegura um processo que, do ponto de vista
individual, seria muito dificil realizar, enfim, a exortagdo a uma coragem para o saber.

Dentre os diversos aspectos do texto kantiano, gostaria de destacar apenas dois elementos: a consciéncia
de sua insercao histérica que a filosofia passa a ter e 0 medo como obstéculo a reflexdo e a autonomia.
Retomemos a pergunta: afinal, que é o Esclarecimento? A saida da menoridade, dirfamos rapidamente. Mas
a safda é um processo e esse processo é um esfor¢o continuo e coletivo nunca realizado por completo, o
esclarecimento ¢, portanto, mais uma tarefa sempre renovada de identificar o que nos amarra em condigoes
de tutelagem, de lancar luz sobre os preconceitos que nos constituem, do que um resultado a ser atingido
uma vez por todas ou um conjunto de valores ou dogmas. Essa concepgao pressupde um exercicio filoséfico
consciente de sua inser¢ao histérica, como bem mostrou Foucault em um texto que retoma o titulo do
optsculo kantiano.?” E isso o que verdadeiramente constitui o espirito do Illuminismo. Segundo Foucault,
os que gostariam de defender anacronicamente os ditos ideais ou valores do Iluminismo, na verdade, traem
o seu verdadeiro espirito.*® Foucault chama & aten¢do um Iluminismo nio como conjunto de teses, ou
posi¢do que se resumiria neste ou naquele valor a ser defendido em nome da razao. Segundo o autor, o que
o texto de Kant e a pergunta que o autor alemao se poe revelam é uma insercao da filosofia em seu tempo,
ndo mais o tempo individual das Meditages de Descartes, mas o tempo social e histérico. O filésofo nao
estaria mais apenas preocupado com as questdes abstratas e eternas da metafisica ou da fundamentagao
do conhecimento, mas também tomado pela necessidade de compreensao do seu tempo e dos elementos
que o constituem. Nesta medida, a filosofia deixa de ser apenas metafisica, teoria do conhecimento ou
filosofia moral e se torna critica, concebida como ontologia do presente, pois pretende revelar e analisar
genealogicamente os elementos que compde o mundo social e politico. Este é o sentido da prépria posigao
da pergunta kantiana.

Seguindo esta pista, é possivel estender a compreensao da filosofia como critica de seu tempo para outros
autores do Iluminismo, afinal Voltaire, Diderot, Dumarsais, Rousseau, D’Alembert, Hume e Condorcet,
apesar de suas enormes diferencas, guardam todos essa compreensao da filosofia como atividade critica
inserida em seu contexto histérico e social, como tomada de consciéncia do caréter histérico dos objetos
sociais e politicos. Os autores do século XVIII procuraram investigar a singularidade de seu tempo e o lugar
do filésofo no quadro social e histérico desse mesmo tempo. O que se depreende disso nao é simplesmente

27 (KANT, 2009).
28 Ver por exemplo (TORRES FILHO, 2004); (KLEIN, 2009); (SCHMIDT, 1989) & (VENTURI, 1959).
29 (FOUCAULT, 1994).

30 Assim como enfrentar os paradoxos do Iluminismo é levar a sério este mesmo espirito, ou o seu verdadeiro valor,
como diz Jamelle Bouie: “To confront the paradox of Enlightenment is to take its values seriously; to dismiss it is
to prefer hagiography to truth”. (BOUIE, 2018).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 153



o elogio do presente em detrimento do passado e de outros povos, mas uma tarefa que exige esforco e traz
perigos. Alguns textos sao exemplares nesse esfor¢o da filosofia de se debrugar sobre seu tempo. Voltaire, por
exemplo, nos presenteia com dois verbetes no Diciondrio Filoséfico, de 1764, os verbetes Filésofo e Filosofia,
Diderot e Dumarsais com o verbete Filésofo da Enciclopédia, D’Alembert com a abertura do seus Ensaio
sobe os principios da filosofia, Condorcet com os seus Esbogos de um quadro histdrico sobre os progressos do
espirito humano, Hume, com a primeira parte de suas Investigacdes sobre o entendimento humano e com seus
textos historicos; e mesmo o Discurso sobre as ciéncias e as artes deve ser lido na chave da pergunta sobre
o que significa ser filésofo (ou artista) naquele momento histérico, naquele tempo de pompa e méscaras,
dird Rousseau. Seguindo a trilha de outro filésofo brasileiro, Luiz Roberto Monzani, esta peculiaridade da
filosofia iluminista, a consciéncia de sua inscrigdo em um tempo singular, ja estd presente em um texto do
final do século XVII, o Didlogos sobre a pluralidade dos mundos (1686), de Fontenelle.>!

Essa ontologia do presente deve, portanto, identificar e compreender o carater histérico do que nos
rodeia e nos constitui enquanto seres sociais. O esclarecimento, como enfrentamento dos preconceitos,
é também a supera¢do dos medos que nos mantém atados a préticas consideradas naturais. Ora, o medo
que impede o inicio do processo sempre continuo de esclarecimento se manifesta de diferentes maneiras.
Aqui gostaria de evocar o texto de Luis Fernandes do Nascimento, O Século das Luzes e o medo do escuro — a
fantasia na Antropologia de Kant®> que bem nos mostra como o tema do medo e da saida da menoridade
reencontra o tema do outro. Em seu artigo, Luis Nascimento considera um medo em particular, que
ilustra o sentido em que o desconhecido, o estranho e estrangeiro, é objeto de atragao e pavor: o medo
do escuro. A perda do medo — o tornar familiar o estranho-, é formador do cardter humano, por isso
Rousseaurecomenda os jogos e brincadeiras para que a crianga perca o medo do escuro e passe a associar
anoite a um momento prazeroso. Do tema do medo, Luis reencontra o tema do outro, essa obsessao do
século XVIII, presente nas mais diversas figuras que povoam a literatura filoséfica do XVIII: anjos, cegos,
extraterrestres, iroqueses, persas.”

Tornar o desconhecido conhecido e o conhecido estranho, esses personagens que povoam a literatura e
afilosofia do século XVIII, sobretudo francesa, anjos, demonios, extraterrestres, gigantes, estrangeiros e

31 No caso de Fontenelle, autor de um dos primeiros textos de comparatismo histdrico nao cristao entre as mitologias
antigas e amerindias, Histdria das fdbulas (1686?), essa perspectiva se daria precisamente em seu ponto de vista
histérico sobre a ciéncia moderna, sobre as transformagdes cientificas que conduziriam a uma visao mecanicista
do mundo e suas implicagoes para as outras atividades do espirito, como a poesia e a pintura. Nao é sem razio que
Canguilhem viu em Fontenelle o antepassado mais distante da epistemologia histdrica francesa. (CANGUILHEM,
2002). Ver também sobre Fontenelle: (BRANDAO, 2018).

32 (NASCIMENTO, 2014).

33 “A questao da escuridio e da obscuridade acaba entdo por revelar aideia do diferente e do desconhecido, algo que
assusta e provoca nos homens atitudes desmedidas, como o medo, a supersti¢ao, o fanatismo e aloucura. Como nos
mostra Gérard Lebrun, se o pensamento do século XVIII se interessa tanto por tipos estranhos, como “iroqueses,
persas, andes, gigantes, magicos, diabos” (Lebrun, 1973, 128), ¢ porque reconhece neles figuras do Outro da
razo, alteridade que, a0 mesmo tempo em que fascina, aterroriza. Esse embate com o Outro ¢, como dissemos,
importante para prépria racionalidade na medida em que a faz refletir acerca de seus limites e indica o espago no
qual a propria razao se desenvolve. Nas palavras de Lebrun: “A confrontagio com o Outro tem, portanto, o efeito
de me fazer duvidar do ponto de vista universal em que eu me instalaria”. Para uma razio que se julga esclarecida,
é benéfico se defrontar com tudo o que pode lhe parecer novo ou estranho. Nao se trata mais de temer ou evitar o
desconhecido, mas, tal como em Rousseau, estabelecer um jogo ou didlogo com a escuridao, o suficiente para fazer
dela um objeto comum, algo com o qual podemos nos comunicar” (NASCIMENTO, 2014, 196) Ver também:
(LEBRUN, 1973) & (PINHEIRO, 2019).

154 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



viajantes desempenham muitos papéis, mas um deles parece unificar esses diferentes usos**: esse recurso
literario-filoséfico exerce o que Bertrand Binoche chama de terceiro critico (tiers critique).>* Como fazer
a critica ao preconceito se estamos imersos nele? Como reconhecer como estranho o que esta tao perto
e é tao familiar? Ora, estes personagens, terceiros criticos, permitem justamente este afastamento do
familiar, revelando o que parecia natural como preconceito. E recorrendo a essas personagens que se
procura colocar o universal em perspectiva. Elas exercem, portanto, o confronto com o outro da razao:
aloucura, a desrazao, o excesso, 0 entusiasmo, a supersti¢ao. Todavia, esse expediente pode ser também
criador de preconceitos, e a0 mesmo tempo em que revela alguns preconceitos langa sobre uma ampla
parcela dos seres humanos outros. * Mais uma vez: como é possivel esse movimento? Como a busca
por livrar-se de preconceitos pode ao mesmo tempo engendrar outros tantos? E como evitar que a
libertagao de antigos preconceitos geste novos? Uma passagem do texto de Luis Nascimento nos ajuda
a pensar essa dificuldade:

“Desse ponto de vista, para que o préprio processo de esclarecimento ou saida da menoridade se dé, seria preciso
pensar que as Luzes, como se diz em portugués ou em francés — les Lumiéres— sio sempre plurais, que ndo poderia
haver uma unica e absoluta luz singular que se sobreporia a todas as demais. Toda difusdo, comunicagio ou
transmissao de conhecimento dependeria de uma nogao de verdade que precisa seririsada (16), que se mostra como
uma diversidade multicolorida de tons e intensidades, de claros e escuros, sem os quais os didlogos, os diferentes
pontos de vista e posi¢oes estariam fadados ao fracasso. Nesse sentido, todo o medo do escuro se dissipa quando
se percebe que do outro lado da luz que vemos nao hd uma escuridao total, mas apenas outra intensidade, cor ou
tonalidade de luz com a qual poderemos entrar em contato. Ou ainda, para terminarmos com a frase de Diderot
que serviu de epigrafe para esse texto: é preciso lembrar que hé cores na sombra.” (NASCIMENTO, 2014, 216)

Mas o Iluminismo pensou uma filosofia da histéria eurocéntrica que se projetou sobre todos os povos,
hierarquizando as culturas e favorecendo o racismo, e isto se deu devido a consideragao da cultura humana
em termos de um objeto das ciéncias naturais. (ANDRADE, 2017) Essa perspectiva, no entanto, perde de
vista muitos aspectos da génese do racismo e se funda em uma visao distorcida dos temas aqui imbricados:
eurocentrismo, filosofia da histdria, ciéncia e racismo. Isso nao quer dizer que filosofias da histdéria nao
veiculem ideias racistas. Ao contrdrio, parece haver uma alimenta¢io mutua entre o racismo e a filosofia da
histdria.’” Nos escritos de Voltaire sobre a histdria, sobretudo em sua obra maior, o Ensaio sobre os costumes,
também encontramos muitas passagens de cardter racista. Mas se a filosofia da histéria de Hegel pode ser
vista como herdeira do Iluminismo ou a ela se vincular, nio devemos, no entanto, confundi-las. Sobre isso
seria possivel discorrer por muito tempo, mas me limito a apontar algumas dificuldades sobre essa nogao
geral e abstrata de filosofia da histdria iluminista e eurocéntrica.

Em primeiro lugar, nao existe uma filosofia da histéria iluminista. Nao hd uma unica concepgao de
filosofia da histéria no século XVIII. Maria das Gragas de Souza explorou em seu livro Ilustragdo e histéria®®

34 Ver o capitulo 2 (O olhar do alto) de (HADOT, 2019). Sobre os personagens celestiais na obra de Voltaire ver:
(BRANDAO, 2020).

35 (BINOCHE, 2018).

36 Como veremos a frente, o extraterrestre do primeiro capitulo do Tratado de Metafisica (1734), de Voltaire, realiza
esse processo de libertacdo dos preconceitos com 0 mesmo gesto com o qual distingue e hierarquiza os diferentes
tipos humanos.

37 Sobre Hegel, por exemplo, hd um extenso debate sobre as ligagoes de sua filosofia da histéria e seu racismo, bem
como a possibilidade de uma reconstrugao histérica normativa que ultrapasse os limites de seu racismo. Sobre isso
ver, por exemplo: (BERNASCONI, 2000); (BUCK-MORSS, 2009); Zambrana, R. Hegel, History, and Race. In:
(ZACK, 2017,251-260) & (SANGUINETTI, 2021).

38 (SOUZA, 2001).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 155



ao menos trés maneiras distintas de conceber a histdria, e isso apenas no interior do Iluminismo francés:
Rousseau, Voltaire e Condorcet tinham visdes muito diferentes e conflitantes sobre o processo histérico.
Ampliando o quadro, vemos que a categoria de filosofia da histéria pode ser enganosa, pois se as diferentes
maneiras de pensar a historia buscavam “introduzir significado nos fatos”, as diferentes circunstincias e
maneiras de pensar revelam que “nao se trata do mesmo significado, nem dos mesmos fatos, muito menos
da mesma articulagio entre significado e fato.” E isso que Bertrand Binoche explorou em As trés fontes da
filosofia da histéria, analisando o quadro histérico francés, a histéria natural escocesa da humanidade e
a teodiceia alema da histdria.* Isso se revela ainda mais complexo se deslocarmos o olhar para a Itélia e
considerarmos um autor como Giambattista Vico, que torna a histéria o objeto por exceléncia da filosofia,
criando um novo método ou “nova arte critica” ao estabelecer um distanciamento em relagao a concepgao
moderna (leia-se Descartes e Port-Royal) de linguagem.*

Antes disso, porém, seria ainda preciso identificar o que queremos dizer com o sintagma criado por
Voltaire em sua obra de 17685, Filosofia da histéria, que posteriormente serviu de introdugao ao Ensaio sobre
os costumes. Afinal, se identificarmos filosofia da histéria a sentido da histéria acabamos por transferir um
significado que a expressao terd sobretudo a partir da tradi¢ao alema da teodiceia histérica a pensadores
que a concebiam mais amplamente como reflexdo filosofica sobre a histéria, sobre os métodos e limites do
conhecimento histérico, mais do que sobre o sentido da histéria. Alids, em vista de preservar esta acepgao,
e ndo projetar sobre as reflexdes do século XVIII um sentido que se fixard no XIX, Dario Perinetti, em seu
excelente texto sobre o assunto no Cambridge History to Eighteenth Century Philosophy, escolhe a expressao
reflexdes filosdficas sobre a histdria e ndo filosofia da historia.*' Antes dele, Karl Lowith, no cldssico
Meaning in history,* ja havia notado que se Voltaire era bem o inventor da expressao ele, no entanto, nao
tinha propriamente uma filosofia da histéria como sentido da histéria.*

39 (BINOCHE, 2020).

40 Sobre isto ver a tese de doutorado de Antonio José pereira Filho: Linguagem e praxis — Vico e a concep¢ao
cartesiana de linguagem. Disponivel em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01102010-
112543 /publico/2010_AntonioJosePereiraFilho.pdf

41 (PERINETTI, 2006).

42 “Na discussao que se segue, o termo “filosofia da histéria” é usado com o sentido de uma interpretagao sistemdtica
da histdria universal de acordo com um principio segundo o qual os acontecimentos e sucessoes historicos sao
unificados e dirigidos para um sentido final” (LOWITH, 1957, p. 1).

43 “Dois pontos estavam na mente de Voltaire quando ele escreveu seu ensaio contra Bossuet: primeiro, que a
histéria universal de Bossuet nao é universal e, segundo, que a providéncia nio é evidente no curso empirico
da histéria.”(LOWITH, 1957, p. 110); “Por mais persuasiva que possa ser essa reducio da historia sagrada ao
seu aspecto profano, ela nao resulta em uma universalidade mais completa, pois a histéria nao se torna universal
ao investigar, em vez das quatro civilizagdes de Bossuet, vinte e uma. Ela apenas se torna geral. Uma olhada no
Indice do Ensaio de Voltaire mostra que seu aspecto universal se baseia na abrangéncia material sem um centro de
significado e organizagdo. O que une suas interessantes observagoes € apenas a sucessdo cronoldgica e a ideia de
progresso como um principio hipotético. Uma histéria universal direcionada a um unico fim e unificando, pelo
menos potencialmente, todo o curso dos eventos nao foi criada por Voltaire, mas pelo messianismo judaico e pela
escatologia crista, com base em um monotefsmo exclusivo. (...) Voltaire era inteligente demais para exagerar na
ideia de progresso. Ele acreditava em um progresso moderado, interrompido por periodos de regressao e sujeito
a0 acaso, na medida em que a razdo nio prevalece” (LOWITH, 1957, p. 111) Bertrand Binoche, na parte III do
capitulo II de sua obra sobre as trés fontes da filosofia da historia, comeca por dizer que a filosofia da histéria de
Voltaire ¢ “essencialmente negativa” e que ela nao é a ordenagio dos fatos em fungao de leis como em Montesquieu.
(BINOCHE, 2020).

156 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Em segundo lugar, caberia perguntar se ha uma ciéncia moderna a fundar a objetificagao do humano,
e se todos os conflitantes modelos cientificos da modernidade transmitiam a mesma nogao de razao e
se pretendiam extensiveis a todos os dominios do saber. Quando afirmamos que a filosofia da histéria
tomou o modelo cientifico moderno, entendemos por esta ciéncia o que? A mecanizagio de Galileu e
Descartes, como dird Fontenelle, o romance da fisica cartesiana, como dira Voltaire? A fisica newtoniana
com o seu hypotheses non fingo tanto elogiada pelo autor dos Elementos da filosofia de Newton? A filosofia
de Leibniz? A matematica e a fisica defendida por D’Alembert ou as nascentes ciéncias da biologia e da
quimica defendidas por Diderot? Mesmo no caso de Voltaire, como veremos a frente, que no inicio de
suas reflexdes histéricas procurava conferir aos relatos histéricos uma regularidade que ele encontrava na
fisica newtoniana, as coisas nao sao simples assim, pois o termo natureza é ambiguo, e se ele designa a
natureza tratada pela filosofia natural (fisica), natureza externa e material que pode ser contemplada pela
experiéncia do olhar distante, ela designa também a natureza da tradigao jusnaturalista, a natureza moral
que ndo se presta tdo facilmente a esse olhar desinteressado.*

Por fim, cabe dizer que considerado o surgimento daquilo que se diz filosofia da histéria no final do
século XVIII e inicio do XIX, ou mais precisamente das narrativas histéricas realizadas por filésofos na
segunda metade do século XVIII, esses autores jd estavam impregnados por diferentes formas de racismo,
seja de origem teoldgica, seja daquele da recente anatomia e seus procedimentos de dissecagdo, ou da ampla
literatura de viagem que consumiam vorazmente e, sobretudo, das justificativas de cardter econdmico, de
sorte que o racismo presente nas narrativas histéricas da segunda metade do século XVIII, mesmo que
aprofundem o processo de racializa¢ao, sio mais resultado de outros processos de distingao e hierarquizagao
da diversidade humana do que fundamento deles.

Portanto, ao invés de nos satisfazermos com noc¢des latas de Iluminismo, ciéncia moderna, filosofia
da histéria, como mera confianga na razio, terfamos que reconhecer que o Iluminismo, muito diverso
em suas perspectivas, poderia, na verdade, ser caracterizado, se considerassemos os textos acima
mencionados, como uma consciéncia sobre a insercio social, ética e politica da filosofia, que exige nao
apenas um comprometimento com buscas universais da verdade e da felicidade, mas uma reflexao sobre
o0 seu tempo, um enfrentamento de obstdculos e amarras tanto do individuo quanto dos povos, que se
traduziu precisamente pela transformagao da histéria em objeto de reflexao filosofica. Se estas reflexdes
foram vinculadas a processos de conquista e hierarquizagao de sociedades distintas das europeias, elas
também foram responséveis pelos ideais de emancipagio das na¢des, da autodeterminagao dos povos, do
reconhecimento da diferenca e pelo despertar da critica a arrogancia europeia.” Tudo isso nao impediu,
no entanto, o preconceito racial. E preciso, portanto, revisitar essas obras para ver em que se fundava esse

44 Sobre a polissemia do termo natureza no século XVIII ver (EHRARD, 1994).

45 Aqui as passagens de Diderot em seu Suplemento a Viagem de Bougainville e a suas contribuigdes aos textos sobre
a Histéria das duas Indias sio explicitos e contundentes. Mas mesmo uma obra como o Ensaio sobre os costumes de
Voltaire, em adigdes a primeira edigio feitas pelo préprio autor, encontramos passagens como a seguinte: “Em 1757,
havia cerca de trinta mil pessoas na Sao Domingos francesa e cem mil escravos negros ou mulatos, que trabalhavam
nas fabricas de agticar e nas plantagdes de indigo e cacau, e que encurtavam suas vidas para satisfazer nossos novos
apetites, atendendo as nossas novas necessidades, que nossos pais nao conheciam: vamos comprar esses negros na
costa da Guiné, na costa do Ouro e na costa do Marfim; Trinta anos atrds, tinhamos um bom negro por cinquenta
libras; isso ¢ cerca de cinco vezes menos do que um boi gordo. Hoje, em 1772, esse bem humano custa cerca de
mil e quinhentas libras. Dizemos a eles que sio homens como n6s, que foram redimidos pelo sangue de um Deus
que morreu por eles, e entdo os fazemos trabalhar como animais de carga, os alimentamos pior; se tentam fugir,
cortamos uma perna e os fazemos girar os moinhos de agicar com os bragos quando com uma perna de pau; depois
disso, ousamos falar sobre os direitos das pessoas”. (VOLTAIRE, 1968, cap. 152) italico nosso.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 157



racismo. Para finalizar, procurarei rapidamente tentar entender como esse racismo operava em um ilustre
(mas um tanto desconhecido) do Iluminismo: Voltaire.

III — Sobre racismo, filosofia da histdria e eurocentrismo: o caso de Voltaire

Ao invés de tratar o racismo do Iluminismo em bloco, o que espero ja ter suficientemente mostrado nao
servir para compreender muita coisa, ou analisar as posi¢des menos ambiguas de Diderot e Condorcet
(quero dizer mais dificeis de serem identificadas ao “racismo moderno”), ou mesmo as tensdes que se
encontram na Enciclopédia*, considerarei aquele que talvez seja o mais explicitamente racista dos autores
iluministas franceses famosos: Voltaire.

De saida, é preciso reconhecer que o racismo de Voltaire se manifesta em diversas obras, do Tratado de
Metafisica (1734) ao Ensaio sobre os costumes (1756 ), mas nio acredito que ele seja fundado sobre sua filosofia
da histéria, ou melhor sobre sua reflexdo filoséfica sobre a histdria, apesar de a ela se vincular. Ao contrério,
a meu ver, seu racismo anterior informa e limita seu pensamento sobre a histdria. O racismo de Voltaire
claramente se funda em seu poligenismo, ou seja, na concep¢ao segunda a qual a diversidade dos tipos humanos
pressupde origens diversas e separadas e ndo um ancestral comum, e em sua nogao fixista da natureza. Em
outras palavras, nao é seu pensamento sobre a histdria e a diversidade das culturas que sustenta suas afirmagoes
racistas, mas a crenca segundo a qual a variedade humana comprovaria a hipétese de que nao derivariamos

46 No caso de Diderot, suas ultimas obras mostram uma critica contundente ao comércio triangular e antecipam e
solicitam, com a imagem do Spartacus negro, as revoltas e revolugdes dos escravizados. No caso de alguns verbetes
da Enciclopédia que tratam dos negros e da escravidao, parece haver uma tensao entre trés perspectivas distintas: uma
abordagem dos verbetes classificados como filosofia da natureza, sobre a origem da cor negra e sobre o fendmeno
do albinismo, outra, eminentemente igualitiria e antiescravagista, no dominio do direito (os verbetes do cavaleiro de
Jaucourt, por exemplo), e outra, explicitamente escravagista e racista, os verbetes de economia e comércio (redigidos
inclusive por autores proprietarios de plantations no Caribe francés), que buscavam no trabalho a justificativa da
escravidao praticada nas Américas e terminavam fornecendo toda uma classificagao dos diversos tipos de negros de
diferentes regides e suas qualidades ligadas ao trabalho for¢ado, ao contrario da propalada uniformizagio dos povos
africanos. O dominio na ponta do processo de escravidao exigia uma tipificagdo para melhor dominar e explorar o
trabalho. No caso de Condorcet, a riqueza das suas estratégias de escritura e de atuagdo antiescravagista e sua visao
essencialmente igualitdria do ser humano o tornam um caso a parte. O autor que tem a nogao mais forte de filosofia da
histéria como progresso da civilizagdo é, no entanto, o aparentemente menos racista e contundentemente antiescravista.
Condorcet, em certo sentido um dos ultimos philosophes, se engajou na libertagao dos escravos e sua obra promulga
uma visdo igualitdria do ser humano, ndo apenas metafisica, mas também politica. Suas Reflexdes sobre a escraviddo dos
negros comecam assim: « Meus amigos, embora eu ndo seja da mesma cor de vocés, sempre os considerei como meus
irmaos. A natureza formou-os para ter o mesmo espirito, a mesma razao, e a mesma virtude dos brancos. Falo apenas
aqui daqueles da Europa, pois os brancos das colonias, ndo cometo a injuria de compara-los a vocés, eu sei quantas
vezes a fidelidade, a probidade, a coragem que vocés tém enrubesceu seus senhores. Se fossemos procurar um homem
nasilhas das Américas, nio seria entre as pessoas de carne branca que o encontrarfamos” (CONDORCET, 2009, 57).
E certo que mais a frente da mesma obra Condorcet propde um fim gradual da escravidao, proposta ja interpretada
como solidéria dos interesses dos proprietarios de escravos e como vitdria dos interesses econdmicos da metrdpole
sobre seu humanismo. Considerando outras obras e sua atuagao politica na Assembleia constituinte revoluciondria e
nas Sociedade dos Amigos dos negros, acredito que essa interpretagao nio se sustenta. Como texto politico, de um autor
que conhece e participa ativamente da vida politica do seu tempo, esse gradualismo e o aparente enfileiramento ao lado
dos senhores podem e talvez, dada a riqueza da escrita no XVIIII, devam ser lidas sobretudo como estratégias retéricas
de agdo politica. De modo que a tensio entre uma defesa radical da igualdade entre os seres humanos e a defesa de um
abolicismo gradual fundado em razoes mercantis revele uma estratégia politica e retérica mais do que um limite real
do seu humanismo, ciente que estava de que a agao politica requer mais do que a simples indignagao moral.

158 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



todos de um tinico ser, mas de tipos, raas ou espécies (a terminologia voltairiana é sintomaticamente fluida
e equivoca) e de que a natureza é fixa, as espécies seriam desde sempre as mesmas. Esmiugar o que esta
envolvido nessas concepgoes e sua génese nos levaria a um caminho interessante, mas longo demais, que nos
conduziria a ver como o contato com os povos das Américas tiveram consequéncias iniciais para a teologia e
a religido ao reconhecer a extensao e variedade de outros tantos tipos humanos. Como compreender nossa
descendéncia de Adao e Eva com a descoberta dos povos americanos? Descenderiam eles também do casal
origindrio? Desse questionamento resultaram perspectivas heterodoxas como aquela de Issac de la Preyere
sobre os pre-adamitas: ou seja, homens e mulheres que existiriam antes de Adao e Eva."

E ajungao de sua critica a0 pensamento teoldgico, seu deismo e sua concepgio fixista da natureza, como
mostra Michéle Duchet que é a chave para a compreensao do racismo de Voltaire. * No Tratado de Metafisica,
texto de 1734, que Voltaire nao publicou e que circulou apenas entre amigos, Voltaire se vale de um extraterrestre
para conhecer diferentes tipos humanos. O recurso ao extraterrestre visa cumprir a exigéncia de objetividade
do conhecimento filosdfico e, portanto, da libertagao dos preconceitos de homem e, sobretudo, de filésofo,
diz o autor, e é a partir dessa exigéncia que Voltaire apresenta sob o olhar do gigante interestelar a diversidade
dos seres humanos. Logo mais a frente no mesmo capitulo, Voltaire opoe a constatagio do gigante viajante a
opinido de um religioso que insiste em reduzir a diversidade do humano ao casal originario biblico. No mesmo
capitulo, vemos também nao somente a constatagao da diversidade dos tipos humanos e a afirmagao de que essa
diversidade nao pode ter o mesmo antepassado origindrio, mas também a defesa de uma hierarquia entre esses
diferentes tipos humanos baseado no uso que fazem da razdo. Se aqui Voltaire se vale do olhar supostamente
objetivo do gigante para apresentar a diversidade e a hierarquia, apresentando sua defesa da poligenia, em
outros lugares, ele sustenta seu poligenismo, inicialmente uma tese herética sustentada com fins religiosos,
em aspectos supostamente cientificos, valendo-se das dissecagdes feitas por Malpighi, pretendendo conferir
cardter cientifico a sua critica ao monogenismo da ortodoxia religiosa. Em diversos outros momentos, Voltaire
fard apelo as praticas de dissecagao anatdmicas para fundamentar sua defesa de uma diferenca natural entre
os seres humanos®, visando negar tanto a visao religiosa que afirmava a descendéncia de toda a humanidade
de Adao e Eva quanto a perspectiva de Buffon, segundo a qual a cor negra seria uma degenerescéncia de um
branco original resultado de fatores ambientais como o clima e a alimentagdo.®

O texto de Voltaire, no entanto, tem uma ambivaléncia que nio pode deixar de ser percebida. Em primeiro
) )

u ueou X u poligeni u u Xi

lugar, porque o uso e o contexto do seu poligenismo claramente se enquadra em seu combate contra a ortodoxia
religiosa e ressalta a diversidade do humano que o relato biblico e a teoria monogenista sio incapazes de dar
conta. O percurso desse (pseudo)etndgrafo extraterrestre destaca a dificuldade de se definir univocamente
0 que é 0 homem, o seu percurso no planeta Terra vai ampliando sua nogao de humanidade conforme ele
se depara com os diferentes tipos de homens. Em segundo lugar, como aponta Sebastiani, com um erro
(proposital?) de concordancia o texto de Voltaire passa na mesma frase de um “diferentes espécies de homens”,
que distingue os diferentes tipos de seres humanos de uma maneira pretensamente objetiva, a um “ele”

47 Sobre isso ver por exemplo: (POPKIN, 1976).
48 Ver capitulo Il de (DUCHET, 1977).

49 Ver o capitulo IV: “The Specter of Polygenisis” de (SMITH, 2015, 92-113). Ver também especialmente a parte 3
e 4 do capitulo 5 : “Adam ne suffit plus: polygénistes a I’ige moderne”, e “Voltaire et Hume polygénsites: espéces
prulielles et causes morales », de (SCHAUB & SEBASTIANI, 2021, 348-374).

50 Aqui vemos como o racismo pode ter multiplas e diferentes manifestagoes e se fundar em diferentes perspectivas,
e que uma perspectiva monogenista nao impede uma particular hierarquizagio entre os seres, no caso de Buffon,
nao essencialista. Ela pode ser essencialista como no poligenismo de Voltaire e Hume ou “evolutivo” como no
monogenismo de Buffon, mas nao por isso menos hierarquizante.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 159



universal, que novamente unifica a variedade anteriormente distinguida, uma humanidade, no entanto, que
se distingue dos outros animais apenas em grau.>' Em terceiro lugar, a posi¢ao de todos os seres humanos em
uma hierarquia parece ser soliddria da ideia de cadeia dos seres, importante nocao a estruturar boa parte do
pensamento ocidental®?, que, no entanto, por diversas vezes serd posteriormente criticada e ridicularizada por
Voltaire, sobretudo como resultado de suas reflexdes sobre o problema do mal. E por tltimo, mas nao menos
importante, porque a diversidade apresentada pelo etndgrafo espacial do Tratado de Metafisica, se ampliard
em outras obras e a ideia de perspectiva, de que valoramos o bem e o belo sempre de um ponto de vista, e
que este olhar global e do alto ¢, no final das contas, impossivel, se faz presente em muitas obras do autor.>
De sorte que poderiamos nos perguntar se muitas passagens em que o autor hierarquiza a diferenca entre
os tipos humanos nao poderiam ser consideradas como miopia do homem europeu, incapaz de lidar com a
diferenca, e tudo julgando do seu ponto de vista parcial. Tudo isso nos valendo dos proprios instrumentos
que o autor fornece ao pér em perspectiva as avaliagdes humanas. Por exemplo, em um texto em que Voltaire
imagina um navio de europeus sendo aprisionado por corsirios na costa africana, ele poe a prova as razoes
dos europeus para a escravidio ao inverter as posi¢des do senhor e do escravo.™

Nada disso apaga, todavia, o racismo de Voltaire entendido como a crenca de que hd uma diferenca natural
entre os diversos tipos de seres humanos, soliddria de sua concepgao fixista da natureza, segundo a qual
Deus teria criado diferentes tipos humanos em diferentes lugares, cada qual adaptado ao seu ambiente.*
Ora, aqui também as coisas nao sao tao simples, pois o tio comentado deismo de Voltaire ndo é ele préprio
assim tao rigido, monolitico, e hd, sem duvida, uma evolugio entre o deismo lastreado na filosofia de Newton
da década de 1740 até seu flerte com o espinosismo nas décadas finais de sua vida, nas décadas de 1760 e,
sobretudo, 1770,% a ponto da imagem tradicional do Deus relojoeiro dos primeiros anos ser substituida pela
imagem do Deus sol, de onde o mundo emanaria como os raios emanam do Sol. Ora, sem duvida Voltaire
ndo tira disso todas as consequéncias, mas ja vemos como a ideia mesma de criagio nao tem mais sentido.

51 “Nous avons a examiner ce que c’est que la faculté de penser dans ces espéces d’hommes différentes; comment lui
viennent ses idées, s’il a une 4me distincte du corps, si cette dme est éternelle, si elle est libre, si elle a des vertus et
desvices, etc » (VOLTAIRE, 1968, T14, 424). “Temos que examinar o que é a faculdade de pensar nestas diferentes
espécies de homens; como lhe chegam as suas ideias, se tem uma alma distinta do corpo, se esta alma ¢ eterna, se é
livre, se tem virtudes e vicios, etc.” Tradugao e itdlico nosso.

52 Ver (LOVEJOY, 2005).
53 Ver Belo, beleza do Diciondrio filosdfico: (VOLTAIRE, 1968, T3S, 407-408).

54 Histdria das Viagens de Scarmentado: «Eu ainda tinha que conhecer a Africa, para desfrutar de todas as delicias
do nosso continente. De fato, eu o vi. Meu navio foi tomado por corsarios negros. Nosso capitdo reclamou e
perguntou a eles por que estavam violando as leis das na¢des dessa forma. O capitdo negro respondeu: “Vocés tém
um nariz comprido e nds temos um nariz achatado; seus cabelos sao lisos e nossa 13 é encaracolada; sua pele é cor
de cinza e a nossa ¢ cor de ébano; portanto, pelas leis sagradas da natureza, devemos ser sempre inimigos. Vocés
nos compram nas feiras da costa da Guiné como animais de carga, para nos obrigar a trabalhar em nao sei que
tipo de trabalho, tdo dificil quanto ridiculo. Vocés nos obrigam a cavar nas montanhas sob chicotadas para extrair
uma espécie de terra amarela que, por si s6, ndo serve para nada e que nao vale muito mais do que uma boa cebola
egipcia; da mesma maneira, quando os encontramos e somos os mais fortes, nds os tornamos escravos, obrigamos
VOCés a arar nossos campos ou cortamos seu nariz e suas orelhas” Nao havia nada a responder a um discurso tao
sabio.» »(VOLTAIRE, 1877-1885, T21).

55 Assim Michéle Duchet pretende fundar o racismo de Voltaire em uma metafisica, em seu deismo: (DUCHET,
1977, 229-264).

56 Flerte que ja pode ser identificado nos anos 60 com o Diciondrio filosdfico (1765), mais claro em Tudo em Deus:
ensaio sobre Malebranche (1769), mas sobretudo em E preciso tomar um partido ou o principio de agdo (1772).

160 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Contudo, seria ainda possivel acusar no procedimento que Voltaire empreende no Tratado de metafisica, por
exemplo, com o olhar pretensamente objetivo do gigante extraterrestre, a objetificagio do humano, a pretensao
da ciéncia de dar conta da variedade dos seres e das culturas, naturalizando o homem e o objetificando, o que
seria por si s6 um passo em dire¢do ao racismo. Ora, aqui ha um aspecto deixado de lado até mesmo pelas
excelentes paginas de Michele Duchet, pois deixam de perceber que operam e se amalgamam aqui duas nogdes
distintas de natureza, como em outros autores, o que dificulta a realizacdo de um procedimento coerente.
Mas o que é incompreensivel é que a autora de Antropologia e Histéria nas Luzes deixe de perceber que o texto
do Tratado de Metafisica se divide em dois momentos explicitamente distintos para tratar o ser humano: o
tratamento da natureza humana s6 é realizado pelo olhar distante e “objetivo” do gigante enquanto o que é
considerado ¢ passivel de observagao, enquanto se trata da natureza entendida como objeto daquilo que entdo
se chamava filosofia natural, enquanto ela é exterioridade observavel e mensurével. E nesse momento, sem
duvida, a naturalizagao do homem permite também a hierarquizacio das diferentes “espécies” de homens.
O capitulo 6 do Tratado revela este vai-e-vem entre igualdade e diferenca, e por fim, a hierarquizagdo como
inscri¢do de toda essa variedade de seres em diferentes elos da cadeia do ser.”’

Contudo, assim que passa a tratar a natureza naquilo que ela tem de interna, moral (a liberdade, a vontade,
as escolhas, a lei e o direito), ndo h mais olhar distante e totalmente objetivo possivel, e a observagio ¢
substituida pelo testemunho.*® Portanto, a moral nao é tratada nos termos da fisica, com o olhar distante e
frio do viajante interestelar. O historiador, se bem que tenha de ser fil6sofo, diz Voltaire, ndo pode proceder da
mesma maneira que um fisico procede, e hd nas obras de Voltaire uma separagio clara entre os dois dominios,
afinal a histéria pertence ao mundo humano e ndo a natureza, e como a natureza é fixa, chamamos uma parte
dafisica de histéria natural apenas de modo impréprio, segundo o autor.* Apesar de Voltaire falar, sobretudo
em suas primeiras reflexdes histéricas sobre leis da histéria como leis da fisica, tratava-se desde 4 apenas de
poder ordenar a narrativa histdrica de uma maneira nao cadtica, evitar que fossem mero amontoado de fatos
e relatos sem conexao. Ademais, se considerarmos a evolugao do pensamento histérico de Voltaire dos anos
1740 até suas dltimas modificagdes aportadas ao Ensaio sobre os costumes (Voltaire continuou alterando sua obra
histérica maior até sua morte) acompanhamos um crescente ceticismo quanto a possibilidade de encontrar
principios fixos que determinariam o movimento da histéria. Neste sentido, como j4 foi dito, dificilmente
poderfamos falar em filosofia da histéria como sentido de progresso inexorével em Voltaire. O que podemos
sim considerar é que a obra maior de Voltaire sobre a historia, o Ensaio sobre os costumes, deve ser lida tanto
emrelagao a obra que ela critica e pretende substituir, o Discurso sobre a histéria universal, a teologia da historia
de Bossuet, quanto naquilo que ela promete: a0 mesmo tempo um discurso sobre a histéria universal ou

57 «Entao me imagino chegando a Africa e cercado por negros, hotentotes e outros animais. A primeira coisa que
noto é que os érgaos da vida sdo os mesmos em todos eles, as operagdes de seus corpos sio todas baseadas nos
mesmos principios da vida; aos meus olhos, todos eles tém os mesmos desejos, as mesmas paixdes, as mesmas
necessidades; (...) O que encontro de diferente nos animais negros? O que posso ver neles, além de mais algumas
ideias e combinagdes em suas cabegas, expressas por uma linguagem articulada de forma diferente? Quanto mais
examino todos esses seres, mais devo suspeitar que sdo espécies diferentes do mesmo género; (...) Enfim, vejo
homens que me parecem superiores a esses negros, COmMo esses Negros sdo superiores a0s Macacos, € Como os
macacos sdo superiores s ostras e a outros animais dessa espécie”. (VOLTAIRE, 1968, T14, 450452). Logo em
seguida Voltaire nega a ideia de alma espiritual, o que contribui para a tese de Smith (SMITH, 2015), segundo a
qual a animalizagao do ser humano e a recusa do dualismo cartesiano contribuem para o advento do racismo.

58 «Este nao é mais o lugar para fingir ser um ser dotado de razao, que nao é um homem, e que examina com indiferenga
o que é ser um homem; ao contrario, é aqui que cada homem deve entrar em si mesmo e dar testemunho de seus
préprios sentimentos.” (VOLTAIRE, 1968, T14, 460).

59 Ver o verbete Histdria do Questdes sobre a Enciclopédia (1772).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 161



mais geral e uma compreensao histérica da Europa. Dai que hd sim um eurocentrismo, que é mais fruto dessa
incompatibilidade entre as duas perspectivas, uma do alto que vislumbra a totalidade da histéria universal
e outra interna, tentando entender o processo que leva a Europa da saida da estrutura feudal até o século
XVIIL. Mais uma vez, sem duvida, se manifesta ai um eurocentrismo em que as culturas da Europa surgem
como superiores a de outros povos e nagdes (mais uma vez a terminologia de Voltaire é sintomaticamente
equivoca), mas isto nio é feito sem contradigdes e tensdes. Digo isso pois, afinal, ndo podemos esquecer que
os trés primeiros capitulos que abrem o Ensaio sobre os costumes sao sobre povos nio europeus, versam sobre
a China, a India e 0 Oriente Médio. Esse procedimento de Voltaire visa justamente ampliar o mundo, mostrar
que a historia de Bossuet ndo era universal, ao evidenciar que um ponto de vista teoldgico -que reescreveria a
histéria humana de um ponto de vista teoldgico unificando-o transcendentemente pela providéncia divina e
imanentemente pela centralidade dos judeus e dos cristios- ndo da conta de explicar a histdria dos chineses,
indianos e drabes. E por que ndo outros? Porque para Voltaire o foco é mostrar o espirito das nagoes, e este
espirito se manifesta nas produgdes do espirito, nas ciéncias e nas artes — e nao porque simplesmente acreditaria
que outros povos nao tenham produgio do espirito ou histdria. Ao contrério, Voltaire nao acreditava em povos
sem historia, mas simplesmente pois as produgoes dessas nagdes nao eram documentadas ou ele a elas nao
tinha acesso, ndo conhecia seus textos e seus monumentos (no sentido amplo em que ele os concebia como
produtos da agio humana ou “cultura”). Tudo isso nio poderia ser feito pelas mesmas razdes que Voltaire
preferia a histéria moderna a histdria antiga: material para o trabalho. Mesmo a histéria da China com a qual
ele entdo se fascina, nao poderia ser realizada dois séculos antes, pois pouco se sabia sobre essa grande nagao,
conhecida gracas aos missiondrios jesuitas. Gragas a eles, aquilo que parecia fabuloso e inacreditivel com os
primeiros relatos de Marco Polo é entdo visto como verdade, o que corrobora o carater gradual e cumulativo
do conhecimento histérico.

O caso da China é particularmente interessante. Mesmo que repleto de idealizagdes, a China de Voltaire
revela que seu ideal de civilizagao ndo se encontra necessariamente na Europa, dilacerada por querelas e
intolerancia religiosa, censura, guerras e persegui¢do. O confucionismo, por exemplo, aparece a Voltaire
como uma religiao mais préxima da religido natural, de um minimo c6digo moral garantidor da vida social
e do convivio pacifico, do que os cristianismos da Europa. Ademais, o epiteto de bérbaros sob a pena
de Voltaire se volta mais aos proprios europeus do que a outros povos. Em seu combate pela tolerdncia
religiosa os alvos se encontram na Europa, e ndo sao apenas a religido supersticiosa e sediciosa, mas também
o militarismo, a guerra e o ufanismo inculto incarnando, por exemplo, na figura dos welches, os franceses
ufanistas.®” Mesmo o mais famoso conto de Voltaire, Cdndido ou o otimismo esta carregado da ambivaléncia
de Voltaire sobre a Europa e o seu outro. Hd passagens como aquelas da perseguigao das nativas do Paraguai
por macacos, no capitulo 16, em que Voltaire parece ridicularizar os costumes dos povos americanos e
aproximd-los da condi¢do animal ao estabelecer uma relagio indistinta entre eles e os animais. Mas ¢é
preciso notar a ambiguidade em relagao a Europa que se manifesta em todo o conto, e sobretudo no fato
de que o heréi s6 encontra paz e tranquilidade longe dos Iugares sob a influéncia europeia. Os dois tnicos
lugares totalmente positivos do conto sao o Eldorado, lugar na América do Sul que soube se proteger dos
invasores europeus, e o jardim final da Propéntida, na Turquia, ambos distantes da violéncia que impera no
mundo sob o dominio europeu. Violéncia, alids, resultado do comércio triangular que enriquece o europeu
(inclusive enriqueceu o préprio Voltaire) e adoga sua vida enquanto mutila os escravos nas coldnias.®!

60 Ver o texto Discurso aos Welches (2021).

61 No capitulo 19, ao sair do Eldorado, Candido se depara com um escravo negro com a mao direita e a perna esquerda

amputadas, a0 perguntar ao escravo a razdo de sua condigio este responde: “é a este prego que vocés comem aguicar
na Europa.”

162 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Nada disso que foi dito apaga as passagens racistas de Voltaire, mas permite entender as tensoes e
ambivaléncias assim como o fundamento de seu racismo, sem solucionar qualquer coisa que seja, e permite
constatar a complexidade de um pensamento que se confrontava com a diversidade sem abandonar
uma perspectiva que se pretendia universal. Cabe, por fim, insistir que nio se passa automaticamente da
legitimidade de uma causa, como o combate ao racismo, a qualidade de um trabalho histérico-filoséfico.
Pregar o epiteto de racista ao Iluminismo como um todo, valendo-se de uma concepgao estreita do que foi
esse movimento, além de nada contribuir para elucidar as raizes do racismo moderno é ainda um movimento
soliddrio de uma visao restrita do canone filoséfico que pretensamente pretende ampliar ou destruir. A
vontade de denunciar ou a confusio entre o trabalho histérico filoséfico de compreensao e critica com o
mero denuncismo confortével ndo apenas escamoteia aspectos mais positivos e emancipatdrios por assim
dizer do pensador ou movimento que quer condenar, mas também nao compreende as razdes e as maneiras
pelas quais o racismo se elabora, se sustenta e se difunde.

REFERENCIAS

ANDRADE, E. (2017) A opacidade do iluminismo: o racismo na filosofia moderna, Kriterion 58
(137) « May-Aug.

BACZKO, B. (1997) Job, mon ami: promesses du bonheur et fatalité du mal, Gallimard, Paris. BEATTIE, J.
(1770) An essay on the Nature and Immutability of Truth, in Opposition to Sophistry and Skepticism. Sexta
edicao, de 1805, se encontra disponivel em: https://archive.org/details/essayonimmutabilOObeatuoft/
page/n7/mode/2up

BERNASCONI, R. (2000). “With What Must the Philosophy of History Begin? On the Racial Basis of
Hegel’s Eurocentrism.” Nineteenth Century Contexts 22 (2): 171-201.

BINOCHE, B. (2018) « Ecrasez I>infame ! »: Philosopher a ’ige des Lumiéres. La Fabrique Editions. Paris.
. (2020) As trés fontes da filosofia da histéria. Trad. Danilo Bilate. Editora Zouk, Porto Alegre, 2020.
BOUIE, J. (2018) The Enlightenment Dark Side. https://slate.com/news-and-politics/2018/06.
BRACKEN, H. M. (1973) Essence, Accident, and Race. In: Hermathena, 116, 1973, p. 81-96.
. (1978) Philosophy and racism. In: Philosophia 8 (2-3), p. 241-260.

BRANDAO, (2018) A filosofia entre ciéncia e literatura nos Didlogos sobre a pluralidade dos mundos. In:
Pinheiro, U. Filosofia da alteridade no século das Luzes: Diderot, Fontenelle, Kant, Rousseau. Ed. UFPR, Curitiba.

. (2020) A Pneumatologia de Voltaire e a interpretagio de Zadig, ou O Destino. Cadernos de Etica
e Filosofia Politica. (USP), v. 1, p. 76-88.

BUCK-MORSS, S. (2009). Hegel, Haiti, and Universal History. Pittsburgh, PA: University of Pittsburgh Press.

CANGUILHEM, G. (2002) “Fontenelle, philosophe et historien des sciences” In: Etudes d histoire et
de philosophie des sciences. Paris: Vrin.

CASSIRER, E. (1997) A Filosofia do Iluminismo. Ed. Unicamp. Campinas.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 163



CHOMSKY, N. (1975) Reflections on language, New York, Pantheon.

CONDORCET, N. (2009) Refléxions sur l'esclavage des négres. Présentation et notes par Jean-Paul Doguet.
GF. Paris.

CURRAN, A. S. (2011) The Anatomy of Blackness: Science and Slavery in an Age of Enlightenment, John
Hopkins University Press, Baltimore.

DA SILVA, D. F. (2007) Toward a Global Idea of Race. Borderlines, volume 27. University of Minnesota
Press, Minneapolis and London.

DARNTON, R. (1987) Boémia literdria e revolugdo: o submundo das letras no Antigo Regime. Sao Paulo:
Companhia das Letras.

. (1998) Os best-sellers proibidos da Franga revoluciondria. Companhia das Letras, Sdo Paulo.
DIDEROT, D. (2013) Supplément au voyage de Bougainville et autres textes. GF, Paris.

DIDEROT, D. & D’ALEMBERT. Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences des arts et des métiers.
Versao digital disponivel em: http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/

DUCHET, M. (1977) Anthropologie et Histoire au Siécle des Lumiéres. Flammarion, Paris.
EHRARD, J. (1994) L'idée de nature en France dans la premiére moitié du XVI1Ie siécle. A. Michel, Paris.

. (2008) Lumieres et esclavage : l'esclavage colonial et l'opinion publique en France au XVIlle siécle.
André Versaille éditeur.

EZE, E. C. (1997) Race and the Enlightenment. Blackwell Publishers Ltd, Cambridge, MA/Oxford.
FARR, J. (2008) Locke, Natural Law and New World Slavery. In: Political Theory 36 (4),2008. p. 495-522.

FIGUEIREDO, V. (2021) A paixdo da igualdade: uma genealogia do individuo moral na Franga. Ed. Relicrio.
Sao Paulo.

FONTENELLE, (2013) Didlogos sobre a pluralidade dos mundos. Ed. Unicamp. Campinas.
FOUCAULT, M. (1994) Qu'est-ce que les Lumiéres ? In: Dits ef écrits, Gallimard, Paris. p. 562-578

GLIOZZI, G. (2000) Adam et le Nouveau Monde. La Naissance de ’Anthropologie comme Idéologie Coloniale:
des généalogies bibliques aux théories raciales (1500-1700). Lecques, Théétete.

HADOT, P. (2019) Ndo se Esquega de Viver: Goethe e a Tradigdo dos Exercicios Espirituais. E Realizagoes
Editora. Sao Paulo.

ISRAEL, J. (2002) Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1650-1750. Oxford
University Press. Oxford, 2002.

164 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



. (2006) Enlightenment! Which Enlightenment? In: Journal of the History of Ideas, 67, 2006. p.
523-548.

. (2013) Democratic Enlightenment: Philosophy, Revolution, and Human Rights 1750-1790. Oxford
University Press. Oxford, 2013.

KANT, L. (2009) Resposta a questio: O que é Esclarecimento? Trad. e notas de Vinicius Figueiredo. In:
Antologia de Textos Filosdficos. (Org.) Margal, J. SEED /PR, Curitiba.

KIDD, C. (2006) The Forging of Races: Race and Scripture in the Protestant Atlantic World (1600-2000).
Cambridge University Press.

KLEIN, J. T. (2009) A resposta kantiana a pergunta: que é Esclarecimento. In: Ethic@, vol. 8, n° 2, dez.
2009. p. 211-227. Florian6polis

KRISTELLER, P. O. & MAHONEY, E. P. (eds.). (1976) Philosophy and Humanism: Renaissance Essays in
Honor of Paul Oskar Kristeller. Columbia University Press.

LAHONTAN, (2023) Dialogues de M. le baron de Lahontan et d'un sauvage dans ’"Amérique. Desjonqueres,
Paris.

LEBRUN, G. (1973). “O Cego e o Filésofo ou o nascimento da antropologia”. In: Discurso, no. 3 (3),
1973, pp. 127-140.

LILTL A. & SPECTOR, C. (2014) Penser l'Europe au XVIlle siécle. Commerce, civilisation, empire. Oxford:
Voltaire Foundation, coll. “Oxford University Studies in the Enlightenment”.

LILTT, A. (2019) L'Héritage des Lumiéres : ambivalences de la modernité. EHESS, Gallimard, Seuil. Paris.
. (2023) Actualité des Lumiéres : une histoire plurielle. Fayard. Paris.
LOVEJOY, A. O. (2005) A grande cadeia do ser. Editora. Palindromo.

LOWITH, K. (1957) Meaning in history: the Theological Implications of the Philosophy of History. The
University of Chicago Press, Chicago.

MERLEAU-PONTY, M. (1960) « De Mauss & Claude Lévi-Strauss ». In : Signes. Gallimard, Paris.

NASCIMENTO, L.F. dos S. (2014). O século das Luzes e o medo do escuro - a fantasia na Antropologia
de Kant. Discurso, 1(44), 189-218.

PEREIRAFILHO, A.]J. (2010) Linguagem e prdxis — Vico e a concepgdo cartesiana de linguagem. Disponivel
em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01102010-112543/publico/2010_
AntonioJosePereiraFilho.pdf

PERINETT], D. (2006) Philosophical reflections on history. In: Haakonssen, Knud (ed.) Cambridge
History to Eighteenth Century Philosophy. Cambridge University Press.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 145-166, dezembro de 2023. 165



POPKIN, R. H. (1973) The philosophical basis of modern racism. In: Racism in the Eighteenth Century,
Harold E. Pagliaro (ed.), Cleveland, Case Western Reserve University Press, 1973, p. 245-262.

POPKIN, R. (1976) The Pre-Adamite Theory in the Renaissance. In: Kristeller, P. O. & Mahoney, E. P.
(eds.), Philosophy and Humanism: Renaissance Essays in Honor of Paul Oskar Kristeller. Columbia University
Press. pp. S0—69.

SALA-MOLINS, LOUIS. (1992) Les miséres des Lumiéres: sous la raison, l'outrage ... Robert Laffont, Paris.

SANGUINETT]I, F. (2021) Ratio e raga: Sobre humanidade e racismo em Hegel. In: Revista Eletronica
Estudos Hegelianos ano. 18, N°32: https://ojs.hegelbrasil.org/index.php/reh/article/view/464/373

SCHAUB, J-F &SEBASTIANI, S. (2021) Race et histoire dans les sociétés occidentales (XVe-XVIlle siecle).
Albin Michel.

SCHMIDT,J. (1989) The Question of Enlightenment: Kant, Mendelssohn, and the Mittwochsgesellschaft,
Journal of the History of Ideas, Apr. - Jun., 1989, Vol. 50, n°. 2 p. 269-291

SMITH, J. E. H. (2015) Nature, Human nature, and Human difference: Race in Early Modern Philosophy.
Princeton University Press, Princeton, and Oxford.

SOUZA, M. das G. de. (2001) Ilustragdo e histdria: o pensamento sobre a histéria no Iluminismo francés. Sao
Paulo: Discurso Editorial.

SQUADRITO, K. (1979) Racism and Empiricism. In: Behaviorism, Vol. 7, No. 1 (Spring, 1979), p. 105-115.

TORRES FILHO, R. R. (2004) Respondendo a pergunta: Quem é a Ilustragio? In: Ensaios de Filosofia
ITlustrada. Sao Paulo, Iluminuras.

UZGALIS, W. (2017) John Locke, Racism, Slavery, and Indian Lands. In: ZACK, 2017. p. 21-30.
VALLS, A. (ed.) (2005) Race and Racism in Modern Philosophy, Ithaca, NY: Cornell University Press.

VARTTJA, D. J. (2021) The Color of Equality: Race and Common Humanity in Enlightenment Thought.
University of Pennsylvania Press, Philadelphia.

VENTURI, E. Was ist Aufklirung? Sapere aude!, Rivista Storica Italiana, I, 1959. p. 119-130.
VOLTAIRE, (1877-1885) Buvres complétes de Voltaire, éd. Louis Moland. Paris, Garnier.
. (1968-) Guvres complétes de Voltaire / Complete works of Voltaire, Oxford, Voltaire Foundation.
.(2021) DISCURSOS E CONSELHOS. EDITORA MARTINS FONTES, Sio Paulo.

ZACK, N. (1996) Bachelors of Science: Seventeenth Century Identity Then and Now. Temple University
Press. Philadelphia.

. (2017) The Oxford Handbook of Philosophy and Race. Oxford.

166 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 145-166, dezembro de 2023.



Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de Sao Carlos

doispontos:

A Liberdade politica em O Espirito
das leis de Montesquieu’

Céline Spector
Universidade Sorbonne, Franga

Resumo: A leitura liberal de Montesquieu ndo evoca apenas sua concepgao de checks and balances, ela insiste na distancia
tomada por Montesquieu em relacdo a concepcdo republicana da liberdade. Montesquieu exprimiria sua escolha
em favor da “republica moderna’, representativa e comerciante a inglesa, em detrimento da “republica participativa”
dos antigos e da monarquia absolutista a francesa. O Espirito das leis faria do modelo inglés o regime mais conforme a
natureza humana, aquele que garantiria melhor a seguranca dos individuos. Caso se admita essa visdo das coisas, a
liberdade positiva cede lugar aqui a uma liberdade negativa, definida como independéncia no interior de uma esfera
protegida pelo direito, garantida pela separa¢do dos poderes no seio do sistema representativo. O presente artigo, a
fim de avaliar a pertinéncia dessa interpretacao, examinara (l) as definicdes da liberdade politica que Montesquieu
distingue da liberdade dita “filoséfica”; em segundo lugar, considerara a “solu¢éo” que propde O Espirito das leis face
ao risco que o despotismo causa a todos os governos. O propésito sera aqui avaliar o estatuto do “modelo inglés” (Il).

Palavras-chave: liberdade; constituicdo; republica; despotismo; poderes; Montesquieu.

Abstract: The liberal reading of Montesquieu not only evokes his conception of checks and balances, it insists on
the distance taken by Montesquieu from the republican conception of liberty. Montesquieu would express his
choice in favor of the “modern republic’, representative and merchant in the English style, to the detriment of the
“participatory republic” of the ancients and the absolutist monarchy of the French style. The Spirit of the Laws would
make the English model the regime most in keeping with human nature, the one that would best guarantee the
security of individuals. If we accept this view of things, positive liberty gives way here to negative liberty, defined as
independence within a sphere protected by law, guaranteed by the separation of powers within the representative
system. In order to assess the relevance of this interpretation, this article will examine (1) the definitions of political
liberty that Montesquieu distinguishes from so-called “philosophical”liberty; secondly, it will consider the “solution”
he proposes in The Spirit of the Laws to the risk that despotism poses to all governments. The purpose here will be
to assess the status of the “English model” (Il).

Key-words: liberty; constitution; republic; despotism; powers; Montesquieu.

Partirei de uma constatagdo: O Espirito das leis é frequentemente mencionado entre as obras fundadoras
doliberalismo politico. Para citar apenas alguns nomes, Isaiah Berlin, Raymond Aron, Leo Strauss, Thomas
Pangle ou Pierre Manent fazem de Montesquieu, ao lado de Locke, um dos pais fundadores do liberalismo
moderno. A quintesséncia da filosofia de Montesquieu foi descoberta na teoria da “separagio dos poderes”,
condicao da liberdade politica: como “se trata de uma experiéncia eterna que todo homem que possui

1 Texto traduzido por Kamila Babiuki e Rafael de Arajo e Viana Leite, ambos bolsistas do programa Capes-Cofecub
“Autonomia, razdo publica, tolerdncia: usos contemporineos da Filosofia das Luzes”, coordenado por Rodrigo
Brandao e Céline Spector.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.

ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93552 167



poder é levado a dele abusar; ele vai até onde encontra limites”, é preciso que, “pela disposi¢ao das coisas,
o poder limite o poder” (MONTESQUIEU, 2000, p. 166, Livro 11, Capitulo 4).

Mas a leitura liberal de Montesquieu nao se contenta em convocar sua concepgao de checks and balances.
Ela insiste na distancia tomada por Montesquieu em relagdo a concepgao republicana da liberdade. Para Leo
Strauss e seus discipulos, o “propésito” secreto do Espirito das leis se 1é nas entrelinhas: por meio de uma fina
estratégia de escrita, Montesquieu exprimiria sua escolha em favor da “reptiblica moderna’, representativa
e comerciante a inglesa, em detrimento da “republica participativa” dos antigos e da monarquia absolutista
a francesa. Segundo a leitura straussiana, O Espirito das leis faria do modelo inglés o regime mais conforme a
natureza humana, aquele que garantiria melhor a seguranca dos individuos. Caso se admita essa visao das
coisas, aliberdade positiva cede lugar aqui a uma liberdade negativa, definida como independéncia no interior
de uma esfera protegida pelo direito, garantida pela separagao dos poderes no seio do sistema representativo.

A fim de avaliar a pertinéncia dessa interpretacio, examinarei neste artigo (1) as defini¢des da liberdade
politica que Montesquieu distingue da liberdade dita “filoséfica”; tentarei mostrar a originalidade radical
de Montesquieu na tradi¢do ocidental moderna. Em segundo lugar, considerarei a “solu¢ao” que propoe O
Espirito das leis face ao risco que o despotismo causa a todos os governos, monarquicos ou republicanos: a
separa¢do dos poderes do Estado e a divisao das forcas sociais. Meu propésito serd aqui avaliar o estatuto

do “modelo inglés” (II). O desafio filoséfico nao é insignificante: trata-se de saber como se concebe a
“liberdade dos Modernos” e se ¢é possivel fornecer uma versao universal dela.

I. As defini¢oes da liberdade

No livro 11 de O Espirito das leis, Montesquieu distingue a liberdade politica da liberdade “filoséfica’, a
ponto de uma intérprete, Sharon Krause, poder evocar a existéncia de dois “conceitos” de liberdade em tensao
em Montesquieu.” De um lado, aliberdade politica “consiste na seguranga, ou pelo menos na opiniao que se
tem de sua seguranca” (MONTESQUIEU, 2000, p. 198, Livro 11, Capitulo 6; Livro 12, Capitulos 1-2). De
outro, “aliberdade filoséfica consiste no exercicio de sua vontade, ou pelo menos se devemos falar em todos
os sistemas na opinido que se tem de que se exerce sua vontade” (MONTESQUIEU, 2000, p. 198, Livro
12, Capitulo 2). A liberdade politica nio ¢, portanto, definida como expressao do livre arbitrio, ela difere da
liberdade filoséfica enquanto crenga no exercicio de sua vontade. Nao que Montesquieu se decida a favor
do espinosismo contra o cartesianismo. Mas a filosofia politica deve poder se fundar independentemente
das questdes metafisicas ou morais mais controversas. Pouco importa que o sentimento de liberdade da
vontade seja ou ndo uma ilusao. Montesquieu pretende falar “em todos os sistemas” filoséficos, o que o
constrange a permanecer no nivel dos fendmenos: em O Espirito das leis, a liberdade filosoéfica nao é o
exercicio de sua vontade, mas a opinido de que ela é exercida; a liberdade politica nao repousa sobre ela,
mas sobre a opinido de sua seguranga, ou seja, sobre a tranquilidade de espirito que acompanha uma vida
social livre do medo. A definigdo é extraordindria, pois aliberdade aparece aqui como o contrério do temor,
do qual Montesquieu havia feito o “principio” ou a paixao dominante dos Estados despéticos: “Aliberdade
politica, em um cidadao, é esta tranquilidade de espirito que provém da opinido que cada um tem sobre a
sua seguranga [...]” (MONTESQUIEU, 2000, p. 168, Livro 11, Capitulo 6).

Antes de comentar essa definicio, é preciso medir seu caréter inovador. O capitulo 2 do livro XI se abria
com uma enumeragao de aspecto cético, que exprimia a diversidade das opinides dos homens. O homem
interpreta a liberdade segundo seus costumes:

2 KRAUSE, 2005, p. 88-96.

168 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.



Nao existe palavra que tenha recebido tantos significados e tenha marcado os espiritos de tantas maneiras quanto
apalavra liberdade. [ ...] Aqueles que experimentaram o governo republicano colocaram-na neste governo; aqueles
que gozaram do governo mondrquico puseram-na na monarquia. Enfim, cada um chamou liberdade ao governo
conforme a seus costumes ou a suas inclinagdes [...] (MONTESQUIEU, 2000, p. 165-166, Livro 11, Capitulo 2,
sublinhado pela autora)

Ora, face a essa diversidade de opinides, Montesquieu nao propde uma defini¢ao univoca da liberdade
politica. A liberdade ¢é antes de tudo associada a auséncia de coer¢do com exce¢do daquela das leis. As leis
permitem escapar a dependéncia em relagao aos homens, de sua célera e de sua tirania: “Aliberdade consiste
principalmente em nao poder ser obrigado a fazer uma coisa que alei nao ordena, e sé estamos neste estado
porque somos governados por leis civis [...]” (Montesquieu, 2000, p. 520-521, Livro 26, Capitulo 20). Em
sociedade, a liberdade nio se define, portanto, como licenca ou como independéncia (como no estado
de natureza), mas como liberdade sob a lei: “A liberdade é o direito de fazer tudo o que as leis permitem”
(MONTESQUIEU, 2000, p. 166, Livro 11, Capitulo 3); os cidadios sio “realmente livres” quando “[...]
estio submetidos apenas ao poder da lei” (MONTESQUIEU, 2000, p. 170, Livro 11, Capitulo 6).

Uma tal defini¢ao é sobretudo negativa: aliberdade reside no fato de ndo estar submetido a possibilidade
de uma interferéncia arbitrdria, de nao ser dominado por um mestre suscetivel de abusar de seu poder. Dizer
que aliberdade depende de leis estdveis e reconhecidas recai assim na exclusdo dos Estados despéticos, no
qual um s6 homem ou um s6 corpo governa segundo seu capricho, considerando sua vontade como lei. A
liberdade politica - j& haviamos ressaltado — é o contrario do temor despético. Trata-se de um sentimento
de seguranca, como o temor é um sentimento de inseguranca, de terror face ao poder que nos intimida
e nos ameaca: “[...] para que se tenha esta liberdade é preciso que o governo seja tal que um cidadao ndo
possa temer outro cidadao” (MONTESQUIEU, 2000, p. 168, Livro 11, Capitulo 6, sublinhado pela autora).

Mas Montesquieu nao se contenta em ligar liberdade e protegao em relagao ao arbitrio ou aos abusos de
poder. Ele também dissocia liberdade politica e liberdade democrética. A defini¢do polémica proposta por
ele se opde a tradi¢do “republicana” cléssica que fundava a liberdade politica sobre a participagdo civica.?
Em O Espirito das leis, publicado em 1748, Montesquieu abandona o republicanismo ao qual foi sensivel
em sua juventude, nas Cartas persas (1721) até suas viagens na Europa. Em um manuscrito hoje perdido
do qual subsistem apenas alguns fragmentos, Sobre a liberdade politica,* sem dtvida redigido no inicio dos
anos 1730, Montesquieu detalha os efeitos de suas viagens a Itdlia, 8 Holanda e a Inglaterra: decepgao
frente as reptiblicas holandesas e italianas (Veneza, Florenga ou Génova), admiragéo pelaliberdade inglesa,
ceticismo frente a experiéncia das guerras civis republicanas do século XVIL* A seus olhos, a liberdade dos
povos modernos nao tem qualquer relagio com o self-government dos italianos, dos suicos, dos holandeses
ou dos republicanos ingleses. Em uma versao anterior, Montesquieu havia até mesmo escrito que “Essa
seguranca de seu estado é muito menor na Inglaterra do que na Franga, e ela era, da mesma forma, menor
nos antigos republicanos gregos e da Itilia..”* Se essa passagem foi riscada por razdes desconhecidas, a
sequéncia do fragmento elimina a ideia de uma superioridade das republicas:

Um povo livre ndo é aquele que possui uma tal ou tal forma de governo. E aquele que goza da forma de governo
estabelecida pelalei e nao se deve duvidar que os turcos se sentiriam escravos se estivessem submetidos pela republica
de Veneza e que os povos das Indias vejam como uma cruel servidao serem governados pela companhia da Holanda.

3 Cf SKINNER, 1998.

4 deDIJN, 2011, pp. 181-204.

S SPECTOR, 2014, pp. 131-148.

6 MONTESQUIEU, 1949, p. 1653, nota 12.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 167-176, dezembro de 2023. 169



Disso se deve concluir que a liberdade politica concerne as monarquias moderadas como as reptblicas, e nao esta
mais distante do trono do que de um senado; e todo homem ¢ livre quando nio tem um motivo justo de acreditar
que o furor de um s6 ou de vérios tirard sua vida ou a propriedade de seus bens.

Caso sigamos esse projeto de opusculo sobre A liberdade politica que permaneceu inacabado por razoes
incertas, aliberdade pode entio se encontrar em qualquer regime “moderado’, ou seja, nao despético, seja
ele mondrquico ou republicano. Ela estd ligada ao sentimento de saber que sua vida e sua propriedade estao
protegidas das tomadas de poder. E o fato de domar ou de domesticar a soberania que garante a liberdade,
e ndo o fato de deliberar em comum a respeito de assuntos publicos.

Como Hobbes no capitulo 21 do Leviatd, Montesquieu ironiza entdo cruelmente o erro dos partiddrios
da democracia direta. Os democratas, diz ele, confundiram o poder do povo com a liberdade do povo.
A liberdade definida em O Espirito das leis rompe com o topos republicano: a liberdade do povo nao é
o poder do povo, a participagao no poder e a autonomia coletiva, mas a seguranga dos individuos sob a
lei. Para dizer em apenas uma frase, “A democracia e a aristocracia nao sao Estados livres por natureza”
(MONTESQUIEU, 2000, p. 166, Livro 11, Capitulo 4). Para Montesquieu, a liberdade pode perfeitamente
existir nas monarquias fundadas sobre os contrapoderes ou ainda, como veremos, em uma republica
representativa que conserve as aparéncias da monarquia (o regime inglés, 2000, Livro S, Capitulo 19).
Contrariamente a Algernon Sydney, que ele havia lido com aten¢ao, Montesquieu nao considera que
todo stdito de uma monarquia seja um “escravo’, incapaz de viver sui juris, 3 mercé de um mestre. Ele estd
convencido de que o despotismo do povo ou de uma facgio do povo é tao provavel quanto o despotismo
de um s6, ou que a reptiblica pode, ela também, se tornar tirdnica ao perseguir os inimigos da igualdade.”
E o maior erro de Pocock em O momento maquiavélico, quando faz de Montesquieu um autor republicano,
tltimo autor cléssico tendo celebrado uma “ciéncia da virtude”. E também o erro de Eric Nelson que
pretende que, para Montesquieu, apenas as republicas estio “em conformidade com a natureza’, segundo
o modelo grego fundamentado nas leis agrarias.®

No entanto, em sua critica do republicanismo cléssico, Montesquieu nao é Hobbes. O Espirito das leis
difere do Leviatd ao dar uma defini¢ao original da liberdade politica, que nao é o simples residuo daliberdade
natural no siléncio dasleis. E certo que aliberdade politica se distingue da autodeterminagao democritica,
mas para Montesquieu, ela nao é redutivel, como para Hobbes, ao que o Soberano legislador “deixa” a seus
suditos ao ndo estatuir pelas leis. A liberdade politica em O Espirito das leis ndo é um “resto” destinado a
residir nas lacunas do edificio legislativo concernindo o espaco privado, a liberdade de contrair contratos,
de fazer comérecio, de circular e de educar; ela nao é somente a liberdade de se mover ou de escolher seus
fins em um espago que o Soberano abandona aos suditos para que eles ajam ai como bem entenderem.
Montesquieu insiste sobre a necessidade para o legislador de formar os costumes, ou seja, de orientar as crengas
e as paixdes em dire¢do ao fim supremo da legislagdo, que pode ser a guerra, o comércio ou a gléria: “[...]
aliberdade s6 pode consistir em poder fazer o que se deve querer e em nao ser for¢ado a fazer o que nao se
tem o direito de querer” (MONTESQUIEU, 2000, p. 166, Livro 11, Capitulo 3, sublinhado pela autora).’
Para Montesquieu, as leis contribuem com outros fatores (entre eles o clima, a religido, a economia...) para
forjar os espiritos e os caracteres. A respeito disso, O Espirito das leis nao defende a liberdade individual
como um direito absoluto ou uma imunidade juridica que permitiria aos homens a agirem sem encontrar

7 Mes Pensées, n° 32. Cf. MONTESQUIEU, 2000, Livro 8, Capitulos 2-3.
8 NELSON, 2004, p. 176.

9 Parauma critica ir6nica da liberdade republicana, conferir O Leviatd, de Hobbes, Capitulo XXI, e O cidaddo, 11,
X, parégrafo 8.

170 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.



obstaculos na esfera do que nio é interditado pelo direito; o legislador pode também relembrar aos homens
seus deveres (2000, Livro I, Capitulo 3).

Enfim, Montesquieu insiste diferentemente de Hobbes (ou mesmo de Locke) sobre a percepgio subjetiva
que os homens possuem de sualiberdade, sobre o seu sentimento ou sobre o seu estado de espirito. Aliberdade
politica é uma tranquilidade de espirito ela mesma decorrente de uma opinido ou de uma crenga (Mes
Pensées, n° 828). A defini¢do de liberdade parece quase redundante: tranquilidade de espirito que decorre
da opinido que se tem de sua seguranga. A opinido ndo é entio suficiente? Por que insistir a esse ponto na
tranquilidade? E que se trata de certo modo da dimensao subjetiva, quase sentimental, da liberdade:
Montesquieu evoca o que os cidadios sentem quando o Estado impoe a eles uma forma de coergao, enquanto
sua missao essencial é a protegao da pessoa e de sua propriedade. A “tranquilidade de espirito” é o resultado
de uma situagdo em que o Estado nao parece espoliar, dominar e ameagar os cidadaos a despeito de sua
poténcia. Isso vale para os impostos que, conforme Montesquieu, nio devem fazer com que os homens
sintam a constri¢ao estatal: assim, deve-se favorecer o imposto sobre o consumo, pois “os direitos sobre
as mercadorias sdo aqueles que os povos sentem menos [...]” (MONTESQUIEU, 2000, p. 225, Livro 13,
Capitulo 7, sublinhado pela autora). Ainda assim, é preciso que o montante da taxa seja proporcional ao
valor da mercadoria, sendo “[...] o principe tira a ilusdo de seus stditos [...]” e “[...] faz com que sintam sua
servidio ao maximo” (MONTESQUIEU, 2000, p. 226, Livro 13, Capitulo 8)

Porém, uma questio emerge. Pode-se perguntar se Montesquieu defende uma liberdade real assegurada
pelalei ou se ele se satisfaz com uma ilusao de liberdade. Deve-se distinguir uma liberdade real, em virtude da
qual o sentimento de seguranca é justificado por uma protecao real dos direitos, e uma liberdade de opinido,
que pode ser um ardil e uma manipulagao?'® Montesquieu fornece o exemplo do povo romano que podia
“sentir mais vivamente a tirania quando se expulsava um saltimbanco (um ator), do que quando todas as
suas leis Ihes eram suprimidas” — o que remete, ao que parece, a uma dimensao iluséria da liberdade.! E
preciso concluir disso que a arte politica é uma arte da manipulagio destinada a fazer com que os homens
acreditem que sdo livres? A opinido que se tem de sua seguran¢a é um simulacro vao, uma impostura?
Parece-me que nao. Montesquieu, na realidade, nao se contenta com essa perspectiva maquiavélica da arte
de governar. Bem ao contrario, ele estabelece as condi¢des reais daliberdade, distinguindo dois momentos:
direito politico (Livro 11) e direito civil (Livro 12)."> Abordarei aqui somente o primeiro elemento dessa
diade: o direito politico, ou “constitucional”

II. As institui¢des da liberdade politica

Como vocés sabem, é na Inglaterra pos-Revolugio Gloriosa que Montesquieu encontra os principios
da liberdade politica. No célebre Capitulo 6 do Livro 11, no qual a Inglaterra é nomeada tao somente no
titulo, Montesquieu determina os principios da liberdade politica. Montesquieu conheceu a Inglaterra
durante sua longa estadia entre 1729-1731, durante a qual pdde conhecer a Corte e assistir a debates nas

10 Essa ¢ a hip6tese de Bertrand Binoche (1998, p. 290-294).

11 Outras expressoes vao no mesmo sentido. Nas monarquias, a manipulagao do governo pode prevenir a resisténcia
dos suditos e dissimular sua servidiao: “Em nossas monarquias, toda felicidade consiste na opinido que o povo
tem da mansidao do governo. Um ministro inabil sempre quer alertar-nos de que somos escravos. Mas, se assim
fosse, ele deveria tentar fazer com que o ignorassemos” (MONTESQUIEU, 2000, p. 217, Livro 12, Capitulo 2S.
Ver ainda Livro 13, Capitulo 8).

12 Nao abordaremos aqui a questao da escravidao civil e doméstica, tratadas nos Livros 15 e 16 de O Espirito das leis.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 167-176, dezembro de 2023. 171



duas Camaras, mas também ler jornais e assistir as discussdes acaloradas entre o partido Whig, de Walpole,
e os Tories, do Visconde Bolingbroke.

Sobre esse ponto, ndo poderia retomar aqui a cldssica questao da “separacio dos poderes” que nao é uma
“separagio” estrita.'* Como vocés sabem, a condicdo da seguranga (e da “tranquilidade de espirito” que a
acompanha) reside, para Montesquieu, no cardter nao cumulativo dos trés poderes. Porém, o poder de legislar,
o poder de executar, e o poder de julgar nao devem ser distribuidos em trés érgaos absolutamente distintos,
plenamente independentes e perfeitamente isolados uns dos outros. No que concerne primeiramente a
atribui¢ao dos poderes, Montesquieu nao reenvia o poder legislativo unicamente ao Parlamento, mas ao
Parlamento e a0 monarca. O monarca toma parte na legislacio por meio de “sua faculdade de impedimento’,
a poténcia executiva “faz parte da legislativa”. Por outro lado, se Montesquieu condena o acimulo integral
do poder legislativo e do poder de julgar, ele propde que a Cdmara dos Lordes julgue os nobres. Enfim,
ele ndo preconiza privilegiadamente a independéncia de cada braco no exercicio de sua fungao porque o
Parlamento deve controlar a agdo executiva do governo. Os ministros deverao “[...] justificar muitas vezes
sua agdo perante um conselho popular [...]” (MONTESQUIEU, 2000, p. 336, Livro 19, Capitulo 27). Para
Montesquieu, a distingdo dos poderes é entdo o que antecede a sua coordenagdo:

Eis entdo a constitui¢io fundamental do governo de que falamos. Sendo o corpo legislativo composto de duas
partes, uma prende a outra por sua mutua faculdade de impedir. Ambas estardo presas ao poder executivo, que estard
ele mesmo preso ao legislativo” (MONTESQUIEU, 2000, p. 176, Livro 11, Capitulo 6).

Dai se segue a interpretagao politica e nao juridica da distribuigao dos poderes: para evitar os abusos
do poder e preservar a liberdade politica, é preciso apenas que dois dos trés poderes estatais, e com
mais fortes razdes, que os trés sejam reenviados a um tinico e mesmo corpo. Para que a seguranga do
cidadao seja preservada, ou antes para que ele experimente o sentimento de estar sob a protegao das leis,
um tnico poder deve estar realmente “separado” dos dois outros, a saber, o poder judicidrio. Conforme
Montesquieu, o juiz de Common Law deve curiosamente se contentar de ser o “porta-voz da lei”.'* Para
que o sentimento de liberdade seja preservado e para que o cidaddo nao experimente temor frente aos
magistrados, caracteristica dos Estados despéticos, é preciso, de algum modo, neutralizar a poténcia de
julgar, “tao terrivel entre os homens”: ela deve se tornar, por assim dizer, “invisivel e nula”. Montesquieu
insiste quanto a independéncia necessdria do judicidrio em relagao ao executivo e ao legislativo: é preciso
evitar que um mesmo corpo possa oprimir por sua “vontade geral” e colocar em perigo cada cidadao
por suas vontades particulares — o que é arriscado acontecer onde a poténcia, escreve Montesquieu, é
“ama” (2000, Livro 11, Capitulo 6).

Porém, o principal problema politico nao é somente aquele da organizagio politica das instituigoes. E,
na realidade, o da organizagao social dos poderes entre 0 monarca, a Camara dos Comuns e a Cdmara dos
Lordes. No seio do poder legislativo, os interesses das duas poténcias que encarnam as perspectivas da
nobreza e aquelas do povo devem ser equilibrados com o objetivo de preservar a liberdade. Conforme
Montesquieu, que segue a via de Maquiavel, o corpo politico é dividido de modo irredutivel: os nobres
nao possuem “nem os mesmos interesses” que o povo, “nem as mesmas paixoes”. E por isso que o poder
legislativo nao deve ser reenviado a um 6rgao simples, a uma assembleia tnica: ¢ preciso confid-lo a um
6rgao bicameral (Camara dos Comuns, Camara dos Lordes). A Camara alta é dotada de um papel crucial:

13 Cf. EISENMANN, 1985a e 1985b.
14 Cf. SPECTOR, 2015, p. 87-102.

172 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.



gragas a seu direito de veto, ela forma um contrapeso entre o rei e os Comuns."® Transpondo a mecanica
newtoniana para a esfera do direito, Montesquieu defende assim uma concepgao politica da moderagao
como resultante da composicio de forcas: o equilibrio constitucional é preservado a0 mesmo tempo que
o equilibrio social. A constitui¢iao nao é formal: ela institucionaliza o conflito civil. O Estado, em uma
palavra, nao poderia estar separado da sociedade civil conflituosa que o constitui.

III. Um modelo a ser universalizado?

Eu gostaria, para concluir, de dizer uma palavra sobre o estatuto controverso da Constituigao inglesa ou
das “institui¢oes da liberdade”: trata-se de um modelo que teria a vocagio de ser universalizado? Deve-se
acreditar nas promessas dos democratisation studies que fazem espelhar o ideal de uma democracia “exportével’,
no Oriente Médio, na América latina ou na Asia? E possivel se valer de Montesquieu para defendé-lo? A
resposta é negativa. E preciso sublinhar, em primeiro lugar, que a Inglaterra nio tem nada de um modelo
ideal aos olhos de Montesquieu. Como no caso de Roma, seu equilibrio é precério. No futuro, a perda da
liberdade serd causada nao pela usurpagao do executivo, mas pela corrup¢io do poder legislativo: “Assim
como todas as coisas humanas tém um fim, o Estado do qual falamos perdera sua liberdade e perecera.
Roma, Lacedeménia, e Cartago pereceram. Ele perecerd quando o poder legislativo for mais corrupto do
que o poder executivo” (MONTESQUIEU, 2000, p. 178, Livro 11, Capitulo 6). As Notas sobre a Inglaterra,
de Montesquieu, evocam o risco agora proveniente nio do Rei, mas da Camara dos Comuns.'®

Em ultima instancia, a Constitui¢ao da Inglaterra ndo possui vocagao para ser imitada e difundida de
modo universal. Muito preferencialmente, ela serve de padrdo de medigio com a ajuda do qual serd julgada a
liberdade ou a servidao dos outros regimes. Isso vale principalmente para a Franga, que parece ter perdido
sualiberdade desde Luis XI.'” O regime inglés nao constitui uma forma politica a ser universalizada, pois — é
apalavra de ordem de O Espirito das leis — cada Estado deve dispor de umalegislacio adaptada a sua cultura
e a sua histéria. A Franca nio pode simplesmente imitar o modelo inglés (2000, Livro 2, Capitulo 2), ela
pode somente adaptar o principio de nao acumulagdo dos poderes, deixando as jurisdigdes senhoriais o
poder dejulgar, e aos Parlamentos a fung¢ao de limitar a poténcia real. Tanto é assim que a liberdade “extrema”
da Inglaterra ndo conviria a Franca: ela se chocaria contra o seu “espirito de liberdade” associado a gléria
que, conforme Montesquieu, pode “[...] talvez contribuir tanto para a felicidade quanto para a prépria
liberdade” (MONTESQUIEU, 2000, p. 178, Livro 11, Capitulo 7).

E quanto ao liberalismo de Montesquieu? A posteridade de Montesquieu parece fazer inclinar a balanga:
adistingio da “liberdade dos Modernos” e a “liberdade dos Antigos”, de Benjamin Constant, é diretamente

1S Cf. TILLET, 2001, p. 265.

16 “AInglaterra é atualmente o pais mais livre do mundo, sem excetuar nenhuma republica. Chamo-a de livre porque
o principe nao possui o poder de realizar nenhuma agao errada imaginavel a quem quer que seja, devido ao controle
e limitagao de seu poder por um ato. Contudo, se a Camara baixa se tornasse mestra, seu poder seria ilimitado e
perigoso porque ela teria a0 mesmo tempo a poténcia executiva enquanto atualmente o poder ilimitado estd no
Parlamento e com o Rei, e a poténcia executiva no rei, cujo poder é limitado. E preciso, entdo, que um bom inglés
busque defender aliberdade igualmente contra os atentados da Coroa e aqueles da Camara” (Notes sur ’Angleterre,
MONTESQUIEU, 1949, p. 884).

17 Mes pensées, n° 1302.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 167-176, dezembro de 2023. 173



inspirada por Montesquieu.'® Mas a liberdade politica, segundo O Espirito das leis, ndo é somente uma
forma de liberdade “negativa” entendida como nao-interferéncia, protegao de toda constri¢ao arbitraria
e liberdade para buscar seus interesses particulares em uma esfera protegida pela lei. Contrariamente a
liberdade natural, ela nao é a simples disposigao garantida de sua pessoa e de sua propriedade. Na realidade,
Montesquieu ancora a liberdade politica nos costumes: para ser livre, o individuo nao deve temer o abuso
do poder nem ser constrangido de maneira arbitréria, mas ele também nao deve ser atingido em seus
modos de pensar, de sentir e de agir. Como serd estipulado no Livro XII, o cidadao deve igualmente poder
ser assegurado de que sua inocéncia serd protegida e de que ele escapard da violéncia ou da intimidagao
do poder judicidrio. Assim, O Espirito das leis acrescenta as garantias constitucionais e procedimentais
da liberdade a importancia do “sentimento de liberdade” Nao mais do que ele nao defende o individuo
concebido como proprietario dotado de direitos, e a propriedade enquanto direito natural invioldvel e
sagrado, do mesmo modo, o autor de O Espirito das leis nao defende o constitucionalismo puro: ndo basta
uma boa constituigao para garantir a liberdade e lutar contra a tendéncia insidiosa e constante em diregao
ao despotismo. E preciso ainda a preservagio, nos costumes, de uma vigilancia ativa. Para compreender
melhor a filosofia da liberdade de Montesquieu, é preciso entao conjugar a ideia de um “liberalismo do
medo” que concebe os meios de evitar o summum malum da crueldade, como salientava Judith Shklar, e
uma defini¢do de cidadania moderna motivada pelo desejo de reconhecimento e pelo amor daliberdade."

REFERENCIAS
ARON, Raymond. 1967. Les Etapes de la pensée sociologique. Paris: Gallimard.

BERLIN, Isaiah. 1988. Montesquieu. In: BERLIN, L. A contre-courant. Trad. A. Berelowitch, Paris: Albin
Michel.

BINOCHE, Bertrand. 1998. Introduction a De l'esprit des lois de Montesquieu. Paris: PU.F.

CARRITHERS, David. 2001. Montesquieu and the Liberal Philosophy of Jurisprudence. In: CARRITHERS,
D., MOSHER, M., RAHE, P. Montesquieu’s Science of Politics. Lanham, Bulder, New York, Oxford: Rowman
& Littlefield, pp. 291-354.

CONSTANT, Benjamin. 1997. De la liberté des anciens comparée a celle des modernes (1819). Ecrits
politiques. Paris: Gallimard.

COTTA, Sergio. 1998. Montesquieu e la liberta politica. In: FELICE, D. Leggere I’Esprit des lois, Stato,
societa e storia nel pensiero di Montesquieu. Naples: Liguori, pp. 103-36.

DE DIJN, Annelien. 2011. On Political Liberty: Montesquieu’s Missing Manuscript. Political Theory,
39(2), pp. 181-204.

. 2014. Was Montesquieu a Liberal Republican ? The Review of Politics, 76, pp. 21-41.

EISENMANN, Charles. 1985a. La pensée constitutionnelle de Montesquieu. In: Cahiers de Philosophie
politique, Reims, n° 2-3, OUSIA, pp. 35-66.

18 CONSTANT, 1997, p. 593-594.
19 Cf. SHKLAR, 1989, pp. 21-38; SHKLAR, 1987, p. 89; KRAUSE, 2002, cap. 2.

174 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.



. 1985b. L'Esprit des lois et la séparation des pouvoirs. In: Cahiers de Philosophie politique, Reims,
n° 2-3, OUSIA, pp. 3-34.

IPPOLITO, Dario. 2019. L'Esprit des droits. Montesquieu et le pouvoir de punir. Trad. Ph. Audejean, préface
de Martin Rueff. Lyon: ENS Editions.

JAUME, Lucien. 2000. La Liberté et la Loi. Paris: Fayard.
KRAUSE, Sharon. 2002. Liberalism with Honor. Cambridge (MA): Harvard University Press.
.2005. Two Concepts of Liberty in Montesquieu. Perspectives on Political Science, 34:2, pp. 88-96.

LARRERE, Catherine. 2009. Montesquieu and Liberalism. The Question of Pluralism. In: KINGSTON,
R. Montesquieu and his Legacy. New York: Suny Press, pp. 279-301.

MANENT, Pierre. 1997. La Cité de 'homme. Paris: Champs Flammarion.
MONTESQUIEU. 2000. O Espirito das leis. Tradugao: Cristina Murachco. Sao Paulo: Martins Fontes.
. 1949. Euvres complétes. Paris: Pléiade.

MOSHER, Michael. 2007. Free Trade, Free Speech, and Free Love: Monarchy from the Liberal Prospect
in Mid-eighteenth Century France. In: BLOM, H., LAURSEN, J. C., SIMONUTTYI, L. Monarchisms in the
Age of the Elightenment: Liberty, Pariotism, and the Common Good, Toronto: University of Toronto Press,
pp- 101-18.

NELSON, Eric. 2004. The Greek Tradition in Republican Thought. Cambridge: Cambridge University Press.
PANGLE, Thomas. 1973. Montesquieu’s Philosophy of Liberalism. Chicago: The Chicago University Press.
RAHE, Paul. 2009. Montesquieu and the Logic of Liberty, New Haven: Yale University Press.

RICHTER, Melvin. 1977. The Political Theory of Montesquieu, Cambridge: Cambridge University Press.

SHACKLETON, Robert. 1949. Montesquieu, Bolingbroke and the Separation of Powers, French Studies,
pp- 25-34.

SHKLAR, Judith N. 1990. Montesquieu and the New Republicanism. In: Machiavelli and Republicanism,
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 265-79.

. 1987. Montesquieu, Oxford: Oxford University Press.

. 1989. The Liberalism of Fear. In: ROSENBLUM, N. L. Liberalism and the Moral Life. Cambridge
(MA): Harvard University Press, pp. 21-38.

SKINNER, Quentin. 1998. Liberty before Liberalism. Cambridge: Cambridge University Press.

SPECTOR, Céline. 2014. Batir Chalcédoine, le rivage de Byzance devantles yeux : Oceana, de Harrington
a Montesquieu. In: Gracianette, B., Miqueu, C., Terrel, ]. Harrington et le républicanisme a l'dge classique.
Pessac: Presses Universitaires de Bordeaux, pp. 131-148.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niUmero 2, p. 167-176, dezembro de 2023. 175



. 2004. Montesquieu. Pouvoirs, richesses et sociétés, Paris: PU.F. (Paris: Hermann, 2011).

.2015. The mouthpiece of the Law? The Various Figures of the Judge in the Spirit of Laws.
Montesquieu Law Review, n° 3, pp. 87-102.

.2012. Was Montesquieu Liberal? The Spirit of the Laws in the History of Liberalism. In:
GREENENS, R., ROSENBLATT, H. French Liberalism. From Montesquieu to the Present Day. Cambridge:
Cambridge University Press, pp. 57-72.

TILLET, E. 2001. La Constitution anglaise, un modéle politique et institutionnel dans la France des Lumiéres.
Aix-en Provence: Presses Universitaire d’Aix-Marseille.

ZUCKERT, Michael. 2004. Natural Rights and Modern Constitutionalism. Northwestern Journal of
International Human Rights, 2, n° 1.

176 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 2, p. 167-176, dezembro de 2023.



