


doispontos:

Reviaia dos Departamentos de Floeofis da Universidade
Federal doParand e da Unibverddace Federal de Sao Cadoy

Revista dos Departamentos de Filosofia
da Universidade Federal do Parané e da Universidade Federal de Sao Carlos



A fenomenologia
francesa atual

vol. 20 ndmero 1
semestral
junho de 2023



doispontos é uma revista vinculada aos Programas de Pés-graduagao da Universidade Federal do Parand e
da Universidade Federal de Sao Carlos. Publica artigos de filosofia e de dreas afins com interesse filos6fico
e busca promover intercimbio entre pesquisadores no Brasil e exterior.

Editores
Joel Klein (Universidade Federal do Parand) e Marisa Lopes (Universidade Federal de Sio Carlos)

Editores responsaveis pelo volume “A fenomenologia francesa atual”
Etienne Bimbenet e Leandro Cardim

Conselho editorial

Adriano Fabris (Universita di Pisa — Pisa, Italia), Balthazar Barbosa Filho + (Universidade Federal do Rio
Grande do Sul - Porto Alegre, RS, Brasil), Bento Prado Junior t (Universidade Federal de Sao Carlos - Sio
Carlos, SP, Brasil), Carlos Alberto Ribeiro de Moura (Universidade de Sio Paulo — Sio Paulo, SP, Brasil),
Eduardo Jardim (Pontificia Universidade Catdlica do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, R], Brasil), Franklin
Leopoldo e Silva (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Jean-Michel Vienne (Université
de Nantes — Nantes, Franga), José Arthur Giannotti (Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil),
José Oscar Marques (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Leiser Madanes
(Universidade Nacional de Buenos Aires — Buenos Aires, Argentina), Luiz Henrique Lopes dos Santos
(Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Luiz Roberto Monzani (Universidade Estadual de
Campinas — Campinas, SP, Brasil), Mércio Suzuki (Universidade de Sio Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil),
Marcos Lutz Miiller (Universidade Estadual de Campinas — Campinas, SP, Brasil), Marilena Chaui
(Universidade de Sao Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Michel Malherbe (Université de Nantes — Nantes,
Franca), Newton Bignotto (Universidade Federal de Minas Gerais — Belo Horizonte, MG, Brasil), Oswaldo
Porchat (Universidade de Sio Paulo — Sao Paulo, SP, Brasil), Raul Landim Filho (Universidade Federal
do Rio de Janeiro — Rio de Janeiro, RJ, Brasil), Renaud Barbaras (Université de Paris — I — Paris, Franga),
Rébson Ramos dos Reis (Universidade Federal de Santa Maria — Santa Maria, RS, Brasil).

ISSN: 2179-7412



endereco para correspondéncia||address for correspondence
Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parand (UFPR)

R. Dr. Faivre, 405, 6° andar. CEP: 80060-140 — Curitiba, PR, Brasil.

(41) 3360-5098

Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Sio Carlos (UFSCar)
Rodovia Washington Luis, km 235. CEP: 13565-905 — Sao Carlos, SP, Brasil.
(16) 3351-8366

enderecos eletronicos da doispontos: revista2pontos@gmail.com
www.ser.ufpr.br/doispontos
www.filosofia.ufpr.br



10

22

35

57

72

83

101

117

132

142

152

169

179

188

198

209
219

229

doispontos:

Revints dos Departamemios e Fllcaoha da Undveridisde
Frogherall b Paransh & o Uneversbcladks Fedar sl Ot 200 ok

indice

Apresentagao

Julien Farges (Archives Husserl de Paris), "Entre platonisme et particularisme: la contribution
husserlienne au probleme des universaux dans les Recherches logiques”.

Sophie-Jan Arrien (Université Laval), "Destinos cruzados da fenomenologia e da hermenéutica
em Heidegger".

Alexandre de Oliveira Torres Carrasco (Unifesp), "Merleau-Ponty leitor de Descartes: reflexdo e
histéria da filosofia".

Alex de Campos Moura (USP), "Os limites da razdo: Literatura e Metafisica em Merleau-Ponty".
Silvana de Souza Ramos (USP), "Merleau-Ponty e a atualidade da fenomenologia”.

Pierre-Jean Renaudie (Université Jean Moulin Lyon 3), "Echec et succés du récit de soi selon Sartre".

Thana Mara de Souza (UFES), "Nao-determinismo e nio-esquecimento: o estatuto ambiguo do
corpo na filosofia de Beauvoir".

José Luiz Neves (UFABC), "Fenomenologia e realismo: o percurso de Jocelyn Benoist".

Alexander Schnell (Bergische Universitit Wuppertal), "La phénoménologie transcendantale
comme 'phénoménologie générative".
Grégori Jean (Université Cote d'Azur), "Limpuissance de lapparaitre”.

Claude Romano (Sorbonne Université / Australian Catholic University), "Y a-t-il une intentionnalité
de la perception? Pour un réalisme phénoménologique".

Inga Rémer (Université Grenoble Alpes), "Le texte de la phénoménologie".

Christian Sommer (Archives Husserl de Paris), "Anthropologie de la phénoménologie, phénoménologie
de l'anthropologie”.

Emmanuel de Saint Aubert (Archives Husserl de Paris), "Portances de la reconnaissance”.

Claudia Serban (Université Toulouse Jean Jaurés), "Déformaliser l'intersubjectivité".

Laurent Perreau (Université de Franche-Comté), "La question de la socialité du sujet".
Florence Burgat (Archives Husserl de Paris), "Penser la condition animale".

Philippe Cabestan (Ecole Francaise de Daseinsanalyse), "Face 4 la folie. Psychose, phénoménologie
et analyse existentielle (Daseinsanalyse)".



240 Marcus Sacrini (USP), "The fundamental associative principles of the daydreaming experience.
A phenomenological study”.

256 Natalie Depraz (Université de Rouen Normandie), "Lavenir du transcendantal: la surprise. Pour
une phénoménologie empirique”.

281 Bruce Bégout (Université Bordeaux Montaigne), "Phénoménologie et ontologie des ambiances:
quelques mises au point".



Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

doispontos:

Apresentacao

Esse nimero da Dois Pontos apresenta umaamostra da “fenomenologia francesa atual” e um testemunho
de sua vitalidade nos ultimos anos. Algumas colegas e alguns colegas do Brasil aceitaram participar desse
dossié a fim de fazer eco a esta vitalidade: gostarfamos de lhes agradecer calorosamente por isso. Essas
colaboragdes sdo provas ao mesmo tempo da importancia histdrica das trocas filosoficas entre o Brasil
e a Franga, e da importincia do didlogo franco-brasileiro no seio da comunidade de fenomendlogas e
fenomenologos. Gostarfamos também de agradecer ao Professor Luan Correa da Silva pela sua preciosa
ajuda na constituigao desta edicao.

A fenomenologia francesa conheceu, ja faz um século, vrias ondas constitutivas. A primeira foi a dos pais
fundadores: Sartre, Merleau-Ponty, Beauvoir, grandes descobridores e descobridoras da fenomenologia
“historica” de Husserl e Heidegger. Depois vieram Levinas, Henry, Ricoeur, Dufrenne ou ainda Derrida,
contemporaneos de certa contestagio do movimento fenomenolégico pelo estruturalismo e pos-
estruturalismo. A partir dos anos 1980, depois de um relativo eclipse, a fenomenologia volta ao centro
da cena filoséfica com um conjunto de pensadoras e pensadores que “redescobrem’, aprofundando-as, a
heranga husserliana e heideggeriana. Essa “nova fenomenologia’, representada hoje por Jean-Luc Marion,
Jean-Louis Chrétien, Jean-Frangois Courtine, Didier Franck, Marc Richir, Francoise Dastur, Renaud
Barbaras e Jocelyn Benoist, foi recentemente objeto de um importante estudo (Hans-Dieter Gondek e
Lasz16 Tengelyi, Neue Phinomenologie in Frankreich, Berlin: Suhrkamp, 2011) e de um coléquio organizado
nos Archives Husserl de Paris (Nouvelles phénoménologie en France, editado por Christian Sommer, Paris:
Hermann, 2014). Finalmente, temos as autoras e os autores representados neste niimero da Dois Pontos.
Essas pessoas animam hoje revistas (como a revista fenomenoldgica Alter), seminarios regulares (como
os Rencontres phénoménologiques de Paris 1) e atividades como as da novissima Société Francophone de
Phénoménologie (SFRAP) e do Groupe de Recherche et d’Analyse des Phénoménologies (GRAPH). Portanto,
todas essas pessoas dao vida a fenomenologia, institucionalmente e intelectualmente, e provam que ela
tem todo um futuro pela frente.

E possivel distinguir entre as contribui¢des que compdem este numero trés tipos de preocupagoes. A
proposito, a fenomenologia continua o debate com sua histéria constitutiva. Nisso ela é um movimento
que reclama os frutos de uma heranca historicamente fundadora, por exemplo, a heranca de Husserl,
Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty e Beauvoir. Mas a fenomenologia também é uma doutrina inica em seu
género. Entre o idealismo da constituigao e o realismo das esséncias ou da atitude natural, a fenomenologia
estimula numerosas discussoes e um aprofundamento especular de sua ontologia profundamente ambigua.
Os avangos ontolégicos de Renaud Barbaras, os debates atuais sobre o “Novo realismo”, a redescoberta
recente da antropologia filoséfica alema, tudo isso desempenha um papel importante a este respeito, pois
estimula uma renovagao do discurso que a fenomenologia sustenta sobre simesma, convocando, por vezes,
uma nova filosofia primeira. Enfim, a fenomenologia entendida como método continua a investigagao que
caracterizou seus primeiros momentos, umainvestigagao sobre os mais diversos objetos, sejam eles antigos
(a intersubjetividade, a socialidade, a animalidade ou ainda a psicopatologia) ou novos (a sustentagao

8 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, niumero 1, p. 8-9, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



[portance], o sonho acordado [réve éveillé], a surpresa [surprise], a ambiéncia [ambience]). Assim, por trés
vezes — como movimento, doutrina e método — , a fenomenologia francesa prolonga o gesto estranho e
fascinante iniciado hd mais de um século por Husserl e Heidegger.

Etienne Bimbenet

Leandro Cardim

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 8-9, junho de 2023. 9



Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

doispontos:

Entre platonisme et particularisme: la
contribution husserlienne au probleme des

universaux dans les Recherches logiques

Julien Farges (Archives Husserl de Paris)

Résumé: Dans les Recherches logiques, Husserl rend compte de l'identité idéale de la signification en la considérant
sur le modéle de l'idéalité de I'espéce (species) par rapport a ses singularisations. Larticle se penche sur ce modele
ontologique lui-méme et montre qu'il représente une réponse indirecte mais parfaitement consistante au probléme
des universaux, dont l'originalité est ressaisie de deux fagons: d’abord, a partir de Husserl lui-méme, qui la situe ala
jonction de deux définitions de 'universel traditionnellement considérées comme incompatibles (ante rem, in re).
Puis, a la lumiére des débats contemporains sur la question des universaux en métaphysique analytique, il apparait
que cette conception husserlienne cherche a articuler, moyennant une théorie complexe des relations, un réalisme
des universaux avec un particularisme qui préfigure I'actuelle théorie nominaliste des tropes. A chaque étape, c'est
la question difficile du "platonisme" de Husserl qu'on cherche ainsi a éclaircir.

Mots-clés: Husserl, ontologie, universaux, réalisme, propriétés, tropes

Title: Between Platonism and Particularism: Husserl’s Contribution to the Problem of Universals in the Logical
Investigations

Abstract: In the Logical Investigations, Husserl accounts for the ideal identity of signification by construingitasthe
ideality of a species as opposed to the reality of its instances. This article discusses this ontological model and shows
that it represents an indirect but perfectly consistent answer to the problem of universals. The originality of this
conception is captured in two ways: first, with Husserl himself, who sees it at the junction of two definitions of the
universals which are traditionally considered as incompatible (ante rem, in re). Second, in the light of contemporary
debates on the problem of universals in analytic metaphysics, it appears that by means of a complex theory of
relations, Husserl’s conception seeks to combine a realism about universals with a particularism which anticipates
the nominalist trope theory. Ateach stage, the clarification of the difficult question of Husserl's“Platonism”is at stake.

Key-Words: Husserl, Ontology, Universals, Realism, Properties, Tropes

10 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Parmiles évolutions doctrinales qui, dans les premiéres années du XX** siécle, ont accompagné ce qu’il
est convenu d’appeler le “tournant transcendantal” de la phénoménologie husserlienne, celle qui concerne
la théorie de la signification a joué, comme on le sait a présent, un réle décisif. Si I'identité d'un contenu
de signification par contraste avec la multiplicité variable des expressions susceptibles de le viser ne peut
étre interprétée, aux yeux de Husserl, qu'en termes d’idéalité par opposition a la réalité psychique des
actes, toute la question est de savoir comment rendre compte de cette idéalité. A I'époque des Recherches
logiques, il congoit cette derniére sur le modéle de I'idéalité d’une espéce (species) par rapport a la pluralité
de ses singularisations possibles (HUSSERL, 1984a, pp. 106/115-116,111/125; 1979, pp. 156-157/216-
217; 2001, pp. 69-70): la signification identique serait a tous les actes qui la visent ou I'expriment ce que
le rouge in specie est a tous les objets particuliers rouges, a savoir un objet général qui se singularise dans
I'un de leurs moments constitutifs (moment matériel de l'acte intentionnel ou moment chromatique de
l'objet). Mais il apparait rapidement 3 Husserl que plusieurs défauts rendent cette conception intenable, en
particulier les deux suivants: d’une part, elle estliée & un concept exclusivement noétique de la signification,
qui privilégie le caractere d’acte du signifier au détriment du signifié comme tel, c’est-a-dire du versant
noématique de la corrélation intentionnelle dont Husserl soutient a partir de 1906 qu’il fait partie intégrante
de I'immanence phénoménologique (HUSSERL, 1987, pp. 35/59; 1975, pp. 13-14/xvii). D’autre part,
elle présuppose que la singularisation d’une species est 'unique maniére de rendre compte de I'identité
idéale de la signification, ce que Husserl ne tarde pas a considérer comme une simplification injustifiée
(HUSSERL, 1987, pp. 214/269; 1994, p. 182). C'est a la Bedeutungslehre du semestre d’été 1908 qu'il
revient de pointer ces difficultés et d’introduire, pour y remédier, le concept nouveau de “signification
noématique’, appelant une appréhension plus fine de I'idéalité.

Nous n'entrerons pas ici dans le détail de cette autocritique husserlienne, qui a déja fait 'objet de plusieurs
études (FISETTE, 1991; RIGAL, 1995; BERNET/KERN/MARBACH, 1996, p. 159 sq.; BENOIST/
BRISART/ENGLISH, 1998; LAVIGNE, 2005; GALLERAND, 2014), mais nous introduirons simplement
une remarque: si, du point de vue de I'élaboration plus tardive de la théorie de la signification, on peut
juger rétrospectivement “malencontreuse” la détermination initiale de la signification comme species, et
“désastreuse” la confusion qu'elle induit entre visée de la signification et abstraction idéatrice (LAVIGNE,
2005, p. 124), il faut bien souligner toutefois que cest lapplication du paradigme de la species au cas de
la signification idéale qui se trouve ainsi mise en cause, et non le paradigme lui-méme. Ce dernier ne
conserve-t-il pas une pertinence sur le plan ontologique indépendamment de sa transposition sur le plan
d’une sémantique intentionnelle? Si c’est bel et bien le cas, force est de constater que ce n'est pas au sein
du “mouvement phénoménologique” lui-méme que cette pertinence a été mise en évidence, mais plutot
dansle cadre du spectaculaire renouveau qu’a connu, depuis une soixantaine d’années, I'antique probleme
des universaux au sein de la métaphysique de tradition analytique. A en croire P. Simons, le paradigme
husserlien de la species occupe “une place cardinale dans la constellation des positions possibles relatives
au débat concernant l'existence des universaux et des objets abstraits (idéaux)”, ot il représente toujours
“une possibilité vivante”” (SIMONS, 2007, p. 90,91), sous la forme d’'un ensemble de théses et d'arguments
dont la fécondité n'est pas épuisée.

C’est cette articulation entre la défense husserlienne de I'existence des objets généraux dansles Recherches
logiques et le probléme des universaux que nous prendrons pour objet dans les pages qui suivent, d'abord
en montrant comment Husserl lui-méme en rend compte, puis en tentant de ressaisir I'originalité de sa
conception dans les termes du débat contemporain sur les universaux.

L

S’il est bien connu que I'exposé le plus complet qu’ait fourni Husserl de sa conception de I'idéalité de
la species n'est autre que la Deuxiéme Recherche logique, c’est un fait que le lecteur n’y trouve aucune

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 11



référence explicite ou directe au probléme des universaux. Que ce dernier en constitue néanmoins 'un
des enjeux principaux, clest ce que montre la fagon dont Husserl détermine cette idéalité en amont de
cette Deuxiéme Recherche, et en particulier dans le § 31 de la Premiére, ot on lit:

Or, cette véritable identité que nous affirmons ici n’est autre que I'identité de la species. C’est ainsi, mais seulement
ainsi qu’elle peut, en tant qu’unité idéale, embrasser (cupBaMew €ic £v) la multiplicité dispersée des singularités
individuelles (HUSSERL, 19844, pp. 105-106/115).

Ces lignes explicitent I'idéalité en la renvoyant a un certain rapport entre une unité et une multiplicité,
un rapport tel que la multiplicité soit unifiée par I'unité idéale de sorte que cette derniére soit en retour
I'unité de cette multiplicité. Et dans les lignes qui suivent, Husserl précise la nature de ce rapport en
indiquant que chacune des individualités qui ressortissent a cette unité idéale est un “cas singulier de
cette species” (HUSSERL, 1984a, pp. 106/116). Autrement dit, c’est en termes d’instanciation que doit
étre compris le rapport qui lie I'unité idéale a la multiplicité qu’elle unifie, si bien que cette multiplicité
doit étre congue comme 'extension de la species, c’est-a-dire comme la classe des individus dont elle peut
étre affirmée. Il ne fait ainsi aucun doute que la species dont les Recherches logiques défendent I'idéalité
soit un universel, au sens le plus traditionnel (plongeant ses racines chez Platon et Aristote') d’une entité
générale multiplement instanciable.

Sil'on s’enquiert a présent d’une thése husserlienne sur les universaux, et en particulier sur la question
de savoir s’il faut ou non reconnaitre une séparation ontologique entre la species idéale et la multiplicité
de ses instances réales, le texte des Recherches logiques nous laisse, semble-t-il, face a une hésitation: tantot,
Husserl interpréte ce rapport comme un simple vis-a-vis (gegeniiber) opposant 'unité a la multiplicité
(HUSSERL, 1975, pp. 109/111-112,125/130, 135/143,232/253; 1984a, pp. 83/89, 105/114, 155/177;
1984b, pp. 691/196), tantdt il soutient qu’en vertu de son idéalité, la species est unité dans (in) la multiplicité
(HUSSERL, 1975, pp. 220/241; 19844, pp. 12/260, 107/118). Sans entrer davantage dans le contenu de
chacune de ces deux options, nous nous contenterons pour’instant de rappeler que cette méme hésitation
estinscrite dans la célébre définition de I'universel donnée par Aristote ala fin des Seconds Analytiques: “une
unité en dehors [napa] de la multiplicité et qui réside une etidentique dans [¢v] tous les sujets particuliers”
(ARISTOTE, 1995, p. 244/100a7-8). Faut-il en conclure d’emblée que les Recherches logiques sont la
reformulation d’un aristotélisme des universaux, fidéle au Stagirite jusque dans ses ambiguités mémes?
Ce serait certainement aller bien vite en besogne eu égard a la maigreur des appuis textuels. L'embarras
du commentateur vient ici du fait que les enjeux ontologiques liés a la thése de I'idéalité de la species sont
structurellement sous-déterminés dans les Recherches logiques, en raison de la subordination des questions
ontologiques au but général de 'ouvrage, qui ne reléve pas de 'ontologie: “fonder sur de nouvelles bases
lalogique pure et la théorie de la connaissance” (HUSSERL, 1975, p. 7/ix). C’est la raison pour laquelle
la Deuxiéme Recherche, a laquelle revient pourtant la tiche de défendre “la légitimité propre des objets
spécifiques”, n'est pas congue par Husserl comme une contribution originale a I'élucidation du statut
ontologique des universaux; c’est plutot la portée épistémologique de I'idéalité spécifique qui s’y trouve
mise en avant au titre de “condition de possibilité d’une connaissance objective en général’, garantissant
“la fondation philosophique de la logique pure” (HUSSERL, 1984a, pp. 112/126).

Malgré cela, il existe au moins un texte dans lequel Husserl se livre a une relecture de cette Deuxieme
Recherche au prisme du seul probleme des universaux. Publié par les éditeurs au sein des Annexes des

' Comme le montre D. De Santis, la formule grecque citée par Husserl dans I'extrait ci-dessus est probablement une citation
fautive, tandis que I'expression “multiplicité dispersée” semble une traduction de I'expression platonicienne ta toMaxkij Steomappéva
(PLATON, 2006, 157/265d), qui intervient au moment ol Socrate définit le rassemblement sous I'iS¢a comme premier versant
de la méthode dialectique (DE SANTIS, 2016, p. 250). Quant au caractére instanciable de 'universel, c’est I'un de ses traits
définitionnels les plus courants chez Aristote, qui va de pair avec son caractére prédicable (ARISTOTE, 1991, pp.291/1038b11-
13; 1995, p. 60/77a7; 1997, p. 88/17a38-40).

12 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023.



Recherches logiques (HUSSERL, 1984a, pp. 819-821), il s’agit de deux pages rédigées probablement au début
des années 10, dans lesquelles Husserl s’appuie sur la présentation du probléme des universaux proposée
par F. Uberweg dans le deuxiéme tome de son Grundriss der Geschichte der Philosophie (UBERWEG, 1886,
pp- 139-140). Uberweg commence par reproduire la traduction allemande du fameux questionnaire de
Porphyre:

tout d’abord, concernant les genres et les espéces, la question de savoir (1) <a> s'ils existent ou bien <b> s’ils
ne consistent que dans de purs concepts, (2) ou, & supposer qu'ils existent, <a> §’ils sont des corps <b> ou des
incorporels, et, (3) en ce dernier cas, <a> s'ils sont séparés ou bien <b> s'ils existent dans les sensibles et en
rapport avec eux (PORPHYRE, 1998, p. 1).

Puis, sans transition, il présente les trois grandes solutions possibles qui mettent aux prises les réalistes et
les nominalistes médiévaux, reprenant pour cela la version latine du topos néoplatonicien des “trois états de
I'universel” (LIBERA 1996, p. 128 sq., 230-231, 313 5q.): réalisme extréme ou platonicien (universel ante
rem: la+2b+3a), réalisme modéré ou aristotélicien (universel in re: 1a+2b+3b), nominalisme (universel post
rem: 1b). Le grand intérét du texte de Husserl vient du fait qu’aprés avoir recopié a son tour le questionnaire
de Porphyre, il ne prend pas d’emblée les trois états de I'universel pour des solutions toutes faites, mais
il les considére au contraire comme des rubriques sous lesquelles il redistribue les questions directrices
auxquelles la Deuxiéme Recherche tente de répondre.

Or dans ce contexte, c’est bel et bien sous la rubrique platonicienne “ante rem” que Husserl range les
trois questions induites par la détermination des species comme objets généraux: 1/1'idée méme d’objets
généraux est-elle justifiée? 2/ si oui, ces objets sont-ils des réalités substantielles? 3/ et s’ils n’en sont pas,
quelle est leur relation avec I’étre réal? (HUSSERL, 1984a, p. 819-820). Dans la Deuxi¢éme Recherche
logique, c’est au § 8 que Husserl répond conjointement aux deux premiéres questions. Au-dela du fait
que nous nous référons couramment aux idéalités spécifiques comme a des objets, la légitimité de I'idée
d’objet général repose en derniére analyse sur le fait que nous pouvons énoncer a leur sujet des vérités dans
des jugements évidents. Cet argument implique donc indissociablement une définition et un principe: la
définition élargie de 'objet comme sujet de prédications ou d’attributions possibles (HUSSERL, 1984a,
pp- 117/131,131/147, 145/165, 179/205) et le principe selon lequel “si des vérités sont valides, tout ce
que présuppose objectivement leur validité doit étre” (HUSSERL, 1984a, pp. 130/146-147). Ainsi, parler
del’existence des objets généraux équivaut a une indication concernant “la validité de certains jugements”
(HUSSERL, 1984a, pp. 106/116). Dans ces conditions, I'objectualité se trouve dissociée de la réalité et
devient bien plutdt “I'unité conceptuelle” & I'intérieur de laquelle prend place la “diftérence catégoriale
fondamentale” entre le réal et I'idéal (HUSSERL, 1984a, pp. 130/147). Or celle-ci ne coincide ni avec la
différence entre ce qui existe et ce qui est fictif, ni surtout avec la différence entre ce qui est extramental et ce
qui est mental, laquelle joue al'intérieur de la sphére de la réalité, c’est-a-dire de I'étre temporel (HUSSERL,
19844, pp. 129-130/145-146). Ainsi, admettre des objets généraux équivaut a reconnaitre la consistance
ontologique et I'existence effective d’entités intemporelles. D’ou la troisiéme question posée sous la
rubrique “ante rem”, version husserlienne du probléeme du xwptoudg, ot se décide donc le sens a donner a
au platonisme de Husserl. Faute de pouvoir nous engager ici dans le détail de cet épineux probléme, nous
rappellerons simplement les termes du § 39 des Prolégoménes, ot Husserl précise d une part qu’ “avoir une
existence idéale” revient & “étre une unité de validité dans'empire intemporel des idées”, et d’autre part que
cette validité des objets généraux signifie qu’ils “possedent par ailleurs la valeur de possibilités idéales — par
rapport a l'existence possible de singularités empiriques subsumées par ces généralités” (HUSSERL, 1975,
pp- 135-136/143-144). Husserl cherche manifestement ici  penser une relation entre 'idéal et le réal
qui aille de pair avec 'autonomie ontologique du premier (cf. DRUMMOND, 2002, p. 34): qu’il s’agisse
d’une propriété (le rouge), d’une signification (la signification du mot “rouge”), ou méme de la vérité
d’un jugement (“cette pomme est rouge”), si les species, en tant qu’entités essentiellement instanciables,
ont pour extension idéale une infinité de singularisations possibles, elles se trouvent par 1a méme dans

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 13



un rapport essentiel avec des esprits possibles (qui percoivent, signifient ou jugent) — ce qui n’implique
aucune dépendance ontologique a I'endroit d’une quelconque instanciation actuelle et n’interdit donc pas
de les considérer comme des universaux ante rem.

Lorsque, dans le texte qui nous sert ici de fil conducteur, Husserl en vient ensuite a la rubrique
aristotélicienne “in re”, c’est pour y faire figurer deux questions. La premiére n'est autre que celle de la
nature de larelation entre l'espéce etl'individu qu’elle subsume. Comme nous I'avons déja indiqué, il s’agit
de la relation d’instanciation; mais la fagon dont Husserl reformule sa question oblige a étre plus précis:

Comment la species se rapporte-t-elle & son cas singulier, lequel, dans I'objet, est contenu comme la propriété
individuelle, fugitive, qui lui est inhérente ? Et par suite, le rapport au concretum qui “a” I'abstractum. (HUSSERL,
1984a, p. 820).

On voit d’abord que la species qui est ici considérée par Husserl nest pas le genre ou l'espéce dont
l'objet individuel lui-méme est une instance (par exemple, la species “cube” ou “chose perceptive”), mais
plutét lattribut universel qui s’instancie dans telle ou telle propriété individuelle de l'objet (par exemple,
le rouge in specie). Mais par la méme, ces lignes montrent aussi que Husserl apercoit la nécessité de
distinguer soigneusement l'instanciation de deux autres relations en jeu dans le probleme des universaux.
Outre l'instanciation, en vertu de laquelle la propriété individuelle (ce rouge) se donne comme un cas de
lattribut universel (le rouge), il y a la relation en vertu de laquelle la propriété individuelle est contenue
ou possédée par l'objet individuel concret (ce cube), et il y a enfin la relation qu'entretient cet objet
individuel avec l'attribut universel. En contexte contemporain, ces deux relations supplémentaires sont
nommeées respectivement la caractérisation (ou I'inhérence) et l'exemplification (MULLLIGAN, 2000,
p. 14; LOWE, 2006): tandis que le rouge qui est inhérent a ce cube (ou qui le caractérise) instancie le
rouge en général, ce dernier est exemplifié par ce cube rouge. Mais ce schéma général suppose qu'une
consistance ontologique soit reconnue a la propriété individuelle, qui est ici nommée I'abstractum, ce qui
conduit Husserl 4 une deuxiéme question:

Qu'est-ce donc que cet abstractum, I'universale in re? Distinctio rationis: est-il quelque chose, est-il une partie ou
n'a-t-il en aucun sens le caractére d’'une partie? Hume (HUSSERL, 1984a, p. 820).

Ces questions renvoient a la discussion menée dans les § 36 a 39 de la Deuxiéme Recherche. Husserl
y critique I'interprétation nominaliste radicale que certains philosophes comme H. Cornelius donnent
de la théorie humienne de la distinction de raison, exposée dans le Livre I du Treatise (HUME, 1995,
pp. 70-71): s’appuyant sur le principe d’aprés lequel “tous les objets séparables peuvent étre distingués,
et [...] tous les objets qui peuvent étre distingués sont également différents” (HUME, 1995, p. 63), ils
soutiennent qu’il estimpossible de distinguer réellement les unes des autres les qualités qui sont données
dans I'objet comme inséparables, telles la couleur et la forme, et que ces dernieres sont donc des fictions.
Tout I'effort argumentatif de Husserl consiste dés lors a établir le caractére inéliminable de ces contenus
dépendants qu’il nomme des moments, qui ne sont pas moins des parties constitutives de I'objet que ne
le sont ses contenus indépendants, ses fragments. Et puisque l'acte dans lequel nous visons la généralité
spécifique pour elle-méme (I'odeur du jasmin) se fonde sur l'acte dans lequel nous appréhendons le
moment qualitatif individuel (le parfum particulier de ce jasmin en fleurs) — que nous considérons alors
sans pour autant le viser expressément (HUSSERL, 1984a, pp. 136/152-153, 161/184, 166/190, 225-
226/256-257) -, il faut bien reconnaitre dans ce moment non pas une fiction cum fundamento in re, mais
au contraire un universel in re.

Ces analyses confirment ainsi qu'indépendamment de son usage comme modéle pour rendre compte
de I'identité de la signification, la conception husserlienne de I'idéalité de la species doit étre regardée
comme une contribution aussi consistante que discréte au débat millénaire sur les universaux. Relue a la
lumiére des conceptsissus de la pensée antique et médiévale, elle présente I'originalité d’esquisser une voie

14 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023.



moyenne entre le réalisme platonicien (universale ante rem) et le réalisme aristotélicien (universale in re),
traditionnellement considérés comme incompatibles®. Mais ce n’est pas la le seul aspect qui mérite d’étre
relevé. La facon dont, au titre des “moments”, Husserl défend 'individualité des propriétés inséparables
donne a sa conception une portée toute particuliére, qu’'on ne peut vraiment apprécier qu’a condition de
se tourner vers les développements contemporains de la problématique des universaux.

IIL.

L'intérét philosophique du concept husserlien de “moment” — transposition ontologique du concept
psychologique de “contenu dépendant” hérité de Stumpf - ne vient pas seulement, en effet, de sa détermination
méréologique comme partie abstraite (inséparable) d’un objet par opposition au fragment comme partie
concréte (séparable) (HUSSERL, 1984a,p.272/51). Il vient également de la thése proprement métaphysique
exposée au § 19 dela Deuxiéme Recherche, selonlaquelle “un moment constituant de 'objet [doit] étre une
chose individuellement singuliére exactement au méme titre que l'objet tout entier” (HUSSERL, 1984a,
pp- 158/180). Deux points doivent alors étre soulignés. Et en premier lieu, le fait que cette conception qui
attribue aux propriétés des objets une authentique individualité (au sens ontologique de la consistance
propre aux entités particuliéres) a été soutenue quelques années plus tard par le philosophe britannique
G. F. Stout, qui affirme pour sa part qu’ “un caractére qui caractérise une chose concréte ou un individu
concret est aussi particulier que la chose ou I'individu qu'’il caractérise” (STOUT, 1921, p. 158/123; cf.
PANACCIO, 1986). Qu’il s’agisse 1a de la méme thése ne fait aucun doute ; chacun des deux philosophes
en tire la méme conséquence décisive, a savoir que deux objets numériquement distincts ne peuvent avoir
un moment qualitatif numériquement identique méme s'ils se ressemblent exactement. Husserl:

Ce moment rouge dépendant, est, comme le tout concret, un étre individuel, un hic et nunc, existant et disparaissant
avec et en lui, semblable, mais non pas identique dans divers objets rouges (HUSSERL, 1975, p. 135/142).

Ce rouge-ci est le méme que ce rouge-la — c’est-a-dire que, au point de vue de la species, c’est la méme couleur - et
pourtant celui-ci est par ailleurs différent de celui-la — c’est-a-dire que, si on le considére individuellement, il est
un aspect singulier objectuel différent (HUSSERL, 19844, 115/129).

Stout:

Je tiens que la rondeur d’une bille de billard A est numériquement distincte de la rondeur exactement similaire
d’une autre bille de billard B (STOUT, 1923, p. 119-120).

Jedis que si deux taches rouges A et B se ressemblent exactement 'une 'autre, elles sont deux couleurs particuliéres,
chacune d’entre elles est une instance particuliére d'un type parfaitement spécifique de couleur (STOUT, 1936, p.9).

Par suite, chacun des deux auteurs est amené a prendre ses distances avec les tournures du langage
ordinaire qui nous font dire que les deux billes ont la méme forme ou que les deux taches sont de la méme
couleur. Husserl y voit une “fagon impropre de parler d’identité pour des choses semblables”, contre
laquelle il note quen présence de deux phénomeénes du “méme” vert, “les deux phénomeénes ne [se] sont
pas confondus'un avecl'autre comme §’ils avaient en commun ‘le méme’ vert en tant qu'individuellement
identique”, mais que “chacun de ces deux phénomeénes posséde son vert” (HUSSERL, 1984a, pp. 117/132,
159/181). Quant a Stout, c’est pour répondre & Moore lui objectant précisément cet usage du langage
ordinaire, qu’il est amené a soutenir que ces expressions sont de simples “abréviations” qui s'imposent
par commodité dans l'usage courant (STOUT, 1923, pp. 116-117; 1936, p. 4), et qui n'impliquent pas

*Sile texte husserlien que nous avons suivi jusqua présent ne dit rien des universaux post rem, c’est probablement parce que
dans la présentation d’Uberweg qui lui sert ici de guide, cette conception est tout simplement identifiée a la thése nominaliste,
combattue par Husserl, selon laquelle 'universel est une entité mentale.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 15



du tout que nous croyions vraiment, par exemple, que le méme événement sest effectivement reproduit
quand nous disons “il m'est arrivé la méme chose”

Mais si, en second lieu, cette convergence mérite notre attention, c’est parce que, a quelques notables
exceptions prés qui tiennent compte de 'apport husserlien (SIMONS, 1994; MULLIGAN, 2000; NEF,
2006), Stout est couramment considéré, dans la métaphysique analytique contemporaine, comme le
premier représentant de ce qu'on appelle aujourd hui la “théorie des tropes” — ce dernier terme, introduit par
D. C. Williams, ayant fini par s'imposer pour désigner ces “particuliers abstraits” (WILLIAMS, 1953, pp.
7/38-39) que Husserl nommait des “moments” et qui, en vérité, “n'ont pas cessé d’étre redécouverts parles
philosophes” sous une multitude d’appellations distinctes (ARMSTRONG, 1989, pp. 113/135). Or cette
théorie des tropes est une théorie intrinséquement nominaliste. Par opposition au nominalisme d’inspiration
humienne, qui congoit le fait “que les maisons, les roses et les couchers de soleil soient tous rouges |[...]
comme un fait ultime et irréductible” (QUINE, 1980, pp. 10/37), le nominalisme tropiste se distingue
par les trois caractéres suivants:

La théorie des tropes affirme de maniére catégorique l'existence de propriétés (qualités et relations). Elle soutient
en effet que rien n'existe hormis les propriétés [ ... ]. Elle insiste cependant sur le fait que ces propriétés ne sont pas
des universaux mais, au contraire, des particuliers dont 'occurrence est unique et bien circonscrite (CAMPBELL,

1990, p. 27/126).

Le tropiste déplace donc de 'objet vers les propriétés la thése ontologique traditionnelle du nominalisme
selon laquelle il n'existe que des entités singuliéres, et c’est a partir des tropes qu'il tentera de rendre compte
dela consistance des particuliers concrets — par exemple comme faisceaux de tropes (CAMPBELL, 1981,
1990) - et des universaux — par exemple comme classes de tropes ressemblants (WILLIAMS, 1953;
CAMPBELL 1990).

Malgré sa briéveté, cette présentation permet de reformuler en termes contemporains ce qui fait tout
I'intérét philosophique de la conception avancée par Husserl dans les Recherches logiques, a savoir que
loin de jouer les tropes contre les universaux, elle prétend défendre d la fois le particularisme des propriétés
et luniversalisme des species (SIMONS, 1994, pp. 555/59; MULLIGAN, 2000, p. 14; KUNNE, 2007, p.
84). Evidemment, du point de vue économique traditionnellement favorisé par le nominalisme, une telle
conception se signale par un manque de parcimonie qui semble I'indice d’une incohérence théorique : si
l'on plaide pour un réalisme - fiit-il modéré — des universaux, 2 quoi bon défendre les tropes, qui semblent
rendre les species dispensables? Y a-t-il donc des raisons phénoménologiques qui justifient cette combinaison
dispendieuse? Deux arguments principaux sont avancés par Husserl.

Le premier est indirect et consiste a fonderla nécessité des particuliers abstraits sur le caractére fragmentable
de tout objet spatial. En effet, demande Husserl, si l'on ne reconnait pas la différence numérique des
propriétés individuellement identiques,

comment pourrait-il y avoir des configurations qualitatives homogénes dans lesquelles la méme qualité peut
apparaitre plusieurs fois, et quel sens y aurait-il encore a parler de 'extension d’une couleur sur une surface tout
entiére ? A chaque morcellement géométrique de la surface correspond évidemment aussi un morcellement de
la coloration homogene (HUSSERL, 1984a, pp. 159/181).

Une chose singuliére comme une planche de bois a beau étre pergue comme uniformément rouge et
rugueuse, si elle est par principe fragmentable alors ses propriétés le sont également; mais dans ce cas, on
ne peut pas dire des fragments qui en sont issus (et qui conservent, a leur échelle, ces propriétés) qu’ils ont
en commun la rugosité et le rouge qui sont les propriétés de la planche, mais seulement que chacun, tout
comme la planche elle-méme, a sa propre rugosité et son propre rouge, et ce bien que ces propriétés soient
en l'occurrence identiques. Cet argument a été critiqué par W. Kiinne, qui lui reproche de ne valoir que

16 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023.



pour des propriétés qualitatives comme la couleur ou la rugosité, mais pas pour des propriétés formelles
qui instancient des espéces géométriques, comme la triangularité. Et de fait, la fragmentation d’une
surface triangulaire ne donne pas nécessairement lieu a des fragments eux-mémes triangulaires, de sorte
que l'argument husserlien en faveur des particuliers abstraits ne semble guére concluant (KUNNE, 2007,
pp- 82-85). Une réponse husserlienne  cette objection peut étre trouvée dans la notion de propriété (ou de
partie) médiate. Husserl entend par 1a un moment qui, au sein d’un tout, est inhérent & d’autres moments
du tout (HUSSERL, 1984a, p. 275/53), clest-a-dire une propriété qui, au sein de la chose, “n’appartient
pas ala chose en tant que propriété immédiate”, mais qui est plutot une propriété “de ses fragments [ ... ]
ou de ses moments”. Or la forme géométrique est typiquement I'une de ces propriétés médiates: elle est
bien “un moment chosal dépendant”, mais qui “n’appartient pas ala chose au titre de propriété” puisqu’elle
est plutot la propriété de 'extension de la chose - extension qui, elle, est bien une propriété immédiate et
fragmentable de la chose (HUSSERL, 1954, pp. 167-168/173). Donc le fait que la forme géométrique
de la chose ne se conserve pas nécessairement dans ses fragments ne peut valoir contre I'argument qui
fait reposer I'individualité des propriétés immédiates de la chose sur le caractére fragmentable de celle-ci.

Le deuxiéme argument husserlien en faveur des particuliers abstraits intervient dans le contexte polémique
lié a I'interprétation de la distinctio rationis humienne. Selon une interprétation radicale que nous avons
déja évoquée plus haut, elle conduit a ne voir dans les moments qualitatifs que des fictions, renvoyées a
des effets de ressemblance : 1a ot1 nous croyons appréhender une propriété comme un particulier abstrait,
par exemple le rouge d"un objet rouge, il n’y a en réalité que la ressemblance du particulier concret (de cet
objet rouge) avec d’autres objets colorés. Contre cette conception, 'argumentation husserlienne consiste
rappeler que les contenus abstraits ne sont pas seulement des contenus qualitatifs mais aussi des contenus
relationnels (la supériorité de A par rapport & B est un moment de A). Or la ressemblance étant un tel
contenu relationnel, l'entreprise qui prétend éliminer les propriétés en interprétant les qualités comme
des ressemblances est vaine car inévitablement vouée a la régression qui consiste a expliquer aI'infini des
ressemblances par d’autres ressemblances (HUSSERL, 1984a, p. 200/229). Laissant de coté la question
débattue de savoir si cette régression est véritablement vicieuse, nous soulignerons plutét le fait que c’est
cette méme régression qui sert également & Husserl d’argument pour défendre I'idéalité de I’espéce comme
objet général. En effet, le nominalisme qui renvoie les universaux a des classes de ressemblances entre
individus se heurte au fait qu'un seul et méme objet individuel est au carrefour d’une pluralité de sphéres
de ressemblances possibles (quant a la couleur, quant a la forme, etc.), qui doivent bien étre distinguées
les unes des autres, c’est-a-dire comparées les unes avec les autres, par ou1 la ressemblance est réintroduite a
un niveau supérieur, et ce in infinitum (HUSSERL, 1984a, p. 120-121/136)>. Contrebalancant la dépense
ontologique, une certaine économie argumentative se laisse donc déceler dansla fagon dont Husserl défend,
de part et d’autre des particuliers concrets, la consistance des tropes contre le fictionnalisme des propriétés
particuliéres et la consistance des universaux contre le fictionnalisme des objets généraux. Maisiln'y a
pas totale symétrie pour autant: puisque la conscience dans laquelle la généralité nous est donnée comme
telle suppose I'appréhension sensible des moments sur laquelle elle se fonde, ce sont les universaux qui, chez
Husserl, réclament les tropes au sein d’une ontologie qui, d cet égard, est phénoménologique (HUSSERL,
1884a, p.205/235).

Reste que Husserl n'est pas le seul a avoir développé une ontologie présentant une telle richesse.
Lorsque, dans son livre de 1978, D. Armstrong discute les arguments en faveur de ce qu’il appelle alors
les “particuliers stoutiens”, il évoque la possibilité d'une combinaison de ce particularisme avecle réalisme

3 Cest sous cette forme que I'argument husserlien est souvent considéré comme identique 4 'argument exposé par Russell en
1912 contre Iélimination des qualités chez Berkeley et Hume (RUSSELL, 1912, pp. 54-55/119-120). Une importante différence
d'orientation demeure toutefois: tandis que la régression permet a Russell d'argumenter en faveur de la reconnaissance de la
ressemblance elle-méme comme un universel relationnel, elle conduit Husserl a disqualifier la ressemblance au profit d’'un universel
non relationnel posé comme condition de possibilité de la comparaison des qualités et des ressemblances.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 17



des universaux. S’il évacue comme étant par trop improbable sa conjonction avec un réalisme extréme,
platonicien, il crédite plusieurs philosophes britanniques (comme J. Cook Wilson et N. Kemp Smith) de
sa conjonction avec un réalisme modéré : dans ces conditions, “chaque rougeur particuliére a la propriété
non-particuliére de la rougeur (de sorte que le particulier concret en question peut aussi étre reconnu
comme ayant la propriété non-particuliére)” (ARMSTRONG, 1978, p. 86). Peut-on, abstraction faite
du caractéere phénoménologique et intentionnel de la pensée husserlienne, rapprocher son ontologie
de la species d'une telle conception? Il est évident que non. Car pour Husserl, comme nous 'avons vu, la
propriété particuliére instancie une propriété spécifique, ce qui n’a rien a voir avec la relation d’inhérence
qu’elle entretient avec le particulier concret dont elle est la propriété, lequel exemplifie alors la propriété
universelle. Donc la species ne peut pas étre congue comme la propriété (universelle) d’une propriété
(particuliére), ni comme celle d’un particulier concret.

En revanche, il ne fait aucun doute que la fagon dont elle articule ces trois relations fait de 'ontologie
husserlienne une version de ce qu’E.J. Lowe appelle I'ontologie “a4 quatre catégories”, a savoir le systéme
qui répond au probléme des universaux sous la forme du “carré ontologique” résultant du croisement
entre deux distinctions: la distinction entre ce qui est substantiel et ce qui ne I'est pas, et la distinction
entre ce qui est particulier et ce qui est universel (LOWE, 2006, p. 60 sq.). Chez Husser], il s’agit plutot
de la distinction entre ce qui est spécifique et ce qui est individuel, compliquée par la distinction entre
individu dépendant et individu indépendant (SIMONS, 2007, p. 81), mais le résultat est similaire: une
ontologie au sein de laquelle 'objet individuel (1), instance d’un type universel (2), est caractérisé par
des propriétés particuliéres dépendantes (3) qui sont autant d’instances d’universaux spécifiques (4).
Cependant, il faut reconnaitre que la convergence n’estici que formelle. Telle que Lowe la défend, en effet,
l'ontologie tétracatégorielle est intrinséquement aristotélicienne non seulement parce qu’elle ressuscite la
quadripartition des entités exposée dans le deuxiéme chapitre des Catégories, mais aussi et surtout parce
qu’elle rejette la possibilité d universaux non instanciés en affirmant au contraire la “dépendance ontologique
[des universaux] relativement a leurs instances particuliéres”. Or dans la mesure ou il maintient que la
notion d’ “objet” désigne des entités substantielles, cette dépendance ontologique est précisément, pour
Lowe, ce qui rend problématique la thése selon laquelle les universaux seraient des objets a part entiere
(LOWE, 2006, p. 78). A l'inverse, comme nous I'avons vu, si Husserl défend expressément l'objectualité
des universaux, c’est au sens ot ils sont des sujets de jugements vrais possibles, ce qui n’implique aucune
dépendance ontologique & I'égard de leurs instanciations actuelles et rend au moins concevable I'idée
d’universaux non instanciés — quand bien méme, épistémologiquement, des instanciations sont bien
requises pour qu’un universel nous soit donné dans une conscience intuitive de généralité.

*

Toute cette discussion confirme ainsi que cest la définition de l'universel comme objet qui porte le platonisme
de Husserl et en détermine le sens précis, lequel se veut compatible avec l'aristotélisme de I'universel in
re au sein d'une ontologie de forme tétracatégorielle, qui s’efforce d’articuler réalisme des universaux et
particularisme tropiste. Ce faisant, cette discussion confirme aussi le grand intérét d’une relecture de
Husserl a partir des développements récents de la métaphysique analytique, ot le probléme millénaire des
universaux continue a susciter des élaborations philosophiques permettant d’apprécier rétrospectivement
les ressources de la pensée husserlienne. La question qui se pose a présent serait de savoir dans quelle
mesure la conception des universaux qui est a I'arriére-plan des Recherches logiques se trouve effectivement
amendée par les développements ultérieurs de la phénoménologie husserlienne des idéalités, notamment
par leidétique et la méthode variative qui la sous-tend. Nul doute que le renouveau contemporain de
I'essentialisme dans la philosophie analytique, a la croisée de I'ontologie et de la logique modale, n'offre
ici, a son tour, un contrepoint précieux.

18 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023.



Bibliographie

ARISTOTE. (1991). Métaphysique. Paris: Vrin.

ARISTOTE. (1995). Organon, IV: Les Seconds analytiques. Paris: Vrin
ARISTOTE. (1997). Organon, 1 et I1: Catégories et De l'interprétation. Paris: Vrin

ARMSTRONG, D.M. (1978). Universals and Scientific Realism: Nominalism and Realism. Cambridge:
Cambridge University Press.

ARMSTRONG, D.M. (1989). Universals: An Opiniated Introduction. Boulder: Westview Press [2010.
Les Universaux: Une introduction partisane. Paris: Ithaque].

BENOIST, J., BRISART, R., ENGLISH, J. (1998). Liminaires phénoménologiques: Recherches sur le dé-
veloppement de la théorie de la signification de Husserl. Bruxelles: Facultés universitaires Saint-Louis.

BERNET, R., KERN, I, MARBACH, E. (1996). Edmund Husserl: Darstellung seines Denkens. Ham-
burg: Felix Meiner Verlag.

CAMPBELL, K. (1981). “The Metaphysic of Abstract Particulars” In: French, P.A., UEHLING TE.,,
WETTSTEIN H.K. Midwest Studies in Philosophy, vol 6: The Foundations of Analytic Philosophy.

CAMPBELL, K. (1990). Abstract Particulars. Oxford: Blackwell [2012. Le probléme des universaux. In:
PANACCIO, C. Le Nominalisme: Ontologie, langage et connaissance. Paris: Vrin].

DE SANTIS, D. (2016). Notes on Husser!’s Idealismus in the Logische Untersuchungen (Via Lotze’s Inter-
pretation of Plato). Research in Phenomenology, Leiden, 46, pp. 221-256.

DRUMMOND, J. (2002). The Logical Investigations: Paving the Way to a Transcendental Logik. In: ZA-
HAVI, D., STJERNEFELT, E. One Hundred Years of Phenomenology: Husserl's Logical Investigations Revis-
ited. Dordrecht: Springer.

FISETTE, D. (1991). “Signification et essence. Les lecons de 1908 de Husserl sur sa doctrine de la signi-
fication”. In: Dialogue, Cambridge, 30, pp. 33-49.

GALLERAND, A. (2014). Husserl et le phénoméne de la signification. Paris: Vrin.
HUME, D. 1995. Traité de la nature humaine: L'entendement. Paris: Flammarion.

HUSSERL, E. (1954). Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genealogie der Logik. Hamburg:
Claasen & Goverts [2000. Expérience et jugement: Recherches en vue d’une généalogie de la logique.
Paris: Presses Universitaires de France].

HUSSERL, E. (1975). Logische Untersuchungen. Erster Band: Prolegomena zur reinen Logik. Dordrecht:
Kluwer Academic Publisher [1994. Recherches logiques 1: Prolégomeénes a la logique pure. Paris: Presses
Universitaires de France] .

HUSSERL, E. (1979). Aufsiitze und Rezensionen (1890-1910). Den Haag: Martinus Nijhoff [1995. Ar-
ticles sur la logique (1890-1913). Paris: Presses Universitaires de France].

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 19



HUSSERL, E. (1984a). Logische Untersuchungen. Zweiter Band, erster Teil : Untersuchungen zur Phinome-
nologie une Theorie der Erkenntnis. Dordrecht: Kluwer Academic Publisher [1991. Recherches logiques 2:
Recherches pour la phénoménologie et la théorie de la connaissance. Paris: Presses Universitaires de France].

HUSSERL, E. (1984b). Logische Untersuchungen. Zweiter Band, zweiter Teil: Elemente einer phinomeno-
logischer Aufklirung der Erkenntnis. Dordrecht: Kluwer Academic Publisher [2000. Recherches logiques 3:
Eléments d’une élucidation phénoménologique de la connaissance. Paris: Presses universitaires de France)].

HUSSERL, E. (1987). Vorlesungen iiber Bedeutungslehre. Sommersemester 1908. Dordrecht: Kluwer Aca-
demic Publisher [1995. Legons sur la théorie de la signification. Paris: Vrin].

HUSSERL, E. (1994). Briefwechsel. Band 3/3: Die Gottinger Schule. Dordrecht: Kluwer.
HUSSERL, E. (2001). Logik. Vorlesung 1902/03. Dordrecht: Springer.

KUNNE, W. (2007). Abstrakte Gegenstinde: Semantik und Ontologie. 2. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann.

LAVIGNE, J.-F. (2005). Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913): Des Recherches logiques
aux Ideen: la genése de I'idéalisme transcendantal phénoménologique. Paris: Presses Universitaires de
France.

LIBERA, A. (1996). La Querelle des universaux: De Platon a la fin du Moyen Age. Paris: Editions du Seuil.

LOWE, EJ. (2006). The Four-Category Ontology: A Metaphysical Foundation for Natural Science.
Oxford: Clarendon Press.

MULLIGAN, K. (2000). Métaphysique et ontologie. Dans: ENGEL, P. Précis de philosophie analytique.
Paris: Presses Universitaires de France.

NEE, F. (2006). Les propriétés des choses: Expérience et logique. Paris: Vrin.

PANACCIO, C. (1986). Les qualités selon Stout. Philosophiques, Québec, 13/2,237-252.
PLATON. (2000). Phédre. Paris: Flammarion

PORPHYRE. (1998). Isagogé. Paris: Vrin.

QUINE, Wx.O. (1980). From a Logical Point of View: Nine Logico-philosophical Essays, Harvard: Har-
vard University Press [2003. Du point de vue logique: Neuf essais logico-philosophiques. Paris: Vrin].

RIGAL, E. (1995). De I'idéalité de la signification. Les Etudes philosophiques, Paris, 1995/1, pp. 91-106.

RUSSELL, B. (1912). The Problems of Philosophy. London: Oxford University Press [ 1989. Problémes de
philosophie. Paris: Payot]

SIMONS, P. (1994). Particulars in Particular Clothing: Three Trope Theories of Substance. Philosophy
and Phenomenological Research, 54/3, 553-575 [2007. Des particuliers dans leurs habits particuliers: trois
théories tropistes de la substance. Dans: GARCIA, E., NEF, E. Métaphysique contemporaine: Propriétés,
mondes possibles et personnes. Paris: Vrin].

20 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023.



SIMONS, P. (2007). Zugang zum Idealen: Spezies und Abstraktion. Dans: MAYER, V. Edmund Husser],
Logische Unterscuchungen. Berlin: Akademie Verlag.

STOUT, G.E. (1921). “The Nature of Universals and Propositions”. In: Proceedings of the British Academy.
London: Oxford University Press [2007. La nature des universaux et des propositions. Dans: GARCIA,
E., NEF, F. Métaphysique contemporaine: Propriétés, mondes possibles et personnes. Paris: Vrin].

STOUT, G.F. (1923). “Are the Characteristics of Particular Things Universal or Particular?” In: Proceed-
ings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes, Oxford, 3, pp. 95-128.

STOUT, G.F. (1936). “Universals Again”. In: Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Vol-
umes, Oxford, 15, pp. 1-15.

UBERWEG, F. (1886). Grundriss der Geschichte der Philosophie: Die mittlere oder die patristische und
scholastische Zeit. Berlin: Ernst Siegfried Mittler und Sohn.

WILLIAMS, D.C. (1953). “The Elements of Being”. In: The Review of Metaphysics, 7/1, pp. 3-18 [2007.

Les éléments de I'étre. Dans: GARCIA, E., NEF, F. Métaphysique contemporaine: Propriétés, mondes
possibles et personnes. Paris: Vrin]

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 10-21, junho de 2023. 21



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Destinos cruzados da fenomenologia e
da hermenéutica em Heidegger'?

Sophie-Jan Arrien (Université Laval)

Resumo: O artigo tematiza de modo critico a relagdo que Heidegger estabelece entre fenomenologia e hermenéutica
ao longo de sua obra tendo em vista a defesa da riqueza filoséfica de sua inseparabilidade para além da obra de
Heidegger. Para tanto propde um leitura da obra de Heidegger em dois momentos, os quais podem ser pensados
com base em dois conceitos de destrui¢do: os anos vinte sdo compreendidos a luz da destruicdo fenomenoldgica
e os anos trinta da destruicao poiética. O objetivo consiste em compreender as continuidades e as rupturas ao
longo das etapas constitutivas dessa passagem dos anos vinte para os anos trinta da obra de Heidegger, o que é
apresentado por meio de uma explicitacdo da abordagem fenomenolégica em voga na da década de vinte e da
abordagem onto-(teo)-poiética dos anos trinta. A hipdtese com que trabalha é que o estudo contrastivo dessas
duas “fases” da obra heideggeriana revela um descolamento da hermenéutica em relagdo a fenomenologia, o que
em termos filosoficos seria uma perda, ndo de algo meramente acidental, mas uma perda da “coisa mesma” a qual
tanto a fenomenologia quanto a hermenéutica se reportariam conjuntamente.

Palavras-chave: Heidegger; fenomenologia; hermenéutica; destruicao.

Abstract: The paper critically approaches the connections established by Heidegger between phenomenology and
hermeneutics throughout his work in view of the defense of the philosophical richness of its inseparability beyond
Heidegger’s works. To do so the paper proposes a consideration of Heidegger’s works in two parts, considering two
concepts of destruction: the 20's is considered under the concept of phenomenological destruction and the 30’s under
the concept of poetical destruction. The aim is to understand the continuities and ruptures through the different stages
of Heidegger’s works from the 20's to the 30's, which is presented by analyses of the phenomenological approach in
the 20’s and the onto-(theo)-poetical of the 30’s. The hypothesis is that the contrasting analysis of this two moments
of Heidegger’s work reveals a change from hermeneutics to phenomenology, which in philosophical terms would
be a loss, not of something merely accidental, but the loss of “the thing itself” to which both phenomenology and
hermeneutics refer to.

Keywords: Heidegger; phenomenology; hermeneutics; destruction.

! Esse artigo ¢ a versdo traduzida e modificada de um texto intitulado “De la destruction phénoménologique a la destruction
poiétique. Pensée de I'événement et transformation de 'herméneutique chez Heidegger”, in Sophie-Jan Arrien e Christian Sommer
(dir.), Heidegger aujourd’hui. Actualité et postérité de sa pensée de Iévénement, Paris, Hermann, 2021, pp.21-40.

* Tradugao de Benjamim Brum Neto. Esta tradugio contou com o financiamento da Fundagao Carlos Chagas Filho de Amparo
aPesquisa do Estado do Rio de Janeiro, no ambito do Programa Pés-Doutorado Nota 10 - 2021, da FAPER]. N° DO PROCESSO
E26/204.406,/2021. No DE MATRICULA 2021.01576.3

22 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



E importante dizer, no inicio deste artigo, algumas palavras sobre o sentido que ele recobre no meu
percurso na fenomenologia. Esse ltimo esteve sempre integrado aos meus trabalhos sobre o pensamento
de Heidegger, em particular aos seus inicios, na medida que o filésofo desenvolve uma fenomenologia
hermenéutica da vida desprovida da abordagem epistemoldgica e transcendental da fenomenologia
husserliana. Tentei assim mostrar que a integragdo dos gestos fenomenoldgicos e hermenéuticos pelo
jovem Heidegger deu lugar, muito antes de Ser e tempo, a um programa filosoéfico original e auténomo,
resultando em um enriquecimento inédito de ambas as perspectivas®. Na presente contribuigio, gostaria
de dar um passo além e mostrar que essas perspectivas, fenomenologia e hermenéutica, s6 podem ser
separadas, em geral e em Heidegger em particular, em detrimento da “coisa mesma’”. Para tanto, recorrerei
ao pensamento de Heidegger dos anos trinta, onde a questao do ser se entrelaga a da linguagem e a da
histéria no horizonte de um outro comego do pensamento. Seguindo um certo uso da hermenéutica em
Heidegger, meu objetivo serd, primeiro, compreender o que se mantém em seu pensamento dos anos vinte
até os anos trinta, mas acima de tudo o que, de um ponto de vista filos6fico, parece-me ter se perdido a
partir do momento em que aideia de hermenéutica perde sua ancoragem propriamente fenomenolégica.

E seguindo, entio, o destino da hermenéutica em Heidegger que chegarei ao da fenomenologia. A nogao
de hermenéutica que estard no centro da minha proposta nao serd, contudo, aquela a qual esse termo é
habitualmente associado em sua obra. A rigor, de fato, o termo “hermenéutica” é identificado em Heidegger
em dois momentos do seu pensamento. Primeiro, em sua “hermenéutica da vida fitica (ou facticidade)”,
elaborada entre 1919 e 1923. Essa hermenéutica remete as nossas possibilidades de autocompreensao e
de autointerpretagio. Ela descreve de que modo a vida (nossa a cada vez), em sua mobilidade inquieta,
pode se apropriar de sua possibilidade de regressar, & contracorrente, em um contramovimento (Gegen-
bewegung), de sua tendéncia espontéanea a ruinincia (Ruinanz), isto é, a sua tendéncia a se dispersar, a se
perder no mundo, a ser inauténtica. Em seguida, de 1924 até Ser e tempo (1927), o préprio sentido inaugural
dessa hermenéutica inicial é retomado no horizonte de um questionamento ontolégico fundamental,
no qual a questdo do ser ¢ elaborada por meio de uma “hermenéutica do Dasein” (ou hermenéutica da
existéncia). Retornar em direcio ao sentido do ser em geral a partir de uma interpretagdo da existéncia
cotidiana, tal é o sentido explicito do qual Heidegger investe a hermenéutica em Ser e tempo, antes que o
termo desapareca quase inteiramente de seu vocabuldrio.

Essa hermenéutica da vida e a seguir da existéncia é crucial, como se sabe, ndo apenas na perspectiva da
obra filoséfica formiddvel que constitui Ser e tempo, mas também, do mesmo modo, na histéria mais geral
dahermenéutica, na medida em que resultou, como insistiram em seus trabalhos Gadamer e Ricoeur, numa
inflexdo ontolégica da disciplina hermenéutica, tradicionalmente consagrada as questdes metodoldgicas
da interpretagao de textos, inclusive, com Dilthey, das produgdes culturais como um todo. Todavia, nio
é disso que pretendo tratar nessas paginas referindo-me a ideia de hermenéutica, mas antes do trabalho
interpretativo proprio ao pensamento de Heidegger com respeito aos textos da tradi¢do. Em outros
termos, trata-se aqui de retornar a um sentido pré-heideggeriano da hermenéutica por assim dizer, isto ¢,
ao seu sentido inicial enquanto método interpretativo especificamente voltado para os textos — método
que realmente existe nele, apesar dele nao trazer precisamente o titulo de hermenéutica, mas antes de
“destruicio”.

E entdo esse conceito de “destruicio’, na medida em que designa o momento propriamente hermenéutico
do pensamento heideggeriano no sentido de uma interpretagao critica dos textos, que estard no coragao
da minha proposta. Reconhecendo que a “destruigio (dos textos e dos conceitos)” e a “hermenéutica (da
facticidade ou da existéncia)” estdo intimamente ligadas (nos anos 1920), irei separa-las deliberadamente, de

3E 0 que defendo na minha obra Linquiétude de la pensée. L' herméneutique de la vie du jeune Heidegger (1919-1923), Paris: Puf
(Epiméthée), 2014.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 23



modo a poder melhor identificar o gesto interpretativo transversal que caracteriza o trabalho de Heidegger
da destruigao propriamente fenomenoldgica dos anos 1920 em relagao ao que chamarei de “destruigao
poiética” nos anos 1930. Tratar-se-4, de um lado, de colocar em relevo os elementos de continuidade do
trabalho interpretativo de Heidegger no que diz respeito aos textos da tradigao, trabalho que representaa
meus olhos o gesto matricial de seu pensamento naquilo que ele teria tido de mais original, e isso até o fim;
tratar-se-4, por outro lado, de lembrar as diferencas essenciais em termos de abordagem e de implicagées que
intervém a partir dos anos 1930 nesse trabalho de destruigao fenomenoldgica ao qual Heidegger submete
atradi¢do nos anos 1920, é perdida na destruigao poiética dos anos 1930, conduzindo, em razio disso, seu
pensamento a uma forma de hiibris ou de desmedida em que a ideia mesma de hermenéutica perde seu
sentido. Concretamente, a questdo inicial serd a do sentido e do “como” da destrui¢io fenomenoldgica dos
anos 1920, em seguida da especificidade da abordagem e das questdes da “destrui¢ao poiética” nos anos
1930, e finalmente da hiibris na qual se afunda esse gesto filos6fico no momento em que ele é desligado
dos fenémenos como “positividades”, para retomar aqui o termo de Ricoeur®.

Destrui¢cio Fenomenologica

A ideia de destruigao nos é familiar pelo menos desde Ser e tempo, onde Heidegger introduz o termo
para indicar a tarefa designada a segunda parte da obra que é

reanimar a tradi¢do endurecida e livrar-se dos sedimentos depositados por ela. Essa tarefa, ele continua, nds
a compreendemos como a destruigio, realizando-se no fio condutor da questdo do ser, do fundo tradicional da
ontologia antiga, [que a reconduz] as experiéncias originais em que as primeiras determinagées do ser, diretoras
a partir de entdo, foram conquistadas (RICOEUR, 2017, p. 24)

Voltada especificamente, nessa passagem, para a histéria da ontologia com vistas a recuperar o sentido
matricial (isto é, temporal) da questdo do ser, a destruicdo é, contudo, tematizada por Heidegger muito
antes de Ser e tempo, antes mesmo de ele imprimir, a partir de 1924, uma orientagio ontoldgica fundamental
ao seu pensamento. O termo aparece assim jd na recensdo critica consagrada ao livro de Karl Jaspers
sobre a psicologia das visdes de mundo, onde Heidegger afirma que a destrui¢ao fenomenolégica-critica,
consiste na “explica¢do das situagdes origindrias doadoras das motivagoes das quais nascem as experiéncias
filoséficas origindrias [ ...assim] como suas formas tedricas®”

Neste texto consagrado a Jaspers, Heidegger est4 em busca de um método filoséfico rigoroso (a saber, mais
rigoroso que aquele que sustenta a obra de Jaspers) para dar conta dos fendmenos originérios constitutivos
de toda experiéncia fética, como os fendmenos de vida e de vividos, de sujeito e de si, de mundo e da
historia, etc. Para Heidegger, nunca é o caso de uma “invengao” de um novo programa filoséfico, mas de
um questionamento radical, orientado para os proprios fendmenos. Oras, esses fendmenos, longe de ser
puros objetos de pensamento, tornaram-se acessiveis conceitualmente a nds, em sua positividade, por
uma histdria que exige ser considerar de maneira propriamente filosofica. Tais fendmenos exigem entao
ser primeiramente separados do amontoado tedrico tradicional na qual eles nos foram transmitidos ao
longo da histéria dos conceitos. E aqui que intervém verdadeiramente a ideia de destruigao, que consiste
em reconduzir esses conceitos a experiéncia concreta dos fendmenos que os motivaram e isso, nio de
modo puramente filolégico ou histérico, mas por um trabalho de (sobre)interpretagio critica dos textos
filoséficos onde essa conceitualizagao se manifesta. Esse trabalho interpretativo, nele mesmo inventivo e

* Cf. Paul Ricoeur, Philosophie, politique et éthique, Paris: 2017, Seuil, p. 24.

$ Heidegger, Anmerkungenzu Karl Jaspers Psychologie der Weltanschauungen(1919-21), GA 9 (Wegmarken), p. 3-4 Remarques
sur la Psychologie der Weltanschauungen de Karl Jaspers, tr. francaise P. Collomby, in Philosophie,n* 11 / 12,1986, p. 3-24 / p. 3-21.
Essa citagao bem do comego dos anos vinte a qual a passagem citada mais acima faz eco do § 6 de Ser e tempo é apenas a primeira
de muitas ocorréncias em que seré explicitada a abordagem da destruigao fenomenolégica-critica a titulo de hermenéutica
verdadeiramente filoséfica do arquivo metafisico.

24 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



produtivo, é no mais das vezes concomitante em Heidegger a um trabalho de tradugao sobre determinado
ou “sobre-tradu¢ao”™. Através desse gesto, a0 mesmo tempo sobre-interpretativo e sobre-tradutivo, a
destruicao se compromete a cada vez com uma repeticao (Wiederholung), que para Heidegger representa
uma necessidade e “um principio hermenéutico geral” (ein allgemeiner hermeneutischer Grundsatz) na hora
que se trata de “revelar o que ndo estd mais 14” (die Herausstellung Essen, was nicht mehr da steht)”. Certamente
nao uma repeticio idéntica, mas antes uma reitera¢io onde se faca, precisamente na interpretagio critica,
uma renovagao que é do mesmo modo uma mutagio das possibilidades latentes do texto com relagao ao
que guia a destrui¢ao fenomenoldgica e a preserva do arbitrario, a saber, o proprio fendmeno.

Evidentemente que ndo se trata, com essa referéncia ao fendmeno, de fazer do primeiro Heidegger um
fenomenologo no sentido husserliano, o que ele stricto sensu jamais foi, isso pelo simples fato que seu retorno
a coisa mesma sempre foi mediado pelos textos e pelo reconhecimento da historicidade dos conceitos.
Uma tal mediagao, largamente estranha a Husser], longe de ser uma simples transi¢ao até a coisa mesma
para Heidegger, é, ao contrario, o que permite, justamente gragas ao cardter a0 mesmo tempo reiterativo
e (sobre)interpretativo da destruigio, liberar, ou melhor, suscitar as novas possibilidades de apropriagio
do fenémeno®. E assim que se assiste no jovem Heidegger a destruicio de Aristételes e de seu conceito de
phronésis, 0 qual compromete o fendmeno da vida ativa e de sua mobilidade prépria’, ou ainda, a destruigao
dos textos de Paulo e de Agostinho, que visa destacar o sentido proprio da experiéncia de si a partir da
experiéncia paradigmatica da vida religiosa protocrista', ou ainda  interpretagao critica do conceito de
vivido em Natorp e Dilthey com vistas a dar conta da ancoragem pré-tedrica e fitica do conhecimento
tedrico''. O objetivo de tal gesto critico ndo é nunca destituir uma doutrina para substitui-la por uma outra
mais adequada, mas suscitar as possibilidades em reserva nos textos, a fim de tornar novamente visivel,
em sua mutabilidade propria, o fendmeno inicial.

De onde a ideia, no sentido heideggeriano, de uma destruicao critica propriamente fenomenolégica. O
cardter “positivo” dessa destruicio aparece a cada vez na possibilidade de se apropriar de modo renovado o
vivido de um fendmeno dado em sua positividade. Nao se trata de encontrar sua esséncia imutével como se
se encontrasse um tesouro enterrado. Nao se trata tampouco de buscar uma apresentagao conceitualmente
ou historicamente “mais pura’, mas de retirar, a partir dos textos mesmos, indicagdes formais (para retomar
ovocabul4rio do jovem Heidegger), cujo sentido, contrariamente ao contetdo enrijecido pelos conceitos
da tradigdo, podera e deverd ser efetuado, reativado e apropriado faticamente em suas potencialidades
inéditas pelo proprio intérprete, em fungao de sua propria situagdo hermenéutica, necessariamente nova.

¢ Cf. Christian Sommer, “Traduire la lingua heideggeriana. Remarque sur la traduction selon Heidegger, suivie d’une note sur
la situation de la traduction de Heidegger en France depuis 1985” Studia Phaenomenologica, S (2005), p. 305-316.

7 Heidegger, Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie (1924), GA 18, p. 270: E “um principio hermenéutico geral que toda
interpretagio tenha propriamente lugar apenas na repetigio (jede Interpretation ersteigentlichi st in der Wiederholung). Apenas
assim ela obtém éxito em revelar o que nao estd mais 14”.

$ Cf. Heidegger, Die Grundprobleme der Phinomenologie (1927), Ga 24, p. 31; trad. ].-F. Courtine, Les problémes fondamentaux de
la phénoménologie: “A construgio filosofica é necessariamente destruigao, isto é, des-construgao, realizada por meio de um retorno
histérico a tradigio, do que é transmitido; isso nao significa de modo algum negacao da tradigio nem sua flagrante condenagio
a nulidade, mas ao contrario apropriagao positiva dessa tradigao”. Cf também, idem: “a interpretagao conceitual do ser e de suas
estruturas, isto é, a construgio redutora do ser, implica necessariamente uma destruicdo (Destruktion), dito de outro modo, de
uma des-construcio (Abbau) critica dos conceitos recebidos, que estio inicialmente em uso, a fim de remontar as fontes em
que eles foram hauridos. [...] Porque a destruigdo pertence & construgio, o conhecimento filoséfico é do mesmo modo, pela sua
esséncia, conhecimento histérico em um certo sentido”.

® Cf. Heidegger, Phinomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung in die phinomenologische Forschung (1921-22),
GA 61 e Interprétations phénoménologiques d’Aristote (Natorp-Bericht 1922), trad. J.-F. Courtine, éditionbilingue, Mauvezin, T.E.R.

10 Cf. Heidegger, Phinomenologie des religidsen Lebens (1918-21), GA 60.

! Cf. Heidegger, Zur Bestimmung der Philosophie (1919), GA 56/57 e Phinomenologie der Anschauung und des Ausdrucks.
Theorie der philosophischen Begriffsbildung (1920), GA S9.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 25



Tocamos, ademais, com essa tltima dimensao em um ponto essencial da destrui¢ao fenomenologica,
a saber, que para Heidegger o texto estd sempre a ser interpretado com base na situagio hermenéutica
do leitor-intérprete, isto é, a luz das possibilidades de compreensao, de interpretagdo e de apropriacao
inerentes a sua situagao concreta diante do texto. Nao s3o entio apenas as possibilidades latentes de um
texto que visa a liberar a destruigao fenomenolédgica em Heidegger, mas igualmente, deste modo, as do
fendmeno ele mesmo, assim como as do leitor/intérprete. O proprio texto, o de Aristoteles, de Paulo ou
de Agostinho é um lugar onde acontece algo do fenémeno, o qual s6 pode ser restituido na medida em
que um leitor se presta e se mede ao texto. Ha assim um circulo hermenéutico entre o texto e o intérprete,
no qual este aqui sobredetermina o texto por sua interpretagdo ao mesmo tempo que deixa o que assim
se revela no texto se inscrever em sua propria situagao presente e a modificar.

Heidegger pensa sempre o texto filoséfico, tanto seus proprios textos como os da tradi¢ao, tendo em
vista o fato de que esses textos chamam e incluem um leitor. Numa s¢ palavra, todo texto verdadeiramente
filosofico deve encontrar sua eficicia, seu ponto de impacto, na dimensdo de um “fazer” ou de uma
performatividade na qual o que serd pensado na destrui¢do emerge na medida da situago fitica daquele
que interpreta o texto. Essa dimensio, que chamei em outra ocasido de dimensao prética e performativa
da filosofia'?, é uma constante na relagao hermenéutica de Heidegger aos textos da tradigao, exceto que a
partir dos anos 1930 deve a ela ser acrescentada, retornarei a isso, uma dimensio propriamente poiética
e criadora. De modo concreto, no primeiro Heidegger, antes e em Ser e tempo, trata-se assim de chamar
o estudioso ou o Dasein-leitor a vida auténtica, a saber, a vida filoséfica — a filosofia sendo ela mesma
concebida por Heidegger em sua reiteragao de Aristdteles como a prdaxis por exceléncia'® — nao de inicio
como feoria, mas como recurso pratico da vida em sua possibilidade de se apropriar autenticamente e de
contrariar sua tendéncia a vida “ruinosa” (como Heidegger o diz em suas interpretacdes de Aristoteles em
1921 e 1922) ou a inautenticidade (para utilizar o vocabuldrio de Ser e tempo).

Tanto quanto eu saiba, é em seu curso e 1928, consagrado a destrui¢ao da doutrina do julgamento
de Leibniz tendo em vista liberar o fundo metafisico da l6gica que Heidegger procede pela ultima vez
explicitamente a uma destrui¢do fenomenoldgica critica. De modo geral, depois de 1928 pode-se dizer
que o termo “destrui¢ao” como tal reaparece apenas pontualmente'*, nao para ser reinvestido de modo
sistemdtico ou metddico e reatualizado, ndo para, em outras palavras, retomar seu servi¢o, mas apenas
para lembrar que a destruigio (como praticada por Heidegger em Ser e tempo) permanece o tinico gesto
interpretativo vélido em relagio ao corpus da metafisica, a partir do momento que a consideramos o
reservatorio por exceléncia dos problemas fundamentais da filosofia. Mas, afinal de contas, qual é o gesto
transversal ou continuo na destrui¢do que evoquei no inicio e que legitima a manutencio do termo para
caracterizar o tipo de hermenéutica textual que funda a filosofia heideggeriana? Essa continuidade ¢, ao
meu ver, tripla:

12 Cf. Sophie-Jan Arrien, Linquiétude de la pensée. Op. Cit, pp. 11-12, 22, 51, 60, 104, 171,217,269, 341-342, 354, 359-361.
BIbid., pp. 342-354.

14 Cf. por exemplo, Beitrigezur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-38), GA 65, p. 221 (minha tradugdo): “O que se manifesta
em Ser ¢ tempo como “Destruicao” (Destruktion) nao significa uma des-construgio (Abbau) como demoli¢do (Zerstorung), mas
a purificagdo (Reinigung) com vistas a exposigio de posigdes metafisicas fundamentais”: Besinnung (1939), GA 66, p. 66; trad.
A. Boutot (modificada): “A ‘destruicao’ nao é aqui ‘destrutiva’ no sentido em que ela destruiria por simples prazer de destruir;
ela pretende ao contrério ‘libertar’ (Freilegung) o comego para restituir sua inicialidade primeira (erste Anfinglichkeit) em
uma plenitude intacta e uma perplexidade ainda raramente experimentada”. Ou ainda, mais tardiamente, em Was ist das - die
Philosophie? (1956), in Identitit und Differenz, GA 11, p. 20; trad. K. Axelos e J. Beaufret Qu'est-ce que la philosophie, in Questions
Iet II, p. 335 (modificado): “Destruigao nao significa aniquilagio, mas desobstrugio e afastamento dos enunciados puramente
historicizantes da histéria da filosofia”; Zeit und Sein (1962), in Zur Sache des Denkens, GA 14, p. 13 (minha traducao): “Somente
a des-construgao desses recobrimentos — é isso que significa a ‘desconstrugao’ — fornece ao pensamento um primeiro panorama
do que se revela entio como o destino do ser”.

26 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



1) Ela repousa sobre a mediagio pelo arquivo filoséfico ocidental sobre o qual continua a se apoiar
massivamente o pensamento heideggeriano nos anos 1930, quer se trate dos gregos (pré-socréticos,
Parménides, Platio, etc.) ou dos pensadores alemies (Kant, Hegel, Schelling, Hélderlin, Nietzsche etc).

2) Ela repousa sobre a dimensio radicalmente inventiva ou criadora da (sobre)interpretagdo, que
constantemente produz um excedente do texto em relaco da questao em jogo, mesmo se de uma forma
diferente daquela dos anos 1920.

3) Ela repousa sobre a performatividade do gesto interpretativo que encontra seu sentido no lugar de
impacto que é o leitor ou o ouvinte. (Isso é particularmente notével nos cursos de meados dos anos 1930
no quais os estudantes sio frequentemente interpelados in situ e exortados a decisdo ou até mesmo a
resolugio historial que este ou aquele texto de Holderlin pede)®.

E no abandono de sua abordagem propriamente fenomenolégica, todavia, que o gesto da destruigao
a partir dos anos 1930 se distingue radicalmente daquele dos anos 1920. Pois, caso se possa continuar
a falar, como acabei de lembrar, de destruigdo, para nomear o trabalho hermenéutico realizado por
Heidegger sobre o arquivo metafisico, ndo se pode certamente mais falar em destruigao fenomenoldgica,
mas antes, num sentido que eu gostaria agora de esclarecer, de “destruigdo poiética”. Para ser breve: meu
objetivo é compreender, uma vez admitido que hd realmente nos anos 1930 uma continuidade do gesto
hermenéutico destrutivo em relagao aos textos da tradi¢io, o que resta desse gesto hermenéutico se nao
se trata mais da destruigao fenomenoldgica. J4 é sabido que nos anos 1930 é aideia de um ultrapassamento
da metafisica, e nao mais o des-velamento de suas experiéncias originais, que representa o horizonte do
pensamento heideggeriano. Para além da questdo, amplamente debatida, para nao dizer banalizada, da
legitimidade da concepgao onienglobante da metafisica como histéria do ser em Heidegger, meu propésito
é compreender o que é ainda buscado por essa interpretacio dos textos da tradi¢ao se nao se trata mais
de um des-velamento fenomenolégico. E ai que intervém a dimensao do poiético.

Destruicao poiética: a fala de Holderlin e outro comeco

Sabe-se que o termo “poiético” remete por sua etimologia grega (poien, poiésis) a ideia de um produzir,
de um criar e, de modo geral, de um fazer que precisa desde o inicio ser distinguido do fazer (Machen) da
“fabricagao” (Machenschaft) e da técnica — criticada massivamente por Heidegger. Quanto ao sintagma
“destruigao poiética’, apesar de nao aparecer em lugar nenhum em Heidegger, parece-me ser apto para
traduzir o registro no qual se inscreve seu pensamento nos anos 1930, a partir de quando, mais precisamente,
Holderlin, o “poeta do poeta'®” se torna, a partir dos cursos de 1934-193S, seu interlocutor privilegiado, a
fala de quem ele mensurard agora a sua, inclusive quando se tratard de interpretar o texto da metafisica. Se,
mais precisamente, o dizer de Holderlin representa para Heidegger o texto do qual é preciso se impregnar
com vistas a avangar na interpretagao dos textos filosoficos, € porque nele se manifesta a esséncia da “lingua
originaria (urspriingliche Sprache)". E a esse titulo que ele fornecerd a Heidegger a medida da interpretacio
ou da destruigao dos textos que esse ultimo discute. Oras, essa lingua, diz Heidegger no curso de 1934,
“advém [ precisamente] como faculdade produtora de mundo (weltbildende Macht), ou seja, [ela] pré-forma

1S Cf. Por exemplo Heidegger, Holderlins Hymnen "Germanien"” und "Der Rhein" (1934-1935), GA 39, pp. 41, 56-58;
Logikals die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), GA 38, p. 63, 72-76.

16 Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien" und “Der Rhein" (1934-1935), GA 39, p. 30; Les hymnes de Holderlin:
La Germanie et Le Rhin, trad. F. Fédier et J. Hervier, Paris, Gallimard, 1988.

7 Heidegger, Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), GA 38, p. 170.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 27



(vorbildet) de inicio e de por antecipagido o ser do ente e o conduz & ordem (Gefiige). A lingua original
»18

(urspriingliche Sprache) é a lingua do poema (Sprache der Dichtung)

Essa passagem indica bem a natureza eminentemente poiética da lingua origindria: ela é cosmo-poi-
ética'® na medida em que é lingua criadora de mundo (eine weltbildende Macht), e ela é onto-poiética (na
medida em que a lingua pré-forma por antecipagio o ser). E a essa dupla medida poiética que Heidegger
ird agora relacionar o conjunto do trabalho do pensamento. Trabalho que, alids, pode ser perfeitamente
conduzido tanto pelo poeta quanto pelo filésofo se, como afirma Heidegger, o “pensador, [ ...] se aparenta
ao poeta por aquilo que ele tem de mais intimo®”. Sem que poetizar (dichten) e pensar (denken) sejam
confundidos, eles devem agora ser pensados juntos em sua proximidade. Pois “o que se passa com o dizer
poético corresponde — sem ser idéntico a ele — ao que se passa com do pensamento filos6fico*'”; essa
correspondéncia entre o que poeta e pensador tem em comum, “de mais intimo’, sendo devida aqui a
dimensao inventiva e criativa, poiética precisamente, do seu dizer relativamente ao ser.

E entio de um dizer propriamente criador que dever4 provir o pensamento do ser. Heidegger fala
nesse sentido nos Beitrigezur Philosophie da necessidade de um “pensamento inventivo e criativo com
relagdo ao ser” (das Erdenkendes Seins®*) que, mais uma vez, concerne tanto a poesia quanto a filosofia ela
mesma, visto que essa tiltima encarna o “saber essencial®®” (destaco) desse pensamento inventivo do ser.
Heidegger precisa que esse saber “se realiza unicamente de maneira criativa na verdade (nuralsschaffendes
in der Wahrheit steht). A criagdo (Schaffen) — no sentido amplo do termo - significa aqui todo abrigar da
verdade no ente” Nessa perspectiva poiética (inventiva, criativa), ndo é em vao que seja antes de tudo
como “criador” (Schaffender) que Heidegger qualifica o pensador (poeta ou filésofo): “A questdo do ser
é 0 salto no seer, salto que 0 homem efetua enquanto aquele que busca o seer se ele é de fato um criador
pensante (sofern ere in dekerisch Schaffenderist). Quem busca o seer, é o poeta, ele que “suscita” (stiftet) o
seer no excesso mais proprio de seu poder de buscar*®” ou ainda nos cursos de 1934-1935 sobre Hol-
derlin, onde Heidegger afirma que “os criadores, e entao também os poetas, sabem que para eles nao ha
objeto, eles devem de inicio suscitar [ou instituir] o seer [estre] (sie miissen das Seynerststiften)>®”.

Caso se leve a sério essa necessidade de suscitar ou de instituir o ser, é preciso reconhecer que o
verdadeiro “pensamento pensante” (das denkerische Denken) ou “mediagio pensante” (die denkerische
Besinnung) que, manifestando-se como “dizer pensante” (das denkerische Sagen)?’, inclui o trabalho de

18 Jbid. Cito aqui essa passagem retomando a tradugio (ligeiramente modificada) que Christian Sommer propde dela em
Mpythologie de I’événement, Paris, Puf, 2017, p. 77.

' Empresto de Christian Sommer o termo “cosmo-poiético” e, mais afrente, o de “teo-poiético”. Cf. Mythologie de I’événement,
p.77 et 86.

20 Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, p. 30.

2! Ibid., p. 41. Sobre a priximidade essencial ¢ a nao-identidade do pensamento filoséfico (das philosophische Denken) e da
dimensao poética (das Poetische), ver também Nietzsches metaphysische Grundstellung im abendlindischen Denken: Die ewige
Wiederkehr des Gleichen (1937), GA 44, p. 77.

22 Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938), GA 65, p. 71.
2 Ibid.

*1Ibid., p. 24: “Algo se realiza 4 distancia da indecidibilidade com respeito a fuga ou 4 chegada do deus - cuja manifestagao
essencial (W'esung) vem, no entanto, do modo mais intimo & experiéncia, para um saber que, certamente, se realiza unicamente
de modo criativo na verdade (nuralsschaffendes in der Wahrheit steht). A criagao (Schaffen) — no sentido mais amplo do termo —
significa aqui todo abrigar da verdade no ente”.

25 Heidegger, Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938), GA 65, p. 11.

26 Heidegger, Holderlins Hymnen. “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, p. 251. Ao que Heidegger acrescenta
(ibid.): “Eis porque a questdo de saber o que é realmente objeto da arte, da poesia, da filosofia é j4, desde a base, uma questio
distorcida e fonte de confusdes sem fim”.

?7 Cf. Heidegger, Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938), GA 65,p.4,7, 19, 128,242, 415; Besinnung (1939), GA
66, p. 24,41, 55, 62, 97,208, 272, 348; Das Ereignis (1941-42), GA 71 43, 44, 255, 327, 341, etc.

28 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



interpretacio dos textos filoséficos e poéticos, o é precisamente apenas (verdadeiramente pensante) por-
que ele é poiético. Nao apenas onto-poiético na medida em que institui o ser, ndo apenas cosmo-poiético
na medida em que é produtora de mundo, mas também teo-poiético, pois cabe a ele suscitar a conexao
(Riickbindung) dos novos deuses ao povo, dimensio que deixo aqui de lado?.

O importante ¢, antes, insistir no fato de que em todos esses registros do poiético se encontra em jogo,
no e pelo pensamento e dizer pensantes, fazer-advir a possibilidade, de um tornar-possivel do totalmente
outro (das ganze Andere), o qual se anuncia o mais frequentemente em Heidegger na ideia, notadamente
nos Cadernos negros, de um “outro comego de possibilidades para nossa histdria, que ninguém ¢é capaz
de medir*””. A ideia de um outro comego da histéria é aqui capital, pois ela indica o regime temporal
proprio ao registro poiético (do qual se comega a perceber a ambigao desmedida), a saber, aquele que
estd por-vir e do qual ninguém, a exemplo do que acontece com uma obra de arte, é capaz de antecipar
conceitualmente o advento. Mas em razao de ndo ser antecipado, esse advento de uma outra histdria cuja
medida nos escapa pode ao menos ser preparado. E nesse sentido que, por mais lembrado e meditado
que seja, o pensamento poiético deve também sempre ser um pensamento antecipado sobre seu tempo
(ein Vordenken) que prepara e compromete o devir historial do ser.

E nessa preparagio, alias, que reside(ird) a eficicia eventual do pensamento poiético, tenha ela em
vista 0 acontecimento-apropriador (Ereignis) do ser ou ainda, no registro metapolitico que caracteriza
os anos 1930, a ascensio do povo a sua existéncia historica prépria: “a existéncia historica do povo, seu
caminho, sua altura e seu declinio, nasce da poesia e a partir dela nasce o saber verdadeiro no sentido da
filosofia. E a partir desses dois [poesia e filosofia] que se encontra realizada a existéncia do povo enquan-
to povo por meio do Estado — a politica®”. Isso significa que a existéncia de um povo, sua capacidade de
estar a altura de suas possibilidades historiais e entao a altura de uma reviravolta no ser, tudo isso depen-
de também de uma preparagio que surge de uma relagao ao dizer origindrio dos poetas e dos pensadores
sobre os textos dos quais a destrui¢io poiética extraias indicages com vistas a um “saber verdadeiro®"”.
N3o se trata entao mais, como era o caso nos anos 1920, de fazer emergir, a partir de uma nova situagio
hermenéutica, as possiveis laténcias desses textos em relagio ao fendmeno em jogo, da “coisa mesma’,
mas de excedé-las poiéticamente em vista de novos possiveis ainda por vir, possiveis impossiveis, para
dizer com as palavras de Derrida, cuja medida ndo ¢ mais a positividade do fendmeno, mas o dizer (poi-
ético) do préprio Holderlin.

Hiibris de Heidegger: o esquecimento do fendmeno

Essas consideragoes destinadas a precisar o cardter propriamente poiético do gesto interpretativo
heideggeriano nos anos 1930 sao o suficiente, por mais gerais e indicativas que elas sejam, para manifestar
a natureza da oposigdo entre a destrui¢dao fenomenoldgica e a destrui¢io poiética. Tendo em vista o que
acabei de lembrar, de fato torna-se claro que é porque ela deve suscitar o ser, isto ¢, ser historial, criadora e
antecipada sobre seu tempo que a destruigdo poiética ndo é mais, essencialmente, fenomenoldgica.

Nos anos 1920, recordemos, o objeto da destruigio interpretativa era claro: tratava de fendmenos (vida,
vivido, histéria, existéncia, mundo do si) onde o trabalho de destruicio deve recuperara experiéncia
origindria através das camadas de conceitualiza¢do da metafisica de modo a libera-las, para nds leitores,
as possibilidades renovadas de efetuagio e de apropriagio. Concretamente, quando o jovem Heidegger

8 Cf. sobre isso: Christian Sommer, Mythologie de événement, op. cit.
? Heidegger, Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, p. 314.
3 Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, p. 51 (minha tradugio).

31 Cf. Heidegger, Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938), GA 65, p. 22, 368; Uberlegungen lI-VI (Schwarze Hefte
1931-1938), GA 94, p. 33, 99; Uberlegungen VII — XI (Schwarze Hefte 1938-39), GA 95, p. 409; Leitgedanken zurEntstehung
der Metaphysik, der neuzeitlichen Wissenschaft und der modernen Technik, GA 76, p. 81, 82, 134, 256.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 29



1é os textos de Arist6teles sobre as virtudes intelectuais, a deliberac¢io e a decisdo phronética, ou ainda as
cartas de Paulo sobre a experiéncia da fé dos protocristaos, ou as Confissoes de Agostinho, que analisam
as dificuldades de uma existéncia voltada a Deus no mundo, ele o faz enquanto fenomendlogo. Isso
significa que o que ele encontra e interpreta em Aristdteles, Paulo ou Agostinho nao remete inicialmente
a posigoes tedricas ou dogmaticas, mas a descrigdes de experiéncias vividas, aquelas da vida pratica ou da
vida religiosa, e os fendmenos que lhe dizem respeito, os da deliberagao e da decisdo ou o da fé e da vida
religiosa. O que ele retira disto em termos de categorias auto-interpretativas de existéncia bem como em
termos de categorias filos6ficas interpretativas, ou seja, o excedente que a destruigao produz em relagio ao
fenémeno original da vida fatica, tudo isso pretende ser o mais concreto possivel, desde que o trabalho de
interpretagao venha imediatamente se inscrever na propria facticidade do intérprete. E ai que a destruigao
encontra sua significagao e seu impacto. Eai que se atestam, em sua eventual apropria¢ao, as possibilidades
renovadas dos textos, isso tanto por Heidegger quanto por seus leitores e ouvintes.

Esses ultimos, certamente guiados por Heidegger, podem e devem por sua vez se apropriar do excedente
da destruigio e experimentar seu impacto em sua propria existéncia. A dimensao performativa da destruigao
é assim potencialmente ativada por cada individuo que se compromete e que desse modo pode medir a luz
de sua prépria existéncia sua propria experiéncia, o impacto de sua confrontagdo com os textos da tradigao e
com as experiéncias origindrias que as motivaram. Para dizer de outro modo, a destrui¢ao fenomenoldgica
encontra seu ponto de apoio na coisa mesma, no fendmeno cujo sentido se encontra liberado em suas
possibilidades de efetuagdo e de apropriagao por uma interpretagio indicativa formal. Ou melhor, seria
preciso falar em dois fins que marcam a finitude intrinseca da interpretagao: de um lado o fenémeno e do
outro lado o intérprete cujos recursos interpretativos sao eles mesmos tributdrios da situagao fatica.

Mas nos anos 1930, vimos, as coisas se complicam. De certa forma, caso se defina prioritariamente o
gesto da destruicio como um gesto de (sobre)interpretagio inventiva e “produtora’, pode-se certamente
considerar que esse gesto continua em operagao nos anos 1930, notadamente sobre os textos de Parménides,
Nietzsche ou Hélderlin, contudo, pode-se dizer que o principio de um retorno a coisa mesma é ai vagamente
operante? Qual seria entdo, se for o caso, a “coisa mesma” que a sobreinterpretagio de Parménides, de
Hoélderlin ou de Nietzsche deveria permitir recuperar e reinvestir? Seria ela o comego grego do qual
Heidegger questiona o impensado? Seria ela a vinda de novos deuses dos quais o filésofo, interpretando
0 poeta, se faz de arauto? Nao, pois as promessas que tanto o impensado grego quanto a eventualidade
de novos deuses trazem aparecem apenas através do retro-esclarecimento de um outro comego que,
inacessivel a toda experiéncia, resta ele mesmo a ser pensado. Esse outro comego, para ir diretamente ao
cerne da questio, diz respeito acima de tudo ao povo (alemio) e depende do regime historial do por-vir;
ele concerne um acontecimento-apropriador (Ereignis) ou retorno ao ser que nio se pode antecipar ou
conceber antecipadamente nem provocar e ainda menos reativar pela interpretagio, mas somente, na melhor
das hipéteses, pressentir (ahnen) e preparar poiéticamente por meio de um pensamento “antecipativo
sobre seu tempo®””. Desse modo, parece, é a positividade mesma da experiéncia e do fend6meno como
ponto de apoio da destrui¢dao que parece desqualificada nos anos 1930.

Por contraste, no jovem Heidegger, a coisa mesma submetida a destruigao era a vida ou a existéncia em
sua mobilidade, em sua mutabilidade (Bewegtheit) e sua inquietude nativa (Unruhe). E a essa mobilidade
inquieta que as categorias da hermenéutica da facticidade, obtidas a partir de uma tradugao sobreinterpretativa
de Aristoteles, de Paulo e de Agostinho tentam ser fiéis. Havia ai um fundo fenomenolégico, isto é, um

3> Assim toma forma o que se pode chamar de, com prudéncia, o pensamento do evento em Heidegger. Com prudéncia,
pois ndo se trata precisamente de falar de um “evento’, mesmo que ele seja insignificante, mas sim de preparar e de antecipar as
condigdes da manifestagio de um totalmente outro (das ganze Andere) a partir todo advento (do ente no ser) se reconfigurard.
Ver notadamente Heidegger, Beitrdgezur Philosophie (VomEreignis) (1936-1938), ga 65, 28, 34, 51, 73, 229, etc.; Uberlegungen
II-VI (SchwarzeHefte 1931-1938), GA 94, p. 322, 324, 333, 352, 423, 43, etc.

30 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



solo de experiéncias de que se tratava de dar conta e que cada um podia de uma maneira ou outra obter e
fazer sua a partir de sua prépria vida. Nos anos 1930, quando é a mutabilidade do ser como evento nao
advindo e histéria a por vir que estd em jogo, qual fendmeno positivo saberia guiar a destruigao e em vista
de qual experiéncia? Em sua interpretagao de Holderlin, Heidegger recorre, por exemplo, a “experiéncia
unitdria original” de uma conexao (Riickbindung) do povo alemao a seus deuses®’. Mas essa experiéncia
é de que natureza? Ou antes, o que é que faz as vezes do solo de experiéncia para sua interpretagao,
sendo a unica “escuta” do dizer de Holderlin? Para o Heidegger intérprete de Hélderlin, a conexao aos
deuses seria a experiéncia propria e original do povo alemao para que esse ultimo pudesse aceder a sua
verdade historial. Mas um “povo’, um “n6s*”’, pode ele conquistar uma experiéncia original prépria? Nao
somente Heidegger reconhece que o “povo” ndo saberia iniciar uma tal experiéncia, mas nao estd claro
que saberia se guardar na Grundstimmung (tonalidade fundamental) que essa experiéncia pressupde. Por
qué? Porque essa Grundstimmung deve primeiro ser nomeada e despertada a partir da experiéncia solitaria
e instauradora do poeta®, ou até mesmo de alguns raros individuos (die Wenigen), singularizados por sua
poténcia poiética: os criadores (die Schaffenden).

Assim, mesmo se a interpretagao poiética de Holderlin por Heidegger liberar o saber de uma experiéncia
unitdria original de conexao do povo a seus deuses, essa experiéncia como tal serd percebida, ou melhor,
pressentida, visto que ainda nao advinda, no maximo, nomeada e mediatizada por alguns individuos cuja
“singularizacdo [...] na solido, pode ter de modo tnico (ein zigartiger Weise) uma eficicia sobre o todo
do povo**”. Dito de outro modo, diferentemente, por exemplo, da experiéncia origindria da vida fitica
que cada um pode retomar por uma subida a contracorrente de sua tendéncia 4 ruindncia, a eventual
experiéncia da conexdo do povo alemio a seus deuses ndo poderd ser conquistada, de sua parte, senio
por intermédio de alguns raros eleitos ou representantes, a saber, aqueles poucos verdadeiros criadores
pensantes (ein gentliche Schaffender, denkerisch Schaffender) dentre os quais deve-se contar Holderlin e o
proprio Heidegger, para ndo nomear, até a metade dos anos trinta, Hitler, o Staatsschopfer’.

Torna-se claro aqui que a abordagem fenomenoldgica operante na destruigao dos anos 1920 nao pode
seraquela dos anos 1930. A essa abordagem se substitui ao invés disso uma abordagem onto-(teo)-poiética
cujo papel, inclusive em sua dimensdo metapolitica, permanece voltada para a preparagao, a partir do
fundo préprio ao dizer poiético holderliano, de um ainda nao advindo e de um ainda nao pensével, de
uma historia totalmente outra e de um comeco totalmente outro, abstendo-se assim de todo retorno em
direcao a positividade de um solo de experiéncia fenomenoldgica. Desse modo, parece-me, o problema
é que o pensamento originado da destruigdo poiética parece escapar a toda medida, é que ele ultrapassa
toda medida, ndo apenas a do conceito tradicional, ao qual jd a destrui¢ao fenomenolégica dos anos 1920
queria subtrair o pensamento filos6fico, mas também doravante & medida da coisa mesma. Ld onde o
pensamento em sua abordagem poiética pretende suscitar o ser e preparar a possibilidade de uma histéria
totalmente outra e do proprio pensamento, ela também se dd por tarefa criar a medida para o que estd por
vire inventar simultaneamente sua propria medida.

33 Cf. Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, p. 147; trad. F. Fédier et J. Hervier.

* Mas “quem ¢ o povo’, “quem somos nds”? Essa é a questao prévia, e inevitével, que Heidegger coloca em 1934-193S. Cf.
Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, §§ S-6.

35 Cf. ibid., p. 144 (trad. F. Fédier e J. Hervier, modificada): “a tonalidade fundamental, que dizer, a verdade do Dasein de um
povo, é instaurada originalmente pelo poeta”

36 Heidegger, Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), GA 38, p. 157; trad. F. Bernard (modificada).

37 Cf. Heidegger, Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935), GA 39, p. 51 (trad. F. Fédier et J. Hervier,
modificada): “esse tempo original e histérico dos povos é entdo a época do poeta, do pensador e do criador do Estado (Dichter,
Denker und Staatsschopfer), isto é, aqueles que fundam (griinden) e justificam (begriinden) realmente a existéncia histérica de um
povo. Esses sio os verdadeiros criadores (Sie sind die eigentlich Schaffenden).” Cf. também ibid., p. 144.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 31



Se Heidegger, em 1920, podia assim anunciar querer fazer “explodir o conjunto do sistema tradicional
das categorias®’, ele fala em 1934, em Logikals die Frage nach dem Wesen der Sprache de “inverter a l6gica
como tal a partir de seu comego e a partir de seu fundamento®”, isto §, a partir da lingua (alema) em sua
manifestacdo poiética essencial. Trata-se agora de criar aldgica, de “desperté-la (erwecken) a titulo de tarefa
origindria e tangivel*” para um pensamento totalmente outro: “somente o alemao pode poetizar e dizer
novamente o ser originalmente —somente ele reconquistaré a esséncia da teoria, e criard (schaffen) enfim a
logica*”. Disso é preciso entender que ndo é suficiente explodir a antiga lgica, mas, de modo muito mais
radical, suscitar e deixar advir uma légica nova, inédita, que sozinha estard na medida do dizer novo do
ser e da histdria por vir, e que nenhuma experiéncia pode por defini¢io fazer parte, encontrar ou atestar.
L4, entdo, onde com seu “pensamento do evento” Heidegger inscreve seu gesto poiético em um registro
resolutamente pds-metafisico, ele o faz destacando-se simultaneamente da positividade dos fendmenos
que, nos anos 1920, conectava ainda a destruigao a dupla finitude do pensamento e do pensador. Reside
ai, a0 meu ver, a expressao mais direta de hiibris ou desmedida que afeta o gesto filosofico de Heidegger,
desde o momento que para sair da metafisica e de sua hist6ria, a destruicio, tornada poiética e voltada para
uma histéria por vir, ultrapassa o principio de finitude constitutivo de toda hermenéutica e, para finalizar,
de toda fenomenologia digna desse nome.

Referéncias

ARRIEN, S.J. (2014). L'inquiétude de la pensée: L' herméneutique de la vie facticielle chez le jeune Heide-
gger (1919-1923).Paris:Puf.

ARRIEN, S.J.e SOMMER, C. (2021). Heidegger aujourd’hui: Actualité et postérité de sa pensée de I'évé-
nement. Paris: Hermann.

HEIDEGGER, M. (1992). Interprétations phénoménologiques d’Aristote (Natorp-Bericht 1922), édition
bilingue, trad. J.-F. Courtine. Mauvezin: Trans-Europ-Repress.

HEIDEGGER, M. (1927). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer; trad. E. Martineau (HC). (1985)Etre et
temps. Paris: Authentica.

HEIDEGGER, M. (1929). “Kant und das Problem der Metaphysik”. In: GA 3, Francfort/M.: Kloster-
mann.

HEIDEGGER, M. (1976). Anmerkungenzu Karl Jaspers “Psychologie der Weltanschauun-
gen”(1919-21). In: GA 9 (Wegmarken), Francfort/M.: Klostermann, p. 3-4; [tr. francaise P. Collomby.
(1986)Remarques sur la Psychologie der Weltanschauungen de Karl Jaspers”. In: Philosophie, n* 11 / 12,
été / automne, p. 3-24 / p. 3-21.]

HEIDEGGER, M. (1956). “Was ist das — die Philosophie?”. In: (2006) Identitit und Differenz, GA 11,
Francfort/M.: Klostermann; [trad.K. Axelos e J. Beaufret. (1956) Qu'est-ce que la philosophie?, in Ques-

3% Heidegger, Phdnomenologie des religiosen Lebens (1918-21), GA 60, p. 54.

¥ Heidegger, Logik als die Frage nach dem Wesen der Sprache (1934), GA 38, p. 8 (destacamos): “Wir wollen die Logik als solche
von ihrem Anfang an aus ihrem Grund erschiittern, eine urspriingliche Aufgabe unter dieser Titel erwecken und greifbar machen”

“Ibid.
' Heidegger, Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, p. 27.

32 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



tions I et I, p. 315-346.]

HEIDEGGER, M. (2007). Zeit und Sein (1962). In: Zur Sache des Denkens. GA 14, Francfort/M.: Klo-
stermann.

HEIDEGGER, M. (2002). Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie(1924). In: GA 18, Francfort/M.:
Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1975). Die Grundprobleme der Phinomenologie (1927). In: GA 24, Francfort/
M.:Klostermann; [trad. ].-F. Courtine. (1985)Les probléemes fondamentaux de la phénoménologie, Paris:
Gallimard. ]

HEIDEGGER, M. (1997). Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz (1928). In:
GA28, Francfort/M.: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1982). Vom Wesen der Freiheit. Einleitung in die Philosophie (1930). In. GA 31,
Francfort/M.: Klostermann; [trad. E. Martineau. (1987) De l'essence de la liberté humaine. Introduction a
la philosophie, Paris: Gallimard. ]

HEIDEGGER, M. (1998). Logikals die Fragenach dem Wesen der Sprache (1934).In.GA 38, Francfort/M.:
Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1980). Hélderlins Hymnen. “Germanien” und “Der Rhein” (1934-1935). In.GA 39,
Francfort/M., Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1986). Nietzsches metaphysische Grundstellung im abendlindischen Denken: Die ewige
Wiederkehr des Gleichen (1937). In. GA 44, Francfort/M.: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie (1919). In. GA 56/57, Francfort/M.: Klo-
stermann; [trad. S.-J. Arrien e S. Camilleri. (2017) Vers une définition de la philosophie, Paris: Seuil. ]

HEIDEGGER, M. (1992). Grundprobleme der Phinomenologie (semestre de inverno 1919-20). In.GA
58, Francfort/M.: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1993). Phinomenologie der Anschauungund des Ausdrucks. Theorie der philosophi-
schen Begriffsbildung (semestre de vera01920). In.GA 59, Francfort/M.: Klostermann; [trad. G. Fagniez.
(2014) Phénoménologie de l'intuition et de l'expression, Paris: Gallimard. ]

HEIDEGGER, M. (1995). Phinomenologie des religiosen Lebens (1918-21). In.GA 60, Francfort/
M.:Klotermann; [trad. J. Greisch. (2012) Phénoménologie de la vie religieuse, Paris: Gallimard.]

HEIDEGGER, M. (1985). Phinomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung in die phinome-
nologische Forschung (semestre de verao 1921-22). In.GA 61, Francfort/M.: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1989). Beitriigezur Philosophie (1936-38). In. GA 65, Francfort/M.: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1997). Besinnung (1939). In. 66, Francfort/M.: Klostermann; [trad. A. Boutot.
(2019)Méditation, Paris: Gallimard.]

HEIDEGGER, M. (2009). Das Ereignis (1941-42). In.GA 71, Francfort/M.: Klostermann.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023. 33



HEIDEGGER, M. (2009). Leitgedanken zur Entstehung der Metaphysik, der neuzeitlichen Wissenschaft
und der modernen Technik. In. GA 76, Francfort/M.:Klostermann; [trad. D. Pradelle, J.-F. Courtine, F.
Dastur et M. de Launay. (2019). Pensées directrices. Sur la genése de la métaphysique, de la science et de la
technique modernes, Paris: Seuil. ]

HEIDEGGER, M. (2014). Uberlegungen II-VI (SchwarzeHefte 1931-1938). In.GA 94, Francfort/M.:
Klostermann.

HEIDEGGER, M. (2014). Uberlegungen VII — XI (SchwarzeHefte 1938-39). In.GA 95, Francfort/
M.:Klostermann.

PRADELLE, D. (2019). “Remarques sur la traduction de certains termes heideggeriens. En marge du
tome 76 de la Gesamtausgabe”. In. Philosophie, no 140, vol. 1, p. 73-92.

RICOEUR, P. (2017). Philosophie, politique et éthique. Paris: Seuil.
SOMMER, C. (2017). Mythologie de I'événement. Heidegger avec Holderlin. Paris: Puf.
SOMMER, C. (2005). “Traduire la lingua heideggeriana. Remarque sur la traduction selon Heidegger,

suivie d’une note sur la situation de la traduction de Heidegger en France depuis 1985”, In: Studia Phae-
nomenologica, volume S, pp. 305-316.

34 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 22-34, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Merleau-Ponty leitor de Descartes:
reflexao e historia da filosofia

Alexandre de Oliveira Torres Carrasco (Unifesp)

Resumo: O presente artigo pretende articular temas préprios a histéria da filosofia e sua formacao disciplinar
com o uso que Merleau-Ponty faz da histéria da fi losofia, especificamente ao ler Descartes, de modo a mostrar
que problemas genuinamente filoséficos pode ser desdobrados de leituras consequentes com as exigéncias
metodoldgicas da histéria da filosofia.

Palavras-chave: filosofia, historia da filosofia, Descartes, Merleau-Ponty.

Abstract: The present article intends to articulate specific themes to the history of philosophy and its disciplinary
formation with the use that Merleau-Ponty makes of the history of philosophy, specifically when reading Descartes,
in order to show that genuinely philosophical problems can be unfolded from readings that are consistent with the
demands methods of the history of philosophy.

Key-words: philosophy, history of philosophy, Descartes, Merleau-Ponty.

Resumé: Le présent article entend articuler des thématiques propres a I'histoire de la philosophie et a sa
formation disciplinaire avec I'usage que Merleau-Ponty fait de I'histoire de la philosophie, notamment a la
lecture de Descartes, afin de montrer que des problémes véritablement philosophiques peuvent étre déroulés
a partir de lectures qui sont conformes aux exigences méthodologiques de I'histoire de la philosophie.

Mots-clés: philosophie, histoire de la philosophie, Descartes, Merleau-Ponty.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 35
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Fazer historia ndo é, quando se trata da Idade Média, descrever a referéncia medieval de expressoes acabadas, tais
como a teoria aristotélica do ser e da substincia ou a problemdtica aristotélica da pluralidade dos sentidos do ser.
E tomar inteiramente ato do fato de que os medievais mais pensaram com (seu) Aristételes do que retomaram,
maravilhosamente intacto(s), o(s) problema(s) posto(s) por Aristételes. Fazer historia desde os corpus é sobretudo
se por em estado de aportar uma primeira resposta a questao que deve, segundo eu, afrontar todo historiador
da filosofia: determinar o que conduz o pensamento filoséfico a ele préprio. Se, como creio (assim como alguns
outros) que a filosofia antiga e medieval é, desde o neoplatonismo, uma atividade fundamentalmente (o que nio
quer dizer exclusivamente) exegética, vai de si que isso que “chama o pensamento” ¢, em larga medida, um texto
lido. Uma histéria do pensamento nao pode, pois, fazer a economia de uma histdria da leitura — o que inclui, como
primeira providéncia, a prépria histéria da coisa lida (DE LIBERA, 2000, p. 584)"

Abrimos esse pequeno ensaio com uma passagem paradigmatica de Alain de Libera, e ji nos explicamos,
ndo sem antes um breve predmbulo.

Os problemas em torno da histéria da filosofia e seu correlato institucional, vale dizer, a filosofia
universitaria, tém hoje importante bibliografia, sobretudo depois que o estabelecimento do par histdria da
filosofia como disciplina consagrada da filosofia universitdria (sobretudo, no mundo francéfilo) permitiram
0 voo definitivo de Minerva. Ocorre que tais problemas e questdes permanecem vivos pois se tratam do
nosso “Homero”: os pressupostos praticos-tedricos que nos fundam. Sem querer ser exaustivo e apenas
tomando deliberadamente essas questdes como predmbulo para anélise de um caso, assumamos, a0 menos
provisoriamente, que elas podem ser retomadas por meio de uma querela de origem, hoje secular, entre
histéria e filosofia, cujo alvorecer significava, no processo de divisao técnica da vida espirito, parte do
proprio processo de divisao técnica da reprodugdo material vida, o quanto nos caberia daquele latifundio
original depois dos cercamentos das terras. Esse, parece-nos, o tema em filigrana da passagem de De Libera,
e por isso 0 tomamos de ponto de partida, uma vez que atualiza, em termos muito préprios, essa nossa
questao de origem. Essa é a marca de nascimento nao da tradigao filoséfica em sentido largo, mas de sua
atualizagdo, por assim dizer, super moderna, que acabou por se tornar a marca da identidade da disciplina
na esteira de um processo que, de certa maneira, antecipou, e na sequéncia, foi por ele capturada, a
modernidade, aqui muito mais que uma definigao, um indice de uma constelagao de significados, que até
hoje nos alcanga. Vale lembrar que mesmo a versao mais dogmética de Hegel (versao que nao é a inica do
fil6sofo?) ndo pdde se furtar ao “espirito do tempo” — e por certo que nao — e deixou-nos como heranca
o primeiro balango filoséfico de uma histéria da filosofia, tarefa reputada por ele urgente e vital, uma vez
que, ja descolados das “ciéncias” que se especializavam e se separavam entre si e de nds, corriamos sérios
riscos de falar de “nada’, o que a seriedade e a agudeza kantiana anteviu e propds uma terapéutica. A visada
hegeliana, ademais, ndo deixard de marcar a formagao disciplinar de que somos tributdrios, para além do
hegelianismo, e ndo sem razio.’

Dai, se quisermos sumarizar tal querela, e falando com um pouco mais de dignidade, se quisermos indicar
os termos do debate de origem que formou nossa disciplina e atualizou a tradi¢io imemorial de que as
préticas atuais sio modesta imagem, podemos circunscrevé-la nos termos das oposigoes consagradas entre

! DE LIBERA, Alain, “Archéologie et reconstruction. Sur la méthode en histoire de la philosophie médievale”, p. 584 In Un
siécle de philosophie, 1900-2000, varios autores, Gallimard & Centre Pompidou, Paris, 2000.

* LEBRUN, Gérard. La patience du Concept. Essai sur le discours hégélien. Gallimard, Paris, 1972.

3*MOURA, Carlos Alberto Ribeiro, “Historia stultitiae e historia sapientiae”, in Racionalidade e crise. Estudos de Histéria de Filosofia
Moderna e Contempordnea. Discurso Editorial, Editora UFPR, Curitiba, 2001. “Porque a exigéncia de uma relevancia filoséfica da
histéria da filosofia é uma exigéncia filosoficamente situada: é Hegel quem a formula pela primeira vez. E nas Ligdes sobre a histéria
da filosofia que tem sua origem essa “evidéncia’, quando Hegel sublinhava que o interesse da histdria da filosofia deve ser buscado
no “elo essencial” que uno o passado ao presente da filosofia. Esse elo — diz Hegel - nao é uma dessas “consideragdes exteriores”
que podem ser relegadas na histéria da filosofia; ao contrario, ele exprime a natureza interior da destinagao da filosofia. Em outras
palavras: se os “acontecimentos” da histéria da filosofia, como todos os acontecimentos, sao seguidos de efeitos, na histéria da
filosofia os acontecimentos sao produtivos de uma maneira particular: ao contrério dos acontecimentos de outros dominios, que
permanecem com seus efeitos no passado, na histéria da filosofia os acontecimentos e seus efeitos sao presentes”, p. 19.

36 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



“histéria” e “filosofia” (também, com mais especificidades, “critica” e “metafisica”), “método dogmaético”
e “método genético’, “historicismo” e “anti-historicismo”, debate esse de que a passagem de De Libera,
que abre este texto, é um dos finos desdobramentos contemporéaneos. Lembremos que esse debate nio
cessa do mesmo modo que nenhum poeta, depois de Baudelaire, e mesmo muito depois, deixa de ler o
seu Homero.

Assumamos, pois, que estas sdo, por assim dizer, as marcas da longa duragao do campo disciplinar que
pouco a pouco se cristalizou metodoldgica e institucionalmente, o da Filosofia, em sua versio moderna
de “histéria da filosofia” e “filosofia universitdria’, que, contra todos os prognésticos e impressoes, segue
triunfante, com a ressalva de exigir permanentemente essa propedéutica metodoldgica, a crise do género
como iniciagao necessdria ao préprio género.

O que significava na origem esse debate de fundagio? Duas coisas, simultaneamente. Diante da perda do
objeto da metafisica e sua crise, ambos, a metafisica e seus objetos consagrados pelo grande racionalismo
do XVII, a tradi¢do filoséfica enredou-se na crise do discurso metafisico por perda de assunto, uma
obsolescéncia nao programada, e hd vdrias versoes dessa crise o que [he dd alguma pertinéncia. Paralelamente
aisso, “o avango” do saber cientifico, com todas as ressalvas que o “espirito positivo” exige, levou a uma
ampla institui¢do e definicio disciplinar, com exigéncias cada vez mais especificas de objeto e método, e
um rearranjo profundo dos ramos do saber, ja podados do tronco metafisico, incapaz que era de unificar
“positivamente” (novamente) todas as 4reas que até entio eram suas ramas. A filosofia viu-se sob dois
constrangimentos: o que fazer hoje, o que fazer (e dizer) do passado, ou, em termos mais precisos, o que
dizer de hoje, qual a filosofia do tempo presente —a tal ontologia do presente, que Foucault retoma em chave
problemética*, cuja definigdo d4 o sentido da filosofia moderna —, o que dizer (e aprender) do passado,
sobretudo, como dar relevo filoséfico ao passado. Como o passado filoséfico pode dizer algo (de filoséfico)
ao seu presente, eis uma das questoes chaves. Essa questao anteviu Kant propondo um novo assunto e um
novo modo de presente para tal assunto, a critica da razdo, e uma nova relagao com o passado, uma relagao
critica, ndo dogmatica, na qual a substincia metafisica dos problemas eram esvaziadas criticamente, o que
ndo significava, em absoluto, que nada mais continham, mas que seu conteudo, em fung¢ao do presente
significava de outra maneira. Coroldrio dessa corre¢io de rumos da Ilustragdo é a méxima (ndo menos
importante) que Kant tira dessa talvez decisiva virada semaéntica e sintitica: a filosofia se aprende na
escola. A perda do objeto “geral” exige uma especializacio metodoldgica que se traduz em uma técnica
precisa, critica, que lida com o atual de maneira contra-intuitiva, nao mais imediata. A antessala da leitura
filosofica de Hegel da Histéria da Filosofia ja estava feita nos novos marcos que Kant acabou impondo a
disciplina nascente, a “escolarizando’, e preparando os termos em que a legitima herdeira dalarga tradicao
anterior deveria ser uma certa historia da filosofia, que na origem significava simplesmente um novo
modo de ler o passado filoséfico capaz de ser agenciado pelo presente filoséfico, que nao o reduzisse a
mera documentagao de arquivo. Um novo modo de ler capaz de responder a exigéncia de atualidade do
moderno na qual o ndo-dogmatico significa o histérico permanentemente criticado pela diferenca do
presente. Nesse movimento temos uma nova exigéncia metodoldgica nascente — que implica um novo
modo de ler a filosofia passada, reiteremos — e um novo “discurso” que permitiria encontrar em outro lugar
o atual para a filosofia — o que igualmente implicava outro lugar disciplinar e institucional. Desde a resposta
a questdo sobre a Ilustragao, jd estdvamos cientes de que a aporia moderna em relagio ao uso publico e

* FOUCAULT, M. Philosophie, anthologie. Gallimard, Paris, 2004. “L’hypothése que je voudrais avancer, c’est que ce petit texte [Was
ist Aufklarung?, Kant] se trouve en quelque sorte a la charniére de la réflexion critique et de la réflexion sur 'histoire. C'est une réflexion
de Kant sur lactualité de son entreprise. Sans doute, ce n’est pas la primiére fois qu’un philosophe donne les raisons qu’il a d’entreprendre
son oeuvre em tal ou tel moment. Mais il me semble que c’est la primiére fois qu’un philosophe lie ainsi, de fagon étroite et de l'intérieur, la
significiation de son oeuvre par rapport & la connaissance, une réflexion sur I'histoire et une analyse particuliére du moment singulier oi il
écrit et a cause duquel il écrit. La réflexion sur “aujourd’hui’comme différence dans I"histoire et comme motif pour une tdche philosophique
particuliére me parait étre la nouveauté de ce texte”, Texto 72 [ Qu'est-ce que les Lumiéres?], p. 866.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 37



ao uso privado da razio s6 poderia ter uma mediagao politica, que é nao é de menor interesse®. H4 ai uma
dupla conformacio: tedrica, dada pelos limites do método, ele mesmo replicando os novos limites da
razdo, e prdtica, dada pelas novas exigéncias institucionais, efeito, podemos dizer, de um longo processo
de racionalizagdo piiblica da vida, a tal modernidade. Dai as oposi¢des como modo de figurar essa nova
dupla exigéncia da origem “moderna” da filosofia e sua imagem, a histéria da filosofia: a exigéncia historica,
de um lado, por fazer-se necessério dar nova significagao ao passado filoséfico para além da mera empiria
mumificada, de dificil datagao, e, por outro lado, a exigéncia filoséfica, representando o esforgo — sobretudo
circunscrito ao debate metodoldgico, uma vez que o tradicional objeto da filosofia foi esvaziado no processo
e sumiu do horizonte — em manter a filosofia, em novo arranjo teérico, uma disciplina do pensamento,
especulativa e “viva’, mesmo nessa nova era da vida (“o que posso conhecer, o que devo fazer, o que é
possivel esperar”). Dai a redugao, no fim do processo, ao par “método dogmatico” e “método genético’,
par antinémico consagrado ja no comego do século XX. Método dogmatico, em par contrério ao método
genético, que toma a obra filoséfica como objeto auténomo enquanto o método genético a toma como
objeto secunddrio, acidental, efeito de causas exteriores aos limites que demarcaria a sua “autonomia” Entre
um e outro, dois lugares para a histéria da obra: a “historia” 16gica dos conceitos, privilegia a atualidade da
obra, a “histéria” empirica a obra, privilegia seu passado documental e nao filos6fico. Dois modos de ler
e de reportar aleitura, o problema essencial da histéria da filosofia e da filosofia universitaria, e a questio:
qual leitura faz o presente da filosofia, questdao moderna por exceléncia, j& que nesse exercicio de leitura
estaria o destino da disciplina e do corpus de que ela era a modesta portadora.

Evidentemente que sumarizamos ao extremo, compondo varios pontos de vista sobre um processo que,
dada sua natureza, é mais complexo e muito mais heterogéneo. Além do mais, a histéria dessa formagao,
no detalhe, nao é qualquer histdria, é uma historia precisa, e muito mais errdtica e contingente seja do
ponto de vista institucional, seja do ponto de vista metodolégico do que caberia em dois ou trés pardgrafos.
Essa historia precisa, ainda que paradigmatica, a que nos interessa por motivos 6bvios, é a da formagao da
filosofia universitdria na Franga e da cristalizagdo como género da histéria da filosofia, a disciplina filoséofica
por exceléncia, dois aspectos do mesmo processo. O movimento prévio que fazemos serve sobretudo
para aproximarmo-nos mediatamente do assunto desse ensaio, e ndo para recontar exaustivamente essa
histéria, em boa medida conhecida.

Interessa, pois, a0 marcar esse preimbulo e essa abertura com estes problemas de ordem metodoldgicos e
em parte historicos, que definem e demarcam leituras possiveis, o elemento chave do nosso texto, dar relevo
ao contetido propriamente filoséfico da histéria da filosofia - todo ele cifrado sob o debate metodolégico
— de modo a tornar mais claro o quanto o género e sua defini¢ao, lugar imaterial da prética da histéria da
filosofia, permite de “inven¢io” e o quanto ele constrange a leitura do leitor ao limites permitidos que ele
mesmo define paralegibilidade do texto. No detalhe, é isso que dar4 o “contexto” — muito menos material
que imaterial — quando acompanharmos Merleau-Ponty lendo Descartes. Em suma: ao ler Descartes,
Merleau-Ponty, e em seu caso, de modo exemplar, debate a possibilidade da préprialeitura. E também isso
teremos no horizonte da leitura que fazemos daquela outra leitura. Nada mais escolar: a reflexdo como
modo de ler é uma das mais importantes aquisi¢des deste processo e significa que todo leitura se reflete
como ato e exige desse reflexo uma reflexao.

Assim, poderiamos dizer que a “crise” da filosofia, a atualidade moderna de que somos portadores — seu
lugar, objeto e tempo —, cujo duplo tedrico mais evidente e moderno é o advento da Critica, é e permanece
como a iniciagao necessério a filosofia, o servi¢o militar obrigatério que todos devemos fazer para reconhecer
os limites e as preceptivas do género que praticamos ou estamos em via de praticar.

$ KANT, 1. “Resposta a pergunta: O que é “Esclarecimento” (Aufklirung), in Textos seletos, Petrépolis, Editora Vozes, 2005. Veja
também FOUCAULT, Michel, Qu est-ce que les Lumiéres? [ Texte 72], in Philosophie, anthologie, Gallimard, Paris, 2004.

38 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



Veja-se, porém, que aqui nio se trata de mera apologia do género (o malfadado “Elogio da Filosofia”, que
tangenciaremos adiante, por obrigagao da matéria) nem panfleto de convocagio, conclamando ajuventude
ao alistamento filos6fico, um fantasma que ainda hoje horroriza os nio praticantes.

Trata-se de outra coisa. A histéria de que antecipamos alguns pardmetros com vistas a um fim especifico
. JOR z ~ . ~ A “« . PSR

por ser uma histdria especifica da formagao e atualizagao do género, na forma de “filosofia universitdria” e
“francesa’, é que nos permite atualizar tanto formal quanto materialmente o debate de Merleau-Pontyleitor
de Descartes que, com um grao de sal, podemos tomar, por seu turno, como paradigmadtico do problema
do género a que hoje a filosofia estd inscrita e, por extensdo, com o problema atual da proépria filosofia.
A histéria de outra histoéria, como lemos ndés mesmo ao nos deparamos como leitores de Merleau-Ponty
deixaremos para outra ocasiao, nds nascidos em terra de ledores empertigados®.

Por se tratar da formacio da filosofia universitdria francesa, o fazemos com o fim especifico, que
reiteramos: nosso propdsito é mostrar como uma questao estritamente filoséfica (mesmo metafisica), por
exemplo, as rela¢des entre a alma e corpo ou o estatuto do cogito na filosofia cartesiana, lida por um filésofo
reconhecido como tal, Merleau-Ponty, ¢ tencionada, também de modo especulativo pelas condigoes e
condicionamentos de género, que, por sua vez, permitem a leitura e a limitam.

Assim, podemos voltar a Alain de Libera para passar adiante. A longa constatagao metodolégica que
dele tomamos de empréstimo, leva, por assim dizer, ao problema chave: como reconstituir o elemento
especulativo no (e do) suporte material que caracteriza o elemento mais imediato de nosso objeto, isto ¢,
o texto, o texto que chama o pensamento. De que modo decantd-lo, para além da poeira da empiria que
envolve todos os objetos probleméticos, proprios da filosofia? Ora, restituir o elemento especulativa do
texto, desde o debate muito preciso acerca do estatuto da “filosofia medieval” significa restituir o sentido
especulativo da propria leitura — a exegética — que incide materialmente no texto. Esse ultimo ponto que
nos orienta definitivamente. Essa “reconversio” metodoldgica de que De Libera da testemunho para
um caso especifico, a filosofia medieval, pode servir como boa sugestao metodoldgica a se aplicar a toda
histéria da filosofia, na sua lenta maturagao de ajustar aleitura ao objeto suposto — respondendo a questio,
o que diz e o que pode dizer o texto, e consequentemente o que dele pode ser dito? —, objeto este que foi
se tornando cada vez mais excéntrico & medida que o processo de divisdo técnica do trabalho intelectual
e sua consequente disciplinarizagao foi levado adiante pelo curso da histéria. O texto lido é definido,
negativamente, pela natureza da leitura, tantas voltas metodoldgicas nos trazem até aqui. Esse axioma,
podemos aplicar ao nosso caso, reconstituindo aquilo que, por ser da ordem do género estd plasmado
em cada um com hébito mental andnimo, e torna-se elemento decisivo na recep¢io de um texto e seus
problemas.

Nio sem razao, Eric Alliez, em um livro tdo excéntrico quanto o seu objeto — a filosofia francesa
contemporinea’— abre, a seu modo especifico, a discussao acerca da filosofia francesa contemporanea

¢ Falamos de nossa historia de leitores, em suas multiplas versGes, vejam-se as seguintes referéncias, e aqui nio hd nenhuma
preocupagio em ser exaustivo. ARANTES, P. E., Um departamento francés de ultramar, Paz& Terra, Sao Paulo, 1994. CORDEIRO,
D. S, A formagdo do discernimento. Jean Maugiié e a génese de uma experiéncia filoséfica no Brasil. Tese de Doutorado em Filosofia.
Sao Paulo, FFLCH-USP, 2008. CANHADA, J., O discurso e a histéria. A filosofia no Brasil no século XIX. Edi¢6es Loyola, Sao Paulo,
2020. SACRINI, M., Introdugdo & andlise argumentativa. Teoria e prdtica. Paulos, Sio Paulo, 2016. PRADO JR., B., PEREIRA,
O.P. & FERRAZ, T. S, A filosofia e a visdo comum do mundo. Brasiliense, Sao Paulo, 1981. Sobre os “ledores” da nossa tradigao,
veja-se também ARANTES, P. E., O positivismo no Brasil, breve apresentagio para um leitor europeu. Novos Estudos Cebrap, no.
21, julho de 1988, pp. 185-194. O justo adjetivo dos letrados brasileiros, ledores, os leitores os mais ideologicos possivel e nossos
presumidos intelectuais, que Arantes usa em regime critico-ironico, vem, a propésito, de HOLANDA, S. B., Raizes do Brasil,
Editora José Olympio, Rio de Janeiro, 1994, p. 118.

7 ALLIEZ, E., Da impossibilidade da fenomenologia. Sobre a filosofia francesa contempordnea. Editora 34, Sao Paulo, 1996.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 39



pela renovagio, se a palavra cabe, que histéria da filosofia medieval exige dos problemas jé consagradas
da histéria da filosofia a francesa.

Detenhamo-nos, ainda um tanto mais, na topica que abre este texto, em respeito as exigéncias da boa
explicagdo de texto.

Vejamos:

A tese de Alain de Libera se resume nessas poucas linhas: “O fendmeno central da suposta ‘crise escolastica’ nao
é a contradigao entre a razio e a ¢, é o ‘nascimento dos intelectuais’, o aparecimento de uma nova categoria de
individuos cujas aspiragoes e desejos sao a expressao indireta da tensdo universitdria”. A novidade e a forga do assunto
se devem aos deslocamentos sucessivos e & transferéncia institucional dos topoi mais em evidéncia do medievismo.

Assim: 1) achamada crise da escol4stica dez respeito & propria esséncia do fendmeno universitario, cuja organizagao
escolar reflete a justaposi¢ao de uma dupla aprendizagem, o dominio arteano da razao ‘grego-drabe’ preludiando
a inteligéncia teoldgica da fé cristao. Em outras palavras, a tese da “dupla verdade” é antes de tudo a verdade da
institui¢do universitdria ela mesma. Donde a verdade institucional do nominalismo encarnar, na figura do theologicus

logicus, a nova alianca teo-légica do racionalismo e do fideismo (ALLIEZ, 1996, p.28)".

O que tomamos de empréstimo do trecho citado e o fazemos para nosso uso e finalidade, conforme j4
indicamos, é a descri¢do na qual Alliez decanta o quanto o elemento institucional do processo, no caso
indicado, se intercambia com os elementos propriamente tedricos, de modo a um limitar o outro, em um
sentido positivo, e o quanto a captura dessa troca d4 as melhores condi¢des especulativas para entender
a histéria, digamos assim, inscrita no pensamento. O que se nota é uma outra tentativa de equacionar a
querela de origem do género, sopesando novamente os elementos que a constitui: uma histéria que nao
seja meramente ultrapassada, material rejeitado pelo presente, e um presente que nio tenha nenhuma
histéria nele inscrita. Com o adendo de que hd um pressuposto imaterial, aqui e alhures, que participa
dessa “arqueologia’, o préprio estatuto da leitura que define, muito mais do que se supde, o texto. Essas
constatagdes é que nos levam aos antecedentes desse debate, que é o que propriamente nos interessa.
Novamente Alliez passa de permeio pela férmula que descreve o processo (segundo a descri¢ao que o
proprio faz de De Libera):

admitamos que essa leitura ndo leva a temer o que se poderd qualificar de “invasio” da filosofia francesa pela

“,

historia da filosofia — uma histéria da filosofia que certamente niao é mais “a francesa” no sentido do Pés-Guerra,
com sua guerra de trincheiras entre “estruturalistas” (Gueroult), “humanistas” (Gouhier) e “existencialistas”
(Alquié) (...) (ALLIEZ, 1996, p.21)°.

Ora, sem muita previsdo aparece outras personagens chaves, um pouco com a etiqueta de passadas
(em nosso caso, etiquetas sempre problemaiticas, o género obriga): Gueroult e Alquié. Do nosso ponto
de vista, é justamente o contrério (talvez seja o caso de pensar em uma denegagao, Verneingung, muito a
proposito de seu tema, da parte de Alliez), s3o essas personagens que tém papel importante na instituigao
dos elementos tornados explicitos por De Libera (evidentemente que se trata de muito mais que mera
explicitagdo no caso de De Libera). Estavam ja nesses autores a histéria do “método” e seus impasses de
instituicdo, aqui em sentido nao burocrético-formal: a disputa de “método’, retomando o chavao, sempre
foi uma disputa do “texto” por meio de sua justa leitura, e nesse espelhamento um modo peculiar para
reencontrar no ponto infinito do espelho o objeto filoséfico perdido.

8 Idem, ibidem, p. 28.
? Idem, ibidem, p. 21.

40 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



Esse condicionante de género perpassa por todo XIX francés, em uma construgao paciente, desde de
quando Victor Cousin introduz na Franga a histdria da filosofia'’, importada da Alemanha, na origem,
disciplina literdria, e demarca a pré-histéria do espiritualismo, que culminard em Bergson, ja no fim do
processo. O ecletismo de origem é posto em obra com um objetivo material claro: salvaguardar o que
restava de objeto, materialidade, para abusarmos do trocadilho, de assunto e de tema para filosofia na
ressaca pds-critica, e que corria em paralelo ao processo de diferenciagao, préprio do que hoje chamamos
ciéncias, para as quais o século XIX foi o grande momento de afirmagio. Digamos que se replica, ao longo
do XIX e desde a reforma educacional napolednica, o problema da dupla verdade indicado, de permeio,
acima, e que renomeamos aqui como o problema do duplo destino da Filosofia. O ecletismo de origem,
que marca os inicios da histéria da filosofia na Franga, na figura de Victor Cousin, dando consequentemente
no espiritualismo, constituiu uma tradi¢io para qual também cabia a salvaguarda do dltimo trago de objeto
(ou contetido) que caberia a filosofia: o “eu” (ou espirito), que opera aquém da psicologia empirica — entao
uma nova e promissora ciéncia positiva a substituir a psicologia racional - sujeita as regras de sentido da
objetividade, a saber, intui¢do pura, da parte da sensibilidade, e conceitos puros, da parte do entendimento.
Ora, desde a Critica e sua nova tecnologia, ficara indicado como o contetido impreciso ou indeciso o “eu
transcendental”"’, objeto de longo debate da tradicao pés-kantiana — seja elemento formal (transcendental)
de natureza especial, seja arrimo material a marcar o lado “presente” da coisa-em-si-mesma na arquitetura
critica. Essa oscilagao tem importante fortuna critica, e pode ser chamada pelo famigerado nome de “teoria
do objeto transcendental”. Concomitante a essa tarefa também o problema metodoldgico acompanhou a
instaurac¢ao da historia da filosofia, de uma maneira menos insidiosa, mas ambos correlacionados de modo
intimo: o quanto da autonomia possivel se pode atribuir e reconhecer no texto filoséfico esté relacionada
a esse “eu’, “fora” do estrito enquadramento critico, e sem que seja, no entanto, dogmdtico, espécie de
halo metafisico a acompanhar, na falta de melhor termo, a objetividade sem que dela seja parte estrita, de
modo a funcionar como o leitor por exceléncia do texto da objetividade, pois o 1é criticamente de “fora’”.
Mal resumindo a questao, espinhosa alids, da teoria do objeto transcendental, era a seguinte: digamos
que o eu da apercep¢do transcendental que acompanha necessariamente as operagdes e representagdes da
objetividade sem estar sob as condigdes estritas dessa mesma objetividade, oferece a pedra de toque para
fundar uma leitura ndo-empirica e nao-histéricista da histéria da filosofia, colocando o ato de ler fora,
negativamente e de maneira nao-dogmadtica, das condigdes materiais do texto, tornando possivel ler nesse
mesmo texto o que nele se poe fora da sua prépria datagdo. Assim, com vistas a afinar formalmente a
disciplina dando-lhe o carédter “duro’, “cientifico” que lhe faltava na origem, seria preciso dar-lhe um fundo
tedrico suficientemente higido com os ares do tempo: nao dogmatico, respeitando a legalidade critica,
sem, no entanto, estar submetido as suas regras como o objeto comum geral. Era a ideia difusa de eu e
de espirito que polariza as atengdes materiais daquelas primeiras investigagoes, ciente, porém, das novas
exigéncias formais e metodolégica do tempo presente.

Resumindo: arecidiva de um assunto filoséfico — espirito, falando em vulgata — dependia, por afinidade
sendo transcendental, pelo menos quase transcendental, de um ajuste metodoldgico que redefinisse o sentido
de teoria de modo suficiente neutro (rebaixado), mas efetivo, a garantir a entio histéria da filosofia tanto
uma autonomia disciplinar quanto um fundamento que ultrapasse materialmente o texto, as condi¢des
de possibilidade de uma leitura filos6fica, a maneira mais eficaz de ocupar o espago institucional. Eram
estas suas minimas condi¢des iniciais para seu exercicio pratico e reconhecimento tedrico.

" BIANCO, G., “Systémes ou pensée? L histoire de la philosophie en question au Colége de France (1951), in Revue de Synthése.
Tomo 141, Série 7, no. 3-4, p. 312, 2020.

1 Sobre isso, CARRASCO, A. de O. T, “Consciéncia, ew, ipseidade. Caderno de anotagies”, Revista Etica e Filosofia Politica, n. 23, v.
I1, Dezembro de 2020; e CARRASCO, A. de O. T., “Conciéncia de si, conhecimento de si. O que ou quem diz eu penso?”, in CASTRO,
E.C.L. & NORBERTO, M., Paradoxos da virtualidade. Sartre e contemporaneidade. Editora Fundagao Fenix, Porto Alegre, 2021.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 41



Ahistéria é longa, mas ndo carece de ser contada quando se sabe seu fim (novamente a coruja de Minerva).
Assim, a seu modo, Merleau-Ponty herda esse duplo destino: formado nas fortalezas do método e desse
debate de origem do género, normalien e agregée em Filosofia, mais que qualquer outro de sua geragao,
uma geragao de aparente ruptura, deverd dar conta da dupla tarefa que o duplo destino impde: como a
Filosofia poderd reavivar, digamos assim, seu assunto dentro dos limites de género que ela mesma elegeu
como proprios? Esse é Merleau-Ponty que ao tangenciar as questoes da histéria da filosofia 8 medida que
1é Descartes, tangencia as questdes da filosofia do seu tempo.

Assim, a conhecida disputa entre Gueroult e Alquié em torno de Descartes (poderiamos completar com
aversdo de Gilson de Descartes, também em disputa), talvez efeito da crise por que passa o “espiritualismo”
nos anos vinte do século passado na Franca (por sua vez, epifendmeno da crise fatal da Terceira Republica
Francesa), é tanto uma disputa de “contetido” — qual a filosofia ou os pressupostos da filosofia de Descartes?
- quanto uma disputa de forma: como ler Descartes, qual o fexto cartesiano? Para ficar mais claro, lembremos
que pouco a pouco um lema orienta a crise os anos vinte até a ascensao e hegemonia do existencialismo,
o momento filoséfico dos anos 30, como indica Worms: o em dire¢do ao concreto, também titulo de um
sugestivo livro de Jean Wahl'?, personagem interessante na transigao desse processo de passagem de armas
geracional e tedrico. Esse bordao pode ser aplicado, o que ¢ sugestivo, pois em geral se aplica alhures, a
disputa entre Gueroult e Alquié, quase nos termos em que a teoria do conhecimento de entao reorientava
o debate com muita consondncia com os problemas de definigao de género da histéria da filosofia: o beaba
do problema do conhecimento é saber distinguir o objeto do conhecimento, da ordem da representagio, e,
portanto sujeito as regras da representagao, do objeto imediato, com o qual ndo se faz nada de objetivo. Em
boa medida, se retomava e se ampliava uma distin¢ao kantiana dos Prolegémenos, que marcava a diferenca
entre representagio objetiva e mera representagao'. O coroldrio da distingao, que vale para os dois casos,
é o seguinte: se diz muitas coisas com as meras representagdes, nenhuma da ordem do conhecimento,
isto é, da ordem da objetividade. A predicagao objetiva decorre tio somente da ordem da representagio
e nela se funda. A analogia vale para a histéria da filosofia, e ndo por acaso: a autonomia do texto (e da
disciplina) se encontra numa ordem especifica de significagdo e sentido, definido por uma “nova” (depois
de um século de refinamento) tecnologia metodolégica, que é a que deve ler o texto, a entdo “ordem das
razdes”, marca comercial do problema. Fora disso, fala-se muito, mas pouco ou nada se vai dizer. Fo regime
da metafisica natural para o qual também chamava a atengao Kant, uma disposicao discursiva de 4nimo,
que nada tem a ver com a ciéncia, isto é, com a neutralidade ontolédgica que a disciplina exige. Entre uma
histéria da filosofia cientifica, que dava as condigbes de legibilidade de seu objeto por meio das condigdes
de possibilidade de sua representacio, e uma outra que pretendia encontrar a filosofia do filésofo em sua
existéncia, mal resumindo, em um certo “concreto e imediato”, a primeira parece levar uma significativa
vantagem tedrica, talvez por razdes da ordem do tempo: ela parece oferecer as melhores condigdes teérico-
praticas de defini¢ao da histéria da filosofia como disciplina autdnoma, separada, atual e institucionalmente
respeitada. A historia da filosofia ndo é “coisa” de artistas ou diletantes ou para aqueles que tém contatos
momentaneos (e talvez levianos) com as poténcias filoséficas.

Segundo o conceito ou segundo a vida? Segundo a “vida”, conforme o cliché “existencialista” aplicado
a Alquié, ou segundo o “conceito” e a “ordem das razoes”, partido de Gueroult? Trata-se de duas leituras
do mesmo texto, ou, de dois textos diferentes sob 0 mesmo suporte? O fato é, parece-nos, feitas todas
as ressalvas que ja fizemos, o centro da disputa é formal e incide diretamente no estatuto da Filosofia, ja
traduzida como pratica especifica de género, a “histéria da filosofia”. Além do mais, e vale notar, a disputa

nao ¢, de maneira alguma, gratuita. Estamos agora a dois ou trés lances prévios do debate contemporineo

'2 WAHL, J. Vers le concret. Vrin, Paris, 2004.
3 KANT, 1. Prolegémenos a toda metafisica futura. Trad. Artur Morao. Edigoes 70, Lisboa, 1988, p. 89.

42 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



que fard De Libera, porém, numa via secunddria, & primeira vista, pois para ele o tema chave é a historia
da filosofia medieval.

Antes, vale lembrar de o quanto Bergson, ciente do problema e fazendo jus a condigao de herdeiro da
tradicao espiritualista, dd um acabamento lapidar ao problema, e nao sem razao produz um primeiro esbogo
de uma “filosofia do concreto (ou do imediato)”, ndo sem respeitar varias exigéncias formais e materiais
proprias da teoria do conhecimento do seu tempo, a comegar pela distancia critica que toma da estética
transcendental kantiana, no que, nao destoa do neo-kantismo do XIX. Para tal, seguindo um pista que foi
se reforcando ao longo do século XIX, a do cardter problemdtico e inefetivo da estética transcendental,
pista também perseguida pelos neo-kantianos de estrita observincia'¥, reiteremos, Bergson se poe a
redefinir o sensivel por meio da critica consequente a estética transcendental de modo a redesenhar o
problema epistemoldgico com o ganho de dar relevo inédito ao “imediato” (os “dados imediatos”), cujo
acesso passa a ser metafisico, mas um metafisico ja em novo contexto. Eo primeiro retorno importante
da metafisica, na micro-histéria que acompanhamos, observados os regimes de género e significagio da
histéria da filosofia, na forma de intuigdo. Fechemos por aqui o paréntese para nio nos perdermos nessa
outra longa duragao. [MP/ Bergson via Damon]

Tomando agora o livro de Worms, La philosophie en France au XX siécle, podemos ensaiar de juntar as
duas pontas tedricas, por assim dizer, do processo. Essa é a deixa para retomar o duplo destino da filosofia
universitdria.

Vejamos:
Bem ao contrério, ela [a filosofia de Bergson] introduz uma distingao em nossa experiéncia: é uma parte de nossa
experiéncia, talvez a mais “imediata” e vital, a mais importante (como indica o titulo do livro [Ensaio sobre os
dados imediatos da consciéncia]), que seria mascarada por uma outra, por razdes seguramente nio arbitrdrias ou
superficiais, mas elas préprias importantes e vitais (WORMS, 2009, p.36)'

Adiante:

Esse seria o problema seguinte [0 problema do momento 1900 da Filosofia]: a saber, isso que nds tomamos como
experiéncia simples do mundo, dos homens ou de nés-mesmos, €, na realidade uma experiéncia dupla, deformada
por nosso espirito, mas igualmente também capaz de ser reencontrada pelo nosso espirito, por um outro ato de
nosso espirito, ele proprio duplo, e é essa dualidade que deve orientar o conjunto, nao apenas de nosso pensamento,
mas de nossa vida.

E o problema que chamaremos o problema do ‘espirito’ (WORMS, 2009, p.36)"6

Na descrigao que faz Worms do que ele chama, para efeito analitico, de “momentos” da Filosofia na
Franga no século XX, hd um recorte histérico, orientado pela cronologia, e um recorte tematico, orientado,

4 PORTA, M. A. G.. Estudos Neokantianos. Edi¢des Loyola, Sao Paulo, 2011. Pensamos sobretudo na Escola de Marburgo,
ap6s a critica do apriorismo kantiano e a eleigio como tema central do método transcendental. Veja-se também: “Cassirer ndo
efetuou uma critica explicita e extensa da teoria da ciéncia bergsoniana. Porém, é claro que a comparagdo com Bergson é mais que
ilustrativa para uma elucidagdo sistemdtica da solugdo cassireriana e de sua problemidtica, sobretudo porque os temas e as percepgoes
do contexto sio similares, as respostas, ndo obstante, diferem de modo radical. As similitudes sdo dbvias: tanto para Bergson como
para Cassirer o conhecimento cientifico néo é conhecimento de uma realidade em si, sendo que possui um cardter meramente simbélico.
Existe, no entanto, uma diferenca fundamental: segundo Bergson, o conhecimento que ndo é possivel buscar na ciéncia, encontramo-lo
na metafisica. A metafisica é conhecimento intuitivo, imediato do absoluto. Existe uma intui¢do metafisica que nos é dada”, p. 93. Sem
entrar no debate que Porta propde, vale a descrigao pela precisao que ela traduz a ambivaléncia tipicamente francesa que Bergson
eleva a condigao de alta teoria, corroborando do duplo destino da filosofia na Franga desde Victor Cousin, disciplina e teoria
sob essas condi¢des disciplinares.

'S WORMS, E,, La philosophie em France au XXe siécle. Gallimar, Paris, 2009, p. 36.
16 Idem, ibidem, p. 37.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 43



digamos, por um “tempo 16gico”. O que ele mostra, de modo convincente, é uma convergéncia historico-
légica na qual os recortes propriamente histéricos se superpdem, quase por transparéncia, aos recortes
propriamente conceituais e tematicos. A passagem do momento do “espirito” ao momento da “existéncia’,
doinicio do século XX aos anos trinta, é uma passagem historica — claramente identificdvel - legivel, porém,
por meio dos conceitos e temas que, ao entrarem em debate, se diferenciam e se singularizam. Por outro
lado, 0 amadurecimento da histéria da filosofia na Franca, sua disciplinariza¢do e seu reconhecimento
institucional, com Bergson no Colégio de Franga, também significa um amadurecimento de género, por
outro viés: ja estaria disponivel um espaco tedrico préprio para a dissensao, debate, critica, enfim, um
espago apto ao negativo, capaz de produzir efeitos de diferenca significativos, sem que com isso se perdesse
o sentido de campo e de disciplina.

Bergson, e sua metafisica renascida, para além de sua singularidade 6bvia de grande pensador, realiza a
ambivaléncia do projeto francés de uma histéria da filosofia viva, obedecendo de maneira ndo mecénica
as condigdes de sentidos possiveis a Filosofia, as condicionantes propriamente técnicas, de tal modo a
dar relevo unico ao velho sonho espiritualista cuja origem remonta ao ecletismo: o retorno, por assim
dizer, “técnico” da metafisica, de modo nio diletante, isto é, no bojo de uma filosofia capaz de entender
os limites tedricos-préticos de seu tempo.

Fagamos ainda uma tltima volta antes de encontrar, em definitivo, nosso assunto.

Para retomar uma férmula tornada célebre por Victor Goldschimidt, Gueroult opde a uma leitura de
textos seguindo o tempo “histérico” de sua composigao, uma leitura que segue o tempo “légico” das
demonstragdes. Esta constitui resolucio de problemas estruturados por conceitos. Combinados entre si,
0s conceitos constituem um monumento capaz de resistir a erosao do tempo histérico. Sem que isso seja
jamais citado, o termo “monumento” é provavelmente tomado de Etienne Souriau (1892-1979), professor
de estética na Sorbonne durante os anos de 1940. Em L'instauration philosophique (1939, Souriau tratara
a filosofia como uma operacao de instauragio ou construgio de “monumentos”). O resto do vocabuldrio
metodoldgico de Gueroult vem de Kant e dos pés-kantianos. E o caso das nogdes de problema (Aufgabe),
conceito (Begriffe), demonstragao (Demonstration), arquitetura (Architektur), e sistema (System), herdadas
de Kant, que os tinha retomado da Schulphilosophie wolfiniana. O termo “técnica” desempenha igualmente
um papel importante em Kant: na primeira Critica, e mais precisamente na “Metodologia transcendental”
(A843/B862),aunidade do esquema é definida como técnica, quando o esquema se conforma simplesmente
a empiria, enquanto o esquema tem uma unidade arquitetdnica, quando ele depende diretamente da ideia.
A ciéncia (Wissenschaft), escrevia Kant,

nao pode se formar tecnicamente, em razao da analogia de elementos diversos, ou da aplicagao acidental do
conhecimento in concreto a toda sorte de fins exteriores e arbitrarios, mas arquitetonicamente, em virtude da
afinada das partes e de sua independéncia a um tnico fim supremo e interno, que torna de inicio possivel o todo
(BIANCO, 2020, p. 310).7

Gueroult, cujo papel institucional nao é de pouca monta, é a personagem que encerra o nosso épico de
bolso. Nada mais contrario ao seu temperamento, alis. Sua elei¢ao ao Colégio de Franga, porém, significou,
sobretudo, uma hegemonia no modo de entender a pratica jd consagrada da histéria da filosofia, e ele se
torna, talvez a sua revelia, a ultima versdo teérica da boa explicacio de texto, e com uma énfase adicional, nao
sem importancia, na neutralidade ontolégica da pratica da histdria da filosofia. A consequente observancia
da pratica reforca a neutralidade ontolégica sobre a qual recaia toda e exigéncia de cientificidade. A disputa
que participa para a cadeira no Colégio também ilustra isso, deixando de fora Koyré, cujo cléssico sobre a
histéria da ciéncia (ndo apenas “histérico”, vale dizer) Do mundo fechado ao universo infinito, trazia outro

”BIANCO, G., “Systémes ou pensée? L histoire de la philosophie en question au Colége de France (1951), in Revue de Synthése.
Tomo 141, Série 7, no. 3-4, p. 310, 2020.

44 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



modelo de histéria do pensamento, do maior interesse para o debate metodoldgico. Nao foi, entretanto,
esse 0 modelo que se consagrou. Gueroult, por seu turno, ja desobrigado pelas exigéncias do século XIX,
a quem Bergson e o bergsonismo principalmente respondem, pdde sublimar metodologicamente a parte
propriamente metafisica do espiritualismo, o espirito como legitimo objeto de investigagio, e dele (e
também das ligdes de Bergson) tomar apenas o sentido propriamente epistemolégico de modo a bem
ajustar o vocabuldrio kantiano nao tanto as exigéncia novas das ciéncias em fins do século XIX, mas as
melhores praticas de sala de aula, a pedagogia do conceito.

Feito esse prologo, qual a nossa questio?

Talvez Bergson compreendeu inicialmente a filosofia como um simples retorno a dados, mas ele viu, depois, que
essa ingenuidade, segunda, laboriosa, reencontrada, ndo nos funde com uma realidade prévia, ndo nos identifica
com a coisa mesma, sem ponto de vista, sem simbolo, sem perspectiva. “Prospecgao’, “auscultagio”, “palpacao’, essas
foérmulas, que sao melhores, deixam suficientemente entender que a intui¢do tem precisao de ser compreendida,
que me é necessdrio apropriar um sentido que nela é ainda cativo. O que hé justamente de intuitivo na intui¢ao?
Bergson admite que, a maior parte do tempo, ela nao estd presente ao filésofo que sob a forma de uma certa
“poténcia negativa” que afasta as teses insuficientes.

(..)

Errariamos em acreditar, como Bergson, no entanto, escreveu, que o fildsofo fala toda a sua vida na falta de poder
dizer esta “coisa infinitamente simples” desde sempre ruminada, “em um ponto tnico” dele proprio: ele também
fala para a dizer, porque ele pede para ser dita, porque ela nio é absolutamente antes de ser dita.

) ol

(.)

Gueroult mostrava aqui mesmo, no tltimo ano, que o segredo e o centro de uma filosofia nao é uma inspiragao
pré-natal, que se desloca a medida que a obra progride, que ela é um sentido e um devir que se constitui ele mesmo
em acordo consigo e em reagio contraria a si, que uma filosofia é necessariamente uma histéria (filoséfica), uma
troca entre problemas e solugdes, cada solugao parcial transformando o problema inicial, de modo que o sentido
do conjunto ndo preexiste, sendo como o estilo preexiste a obras e parece mais tarde as anunciar (MERLEAU-
PONTY, 1960, p.26)'*

Ora, reencontramos finalmente Merleau-Ponty, em sua aula inaugural no Colégio de Franga, prestando
suas contas ao passado e ao presente da filosofia. Aqui, nosso tema, em grande estilo. Acompanhemos.
Entre a intui¢ao bergsoniana e sua passagem metafisica ao proprio da filosofia, a duragao, e Gueroult e
as voltas que dd em torno do problema essencial da histdria da filosofia como o de uma “certa estrutura’,
a solugdo estritamente critica, a oscilagio merleaupontyana procura encontrar um “novo” lugar para a
filosofia no interior da (sua) histéria da filosofia.

Fagamos uma deriva em relagio a Bergson e suas possibilidades de leitura, reenquadrando o problema
da histdria da filosofia. A oscilagao prépria da leitura merleaupontya em relagao a Bergson, como se vera,
pode fazer par com aleitura cartesiana que acompanhamos mais de perto, de modo a uma iluminar a outra.

Sumariamente, eis do que se trata. E sabido que, aparentemente, ha uma critica mais aguda a Bergson
da parte de Merleau-Ponty em sua chamada fase “fenemenolégica” e uma certa aproximagao de Bergson
em sua chamada fase “ontoldgica” Essa é aleitura de Barbaras, por exemplo.'” Sem entrar propriamente na
matéria da questao, interessa-nos a oscilagao propria da leitura merleaupontyana e seus pressupostos: as
ressalvas merleaupontyanas a intuigio, que aparecem em sua aula inaugural, podem ser iluminadas com o
modo de sualeitura fenomenolégica, mais dspera de Bergson. O que nos diria essa leitura? Dir-nos-ia, desde

18 MERLEAU-PONTY, M. Eloge de la philosophic et autres essais. Gallimard, Paris, 1960, p. 26.

' BARBARAS, R., Preficio in RAMOS, S. S., A prosa de Dora. Uma leitura da articulagdo entre natureza e cultura na filosofia de
Merleau-Ponty. Edusp, Sao Paulo, 2013.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 45



de A fenomenolgia da percepgio, que hd um problema fatal no método bersgoniano ao fazer a passagem do
percipi ao esse do percipi. A intui¢do é esse problema fatal - cuja chave de andlise merleaupontiana aquela
altura serd a intencionalidade — tém a ver com o fato de o modelo de reflexdo de eleicio de Merleau-
Ponty rejeitar toda possibilidade de coincidéncia, seja transcendental, seja metafisica, mesmo & maneira
bergsoniana. Fazendo histéria ligeira do pensamento de Merleau-Ponty para nosso propdsito especifico,
digamos que os limites fenomenoldgicos da descri¢ao intencional da percepgao esbarram no dualismo que
serd secretado da imanéncia transcendental, a solucao husserliana para a tensdao noético-noemdtica, mesmo
na sofisticada versao fenomenoldgica de “transcendéncia naimanéncia” Mesmo nela o ato perceptivo serd
recoberto por atributos cuja uma unidade deve lhe ser anterior logicamente, e por conseguinte, capazes
produzir coincidéncia ja fora da ordem da aparicio, do fendmeno enquanto tal. No curso das investigagoes
merleaupontianas, a passagem da fenomenologia a ontologia serd uma ampla reelaboragao das estruturas
de nao coincidéncia que fundam a assim chamada reflexdo radical, tema perene, e que poderio traduzir
em termos filoséficos o paradoxo da percepcio: o ser lhe é anterior e s6 é concebido por relagao a ela. A
unidade do ato perceptivo passard a estar justamente nessa disjun¢ao que o paradoxo ilustra, e que, feitas
as voltas criticas, a intencionalidade ja nio seria capaz de produzir o nexo dadas as novas exigéncias.
Como nos diz Moutinho, de quem tomamos de empréstimo boa parte dos argumentos deste paragrafo:
“de um lado o primado do sujeito; de outro, o do ser. Ora, essa critica supde um campo em que nenhum
dos termos se deixe absorver pelo outro, e serd isso o percebido™ A dupla negacao (ou negacio dupla, a
ver), na Fenomenologia da Percepgdo, leitura que opde a unidade de compromisso do intelectualismo e do
realismo 4 ndo coincidéncia dareflexao radical fundada na percepcao é a chave de leitura merleaupontyana.
O que une uma ponta a outra dessa leitura, supondo que a aproximagio de Bergson que faz Merleau-
Ponty em seu projeto de ontologia reconhece-lhe outros méritos e outros problemas que nio o fez em
um primeiro momento? Merleau-Ponty 1é a si préprio, e dessa leitura vem a sua prépria insuficiéncia em
relagao ao projeto que elegeu. Esse 6 ponto que nos interessa: “se o descentramento do ser total advém
de minha percepgao™ estard nela o permanente nucleo critico da leitura. Dai que o tema do cogito ticito
é também um tema de entrelagamento da histéria da filosofia e da filosofia de Merleau-Ponty: o fato de
manter como permanentemente problemadtica a unidade dos atos exigird permanente reforma dessa mesma
unidade. Ler e tresler: a propria leitura traz em si uma poténcia nio coincidente, tanto quanto a percepg¢ao
é um tipo de existéncia intermedidria entre o para si e o em si.

Assim é possivel retomar e explicitar a tese de que toda filosofia (j4) é histéria da filosofia. O que aqui
indicamos textualmente, é uma tese de longo alcance, ainda que nao explique todos os desdobramentos
que dd Merleau-Ponty ao problema. Porém, ela ja é suficiente para que entendamos o modo pelo qual
Merleau-Ponty pretende renovar a discussao. E no interior do lugar teérico que a histéria da filosofia
institui o atual, necessariamente problemdtico, entre o passado, histdrico, e o presente, critico, que
Merleau-Ponty mobiliza seus recursos. Ele comega com verdade pratica do género: a filosofia é o que
estd dito, na forma de texto, esse a priori material é incontornavel, é o pressuposto de exigéncia técnica
da historia da filosofia, uma vez que é de ordem filoséfica a exigéncia filosofica de sua enunciagio. Mas o
avesso desse axioma também ganha relevo: alegibilidade da filosofia também é uma exigéncia filoséfica.
E alegibilidade é o que a pritica consagra como, digamos, a ética daleitura. Assim, Merleau-Ponty a toma
como boa “deixa” para o problema chave de equacionar a sua histéria da filosofia, a dele, com a “histéria da
filosofia” género, uma vez estabelecida a inadequagao da “intui¢ao” em fazer o equilibrio dindmico dessa
equagdo. Ao que parece, o problema seria esse: a intuigao bergsoniana seria dogmatica demais para que a
ela fosse permitido fazer a passagem crucial da histéria da filosofia a filosofia, como a nogao bergsoniana
de vida embaralharia, em um mau infinito, instinto e cultura. Essa exterioridade metafisica nao pode ser
assimilada a leitura atual, pois se d4 como um residuo metafisico que escapa a critica, logo, um elemento

* MOUTINHO, L. D. S,, O labirinto Bergson-Merleau-Pontiano. In: Revista Transformagdo, v. 40, n. 2, Marilia, 2017.
! Idem, ibidem, p. 135.

46 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



dogmatico capaz de contaminar e corromper as condicionantes do género. O problema serd menos o de
negar o efeito dessa intuigao — reencontrar um sentido por detrés do texto filoséfico, a duragao por detrds
dainteligéncia espacializada — do que realoca-la em outros termos, sobre o que, vale dizer, Merleau-Ponty
é mais reativo aos modos pelos quais se dd a intui¢ao do que para seus efeitos: onde estaria o além do texto
no proéprio texto, como aleitura tornaria possivel encontrar a diferenca especifica do texto em relagio a ele
proprio®*? A, os problemas e os limites da nogao de interpretagao em histéria da filosofia. Merleau-Ponty,
é sabido, tem uma longa especulagdo sobre a linguagem, que naturalmente se cruzard com o problema
da histéria da filosofia. Nao vamos, porém, puxar este fio. Tentemos apenas reencontrar os problemas de
uma “fenomenologia da linguagem” nos termos dos problemas da histéria da filosofia.

Retomemos, lembrando a ambivaléncia prépria da Teoria do Conhecimento em Bergson: os limites
praticos que levam ao uso “espacializante” de inteligéncia ndo negam seu pressuposto nio-espacial: a
duracio. Entre uma e outra instincia (que nao sao exatamente equivalentes) estd a intui¢do, cuja ideia de
método, ou de opera¢ao mediada, evita que se a tome como mero devaneio. A transposi¢ao desse “estilo”
filoséfico para a histéria da filosofia nio é sem problemas (a visada da leitura merleuapontyana): hi uma
apreensao técnica da histéria da filosofia, uma tecnologia como diria Gueroult, que tem o condao ndo s6 de
dar sentido filosofico a disciplina, mas lhe determinar a cientificidade, isto ¢, os limites de sua legibilidade,
que é amarca anti-retérica que a define como algo muito além de mero palavrério. Isso, porém, nio basta.
A“Filosofia”, o que lhe é préprio, exigiria uma passagem nao técnica aos seus fundamentos, digamos assim,
o que de certo modo Merleau-Ponty reconhece, apesar de nio poder retomar a intuigio bergsoniana
como pedra de toque para seu método em histéria da filosofia. Esse é o diagndstico da questao, estilizada
por Merleau-Ponty, na descri¢ao que fazemos. Gueroult entra em cena fazendo o balango negativo do
problema: a extrapolagio desse arranjo, a mera “decisao” pela filosofia, leva-nos involuntariamente ao
dogmatismo ingénuo, pré-critico, ao enunciado como retdrica, que faz as vezes de chave especulativa de
toda histéria da filosofia.

O esbogo da solu¢ao merleaupontyana, no Elogio, passa pela versio particular que ele dd da teoria dos
signos, de modo a equacionar as exigéncias interpretativas da histéria da filosofia, de onde sairia toda
a filosofia, com as exigéncias técnicas da historia da filosofia, que a torna legivel como disciplina. Ora,
todos sabemos que a lingua se historiciza permanentemente, ainda que em seu uso efetivo, ela prescinda
da histdria, pois sua atualidade, a poténcia prépria que lhe permite comunicar e dizer, como que recobre
a histéria de que ¢ portadora e aparentemente é como se a esquecesse. Essa operagio de recobrimento
ndo significa que a histéria da lingua se esqueca e no limite ela nao seja mais histérica, significa, sim, que
para ser dita ela, a histdria da lingua, exige que seja dita de outro modo que o usual. Hd portanto uma
regido de sentido em que o atual conforma-se com o histérico em beneficio de sua enunciagio. E quando
alingua fala de si mesma. O problema colocado da histéria da filosofia permite uma analogia ampla com
essa descri¢ao, em relagio a qual Merleau-Ponty nao se faz de rogado. O presente do género é dado pela
histéria do passada filoséfico que ele atualiza como uma presenga nao-histérica: ao reduzir a filosofia do
passado A sua “estrutura” presente (coroldrio da exigéncia de sua neutralidade ontolégica), d4-se uma
atualidade inédita ao passado. Ocorre que isso ndo basta para Merleau-Ponty. Serd preciso considerar de
que modo esta forma de lidar com o passado ndo bloqueie a histdria presente do género, e para além da
histéria, sua prépria historicidade, 0 momento da sua diferenciagao. Assim, o movimento nio serd o de
procurar um pressuposto nio textual ao texto, na leitura instrumental que se pode fazer de Bergson, cujo
acesso é cifrado metafisicamente, mas de encontrar o modo como o texto, em suas condicdes estritas de
significagio, que o define e o torna legivel (as condi¢des do género), d4 a si mesmo seu além ao permitir
que seja lido, ao permite sua interpretagdo, no momento em que fago dele parte do que em mim se pensa,

2> BIANCO, G., Entre systéme et création. Le cas du jeune Deleuze historien de la philosophie. Ipseitas, Sio Carlos, v. 1, n. 1, 2015,
pp- 45-59.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 47



e, assim, se oferece a uma histéria que lhe ultrapassa. Nesse lugar virtual do texto estd a filosofia que espera
ser escrita. Assim, “em contato com todos os fatos e com todas as experiéncias, ela [a filosofia] ensaia
de tomar, com todo rigor, os momentos fecundos em que um sentido toma possessao dele préprio, ela
recupera e também se pde para além de todo limite o devir da verdade que supde e que faz que haja uma
unica histéria e um tunico mundo™.

Podemos, enfim, aplicar o pressuposto que decantamos de Merleau-Ponty ao préprio: o que significa
mostrar que Merleau-Ponty faz histéria da filosofia? Significa igualmente mostrar que o chamamos de
“filosofia” de Merleau-Ponty estd inscrito no campo disciplinar da histéria da filosofia. Igualmente: a
contraposicao a Descartes, Descartes lido na forma da leitura de Merleau-Ponty sé é consequente se se da
no ambito de legibilidade do campo disciplinar que lhe é préprio, o da histéria da filosofia. Nao se trata
simplesmente de “ler segundo a ordem das razao”, mas reconhecer as razdes pelas quais o texto é legivel.
O fato de o campo disciplinar estabelecer algumas chaves para legibilidade do texto significa, por outra
via, que o texto ndo é unico, ainda que, para que seja lido, exige que se respeite sua legibilidade. A releitura
(e com ela a histéria da filosofia) sera sempre atividade original, sob certas condigdes. Na pré-histéria do
género, Gassendi exigiu do texto de Descartes que ele nao fizesse sentido. Descartes continuou sendo
lido. Gassendi, nao.

Sartre op6s um dia o Descartes que foi, que viveu essa vida, pronunciou essas palavras e escreveu essas obras — bloco
inquebrantavel, limite indestrutivel - e o cartesianismo, “filosofia baladeuse, insacidvel porque muda sem parar
nas maos dos epigonos. Ele tinha razao, salvo nenhuma fronteira indica até onde vai Descartes e onde comega
seus sucessores, e que nao haveria muito sentido em enumerar os pensamentos que estdo em Descartes e aqueles
que estdo naqueles que fazem o inventario de uma lingua. Sob essa reserva, o que conta é bem a vida pensante
que se chama Descartes e cujas obras sdo os rastros felizmente conservados. O que faz Descartes presente é que,
envolvido em circunstéincias hoje abolidas, assombrado de inquietagdes e algumas ilusoes de seu tempo, ele
respondeu a este acaso de uma maneira que nos ensina a responder aos nossos, ainda que sejam diferentes e que
nossa resposta também seja diferente (MERLEAU-PONTY, 1960, p. 174)*.

Recensear a leitura que faz Merleau-Ponty de Descartes nao tarefa que tdo simples quanto parece. A
questdo passa menos pelo o que Merleau-Ponty diz de Descartes, o que nao é sem interesse, pelo contrrio,
e sim pelo modo como Merleau-Ponty 1é Descartes, coisa que faz desde sempre. E se é da leitura de
Descartes que vem o que Descartes fecunda em Merleau-Ponty (como dos Principios da Filosofia Cartesiana
sai a Ftica de Espinosa, sem que entre os dois momentos haja uma causagdo), acompanhar esta leitura é
acompanhar ambos, lendo-os.

Assim, acompanhemos o momento inicial dessa leitura, na Fenomenologia da Percep¢do. Tomemos o
capitulo III da introdugao, “Atencao e Juizo” antes de nos dirigirmos para o capitulo I da Terceira Parte
do livro, “O cogito”.

O capitulo III da Introdugao de A fenomenologia da percepgdo tem inicialmente o condao de mapear esse
lugar usual da percepgao por meio de um outro lugar — ou instincia — que se pde implicitamente. Logo,
o que se 1& usualmente como percepcio deve ser lido a contrapelo, negativamente, isto é, de um lugar
critico, de outro lugar diferente dos lugares usuais. Os lugares usuais da percepcao (e sua leitura), que
Merleau-Ponty chama de “prejuizos classicos’ isto ¢, a leitura corrente da percep¢io, dao relevo a unidade
que tém em comum “empirismo” e “intelectualismo”, postos em revista ao longo de toda Introdugdo de A
fenomenologia da percep¢do. Empirismo e intelectualismo sao visadas dogmadticas em relagao a percepgao,
pois a leem em contrério a seu texto, o texto dela. Ambos leem a percep¢ao sempre de fora. Este fora,

2 MERLEAU-PONTY, M. Eloge de la philosophie et autres essais. Gallimard, Paris, 1960, p. 67.
% MERLEAU-PONTY, M. “Partout et nulle parte”, in Eloge de la philosophie et autres essais. Gallimard, Paris, 1960, p. 174.

48 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



quase pedra de toque merleaupontyana, e ndo s6 na Introdugao, pode bem ser entendido como a leitura
nao-critica, a leitura dogmadtica por exceléncia. O que significa esse dogmatico aqui? Significa que a
percepgao é tomada ja constituida, como nao atual, sem que se deixe entender como ela se constitui. O
que se chama critico aqui ndo é propriamente kantiano, porém, envolve uma dimensao transcendental
da ordem de um campo transcendental. A diferenga nio é pequena: o lugar da fenomenologia nao é
o lugar em que se encontra a objetividade ja posta, mas a regido que lhe da origem por ser originaria,
logicamente anterior. Oferece, pois, um novo estatuto do atual, a chave da leitura, com o qual é possivel
criticar a diferenca canénica entre objeto real (imediato e concreto) e objeto do conhecimento. Nesse
sentido, os prejuizos classicos podem ser entendidos como a metafisica ingénua que se pretende “objetiva”
antes de ser critica, uma ma metafisica. Nao parece absurdo entender o projeto de uma Fenomenologia
da Percepgdo como um novo projeto critico em que o sentido do transcendental é redefinido em fungao
de uma nogao mais fina de atualidade®. A convergéncia do campo fenomenal ao campo transcendental,
projeto da Fenomenologia da Percepgdo, significa justamente isso, uma nova atualidade ainda sim capaz
de dar conta de certos pressupostos criticos herdados. Ora, aten¢io e juizo sio as partes que cabem de
dogmatismo ao intelectualismo (também), de um ponto de vista técnico. Do ponto de vista do empirismo,
o indice mais evidente do dogmatismo, paradoxalmente, é a hiptese de constancia. Sao aqueles conceitos
que realizam as proezas prometidas pelo intelectualismo (de resto, uma caricatura, como o préprio
Merleau-Ponty assume, que serve, porém, para dar relevo a uma exposigao que comega pelo negativo). O
recenseamento desses conceitos exige passagem obrigatéria por Descartes. Qual o problema, de partida,
dos usos ordindrios desses operadores: localizar a unidade da percepgao fora de sua atualidade. O termo
ndo é ocasional, apesar de aparecer apenas uma ou duas vezes ao longo de todo capitulo. Ora, atualidade
pode ser entendida também como modos da facticidade e do concreto, mas ndo queimemos etapas, ela tem
uma densidade tedrica especifica. O problema da atengao e do juizo ajuda a resumir a falta de atualidade
das melhores versoes do intelectualismo em relagio a percepgao. O sentido do capitulo é basicamente
este. Notemos que o ponto de vista da exterioridade, negativamente em relevo na exposicao do capitulo,
seja o do empirismo, seja o do intelectualismo, conforma-se ao modo pelo qual a unidade de sentido da
percepgao, aquilo que lhe da substrato, sustenta o préprio ato perceptivo. A questdo, que nio se pode
aceitar, é que o sentido de sua permanéncia, como a percepgao se estende como percepgio, ou é dado,
pronto na mera objetividade e algada a condigdo de absoluto — ideia ingénua de receptividade —, logo, a
atencio recebe o dado jé pronto, ou, em sentido contrdrio, é construido por iniciativa da atengao, tendo,
assim, que ser socorrida por uma marca nio-ficcional prépria da hipétese de constincia, cuja fungio é
assegurar que a atengdo apenas empresta sentido ao que realmente existe. Entre um e outro caso, variagoes
do mesmo problema descritivo fatal, a nao atualidade da unidade de sentido prevista a percepcao afasta
esta descri¢ao da prépria percepgao. Ou a percepgao é arrastada pela coisa extensa ou a coisa extensa, na
forma de empiria, a arrasta, assumindo, de partida, a exterioridade entre a coisa extensa e a percep¢ao
atual. Essa nao-atualidade, o que ¢é igualmente importante, desloca falsamente o problema do sentido
da percepgao, expressio que traduz o lugar critico a ser descrito. Ao se investigar a atengao e o juizo, as
aporias se multiplicam, arranjam-se explicaces complexas, e quase nada da percepgao é dito. Se o sentido
da percepgio, estando fora da percep¢ao condena-lhe fatalmente, fica suposto que é possivel descrever a
unidade atual da percep¢ao, de outro modo, que hd instrumentos tedricos capaz de encontrar criticamente
essa atualidade. O diagndstico de Merleau-Ponty é bastante claro, nesse sentido.

A tomada de consciéncia intelectualista ndo vai até esse tufo vivo da percepgao porque ele busca as condigoes
que a tornam possiveis ou sem as quais ela nao o seria, no lugar de desvelar a operagao que a torna atual ou pela
qual ela se constitui. Na percepgao efetiva, tomada em estado nascente, antes de toda palavra, o signo sensivel e
a significagdo nio sio idealmente separdveis (MERLEAU-PONTY, 2010, p. 714).

» MOUTINHO, L. D. S,, “Tempo e sujeito, transcendental e empirico na fenomenologia de Merleau-Ponty”, in Revista Dois
Pontos, v. 1,n.1, 2004.

6 MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménolgie de la Perception, p. 714, in Oeuvres, Gallimard, Paris, 2010.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 49



Ora, diante desse diagnostico, é inevitavel passar pela andlise da cera, tradu¢do modernamente arquetipica
do problema. Chegamos a Descartes. Num primeiro momento (pp. 707-708)%, a primeira camada de
leitura de Merleau-Ponty serd severa: a supressao das qualidades segundas da cera, na famigerada andlise,
suprime a propria cera. £, em grande medida, o balango que j4 fazia da atengio e do juizo. Quando mais se
traduz o problema da percep¢io em termos de atencio e juizo, menos se trata do problema da percepgao
enquanto tal. O que aparece seria um objeto de uma outra ordem, ndo da ordem da percepcao, cuja unidade
suposta pela atualidade é a tese critica, que acompanha a leitura dos prejuizos cldssicos e faz acompanhar
aleitura de Descartes. Essa é a leitura de Gassendi, para a qual Descartes jd escreveu suas objecdes.

Dai que Merleau-Ponty ndo se detenha nessa primeira camada de leitura de Descartes, sumdria. Ela
a completa com outra leitura que faz, como que acompanhando o texto cartesiano em uma visada de
segundo grau, digamos, isto ¢, reconhecendo nele o que hd de ndo resolu¢ao, compreendendo, vale dizer,
os sentidos das objecdes que faz Descartes a esta leitura: 14 estd Descartes, a pergunta chave, que rebate
naturalmente no problemas da aten¢ao e do juizo: “Ora, qual é esta cera que nio pode ser concebida
sendo pelo entendimento ou pelo espirito? Seguramente, a mesma que eu vejo, que eu toco, que imagino,
e amesma que eu conhego desde o inicio”®. Na sequéncia a questio: a percep¢ao, diz Descartes, isto é, o
sentido do que permanece ao perceber esta cera, estd também nesta cera. A coisa extensa, na economia do
argumento cartesiana, dd-me a atualidade da cera, nao a suprime, como quer Gassendi. Aqui, Descartes
nao elide o problema, repde-no em seus termos. A atualidade cartesiana é metafisica — a leitura de Merleau-
Ponty nao elide a leitura de Descartes, acaba por lhe dar o relevo que lhe é proprio. Nao se trata de dizer
que a operagao da percep¢ao por meio da ideia suprime a prépria percepgao, pelo contrério — é o texto
de Descartes —, a ideia, o que torna legivel o sensivel, reencontra a atualidade do percebido e me permite
falar dele. No paragrafo seguinte (paragrafo 14 da Segunda Meditagao (Miror vero interim ... Cependant
je ne me saurais trop étonner. .. )* respondendo a questdo, Descartes arremata, sem ressalvas: percebo com
0 juizo, mas naturalmente digo que vejo a cera. A oscilagdo da linguagem, também lugar do erro, fato que
Descartes reconhece, tem um sentido profundo na leitura merleaupontyana porque lhe permite replicar
em sua leitura essa mesma oscilagio que Descartes toma como um residuo que resiste ao modo pelo qual
aideia opera a inteligéncia do sensivel, dando-lhe, porém, outra dire¢ao. Descartes reconhece que hd uma
unidade da percep¢ao, na chave que interessa a Merleau-Ponty, a da atualidade, e a repde a questio por
meio do famoso exemplo dos autdmatos (mesmo que sua operagao nio deixe de ser problemdtica), cujo
coroldrio é definitivo: nao sao autdmatos esses sobretudos e chapéus que vejo passar por minha janela,
pois ao julgar que sao homens vestindo sobretudos e chapéus, reconhego necessariamente sua realidade
de homens. Esse julgar que toma Merleau-Ponty em sentido problemético, tal como Descartes, nio dando,
porém, o mesmo contetido problemdtico que a isso dava Descartes, é o que permite pensar a percepgao
como algo cujo sentido permanece e se estende sem sobrevoar o ato que a pde. O cardter obscuro da
percepgao pode ser clareado pelaideia, dird Descartes. Aqui, o nticleo do problema e daleitura. A percepgio
é legivel, mas o sentido de sua leitura pode ser outro.

Diz-nos Merleau-Ponty, relendo-se:

"E verdade que desfiguramos talvez uma segunda vez o intelectualismo’, reconhecendo os espantalhos que mobiliza.
E segue, porém, ao essencial: “A andlise da cera gostaria de dizer nao que a razao estd oculta por detrds da natureza,
mas que arazao estd enraizada na natureza: a “inspegao do espirito” nao seria o conceito que desce a natureza, mas

27 Idem, ibidem.
» DESCARTES, R. “Méditations”, in Oeuvres, Gallimard Pléiade, Paris, 1953, p. 281.

* Idem, ibidem, p. 281. DESCARTES, R. Meditagdes sobre a Filosofia Primeira. Edi¢ao Latim e portugués. Trad. e notas
Fausto de Castilho, Editora Unicamp, Campinas, 2018, pp. 56-57.

50 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



a natureza que se eleva ao conceito. A percepgio é um juizo, mas que ignora suas razdes (MERLEAU-PONTY,
M., 2010, p. 717)*

Ao problema da linguagem — que me leva ao erro — o préprio Descartes propde uma solugao: a razao
se atualiza — do obscuro ao claro. Descartes nio diz isso, mas isso também por ser lido: a linguagem que
serve ao erro pode servir & verdade. No lugar de um ensaio, uma meditagdo.

Leitura que nao fica distante de outro leitor de Descartes: “E porque a intelec¢ao desse pedago de cera
nao implica absolutamente um conhecimento da coisa como cera, mas da cera como coisa™" A inteligéncia
investiga o sensivel para l4 encontrar o inteligivel que lhe é préprio, e se comunica.

Problema reposto: o juizo lido deixa de ser o juizo absoluto feito, torna-se o juizo que se faz, por meio
da “inspecao do espirito, que pode ser imperfeita e confusa, como antes™?, diz Descartes. A diferenca é
que o antes de Descartes é 0 agora de Merleau-Ponty, o lugar de eleigao do problema filoséfico. Inverte-se
a questdo cartesiana, por causa da questdo cartesiana: nao saio da obscuridade do sensivel para encontrar
a clareza do espirito, mas parto da obscuridade da razdo que, de si mesma, produz clareza a partir da
obscuridade. Este é o nosso lado do mistério. Estamos no patibulo do chamado “estado nascente”, do
“irrefletido”, o que s6 a reflexdo radical, na versao merleaupontyana alcanga.

O filésofo lido e relido oferece mais que o que ele pensou, naturalmente. Oferece o que pensar, e essa é
uma chave de compreensio da histéria da filosofia, em relagao a qual Merleau-Ponty permanece fiel: ler,
ao exigir pensamento, d4, igualmente, em pensamento que podera ser relido.

Vejamos:

Mas se a descrigao do irrefletido permanece vélida depois da reflexao e a VI Meditagao depois da Segunda,
reciprocamente esse irrefletido ele proprio nao nos é conhecido senao pela reflexdo e nao deve ser posto fora dela
como um termo incognoscivel. Entre mim que analiso a percepgao e o eu percipiente, hd sempre uma distancia.
Mas no ato concreto de reflexdo, eu ultrapasso essa distancia, eu provo que pelo fato que eu sou capaz de saber o
que eu percebo, eu domino praticamente a descontinuidade dos dois “Eus” e o cogito teria finalmente por sentido
nio o de revelar um constituinte universal ou de reconduzir a percepgio a intelecgao, mas de constatar esse fato da
reflexdo que domina e mantem simultaneamente a opacidade da percepcao (MERLEAU-PONTY, 2010, p. 717)%

Ora, a Sexta Meditagao trata, como sabemos, da existéncia das coisas materiais e da real distin¢ao da alma
e do corpo. Merleau-Ponty acirra a sua leitura ao passar da Segunda Meditagao a Sexta Meditagao. Nessa
chave, aten¢ao e juizo, objetos de andlise critica de Merleau-Ponty podem ser entendidos exemplarmente.
Sao eles que devem se mostrar capazes de ultrapassar a reflexao do espirito sobre ele mesmo, a Segunda
Meditagao, e atualizar-se no tal mundo exterior, Sexta Medita¢do. Nao sem razio a Meditagao comega por
uma consideragao acerca da imaginagao. A imaginacio ¢ a instdncia que me permite, digamos, descrever
o mundo exterior, sem que ele se torne inteligivel, necessariamente. Voltamos, em um certo sentido, a
desordem da Primeira Meditagao? Nao parece ser mais esse o caso. Ora, digamos assim, essa primeira
descri¢ao do mundo exterior pela imaginagio, sem garantida da inteligibilidade, exigird o que Descarte
chama textualmente “a aten¢ao do espirito” para, ao submeté-la ao juizo, e por meio da atengao, oferecer,
af sim, material a0 pensamento. Serd esta a via do pensamento — que me oferece o juizo, jé recobrindo o
que a imaginagao me da dos corpos exteriores — que poderei, em tese, pensar o sensivel e lhe reconhecer
o estatuto. A questdo, descolada, é o quanto o sensivel, em seu enquadramento mais imediato, pela

3 MERLEAU-PONTY, M., “Phénoménolgie de la Perception’, p. 717, in Oeuvres, Gallimard, Paris, 2010.

3! GUENACIA, P, L'intelligence du sensible. Essai sur le dualisme cartésien. NRF Essais, Gallimard, Paris, 1998, p. 78.
3> DESCARTES, R. “Méditations”, in Oeuvres, Gallimard Pléiade, Paris, 1953, p. 325.

3 MERLEAU-PONTY, M., “Phénoménolgie de la Perception”, p. 717, in Oeuvres, Gallimard, Paris, 2010.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 51



imaginagao, pode oferecer de material efetivo ao pensamento. Diferente da questao inicial da Primeira
Meditagao, agora a questdo seria mais ou menos essa: se hd percepgao adequada, instituida pelo cogito,
na Segunda Meditagdo, como posso, por meio dela, pensar a percepgio inadequada, o mundo exterior da
Sexta Meditagdo, de tal modo que me fosse garantida sua existéncia e, como coroldrio, a capacidade de
pensa-lo por meio do juizo, atividade prépria do pensamento? A existéncia do mundo exterior se oferece
como correlato, mesmo que inadequado, do pensamento? Agudamente Descartes se dirige previamente,
no curso da Meditagio, ao problema da uniio substancial para pensar, tornar claro, diriamos a maneira
cartesiana, o problema da realidade do mundo e das coisas exteriores. Assim, faz sagazmente a passagem
das “paixoes da alma” ao “corpo préprio”, com o perdao do anacronismo: o lugar, por exceléncia, da uniao,
lugar por meio do qual investigo a unido é a experiéncia de meu corpo. Havendo uniao, em sentido préprio,
sendo possivel pensa-la, ato continuo, hd mundo exterior, pois o sensivel torna-se pensavel pela alma em
virtude da sua condigao mesma de ser sensivel — aqui o estatuto da coisa extensa é mais ambiguo do que
pareceria (apesar de o argumento cartesiano ser mais complexo que o resumo que dele oferecemos).

Dird Descartes:

E primeiramente nio hd absolutamente duvida de que tudo isso que a natureza me ensina contém alguma verdade.
Pois, pela natureza, considerada em geral, agora nao entendo outra coisa que o préprio Deus, oubem a ordem e a
disposigao que Deus estabeleceu nas coisas criadas. E por minha natureza particular, eu nio entendo outra coisa
que a compleigio ou o conjunto de todas as coisas que Deus me deu (DESCARTES, 1953, p. 326)*

Ora, o infinito atual, que é mobilizado ao longo das Meditagdes, nao sé suprime a tese do Deus enganador
na Sexta Meditagao, ao mostrar que ela é absurda, como deve reabilitar, sob certas condi¢oes metafisicas,
o sensivel, pois a reflexdo, 0 nome moderno dessa larga meditacio, comeca duvidando dos fatos mais
imediatos, o sensivel, as opinido que lhes aderem, a autoridade dos outros na Primeira Meditagio, mas
conclui de modo a compreender a verdade relativa de que o sensivel é portador, jd na Sexta Meditagao:
ele nao pode estar apartado absolutamente da verdade sob pena de haver um lugar de direito para o erro,
0 engano, o nada e o mal.

Os filésofos que leram as Meditagdes reprovaram em Descartes a insuficiéncia dessa explicaio [a anilise da
cera]. O que restaria da cera, objeta Gassendi, por exemplo, quando se lhe retira todas suas vestimentas? Como
a substéincia da cera ainda poderia ser conhecida se se abstrai seus acidentes? Como a distinguir de suas “formas
exteriores”? Mas do fato de que ela [a cera] se distingui (fato que a anilise cartesiana constantemente pressupde),
pode-se concluir que o espirito nao a apercebe pelas imagens sensiveis que ele dela tivera, imagens discordantes
no caso da cera mudando de forma, imagens longinquas e incertas no caso dos homens de chapéus e sobretudos

(GUENACIA, S/A, p.162).%

E segue, Guenacia lendo Descartes:

Pois, ndo ¢é se retirando do mundo sensivel que o espirito descobre o que é o sensivel, ¢, ao contrério, analisando
de mais perto o conhecimento que ele cré ter e nele percebendo elementos que nao podem sendo lhe pertencer
[a0 sensivel] (GUENACIA, S/A, p.162)%*

Por detras da mé leitura de Descartes por parte de Gassendi e que se transmite até seus epigonos atuais,
ha outra leitura possivel: Descartes ndo suprime o sensivel, ndo desconsidera o “problema da percepgao
[no] que [ele] consiste em que ela [a percepgao] é um conhecimento origindrio”. D4, porém, outro sentido
a esse origindrio, fazendo com que ele coincida com o juizo, o tinico expediente capaz de o reconhecer (e
o recobrir) reflexivamente.

% DESCARTES, R. “Méditations”, in Oeuvres, Gallimard Pléiade, Paris, 1953, p. 326.
3% GUENACIA, P, Lire Descartes, Gallimard, Paris, p. 162
36 Idem, ibidem, p. 164.

52 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



Dird Merleau-Ponty:

A solugdo cartesiana ndo ¢, pois, a de tomar com fiador dele mesmo o pensamento humano em sua condigao de
fato, mas de se apoiar em um pensamento que se possui absolutamente. A conexio da esséncia e da existéncia nao
é encontrada na experiéncia, mas na ideia de infinito (MERLEAU-PONTY, 2010, p. 720)%".

Aqui a inversao merleapontyana nao da leitura de Descartes, mas do problema que a boa leitura de
Descartes revela: a razao comegar pelo seu fato, o que significa que ela assume sua obscuridade origindria,
oirrefletido que lhe torna possivel. Essa leitura obriga necessariamente a uma releitura do cogito, pelo seu
avesso, feita no capitulo homoénimo.

Eu penso no cogito cartesiano, eu quero terminar esse trabalho, eu sinto o frescor do papel sob minha mao, eu
percebo as drvores do bulevar pela janela. Minha vinha se precipita a cada momento nas coisas transcendentes,
ela se passa inteiramente 14 fora. O cogito é ou bem esse pensamento que se formou ha trés séculos no espirito
de Descartes, ou bem o sentido dos textos que ele nos deixou, ou, enfim, uma verdade eterna que transparece

por meio deles, de toda maneira é um ser cultural, em direao ao qual meu pensamento pende mais que o abar-
ca, como meu corpo em um meio familiar se orienta e caminha entre objetos sem que tenha precisio de me os

representar expressamente (MERLEAU-PONTY, 2010, p. 1069) *

Merleau-Ponty comegalendo o cogito, o que, na aparéncia, nao seria mais anti-cartesiano. Sua operagao
deveria suprimir a leitura j& que ele, como que “aolado” do texto que li, é o que torna possivel a leitura, sem
que seja texto a ser lido. Em principio o cogito, dada sua pretensio de transparéncia, nao se 1¢, em sentido
préprio. Em um segundo momento, lendo-o, damo-nos conta de que ele tem uma forma escrita: a meditagao.

erleau-Ponty pergunta: como posso ler o cogito, tributario de uma forma, quais as condigdes para ele ser
Merleau-Pont t 1 to, tributario d f , d 1

ido? Aqui, ele inverte a ordem do problema cartesiano ao incorpora-lo a uma histéria da filosofia prépria:
lido? Aqui, el t demd bl t 1 histéria da filosofi

a ordem das matérias antecede a ordem das razdes, Descartes lido ¢é anterior ao Descartes pensado, o que,
em um certo sentido é reconhecer algo como isso: a transmissao histérica da autoridade de Descartes
antecede o “proprio” Descartes, sem que saibamos sobre o que recai, nessa inversao, a “propriedade” de
ser Descartes. Sabemos que a histéria da filosofia “técnica” resolve essa questdo estreitando, por assim

izer, o intervalo legivel do texto filoséfico: o legivel é exclusivamente “uma certa estrutura”
dizer, o intervalo 1 1 do texto filoséfi 1 1 1 t ta estrut

Na abertura do capitulo, esse movimento, aparentemente retorico — o fildsofo a sua mesa, a espreita do
cogito — oferece-nos a chave que atualiza a maxima da histéria da filosofia merleaupontyana: a historia
da filosofia exige que todo filésofo tenha sua propria historia da filosofia, o sentido critico da histéria da
filosofia exige que ela seja da ordem da préprio (da esfera de propriedade), do mesmo modo que apenas
os cartesianismos podem nos dar o préprio de Descartes. No caso especifico do movimento do capitulo
merleaupontyano, nio haveria um quiproqué formal da histéria da filosofia, leio Descartes e me deparo
com a ordem das matérias, de modo o texto de Descartes pode ser interpretado para além do que leio?
Ao dar um sentido filoséfico a interpretagdo possivel de Descartes, Merleau-Ponty alcanga a sua questio:
como ler o cogito hoje para que ele seja atual. Essa questao, a seu modo, é a sintese do duplo destino da
Histdria da Filosofia. A questao nao precisa ser posta, a historia da filosofia a deixa permanentemente
pressuposta: a suas condi¢des de legibilidade chama a sua atualidade. E a caracteristica prépria da histéria
da filosofia com disciplina moderna.

Finalmente: o que significa que o cartesianismo, de fato, antecede Descartes? Significa que, primeiramente,
s6 me é franqueado ler o que ja foi lido em Descartes, sua legibilidade material é uma espécie de a priori
da leitura, mas é dai que posso encontrar o que o texto ainda permite que seja lido, sua interpretagéo.

Se antes, em “Atencao e Juizo” o elemento inteligivel, traduzamos, o sentido do sensivel deveria se deslocar
dojuizo (ou daideia) para o ato perceptivo enquanto tal, tornado suficientemente denso para a inteligéncia

¥ MERLEAU-PONTY, M., “Phénoménolgie de la Perception”, p. 720, in Oeuvres, Gallimard, Paris, 2010.
3% MERLEAU-PONTY, Maurice. “Phénoménolgie de la Perception”, p. 1069, in Oeuvres, Gallimard, Paris, 2010.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 53



em fungao das finas categorias de andlise fenomenoldgicas, feitos os ajustes que Merleau-Ponty antecipava
desde de o Preficio de A fenomenologia da Percepgio, agora, a mesma questao se repde em relagao ao ato
reflexivo puro por exceléncia, o cogito. Desse modo, aleitura de Descartes é o que apresenta materialmente
o problema, de um duplo viés: ler Descartes suprime ou emula o cogito pensado como ato completamente
transparente e nao mundano, de sia si. Ou por outra: chegar no cogito prescrito nao significaria prescindir
do texto que o comunica? Como pode o cogito ser efetivo e manter a legibilidade original (filoséfica) do
texto que lhe é tributdria? Aqui duas questdes: o lugar da histéria da filosofia para filosofia e o lugar da
filosofia para histéria da filosofia. Esse arranjo ndo é novo nem inédito: é mais uma volta transcendental-
critica que dd o género sobre si mesmo, conforme Merleau-Ponty. Nao sem razao, Merleau-Ponty sente-se
muito a vontade nesse lugar. Ele pode evocar a ordem das matérias para ler em Descartes os problemas da
razao: como pensar o elemento origindrio que pressupde o ato reflexivo dito antes de sua enunciagdo — eu
penso, eu sou —, levando em conta que a percepcdo é um ato que (j) se reflexiona de modo pressuposto,
sem por os temos dessa reflexao? Essa questio incide igualmente sobre o “eu” da reflexao — leitor e lido. E
sabido que a primeira solugdo merleaupontyana para esta ambivaléncia que descrevemos acerca daleitura
de Descartes ¢ o cogito ticito, que também é uma forma de ler a histéria da filosofia.

Vejamos: ndo ¢ o caso aqui encaminhar a solugdo merleaupontyana, com todas suas mintcias, para o
capitulo do Cogito, solugao que serd criticada em O visivel e o invisivel, como é sabido. Nosso propdsito é
mais modesto. Basta que leiamos pois

a palavra ¢, pois, essa operagio paradoxal em que tentamos religar, por meio de palavras cujo sentido é dado, e
de significacoes j disponiveis, uma inten¢ao que por principio vai além e modifica, fixa ela mesma em tltima

andlise o sentido das palavras pelos quais ela se traduz (Idem, ibidem, p. 1091).%

Podemos nos encaminhar para o final, ndo sem antes duas observagdes: entre a primeira parte de A
fenomenologia da percep¢do e a terceira parte, a ambigao merleaupontyana é fazer o encaixe fino entre o
campo fenomenal e o campo transcendental. A descri¢io da percepgao deve coincidir com o problema
propriamente transcendental, sem o recurso ao ego transcendental nem ao noema irreal. A relagio entre
cogitatio e cogito nao pode ser da ordem da redugio fenomenolédgico-transcendental. H4 que se pensar um
dispositivo transcendental capaz de manter nele préprio uma obscuridade (ou incompletude) originaria®.
Dai que a Temporalidade anteceda a Liberdade na economia do livro. A Temporalidade, na interpretagao
fenomenolodgica que Merleau-Ponty lhe d4, nas esteira das Ligdes husserlianas incorporado o corte ek-stdtico
do tempo de matriz heideggeriana, cumprird, em tese, esse papel inico. Fard as vezes desse dispositivo e ird
garantir uma liberdade muito mais “situada” digamos, que a consagrada versao sartreana de O ser e 0 nada.

Tecnicamente, a obscuridade transcendental do tempo chamar-se-4 passividade:

Porque a temporalidade é afecio de si a si, a passagem interna de um momento ao outro apresenta-se como o
primeiro esbogo da subjetividade. A atividade subjetiva se confunde com o campo presente pelo qual os instan-
tes fluem e se cristalizam, mas ela ndo é sendo a prépria passagem, que jorra, por sua vez, passivamente. E como
se o poder volitivo individual se confundisse com a forma presente do fluxo do tempo, assim como por vezes se
mistura ao 4mbito da respiragao, como vimos. A diferenca é que a forma do presente é seu “lugar natural’, e en-
quanto o corpo sustentar a passagem temporal, pelo préprio movimento de descentramento entre os instantes,
escavar-se-4 uma interioridade subjetiva, expressdo do fluxo espontdneo do tempo (FERRAZ, 2003, p. 73) *..

Verdade que a leitura de Descartes de Merleau-Ponty nao se esgota aqui, digamos, em sua fase
fenomenolégica. Quando do curso no Colégio de Franga, “Ontologia cartesiana e ontologia hoje”, sem o

% Idem, ibidem, p. 1091.

* MOUTINHO, L. D. S., “Tempo e sujeito, transcendental e empirico na fenomenologia de Merleau-Ponty”, in Revista Dois
Pontos, v. 1,n.1,2004

“ FERRAZ, M. S. A., “Notas sobre a passividade em Merleau-Ponty”, in Revista Transformagio, n. 26, v. 2, Sao Paulo,
2003, p. 73

54 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



decoro de aula inaugural, o embate com Gueroult é muito mais direto e o problema da histéria da filosofia
é colocado em um impasse: “Isto ndo ¢ histdria da filosofia: passado evocado por ele préprio — mas passado
evocado para compreender isso que nds pensamos — no horizonte a compreensao do presente.” E completa
adiante: “Mas, entdo, o préprio Descartes se compreende pela ordem das razdes?” A resposta vem de
si. O fato, parece-nos, nao torna tao problematico o que até aqui atestdvamos, das poténcias do género e
da leitura. A ressalva merleaupontyana apenas insere uma nova cldusula ao problema, tornando-o ainda
mais agudo: no préprio Descartes o cartesianismo o antecede. Isso ndo explica tudo, e também nao seria
essas nossa intengao. Se da leitura do fil6sofo a sua interpretagao exige-se uma genealogia, da leitura do
filésofo a filosofia exige-se um retorno ao mundo existente, a unido da alma e do corpo. Como se nesse
retorno recomegdssemos pelo Sexta Meditagao™®.

Encerramos, pois, com essa finissima defini¢dao de histéria da filosofia, depois de mais uma reforma
transcendental.

‘Pero hay outra cuestion), dice Renzi. “Cual es le problema mayor del arte de Macedonio? Las relaciones del
pensamiento com la literatura”. El pensar, diria Macedonio, es algo que se puede narrar como se narra un viaje o
una historia de amor, pero no del mismo modo. Le parece possible que em una novela puedan expresarse pen-
samientos tan dificiles y de forma tan abstrata como en uma obra filoséfica, pero a condicién de que parezcan

falsos. ‘Esa ilusién de falsedade), dijo Renzi, “es la literatura misma” (PIGLIA, 2017, p. 28) *.

A ordem da histéria da filosofia, tomadas as medidas do nosso tempo, ¢ ailusio transcendental de verdade.
Essa ilusdo necessaria, anima o género e mantém a produtividade do negativo. A ilusio (transcendental)
da verdade é da ordem da historia da filosofia.

Bibliografia

BIANCO, G. (2015). Entre systéme et création. Le cas du jeune Deleuze historien de la philosophie. Ipseitas,
Sao Carlos, v. 1, n. 1.

BIANCO, G. (2020). “Systémes ou pensée? L'histoire de la philosophie en question au Colége de France
(1951), in Revue de Synthése. Tomo 141, Série 7, no. 3-4.

DESCARTES, R. (1953). Oeuvres et lettres. Gallimard Pléiade, Paris.

DESCARTES, R. (2004). Meditacdes sobre a filosofia primeira. Trad. & Notas Fausto de Castilho, ed.
bilingiie Latim e Portugués, Editora Unicamp, Campinas.

FERRAZ, M. (2003). “Notas sobre a passividade em Merleau-Ponty”, in Revista Transformagdo, n. 26, v.
2, Sao Paulo.

GUENACIA, P. (2000). Lire Descartes, Gallimard, Paris.
GUENACIA, P. (1998). L'intelligence du sensible. Essai sur le dualisme cartésien. Gallimard, Paris.

LEBRUN, G. (1970). Kant et le fin de la métaphysique. Armand Colin, Paris.

“ MERLEAU-PONTY, M. Notes de cours, 1959-1961. Gallimard, Paris, 1996, p. 163 e p. 166 respectivamente.
4 Idem, ibidem, p. 222.
#“ PIGLIA, Ricardo, Formas Breves, Debolsillo, Buenos Aires, 2017, p. 28.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023. 55



LEBRUN, G. (1972). La patience du Concept. Essai sur le discours hégélien. Gallimard, Paris.
MERLEAU-PONTY, M. (2010). Oeuvres. Quarto Gallimard, Paris.

MERLEAU-PONTY, M. (1960). Eloge de la philosophie et autres essais. Gallimard, Paris.
MERLEAU-PONTY, M. (1996). Notes de cours, 1959-1961. Gallimard, Paris.

MOUTINHO, L. (2004). “Tempo e sujeito, transcendental e empirico na fenomenologia de Merleau-
-Ponty”, in Revista Dois Pontos, v. 1, n.1, Curitiba.

MOUTINHO, L. (2017). “O labirinto Bergson-Merleau-Pontiano”, in Revista Transformagdo, v. 40, n.2,
Marilia.

SAVIAN FILHO, J. (2019). “Estrutura, tema ou contexto: em que concentrar o trabalho do historiador
da filosofia, especialmente o medievalista?”, in Revista Transformagdo, v. 42, Edigao Especial, Marilia.

YASBEK, A. (2017). “A heranga as avessas da fenomenologia de Husserl no pensamento de Michel Fou-
cault: da epistemologia francesa e da arqueologia com contra-fenomenologias”, in Revista Etica e Filosofia

Politica, n. 20, v. 1, Juiz de Fora.

WORMS, E. (2009). La philosophie en France au XXe siécle, Gallimard, Paris.

56 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 35-56, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Os limites da razao: Literatura e
Metafisica em Merleau-Ponty

Alex de Campos Moura (USP)

Resumo: Neste artigo, buscaremos discutir o modo pelo qual a literatura pode conduzir - e, talvez, mesmo exigir
- uma mudanca no proprio estatuto da filosofia, especialmente no caso da fenomenologia, ao tornar explicita a
existéncia de um outro modelo de racionalidade, distinto de sua concepcao classica. Para isso, trabalharemos a
partir das descricdes propostas por Merleau-Ponty sobre o tema, concentrando-nos, nesse artigo, no periodo de
sua obra entre o final dos anos quarenta e inicio dos anos cinquenta. Ao lado da questdo da literatura, a correlata
recompreensdo da nocdo de metafisica terd papel central nessa investigacéo.

Palavras-chaves: Fenomenologia; Merleau-Ponty; Literatura; Metafisica

Abstract: In this article, we will seek to discuss the way in which literature can lead - and, perhaps, even demand - a
change in the very statute of philosophy, especially in the case of phenomenology, by making explicit the existence
of another model of rationality, distinct from of its classical design. For this, we will work from the descriptions
proposed by Merleau-Ponty on the subject, focusing, in this article, on the period of his work between the late
forties and early fifties. Alongside the issue of literature, the related re-comprehension of the notion of metaphysics
will play a central role in this investigation.

Key-words: Phenomenology; Merleau-Ponty; Literature; Metaphysics

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 57
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Introducgao

Refletir sobre o estatuto da fenomenologia francesa hoje é tarefa de larga escala e envergadura. Entender os
desdobramentos que esse projeto filoséfico — diverso e a um s6 tempo coeso — assumiu no periodo recente
demanda mediagoes e algumas op¢des tedricas e histéricas. Como introdugio a essa reflexdo de amplo
€scopo, proporemos nesse ensaio uma questao inicial, compreendida como primeira etapa da pesquisa.

Buscaremos discutir o modo pelo qual aliteratura pode conduzir - e, talvez, mesmo exigir — uma mudanca
no proprio estatuto da filosofia, especialmente no caso da fenomenologia, ao explicitar a existéncia de
um outro modelo de racionalidade, distinto de sua concepgao classica'. Para isso, trabalharemos a partir
das descri¢oes propostas por Merleau-Ponty sobre o tema, concentrando-nos, nesse artigo, no periodo
de sua obra entre o final dos anos quarenta e inicio dos anos cinquenta®. Presente em diversos momentos
de suareflexdo, e trazendo inimeras perspectivas de aproximagao e compreensao®, a questao da literatura
na obra do autor é extremamente ampla, exigindo de nés uma circunscrigao cuidadosa, especialmente
quando tematizada no espago de um artigo.

Para a questao aqui proposta — o modo pelo qual aliteratura pode exigir e explicitar a necessidade de uma
mudanga no sentido da filosofia fenomenolégica —, partiremos da tentativa de compreender a conhecida
afirmagao do filésofo segundo a qual o romance dispoe de uma dimensao e um sentido metafisicos.
Tese controversa, presente em um de seus ensaios de Sens et Non-Sens, cuja compreensao exigird de nds
a discussao sobre o estatuto da metafisica no interior de sua reflexao. Em seguida, recorreremos aos seus

! Ao abordarmos o tema da racionalidade no pensamento de Merleau-Ponty, e suas discussoes sobre o racionalismo “cléssico”
(conforme terminologia adotada por ele préprio), cabe fazermos uma observagio inicial. A leitura do autor, nos parece, pode ser
dividida em duas grandes perspectivas, e serd de uma delas que nos ocuparemos aqui — correspondente aos textos principais que
serao mobilizados e 4 discussao neles realizada. Ha a leitura formulada por ele do racionalismo como “paradigma” legado pela
Tradigao — justamente aquela que veremos no presente estudo. Trata-se de sua descrigio como modelo de uma compreensao geral
sobre o Ser, o conhecimento e a verdade, fortemente configurada em termos de uma légica e uma ontologia duais — estruturadas
especialmente em torno das ideais de constitui¢ao e representagio — e tao amplamente criticado pelo autor no decorrer de toda
sua obra. Trata-se, de certo modo, de um legado histérico que estabelece os grandes eixos do pensamento pos cartesiano. Ehd a
leitura feita por ele sobre o racionalismo “cléssico” buscando desvelar nele suas engrenagens técitas e suas dimensoes “impensadas”,
aquilo que do interior mesmo de suas descrigdes, resiste a seus axiomas mais explicitos, sugerindo um outro modelo de razio e uma
outra ontologia ja nesse periodo histdrico e em seus grandes autores. Nesse sentido, os textos sobre Descartes sio particularmente
significativos, como aparecem, por exemplo, em O Olho e o Espirito e em seus estudos sobre a nogao de Natureza. No presente
ensaio, conforme as proposi¢des do préprio autor, nio discutimos propriamente esse segundo aspecto de sua leitura sobre o
racionalismo cldssico, mas sim sua majoritariamente histérica, como um grande paradigma estabelecido e que carece de revisio.
Também nessa diregao, sobre essa temdtica em seu sentido amplo, e para uma descri¢ao mais detida sobre o significado desse
racionalismo, ver seu ensaio Em toda e em nenhuma parte — que permanece no horizonte de nossa presente discussio —, em que
o autor se debruga sobre aquilo que ele descreve como “Grande Racionalismo”

* Essa delimitacdo, como veremos, a0 mesmo tempo que responde & problematica aqui em questao, permite trabalharo tema
por uma perspectiva diversa daquela mais usualmente trabalhada como referéncia, que se concentra em seus textos de Signos
sobre o tema da linguagem. Como veremos a seguir, jé nos ocupamos dessa perspectiva em estudos anteriores e consideramos
que o presente estudo pode oferecer um viés concéntrico e complementar a esse prisma. Ao mesmo tempo, a discussao aqui
formulada se insere em uma perspectiva mais geral da investigagio, em que buscaremos compreender o lugar daliteratura em seus
textos finais, notadamente em O Visivel e o Invisivel e seus cursos sobre a Natureza, enfatizando seu vinculo com as formula¢oes
precedentes na obra, procurando acentuar o modo pelo qual as descri¢oes da década de cinquenta contribuem para “iluminar”
seus ultimos textos e o sentido mais geral de seu projeto filosofico.

* Em estudos anteriores, procuramos tematizar a questio da literatura por enfoques concéntricos ao que aqui apresentaremos.
Em particular, conforme as proposi¢des do proprio autor, procuramos trabalhar sua compreensio por meio da discussao sobre
o estatuto da linguagem e da pintura e, em especial, por meio de seu vinculo com a nogao de expressio — sobretudo, conforme
nossa hipétese de leitura (descrita adiante),em sua dimensdo ontolégica. Essas questdes, embora nao sejam o tema do presente
estudo, reaparecerdo aqui, por conta da propria caracteristica do método do fildsofo, em que as descrigdes se envolvem e se
implicam continuamente.

58 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



cursos sobre literatura ministrados na primeira metade dos anos cinquenta, buscando compreender em
que sentido a literatura subverte nossa concepgao de conhecimento e sua pretensao de verdade.

Acompanhando esse itinerdrio, e explicitando certa convergéncia em seu percurso, procuraremos
sustentar a hip6tese de que o recurso a literatura tem, como uma de suas fun¢des principais®, a explicitagio
danecessidade de uma revisio sobre o estatuto do conhecimento e, com ele, da prépria filosofia, trazendo a
luz ainsuficiéncia do modelo classico de racionalidade e de sua correlata nogao de verdade. A literatura sera
expressiao de uma dimensao “paradoxal’, transitiva e aberta, em que se desvela um campo da experiéncia
cuja irredutibilidade® e reversibilidade® apontam para a existéncia de um outro modelo de razao.

O Romance

Em seu ensaio “O Romance e a Metafisica”, publicado em Sens et Non Sens, Merleau-Ponty se dedica ao
tema da literatura e, em particular, aos escritos de Simone de Beauvoir’. Trataremos, aqui, especialmente
das premissas apresentadas por ele para essa discussdo. A primeira delas, ponto de partida do ensaio,
estabelece uma intima conexao entre o romance e a metafisica, assumindo como base a proposi¢ao de
que toda obra de um grande romancista é sustentada por duas ou trés ideias filosoficas:

A obra de um grande romancista é sempre sustentada por duas ou trés ideias filosoficas. Seja por exemplo o Eue a
Liberdade em Stendhal, em Balzac o mistério da histéria como apari¢do de um sentido no acaso dos acontecimentos,
em Proust o envolvimento do passado no presente e a presenga do tempo perdido (MERLEAU-PONTY, 1997,
p-4S, tradugio nossa) ®

Todo romance, defende ele, deixa-se sustentar por uma questao organicamente filoséfica. Trés autores
centrais da literatura moderna sio mobilizados para a explicitagiao dessa hipotese: Stendhal, Balzac e
Proust’. A obra de cada um deles gravitaria em torno de uma questao filoséfica principal - a relagao coma
alteridade, a institui¢io da historia ou aimbricagdo dos tempos —, fazendo com que suas temdticas fossem,
por si mesmas, filosoéficas.

Afirmagao contundente e, aparentemente, controversa. A suposi¢io de que hd uma tese por sob a descri¢ao
do romance, e de que é ela que pode receber a “alcunha” de filosofica, parece tangenciar a possibilidade
de um retorno a uma literatura de “assunto” (ou mesmo uma “literatura de tese”), que reporia a cléssica
distingdo entre forma e contetdo, tio distante das concepgdes defendidas pelo autor no decorrer de sua
filosofia. De todo modo, a afirmagéo — que, assim formulada, dificilmente reaparecerd em outros momentos

* Como descrito acima, ha diversos 4mbitos nos quais a questio da literatura opera e se articula no interior do pensamento
de Merleau-Ponty. Essas perspectivas, segundo nossa hipdtese, sio concéntricas, e revelam diferentes prismas de um mesmo
fenomeno central. No presente estudo, n6s o abordaremos destacando o modo pelo qual a compreensio geral do autor sobre
a literatura reverbera no estatuto mesmo da filosofia e do conhecimento, questao que envolve as anteriores e as complementa.

s . . . . « < -
Usamos o termo em seu sentido conceitual, como aquilo que de algum modo resiste a uma “redugao” fenomenolégica
completa, tal como formulada e compreendida pelo autor no periodo do final dos anos quarenta, a partir de sua leitura sobre as
proposicdes husserlianas. A esse respeito, ver especialmente o Prefdcio da Fenomenologia da Percep¢do, em que o autor apresenta

uma apropriagao propria da “redugao fenomenolédgica”
¢ Nogao central a qual nos referimos no decorrer do artigo e que remete — de modo explicito — aos tltimos textos do autor,

embora consideremos que ela j4 estivesse operante em momentos anteriores, como o presente estudo buscara corroborar.

7 No presente ensaio, dado nosso recorte temdtico, nio abordaremos a discussao do autor a respeito da obra de Beauvoir.
Dedicaremos um outro estudo ao tratamento dessa questio.

8 MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 45 [tradugio nossa].

9 Os trés autores sdo referéncias constantes na obra do autor. Apenas como indicagio, lembremos que Stendhal serd tema dos
cursos que trataremos adiante; Balzac é referido em seus estudos sobre a linguagem; e Proust é tema constante no decorrer de toda
a obra. Sobre esse ponto, cabe destacar os trabalhos de Carbone, especialmente seu estudo seminal sobre o tema: CARBONE,
M., Al Confinidell'esprimible. Merleau-Ponty a partire de Cézanne e de Proust. Millano: Edizioni Angelo Guerini, 1990

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 59



de sua obra — é fortemente atenuada nas linhas seguintes: “A fun¢ao do romancista nao é tematizar essas
ideias, é fazé-las existir diante de nés a maneira das coisas.”!°

A primeira aproximagao, supostamente vinculada a uma conexao tematica, é nuan¢ada na medida em que
as fungbes da literatura e da filosofia revelam-se, a principio, distintas — tese que, veremos, serd gradualmente
desconstruida no decorrer do ensaio'’. A descri¢ao da fungio da literatura, nesse momento bastante
concisa, remete a um eixo nuclear da reflexao do fil6sofo, fortemente estruturado em torno da ideia — e
da centralidade — da nogio de expressio'>. Nio cabe a literatura (como a linguagem de um modo geral'?)
“falar sobre” temas ou ideias, apontar ou designar a significa¢io; ela nao é enunciagio ou representagio
de um sentido que existiria para si. Ao contrario, o que lhe cabe é fazer o sentido existir efetivamente,
instituindo-o como realidade, visivel que é no mundo. A dindmica expressiva, em suas multiplas modalidades,
faz do sentido uma existéncia, encarna-o e o faz ser em um mundo ele préprio estruturado em termos de
expressividade'®. Essa compreensao, formulada sob diferentes perspectivas, atravessa a obra de Merleau-
Ponty, gravitando em torno de uma concepgao prépria sobre a nogio de expressao.

Nao nos cabe, e nem poderiamos no espago de um artigo, refazer aqui todo o itinerario que essa nogio
— ¢, com ela, a indissociabilidade entre significago e existéncia —, adquirem na obra do fil6sofo'®. Para a
proposta do presente ensaio, o importante é destacar que, corroborada por diversos encaminhamentos,
alguns deles inclusive anteriores a sua discussio mais detida sobre a linguagem (no inicio dos anos
cinquenta)'é, aliteratura é desde o inicio descrita por Merleau-Ponty referida ao campo da expressio e, com
ele, ao da institui¢do e encarnagdo do sentido, dando-lhe forma e visibilidade em um mundo percebido.

Retornando ao ensaio de Sens et Non-Sens, apds a proposicao de que cabe ao romance fazer suas “grandes
ideias” existirem “diante de nds”, o filésofo descreve uma espécie de percurso histérico relativo ao modo
pelo qual a questao da literatura foi formulada pelo pensamento cldssico e pelo pensamento posterior.
A compreensao do romance como expressdo de questdes e temas filosoficos teria sido, segundo ele,
obscurecida por uma compreensao especifica sobre a metafisica, historicamente engendrada, responsavel
por forjar a pretensa distancia entre literatura e filosofia. Do ponto de vista histdrico, seria, entao, possivel

1© MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 45 [tradugio nossa].

" Ele o fard invertendo as proposigdes, isto ¢, explicitando a possibilidade de um outro sentido da filosofia a partir da compreensio
da literatura, e, entdo, a possibilidade do reconhecimento da proximidade entre elas.

"2 Presente desde a Estrutura do Comportamento, central em A Fenomenologia da Percep¢do, e percorrendo toda sua reflexao até
seus ultimos textos, notadamente O Visivel e o Invisivel e O Olho e 0 Espirito, o tema da expressio atravessa a obra de Merleau-Ponty.
Por multiplos encaminhamentos — como a descrigao do corpo, os estudos sobre a percep¢io, as andlises sobre a linguagem e a
pintura —, a questdo é permanente reposta e retrabalhada por ele, sempre em posicio central, constituindo um dos eixos principais
de suareflexdo. A esse respeito, podemos destacar os trabalhos de Dastur (notadamente seu livro Chair et langage - essaissurmerleau-
ponty, referéncia nos estudos sobre o tema da linguagem na obra do autor) e os diversos estudos de Carbone dedicados ao tema,
gravitando em torno das questoes relativas 4 expressao, a literatura e a pintura, em seus diversos desdobramentos.

3 Conforme especialmente Signos e A Prosa do Mundo.

' Articulamos, aqui, descri¢des que retomam diversas proposi¢oes do autor, todos circunscritas em torno do tema da expressio.
Sobre a questao da expressividade do mundo, destacamos especialmente A Fenomenologia da Percep¢io e seus cursos sobre o
Mundo Sensivel e o Mundo da Expressdo.

' Esse aspecto dalinguagem ¢ especialmente importante na obra do filésofo, remetendo a uma perspectiva que se desdobrara
em toda suareflexdo, com diferentes énfases. Seja por meio da ideia de expressao, de estrutura ou de percepgao, a inseparabilidade
entre o sentido e sua configuragio existencial ¢ tese privilegiada em sua filosofia. A linguagem, inclusa ai a literatura, ndo diz
as coisas, ndo ¢ um discurso sobre o ser; antes, ela é o proprio movimento por meio do qual um sentido adquire existéncia,
estrutura-se no mundo: expressdo, corpo do sentido (conforme a Fenomenologia da Percep¢do) ou sua aparicdo carnal (conforme
O Vistvel e o Invisivel).

'6 Pensamos, aqui, especialmente em A Estrutura do Comportamento e A Fenomenologia da Percep¢do. Particularmente, no
segundo caso, lembremos que a descrigio da percepgao e do corpo é inteiramente atravessada pela nogao de expressio.

60 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



discernir dois momentos claramente diversos de compreensio sobre a relagao entre elas. O paradigma
desses momentos, e da passagem de um a outro, ecoaria distintas compreensdes da nogao de metafisica,
bem como de seu campo de atuacio e de seus pressupostos — essa a hip6tese que o filésofo busca sustentar
ao longo do ensaio.

Por um lado, a metafisica cléssica'’, que estabelece, por meio da pretensio totalizante do discurso racional,
uma clara fronteira entre filosofia e literatura. Por outro, a metafisica “de seu tempo™'%, que “nao cessa de
minar” essa suposta delimitagao, reencontrando a ambiguidade da linguagem e da expressao, gravitando
em torno da irredutibilidade dos paradoxos que sustentam a existéncia e a tornam inassimilavel pela
pretensao identitdria da racionalidade cldssica. Como veremos, de um lado, o discurso epistemolégico
puro; de outro, a expressio como dimensio existencial de um ser no mundo aberto e paradoxal. Nos
dois casos, duas compreensoes de linguagem consonantes com duas modalidades distintas de metafisica.

E surpreendente, pondera o filésofo, que o parentesco entre filosofia e literatura tenha passado despercebido,
ou ao menos negligenciado, ao longo de grande parte da histéria. Uma das razdes dessa negligéncia
estaria precisamente nesse sentido desempenhado pela metafisica; residindo em sua mudanc¢a também a
razao do posterior reconhecimento da proximidade entre elas. Até o século XIX", a metafisica teria sido
compreendida como um “discurso especializado”, frente ao qual a literatura se tornaria desnecessaria. O
conhecimento metafisico se correlacionaria a ideia de uma razao pura e absoluta; esfera transcendente que
asseguraria a possibilidade de a experiéncia ser inteiramente subsumida e conceitualizada. A identidade
e a positividade do conceito prescindiriam do discurso literdrio:

A metafisica cléssica pode se passar por uma especialidade onde a literatura nada tinha lugar, porque funcionava
sobre um fundo de racionalismo incontestdvel e porque estava convencida de que poderia fazer compreender
o mundo e a vida humana por um arranjo de conceitos. Tratava-se menos de uma explicitagio do que de uma

explicagio da vida ou uma reflexio sobre ela (MERLEAU-PONTY, 1997, p.4S, tradugdo nossa)*

A metafisica cldssica, apoiada na pretensao de uma racionalidade absoluta, sem espago para o equivoco e
amudanga, desconsiderava qualquer forma de expressao hibrida ou ambigua. Ao refletir sobre o real, ela se
afirmava como discurso posicional, constituinte daquilo que lhe aparecia®', desdobrando-o por completo
em uma objetividade pura, clara e idéntica a si. Em seu apelo representativo, esse discurso constituia as
significagoes diante de si, explicava e totalizava a experiéncia por meio de conceitos e, assim, tornava
a expressdo literdria marginal, desprovida do cardter de verdade: a identidade da explicagao conceitual
eliminava a dimensao paradoxal e contraditéria que a caracterizava, e sua “ambiguidade” irredutivel apenas
confirmava seu estatuto avesso ao conhecimento. Teriamos, assim, por um lado, um discurso puro, sem
ambiguidade ou equivocidade — correlato a uma racionalidade igualmente translicida - e, por outro, a
ambiguidade da literatura, conferindo-lhe papel secunddrio, préprio a sua incapacidade em designar as
coisas de modo objetivo, estranha ao modelo da identidade.

'7 Como referimos acima, trata-se da leitura que o autor propde sobre a metafisica cldssica em seu sentido canénico e
paradigmatico, “estilo” de reflexdo que marcara a histéria do pensamento.

' Como veremos, particularmente o movimento que se inicia, de modo explicito, a partir do século XIX.

1 Carbone, em seus estudos publicados em Ver segundo o quadro. Ver segundo as telas, discute essa questdo do recorte temporal
e histdrico proposto pelo fil6sofo, desdobrando suas multiplas implicagdes.

2 MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997 [tradugio nossa], p.4S.

esse respeito, cabe destacar as descrigdes feitas pelo autor, em diversos momentos de sua obra, sobre as filosofias
TA to, cabe dest d feit lo autor, em d tos d bra, sob filosofi
“intelectualistas” e a compreensio do conhecimento como constitui¢ao de um objeto por uma consciéncia desengajada. A esse
respeito, ver especialmente A Fenomenologia da Percepgdo.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 61



E o primeiro desses eixos, argumento o filésofo, que comeca a se modificar a partir do século XIX —
principalmente em termos de consciéncia de sua propria operagao. Os pardmetros e critérios reconhecidos
pelo discurso filosofico, e incorporados em sua linguagem, comegam a se ver profundamente alterados — o
que refletiria a gradual emergéncia de uma compreensao nova sobre a metafisica. A linguagem filoséfica
deixa de operar como discurso sobre o objeto, para tornar-se explicitagdo dele; e a razdo deixa de ser
identidade, para revelar-se como tensio interna e ambiguidade, irredutivel a transparéncia do conceito.
A inequivocidade do discurso conceitual, se contraporia a ambiguidade da explicitagao da experiéncia e,
nos termos dos cursos de que trataremos adiante, os paradoxos que lhe sdo constitutivos — sobre os quais
a literatura centrard (e, na verdade, sempre centrou) seu trabalho.

Em especial, no ensaio dedicado a descri¢io do romance, um aspecto ¢ particularmente significativo
nessa mudanga: o reconhecimento da metafisica como condigao intrinseca a existéncia, dimensao prépria
ao ser no mundo. O primeiro indicio dessa mudanga estaria precisamente no recurso a formas de expressao
ambiguas, tornando explicita a necessidade de alinguagem expressar-se por meio de multiplas dimensoes,
sincronicas e convergentes, ndo identitarias:

Por que um escritor, agora, precisa, para se expressar, de referéncias filosoficas, politicas e literdrias a0 mesmo
tempo? (...) E porque uma nova dimensao de pesquisa se abriu. “Todo mundo tem uma metafisica, patente ou

latente, ou entdo nio existe (MERLEAU-PONTY, 1997, p. 47, tradugio nossa)

\

Em sua primeira referéncia no texto a “nova” nogao de metafisica, o filésofo a relaciona prontamente
a dimensionalidade da linguagem e ao reconhecimento da multiplicidade de perspectivas frente as quais
ela opera. Hd uma abertura intrinseca a linguagem, dia criticidade de perspectivas ou aspectos®, em clara
oposicao a suposta identidade da racionalidade classica, reverberando a compreensio de que o mundo, em
sua totalidade, dispde ele proprio de um caréter metafisico (seja ele patente ou latente)*. Nesse sentido, o
estabelecimento de um novo campo de investigagdo remete a dissonancia caracteristica de seu “objeto” (a
“mundanidade” do mundo) e de sua expressio (alinguagem em sentido amplo), afirmando uma dimensao
“metafisica” presente em toda a experiéncia. Nessa dire¢io, é importante notar que a passagem — embora
de extrema brevidade — desloca o “lugar” ocupado pela racionalidade classica (como solo metafisico) para
o da dissonincia do mundo percebido® - tese desdobrada na sequéncia e, como veremos, central para
o autor. A abertura do mundo remete & metafisica: dimensionalidade e recherche®® inscritas nele — nao
opostas a ele.

E essa “dimensao metafisica” do mundo que torna necessérios os modos de “expressao hibrida’, nio
cabendo mais a linguagem conceituar a experiéncia, mas “tomar posi¢ao” em relagio a ela, assumindo
diferentes perspectivas e expressoes, revelando-se, ela prépria, uma certa dimensionalidade do ser no mundo,
um modo de relagio com ele:

Sempre se tratou nas obras do espirito, mas agora trata-se expressamente, de fixar uma certa posi¢ao em relagao
ao mundo do qual a literatura e a filosofia, como a politica, ndo sdo sendo diferentes expressdes. Nio esperamos

2 MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 47 [tradugio nossa].

 Sobre esse tema da linguagem e de sua multidimensionalidade, ele é amplamente trabalhado pelo autor em seus diversos
estudos sobre a linguagem, especialmente em Signos e A Prosa do Mundo.

* Sobre o sentido da dimensio metafisica do mundo, é interessante observar que a descri¢io do autor mobiliza o termo antes
de propriamente estabelecer seu sentido — o que ocorrerd no decorrer e através da exposicao (caracteristica préprio ao seu método
e 2 compreensio da descrigdo como seu operador fundamental). Seguindo esse movimento, circunscreveremos gradualmente o
sentido que o termo metafisica adquire para ele, especialmente em sua compreensao “mundana’.

> Como descrito acima, importante eixo de sua obra, reafirmada por diversos prismas, e centrada no reconhecimento do que
seus ultimos textos descreverdo como “hd mundo” origindrio, tese fundamental.

26 Nogao desenvolvida em seus cursos sobre a Instituicdo.

62 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



a introdugdo na Franca da filosofia existencial para definir toda a vida como uma metafisica latente e toda a
metafisica como uma explicitacao da vida humana (...) Isso por si s6 atesta a necessidade e importancia histérica
dessa filosofia. Ela é a tomada de consciéncia de um movimento mais velho que ela, do qual ela revela o sentido
e do qual acelera a cadéncia (MERLEAU-PONTY, 1997, p.48, tradugio nossa) *’

Literatura e filosofia (assim como a politica) se encontram originariamente enquanto expressdes do
mundo. Cada uma a seu modo torna explicita uma posigao em relagio a ele, responde e singulariza um
certo campo aberto de experiéncia; isto é, cada uma delas expressa diferentes formas ou estruturagées do
ser no mundo — apontando tacitamente para a compreensao, central para o autor, de uma metafisica latente
na prépria vida e, correlativamente, da metafisica como explicitagao da vida humana — hipétese que cabe
ao ensaio, ainda, mapear e desenvolver.

E a partir desse contexto geral de compreensao, que o autor nos oferece uma definicao bastante original
da filosofia fenomenolégica ou existencial®®, apresentando-a como responsével pela explicitagao dessa
dimensao metafisica inerente a vida, retomada de um movimento “mais antigo que ela”. Vem dai, argumenta
ele, sua importancia histérica, tornando consciente um campo da experiéncia que havia permanecido, na
maior parte dos casos, ignorado. A filosofia existencial caberia “revelar o sentido” e “acelerar a cadéncia”
da dimensao metafisica prépria a experiéncia humana, inscrita no ser no mundo, em nossa relagdo mais
origindria com ele:

Tudo muda quando uma filosofia fenomenoldgica ou existencial se di como tarefa, ndo explicar o mundo ou
descobrir suas ‘condiges de possibilidade, mas formular uma experiéncia do mundo, um contato com o mundo
que precede todo pensamento sobre o mundo. A partir dai, o que hd de metafisico no homem nio pode mais ser
referido a algo além de seu ser empirico — a Deus, a Consciéncia —, é em seu proprio ser, em seus amores, em seus
6dios, em sua histdria individual ou coletiva que 0 homem ¢é metafisico, e a metafisica ndo é mais, como disse
Descartes, a ocupacao de algumas horas por més; ela estd presente, como pensava Pascal, no menor movimento
do coragio (MERLEAU-PONTY, 1997, p. 48, tradugao nossa)?

Nessa passagem, central para nossa investigacio, torna-se explicita a mudanca operada na nogio de
metafisica no interior de uma filosofia fenomenoldgica ou existencial. Ela nao equivale mais a explicagao
das condigoes de possibilidade da experiéncia, e, com elas, de um transcendental puro. Ao contrério, ela
responde, agora, pela “formulagao” da experiéncia e do “contato” pré-reflexivo com o mundo, reescrevendo
o conhecimento em um campo anterior ao da pura positividade do pensamento. O metafisico nao remete
mais a um “além mundo’, instincia auténoma e separada; antes, ele se inscreve na propria existéncia,
na medida em que esta se reconhece aberta e distendida em dire¢do ao que nio é ela. O metafisico nao
conduz ao “outro absoluto”, mas a abertura, distensao origindria do serem um mundo perspectivo. Assim
compreendido, ele opera no “coragio” mesmo do ser no mundo, em seus amores, seus fantasmas, sua
histéria singular e coletiva — sua transcendéncia e sua mundanidade.

Dois sentidos da filosofia distinguem-se, entao, com clareza. De um lado, a pretensdo de explicagio do
mundo ou de descoberta de suas “condi¢oes de possibilidade”, por meio da suposi¢ao de um “a priori puro’,
desvinculado da experiéncia e de suas contradicoes. De outro, a proposta de explicitacao da experiéncia

ol
do mundo, dimensao relacional e existencial anterior ao pensamento tético, fundada sobre a dissonancia
) )
e aabertura intrinsecas ao ser no mundo. Sob esse segundo angulo, desvela-se uma “metafisicanohomem”
- ou uma “metafisica no mundo” — a partir da qual a linguagem filoséfica se vé constrangida a assumir as

¥ MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 48 [tradugio nossa].

% Importante notar que o autor utiliza os dois termos, nesse momento, como equivalentes. Essa proposigio encontra-se
amparada no modo pelo qual ele compreende e incorpora o sentido da “filosofia existencial” (conforme suas discussées sobre o
tema nos proprios estudos publicados em Sens et Non-Sens).

» MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 48[traducio nossa].

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 63



ambiguidades da dindmica expressiva. E, entdo, a partir desse segundo momento, que comega a se tornar
clara a impossibilidade de uma completa separagao entre filosofia e literatura:

A partir de entdo, a tarefa da literatura e a da filosofia ndo podem mais ser separadas. Quando se trata de fazer
falar a experiéncia do mundo e de mostrar como a consciéncia escapa para o mundo, nao podemos mais nos
exaltar por termos alcangado uma perfeita transparéncia da expressio. A expressio filosofica assume as mesmas
ambiguidades que a expressao literaria, se o mundo é feito de tal forma que s6 pode ser expresso em “histérias”
e como que apontado. Nao veremos mais apenas aparecerem modos hibridos de expressao, mas o romance e
o teatro serdo metafisicos de ponta a ponta, mesmo que nio usem uma Unica palavra do vocabuldrio filos6fico
(MERLEAU-PONTY, 1997, p.49, tradugao nossa) *°

Inscritas no mundo, filosofia e literatura nao se distinguem mais de modo completo. Nos dois casos,
trata-se de “fazer falar” e tornar visivel a experiéncia, revelando-a em sua dimensionalidade e “ambiguidade”
origindrias; apontando para uma experiéncia por principio nao totalizdvel. A abertura estruturante da
existéncia sustenta o campo metafisico sobre o qual ambas operam, dando-lhes “solo” e contornos, abrindo-
lhes um campo, ele proprio, aberto e transitivo. Desfaz-se, assim, a pretensao de uma racionalidade positiva
que apreenderia seu objeto; ao contrario, trata-se agora de explicitar a equivocidade do serno mundo e a
multiplicidade perspectiva da experiéncia. A dimensionalidade dalinguagem aparece, entao, como correlata
a transitividade do mundo; a dindmica expressiva se confirma intrinsecamente ambigua, tensionada e
nao uniformizével. A essa abertura irredutivel do ser no mundo e de sua expressao, corresponde, enfim, o
reconhecimento de uma metafisica “encarnada’, estruturalmente operante #no homem no mundo.

A metafisica

Compreendido esse primeiro momento da questao, podemos agora caminhar para seu segundo aspecto,
conforme nossa proposta mais geral de investigacdo: como exatamente compreender essa “metafisica no
homem” a que aliteratura nos remete e que cabe & filosofia existencial e & propria fenomenologia desvelar,
expressando seu sentido mais originario?

O recurso a outro texto de Merleau-Ponty, também publicado em Sens et Non-Sens, pode nos ajudar a
compreender esse ponto — reencontrando uma importante discussao no interior de sua obra e, de modo
mais geral, da prépria fenomenologia. Em seu ensaio intitulado precisamente O metafisico no homem, o autor
se propde a tarefa de circunscrever o sentido que o termo metafisica adquire em sua época, particularmente
pelo reconhecimento de uma “vida clandestina” ou latente, que teria na literatura “lugar” privilegiado:

Ora, a metafisica, reduzida pelo kantismo ao sistema de principios empregados pela razio na constituigio da
ciéncia ou do universo moral, radicalmente contestada, nessa funcao diretriz, pelo positivismo, no entanto, nao
cessou de levar uma espécie de vida clandestina na literatura e na poesia, onde hoje os criticos a reencontram
(MERLEAU-PONTY, 1975, p. 369) *!

Retomando a tese circunscrita acima, hd uma metafisica latente ou subterranea naliteratura e na poesia,
cujo sentido permanece obliterado pelo pensamento cldssico. O ensaio nao a descreverd diretamente pela
via literdria, uma vez que se propde a uma discussdo sobre as ciéncias do homem, mas sua compreensao
mantém-se vilida para todos os campos da experiéncia. A metafisica, propde o autor, traz consigo um
sentido ontoldgico irredutivel:

Ela [a metafisica] reaparece nas préprias ciéncias, ndo para limitar-lhes o campo ou para opor-lhes barreiras,
mas como inventario deliberado de um tipo de ser ignorado pelo cientificismo e que as ciéncias pouco a pouco

3 MERLEAU-PONTY, M. Sens et Non-Sens. Paris: Gallimard, 1997, p. 49 [tradugio nossa].
3 MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem”, in: Pensadores, Sio Paulo: Abril Cultural, 1975, p. 369.

64 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



aprenderam a reconhecer. N6s nos propomos a circunscrever melhor essa metafisica em ato, e, inicialmente, a
fazé-la aparecer no horizonte das ciéncias do homem (Idem, p. 369)*

A compreensio da metafisica como inventdrio de um “novo tipo de Ser” reencontra um aspecto fundamental
da reflexdo do autor: a questdo da ontologia®. O recurso adotado por ele para descrevé-la, aqui, também
faz eco aum operador nuclear e constante em sua obra: a nogio de Gestalt, compreendida como operador
ontoldgico central*. Caberd a ela, no ensaio, articular as diferentes dreas do saber, revelando-lhes um
projeto ou um eixo comum, figurado no movimento de operar (por vezes, mesmo de forma inconsciente)
além, ou aquém, da antinomia entre sujeito e objeto, particular e universal, desvelando tacitamente um
outro sentido do Ser*. Essa ideia, formulada ja a partir de 1938%, ¢é explicitamente retomada no ensaio,
ocupando papel basilar em sua leitura das ciéncias humanas:

Se, ao contrério, quiséssemos definir sem preconceito o sentido filoséfico da Psicologia da Forma, seria preciso
dizer que, revelando a ‘estrutura’ ou a forma’ como ingrediente irredutivel do ser, questiona a alternativa classica da
‘existéncia como coisa’ e da ‘existéncia como consciéncia, estabelece uma comunicagao e uma espécie de mistura
do objetivo e do subjetivo (MERLEAU-PONTY, 1975, p.371) ¥

E a explicitagio da estrutura, sob diferentes perspectivas, o elemento central que o filésofo reconhecer4
como termo de convergéncia entre os diferentes saberes®. Por meio dela, as ciéncias do homem, cada uma
a sua maneira, orientam-se para uma revisao das relagdes entre o subjetivo e o objetivo e, por isso mesmo,
de sua ontologia de base®: a nogao de estrutura, como j4 era descrito na década de trinta*’, ndo admite a
oposi¢do entre o ser para si e o ser em si, entre a existéncia e a consciéncia, obrigando ao reconhecimento
da irredutibilidade de sua articula¢do e a decorrente insuficiéncia do dualismo cléssico.

32 Idem, p. 369

33 Segundo nossa hipdtese de leitura, trabalhada em outros momentos, a ontologia é um dos eixos principais da filosofia de
Merleau-Ponty, presente desde seu inicio até seus ultimos textos. No presente estudo, conforme nossa delimitagao temdtica, ndo
nos ocuparemos diretamente dessa questio, mas as descri¢des aqui presentes permitirdo entrever o modo como o campo aberto
pelaliteratura vincula-se a uma compreensao propria a respeito do estatuto do Ser, reencontrando um horizonte ontolégico mais
geral que atravessa a obra do autor. Sobre a relagio entre ontologia e estrutura, ver especialmente nosso estudo: Ontologia em
Merleau-Ponty: estrutura, instituicio e passividade, Sao Paulo: Liberars, 2018

3 Conforme nota acima.

3% Como ocorria nos anos 30, a nogdo de Gestalt permite a explicitacio de uma dimensédo ontolégica latente por sob as
formulagGes positivistas da ciéncia, como modo de compreender e explicitar um sentido do ser que permanece técito e que
“transtorna” a ontologia convencional. (Conforme A Estrutura do Comportamento). No ensaio, essa aproximagio confirma-se,
agora com énfase sobre o aspecto metafisico da investigagdo ontologica em curso, evidenciando o modo pelo qual ela nos obriga
a retomar e reconceituar o problema sobre as condigdes e limites do conhecimento. Aproximando ontologia e metafisica, a
explicitagio do sentido do ser implica uma reformulagio sobre o estatuto do proprio entendimento.

3 MERLEAU-PONTY, M. La Structure du Comportement, Paris: PUF, 1967
7 MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sio Paulo: Abril Cultural, 1975, p.371

3% Neste artigo, ndo nos cabe reconstruir as descri¢des do autor sobre cada um dos saberes em particular, mas — conforme
nossa proposta mais geral — tornar explicito o reconhecimento desse eixo principal: a presenca de uma Gestalt com a qual eles
se defrontam e, por meio dela, a necessidade de uma nova concepgao sobre a relagao entre os operadores principais em torno
dos quais o conhecimento se articula.

% Tese central para o autor, ela estara presente nas leituras subsequentes a respeito das ciéncias humanas, com especial énfase
sobre a linguistica, a sociologia e a histéria, para as quais o ensaio imediatamente se dirige. “Entretanto, ele [0 exemplo de uma
escola] se tornaria significativo se se pudesse mostrar que em geral as ciéncias do homem, cada uma a sua maneira, orientam-
se para a mesma revisdo das relagdes do subjetivo com o objetivo” (MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in:
Pensadores, Sio Paulo: Abril Cultural, 1975, p.371)

* MERLEAU-PONTY, M. La Structure du Comportement, Paris: PUF, 1967

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 65



Concebidas em termos de estrutura, essas relagdes, em cada um dos diferentes saberes, se revelam
configuradas por meio de uma transitividade intrinseca existente entre as partes e o todo*'; pela presenga de
uma certa maneira inica de visar o tempo e o espaco (estilo ou esquema), que se expressa na multiplicidade
de suas partes e as faz figurar como momentos de um tinico conjunto*; por um “espirito geral” ou uma “vida
operante”, forma que ndo é “(...) nem coisa nem ideia (...) s6 é acessivel paraum método de ‘compreensao’
que reencontre na multiplicidade dos fatos algumas inteng6es ou miras decisivas™. Ou seja, em todos os
casos, pelo reconhecimento de uma evidéncia central, a passagem espontanea do particular ao geral, do
singular ao “universal”, sem ruptura e sem necessidade de um mediador externo, ensinando a reversibilidade
como elemento primario e constitutivo dos termos. E sobre ela, agora, que se redimensiona a questio

sobre os objetos e as formas do conhecimento, afastando-a do paradigma classico:

Nao atingimos o universal abandonando nossa particularidade, mas, fazendo dela, um meio para alcangar os outros,
em virtude de uma afinidade misteriosa que faz com que as situacdes se compreendam entre si (MERLEAU-
PONTY, 1975,p.377)

A passagem do particular ao universal se faz por uma “afinidade misteriosa” que assegura a transigao
espontinea entre as partes, a passagem organica de um termo ao outro e sua reciproca compreensao. E
desse modo que a Gestalt conduz a modificagao de nosso entendimento ontoldgico e, com ele, do proprio
sentido da metafisica®. A universalidade ndo é mais elemento alheio a facticidade e a experiéncia, ndo é o
que se opde ao particular e o absorve; antes, ela nasce nele e dele, a ele permanecendo constitutivamente
relacionada, retroagindo e configurando-o. O “inventdrio” do ser que “transtorna” a ontologia convencional,
oreconhecimento da estrutura de convergéncia e afinidade que antecede a distingdo entre sujeito e objeto
(e suas decorrentes antinomias), exige a recompreensio sobre o préprio sentido dos elementos sobre os
quais o discurso metafisico e o conhecimento se constroem.

Se nao hd mais o puro transcendental, positividade inteiramente distinta de seu objeto, e se hd — em
todas as dreas das ciéncias humanas — a explicitagao da irredutibilidade da estrutura, é preciso reconhecer
um conhecimento que se mantém necessariamente consagrado a um ser “misto”, configurado segundo
essa afinidade espontinea e “misteriosa” entre o particular e o universal redescoberta nos diversos campos
do saber. E nessa transitividade formativa da estrutura que tem lugar, agora, a dimensio metafisica da
experiéncia:

Em sua orientagio atual, as ciéncias do homem sido metafisicas ou transnaturais na medida em que nos fazem
redescobrir, com a estrutura e a compreensdo das estruturas, um tipo de conhecimento que o homem esquece
na atitude que lhe é natural (MERLEAU-PONTY, 1975, p.377).%

Inscrita no novo campo ontoldgico desvelado pela estrutura?’, a metafisica nao trata mais de um “além”
da natureza, ndo se retira completamente dela. Ao contrario, a metafisica, agora, se revela “transnatural”, isto

# MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1975, p. 372.
*Idem, p. 373

# Idem, p. 373. Na mesma diregio, como revela o pensamento sociolégico: “(...) a sociologia nio conhece elementos permanentes
nos diferentes todos onde se encontram integrados, fatos exteriores uns aos outros, mas, no caso de cada sociedade, uma totalidade
onde os fendmenos se exprimem mutuamente e admitem um mesmo tema fundamental”

*# MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1975, p.377.
* Conforme a questdo da ontologia e nossa hipotese de leitura sobre o tema, descritas acima.
4 MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sio Paulo: Abril Cultural, 1975, p.377 (pensadores)

# Conforme nota anterior, a respeito da relagao entre a nogao da estrutura e a questo da ontologia na obra do filésofo.

66 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



é, uma espécie de transcendéncia intrinseca 4 natureza*, dimensionalidade que a atravessa, sem dualizagio
ou oposicao. Tomando distdncia em relagio a sua concepgao cldssica — e da correlata suposi¢ao de uma
racionalidade pura, de um observador que sobrevoa o mundo e o tempo, decompondo-o e sintetizando-o
abstratamente—,

[...] as ciéncias do homem mostraram que todo conhecimento do homem pelo homem nio é contemplagio pura,
mas inevitavelmente, retomada, segundo as possibilidades de cada um, dos atos do outro, reativagao, a partir de
signos ambiguos, de uma experiéncia que nao é sua, apropriagao de uma estrutura — a priori da espécie, esquema
sublinguistico ou espirito de uma civilizagio [...] Aquindo h4 mais posi¢ao de um objeto, mas comunicagio com
uma maneira de ser (MERLEAU-PONTY, 1975, p. 377).%

Essa passagem, central para nosso ensaio e com amplas implicagoes para a reflexao do autor, aproxima
estrutura, ontologia e metafisica: o conhecimento nao é posi¢ao de um objeto, mas abertura e passagem
aum modo de ser, reestruturagao e incorporagao da experiéncia e de suas articulagoes — reconfiguragao do
ser no mundo. Todo conhecimento “do homem pelo homem” — destituido, assim, do recurso aum “infinito
positivo™° — é uma agao, reativagao e apropriagao de uma estrutura mais ampla e geral, participagao em
uma totalidade operante. Ele nao é, portanto, representagao ou contemplagao, mas comunicagio com uma
maneira de ser, e é desse modo que se assegura sua universalidade. Ela nio se apoia mais no “‘eu penso’
kantiano” - “(...) a priori como idéntico a todo ‘eu penso’ possivel” —, mas nas “molas” da dindmica estrutural,
reenvio intrinseco entre o singular e o geral, “didlogo em que somos langados por nossa experiéncia do
outro”: é ai que “(...) se encontra o germe da universalidade ou a ‘luz natural) sem as quais nao haveria
conhecimento”. Operante na estrutura ontoldgica aberta e transitiva da existéncia, o conhecimento nao
atua mais como abandono da experiéncia em favor do transcendental, mas sim como reconhecimento
dessa abertura estrutural, distensao e passagem ao outro, germe de uma nova universalidade, inscrita na
existéncia e nao oposta a ela.

Distante daidentidade e da positividade do puro transcendental, a dindmica propria a estrutura explicita
atransitividade inescapével da experiéncia, abertura e coexisténcia origindrias do ser no mundo. A existéncia
comunica-se com a totalidade, se transcende no universal, sem que para isso seja necessario abdicar de sua
dimensao singular e particular, esse o “paradoxo” principal em torno do qual a metafisica deve gravitar — e
que exige dela uma recompreensio sobre si mesma e sobre seu estatuto:

Ha metafisica a partir do momento em que, cessando de viver na evidéncia do objeto - [...] apercebemos
indissoluvelmente nossa experiéncia e seu valor de verdade [...] Nossa experiéncia é nossa. Isto significa que
ela ndo ¢ a medida de todo ser em si imagindvel, mas que, entretanto, é coexisténcia a todo ser que possamos
ter nogéo. [...] A metafisica é o propésito deliberado de descrever o paradoxo da consciéncia e da verdade, da
troca e da comunicagio [...] minha vida me aparece como absolutamente individual e absolutamente universal
(MERLEAU-PONTY, 1975, p.378). °!

Assim compreendida, a metafisica é experiéncia e explicitagao dos paradoxos constitutivos da existéncia
humana, revelagio de um transcendental no homem — na reversibilidade que o constitui, em sua estrutura
singular e universal, parcial e total, aum s6 tempo experiéncia e desdobramento (re-flexao) sobre si propria.
Formulada desse modo, sua tarefa passa a ser ndo mais subsumir a experiéncia ao conceito, abstrai-la na
forma da identidade e da positividade; mas sim tornar visivel o nexus®> em que se assenta a dindmica
existencial, abertura e reversibilidade irredutiveis: “Fazer metafisica (...) é ter experiéncia plena dos

* Partindo de um prisma diverso, essa ideia, sob multiplos aspectos, serd amplamente desenvolvida em seus Cursos sobre a
nogao de Natureza, ministrados na segunda metade dos anos cinquenta.

# MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1975, p. 377
50 Conforme sua discusséo a respeito do “Grande Racionalismo”, descrita na primeira nota de nosso estudo.
S MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1975, p.378

52 Nogao trabalhada em seus cursos sobre a Natureza.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 67



paradoxos que indicam, é verificar sempre de novo o funcionamento discordante da intersubjetividade

humana, é procurar pensar até o fim os mesmos fend6menos investidos pela ciéncia, restituindo-lhes
o] )

somente sua transcendéncia e estranheza origindrias.”**

Vejamos, agora, como essa operagao e esse “fato” fundamentais, o paradoxo da abertura ao outro como
sustenta¢do da verdade e da comunicagio, confirmam-se no exercicio da literatura.

Os cursos sobre literatura

E essa compreensio que reafirma o sentido e a centralidade das afirmages descritas anteriormente
a respeito do sentido metafisico da literatura. Essa metafisica “clandestina”, ignorada pelo pensamento
classico, mas resistente e reconhecida a partir do século XIX, expressao da dimenséo paradoxal e irredutivel
da existéncia (transigao entre os “opostos”), tem na literatura uma de suas expressdes principais. E o que
se confirma nas descri¢des dos cursos ministrados pelo filésofo em 1953 e dedicados especificamente a
literatura. Como veremos, a discussao apresentada no ensaio sobre o romance ganha ali novos contornos,
mas sem o abandono de seu eixo e sua compreensao principais.

inistrados no inicio da década de cinquenta, os cursos retornam, por outro encaminhamento, a
Ministrad da década d ta, t , t h to,
questdo aqui em tela. Ali, como descrito em sua apresentagio, a proposta é precisamente a descri¢io
do eixo central em torno do qual a literatura gravita e se configura. E jd ai reencontramos — em posigao
principal - a reafirmagao do nucleo sobre o qual sua “dimensio metafisica” se institui: a explicitagio dos
paradoxos irredutiveis da existéncia, desvelamento da dimensao ontoldgica em que as antinomias sao
dissolvidas em uma estrutura originariamente hibrida e transitiva.

Merleau-Ponty se refere, ji no inicio do curso, a literatura como expressao de uma estrutura hibrida,
necessariamente ambigua e incapaz de adequar-se a identidade cara ao pensamento cléssico, polarizado
em antinomias insoluveis. A literatura, defende ele, “vai além” do interesse que a filosofia da linguagem
lhe dedica®*; hd cem anos, os escritores ja estariam conscientes daquilo que ha de singular e mesmo de
paradoxal em sua empreitada.

Escrever nio é mais apenas (se é que jamais o foi) anunciar o que se sabe. E trabalhar com um aparelho que d4
tanto mais e tanto menos que aquilo que nés [ali pusemos], e isso ndo é sendo a consequéncia de uma série de
paradoxos que fazem do trabalho do escritor. O paradoxo do verdadeiro e do imagindrio, mais verdadeiro que a
verdade — aquele das intengdes e da realizagio, frequentemente inalcangada e sempre outra — aquele da fala e do
siléncio, a expressio podendo falhar por ter sido muito deliberada e, ao contrério, ser bem sucedida na medida em
que se manteve indireta — a do subjetivo e do objetivo, 0 que o escritor tem de mais secreto, e que nele mesmo com
dificuldade se articula, se impondo de modo fulgurante a um ptblico que sua obra se criou (...) enfim o paradoxo
do autor e do homenm (...) todas essas surpresas fazem com que a literatura apareca para si mesma como problema,
que o escritor se pergunte: ‘o que é a literatura?’ (MERLEAU-PONTY, 2013, p. 62).%

Reafirmando explicitamente a tese central do autor, a literatura é expressao dos paradoxos irredutiveis

da condi¢ao humana, explicitagao do cariter aberto e transitivo de sua existéncia, tensionada entre termos
) )

que nio se opdem, mas também nio se identificam; impossiveis de serem assimilados sob a forma do

3 MERLEAU-PONTY, M. “O metafisico no homem” in: Pensadores, Sao Paulo: Abril Cultural, 1975, p. 382

3% Ajustificativa de sua investigagdo se apoia na proposta de um afastamento em relagio as pretensoes gerais das teorias sobre
alinguagem. Estas tendem, segundo ele, a se ocupar do que consideram formas “exatas” de expressio, que seriam “anunciagdes”
de significagdes inteiramente claras para si e para outrem. Ao fazé-lo, contudo, perdem o “valor heuristico” da linguagem, sua

fungao conquistadora’, especialmente presente no “escritor no trabalho”. O recurso a literatura, ao contrario, é apresentado por
Merleau-Ponty como possibilidade de reencontrar a linguagem enquanto “(...) operagao inicial que instala uma significagio
nova em uma méquina de linguagem construida por signos antigos, e que nao pode sendo indicé-la, orientar em sua diregdo o
leitor e o proéprio escritor.”

S MERLEAU-PONTY, M. Recherches sur 'usage littéraire du langage. Cours au Collége de France. Genéve: Metis Presses, 2013, p. 62

68 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



conceito, permanentemente transitivos no interior de uma estrutura hibrida. Também como ocorria em
seu ensaio anterior, duas atitudes historicas distintas em relagdo a ela sao claramente reconheciveis. De
um lado, a “atitude cléssica”® — caracterizada por uma “imaginacio que reorganiza o real”; compreende a
literatura como “prazer e verdade”; nao reconhece “problema” na comunicagio, e afirma uma linguagem
clara, objetiva e representativa. De outro, a “atitude moderna™’ - caracterizada por reconhecer o vivido
em “estado selvagem”, compreender uma verdade de facetas®*e assumir a linguagem como um ser”. A
partir desse segundo momento, o empreendimento da literatura passa a se reconhecer como “misterioso
como seu objeto”: registro de um “si” que é “monstro” e “contradi¢io”. Seus procedimentos passam e
incorporar o recurso a modos indiretos de expressio (“anedotas” e “pequenos fatos verdadeiros”, por
exemplo), encarregados de figurar como acesso a um “saber do vivido” que nao pode ser conceitualizado
e representado objetivamente. Haveria, nesse sentido, uma espécie de “revolu¢io moderna” da literatura,
que, assim como ocorre em relagdo & pintura®, traria a luz os nucleos de tensdo em torno dos quais a
expressao opera, desfazendo a pretensao de totalizagio e explicagao da experiéncia.

Nesse horizonte, ganham énfase as descri¢des subsequentes do autor sobre os “paradoxos” centrais
operantes na literatura. Reencontrando nossos eixos de discussao, sao trés os principais mobilizados: o
paradoxo da verdade, da comunicacio e do outro®. Em torno deles, desdobram-se uma série de outros,
concéntricos e em reciproca implicagdo: o paradoxo da “fala e do siléncio”; da verdade e do “objeto”; do
real e do imagindrio; do sujeito e do objeto; do eu e do outro; da técnica e do fundo. Em todos eles, o
mesmo reconhecimento: um sistema de “trocas” ou de metamorfoses, estrutura transitiva e aberta em
que os termos nio se opdem, mas revertem-se, dilatam-se e interpenetram-se — unidades hibridas, nao
opositivas ou alternativas, frente as quais os elementos diversos figuram como momentos cambiaveis —
pondo em suspenso, uma vez mais, o modelo identitario de razao: “Do mesmo modo, literatura absoluta

que, ndo sendo fundada sobre racionalidade, mas fazendo-a, aparece como dificil e assolada por paradoxos.”

Questio central para nossa discussao, a literatura, assolada e entretecida por paradoxos, faz a racionalidade,
sustenta um processo de articulagdo e de configuracio do sentido que nio pode ser assimilado ou fundado
pelo modelo classico de entendimento. Essa literatura “absoluta” — nao voltada para um “fora” de si, nao
representativa — realiza uma racionalidade “dificil”, porque nao redutivel 2 identidade do conceito, operante
nareversibilidade e na abertura origindria dos termos: universalidade “lateral”, “indireta’, configurada pela
transicao das partes ao todo. A passagem do particular ao universal, a abertura existencial de um ao outro,
confirma-se, assim, em sua dimenséo estruturante e origindria, operante na literatura, formativa dela,
sustentando e exigindo uma outra compreensdo sobre a razao. Reversibilidade origindria, a expressao
literria reencontra o paradoxo fundante do conhecimento e da racionalidade.

% Junto deles, de modo mais ou menos explicito, a série de paradoxos constitutivos dalinguagem — da expressio e da experiéncia
humana. Nesse sentido, os “absurdos” origindrios da existéncia e de sua expressao se encontrariam “em seu ponto mais alto na
literatura” (p. 62). Tese que serd corroborada pelo autor por meio dos estudos sobre a obra de Valéry e Stendhal, as quais dedicard
a maior parte das aulas. No caso do primeiro, ele examinard aquilo que figura como “incompreensivel” dentro dos paradigmas
classicos, revelando uma espécie de quiasma origindrio, campo de “troca” e “fusdo”; no caso do segundo, a percepgao de que nao
h4 rivalidade entre verdade e ficgo, soliddo e amor, evidenciando a necessidade de um abandono da “separacao” (p. 66). Nos
dois casos, a expressdo de um ntcleo “resistente” que escapa a redugio ou a identidade, transitividade exposta e nao assimildvel.
Em ambos, a literatura reafirmada como expressao origindria e irredutivel dos paradoxos constitutivos da existéncia humana.

” MERLEAU-PONTY, M. Recherches sur l'usage littéraire du langage. Cours au Collége de France. Genéve: Metis Presses, 2013, p. 70.
5% Idem, p. 71.

3% Idem, p. 71.

% Idem.

¢ Idem, p. 71.

 Idem, p. 73.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 69



E desse modo que as descrigoes do autor, também em seus cursos ministrados sobre o tema no inicio dos
anos cinquenta, reencontram, no nicleo daliteratura, a abertura e a reversibilidade, reafirmando o sentido
metafisico tacito e existencial com o qual jé havia se deparado anteriormente — metafisica em seu sentido
preciso, como experiéncia do paradoxo da verdade e da intersubjetividade: “Porque a comunicagao nao é
mais fundada sobre verdade objetiva, colocar em questao alinguagem como indice de significagdes comuns.
Ela deve portar a intersubjetividade, fazé-la, imp06-la”®. Articulando os eixos mobilizados ao longo de suas
descrigoes, a literatura abandona o paradigma de uma verdade objetiva — e suas correlata compreensao
sobre a comunicagao e o conhecimento —, ao revelar a abertura e a passagem ao outro como dimensoes
irredutiveis da existéncia, fazendo ou impondo a intersubjetividade — fato metafisico fundamental. Transi¢ao
entre o singular e o geral, o particular e o universal, ela confirma-se como paradoxo operante e instituinte:

O problema: o que é a literatura? [...] se pde por meio da colocagio em questio de uma literatura auto evidente
[....] como expressio de uma verdade objetiva [...] por uma linguagem que estd nas coisas e que entio se impde
a cada um, que entio supde no autor apagamento em favor do universal (Idem, p. 78). *

Abertura que nos langa ao outro, nos distende para além do “si’, e nos revela uma universalidade e uma
verdade feitas por transi¢do e “reversao”. Metafisica inscrita na existéncia, a literatura opera a passagem
do particular ao universal, sua metamorfose, sem o recurso a um solo transcendental distinto. Assim
compreendida, reencontrando nossa hipdtese em discussao, ela conduz a recompreensio do préprio
estatuto da racionalidade — do conhecimento, de seu objeto e de suas condi¢bes. Reconhecida como
expressao do paradoxo origindrio da existéncia, entrelagamento que “embaralha” os termos e exige de
nés uma redefini¢ao de nossas proprias categorias, ela confirma e realiza a dimensao “clandestina” da
metafisica, obstrui a suposi¢ao de um conhecimento puro e recoloca a questio da verdade em termos de
abertura, existéncia e alteridade.

A questao que colocamos no inicio do texto, sobre o sentido da filosofia fenomenolégica, podemos
agora responder, em cardter preliminar, que uma compreensio atenta da literatura — assim como de outras
dindmicas expressivas, notadamente a pintura — pode ser um espago privilegiado para uma reflexao que
busque reposicionar algumas das nogoes centrais em torno das quais as concepgdes de verdade, razao e
conhecimento se erigiram e, com elas, da propria racionalidade enquanto explicagao ou totalizagao da
experiéncia. Conduzida pela literatura, atenta a ela, a filosofia pode apontar para uma experiéncia do
conhecimento que apenas se realiza como abertura ao outro, saida de si e reversibilidade, ensinando-nos
nosso pertencimento ao mundo e a irredutibilidade de nossa dimensao intersubjetiva. Correlativamente,
ela pode operar como explicitagao do paradoxo de um ser que se conhecer ao abrir-se, que se universaliza
ao expressar-se; de uma racionalidade que opera como transicdo e abertura — nio posse ou identidade,
mas re-flexao e expressao; e de um mundo que permanece solo e matriz dessa transitividade e desse Logos
origindrio e “selvagem.”®®

Assim compreendida, ganha énfase a concepgao da fenomenologia como explicitagio da dimensao
metafisica da existéncia, salvaguardando seu cariter hibrido e aberto (sua tensao estruturante), e abdicando
do modelo estético daidentidade, figurando como “apelo” e promessa no interior de um projeto filos6fico
comprometido, desde suas origens, com a discussao sobre os limites e as possibilidades préprios ao
conhecimento e a razao.

¢ Idem, p. 75.
¢ Idem, p. 78.

¢ Conforme os ultimos textos de Merleau-Ponty.

70 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 57-71, junho de 2023.



Bibliografia

BARBARAS, R. (1991). De l'étre du phénoméne. Surl'ontologie de Merleau-Ponty. Granoble: Millon.

BARBARAS, R. (org.). (1998). Recherches sur la phénoménologie de Merleau-Ponty. Notes de cours sur
‘L'origine de la géométrie’ de Husserl. Paris: PUF, collEpiméthée.

BIMBENET, E. (2000). La Structure du comportement, Chap I1I — l'ordre humain. Paris: Ellipses.

CARBONE, M. (1990). Al Confinidell'esprimible. Merleau-Ponty a partire de Cézanne e de Proust. Millano:
Edizioni Angelo Guerini.

CARBONE, M. (1996). Il sensible e l'excedente. Mondo estetico, arte, pensiero. Millano: Edizioni Angelo
Guerini.

CARBONE, M. (2019). Ver segundo o quadro. Ver segundo as telas. Caxias do Sul: EDUCS.
DASTUR, E. (2001). Chair et langage - essais sur merleau-ponty. Paris: Encre Marine.
DASTUR, F. (1988). Maurice Merleau-Ponty, Le psychique et le corporel. Montezillon: Aubier.
MERLEAU-PONTY, M. (1995). La Nature. Paris: Seuil.

MERLEAU-PONTY, M. (1969). La Prose du Monde. Paris: Gallimard.
MERLEAU-PONTY, M. (1967). La Structure du Comportement. Paris: PUFE.
MERLEAU-PONTY, M. (1964). Le Visible et le Invisible. Paris: Gallimard.
MERLEAU-PONTY, M. (1964). L'Oeil et L'Esprit. Paris: Gallimard.

MERLEAU-PONTY, M. (1997). Phénoménologie de la Perception. Paris: Gallimard.

MERLEAU-PONTY, M. (2013). Recherches sur l'usage littéraire du langage. Cours au Collége de France.
Genéve: Metis Presses.

MERLEAU-PONTY, M. (1997). Sens et non Sens. Paris: Gallimard.
MERLEAU-PONTY, M. (1968). Signes. Paris: Gallimard.
MOURA, A. (2018). Ontologia em Merleau-Ponty: estrutura, institui¢do e passividade. Sao Paulo: Liberars.

SAINT-AUBERT, E. (2004). Du liens dés étres aux éléments de I’étre. Paris: Vrin.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.57-71, junho de 2023. 71



ontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

dois

Merleau-Ponty e a atualidade da fenomenologia

Silvana de Souza Ramos (USP)

Resumo: No presente artigo, eu gostaria de circunscrever um campo de pesquisa, pertinente a filosofia contemporanea,
que poderia ser explorado pela fenomenologia. Mais especificamente, partindo das obje¢ées que Merleau-Ponty
enderecou a Husserl, desde a publicacdo da Fenomenologia da Percep¢do, quando o fildsofo francés mostrou quais
sdo os limites da reducdo transcendental, pretendo discutir em que sentido seria possivel utilizar ferramentas
metodoldgicas da fenomenologia merleau-pontiana para descrever a experiéncia concreta na Modernidade.

Palavras-chaves: Merleau-Ponty; fenomenologia, reducdo fenomenoldgica, situacdo, Modernidade.

Abstract: In this paper, | would like to circumscribe a field of phenomenological research, that would be pertinent
to contemporary philosophy. More specifically, starting from the objections that Merleau-Ponty addressed to
Husserl, since the publication of the Phenomenology of Perception, when the French philosopher showed the limits
of transcendental reduction, | intend to discuss in what sense it would be possible to use methodological tools of
Merleau-Pontian phenomenology to describe the concrete experience in Modernity.

Keywords: Merleau-Ponty; phenomenology; phenomenological reduction; situation; Modernity.

72 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Quer se trate das coisas ou das situagdes histdricas, a filosofia ndo tem outra fungdo sendo a de tornar a nos ensinar a vé-las
bem, e é verdadeiro dizer que ela se realiza destruindo-se como filosofia separada. (MERLEAU-PONTY, 1999, p. 612).

Introdugao

O tema desse dossié me soa como um desafio: pensar sobre a atualidade da fenomenologia francesa num
momento histérico em que parece haver pouco espaco para debates metodolégicos, uma vez que o peso do
real nos atinge com violéncia, mentira e cinismo a ponto de quase nos roubar a capacidade de reflexao. Um
convite, contudo, pode ser uma abertura de horizonte. Aceitei-o, e poderia abordar a questao proposta sob
diversos angulos. E certo que hoje ha na Franga fenomenélogos que produzem filosofia rigorosa e original,
em continuidade com a tradi¢ao inaugurada por Husserl. Meu intuito, porém, ndo é elencar pensadores e
pensadoras atuais comprometidos com esse método, tampouco escolher um deles para submeter a anélise
estrutural. Empresto ao termo atual outro sentido. Interessa-me circunscrever um campo de estudo que
possa ser explorado pela fenomenologia de maneira pertinente para o pensamento contemporéineo. Mais
especificamente, partindo das criticas que Merleau-Ponty enderecou a Husserl, desde o aparecimento da
Fenomenologia da Percepgio, quando o filésofo francés aponta para os limites da redugao transcendental,
esta que acaba por se perder no caminho de retorno s coisas mesmas, pretendo discutir em que sentido é
possivel utilizar as ferramentas metodolégicas da fenomenologia merleau-pontiana de modo a apreender
criticamente o sentido da experiéncia concreta, tal como ela se desenha na nossa Modernidade®.

1. A redugio fenomenolégica

O leitor e aleitora da Fenomenologia da Percep¢do sabem que, segundo Merleau-Ponty, a recuperagao do
sentido da experiéncia requer o trabalho da redugio fenomenolégica. Entretanto, tais leitores notam também
que, se o olhar do sujeito tem o poder de fazer o mundo ser, no sentido de que sua visada sustenta o a priori
da correlagao sujeito/mundo, isso nio significa que a percepgao possa ser identificada com qualquer tipo
de sintese estritamente intelectual. O existencialismo de Merleau-Ponty defende que o retorno as coisas
mesmas nao é um recuo a consciéncia transcendental definida como poder de constituir o mundo. Pelo
contrdrio, a filosofia s6 pode conceber a sintese universal como aquilo sem o que ndo haveria relagao do
sujeito com o mundo porque a reflexao, no contexto da tradi¢ao moderna ocidental, eclipsa a experiéncia
original sobre a qual o pensamento se constroi.

Trata-se, portanto, de descrever o olhar que de certo modo sintetiza e sustenta horizontes, que os faz ser
para-si, reconhecendo que hd algo que subsiste a0 pensamento, algo sem o que nenhum ato de conhecimento
seria possivel, pois “a reflexdo arrebata-se a si mesma e se recoloca em uma subjetividade invulnerével,
para aquém do ser e do tempo. Mas isso é uma ingenuidade ou, se se preferir, uma reflexdo incompleta
que perde a consciéncia de seu préprio comego” (MERLEAU-PONTY, 1999, p. S). Neste contexto de
recusa da atitude que substitui a descri¢do da experiéncia por sua reconstrucio ideal, Merleau-Ponty
argumenta que a redugao fenomenoldgica nio poderia ser completa, pois isso afastaria ilusoriamente a
filosofia de sua origem sensivel. Quer dizer, ela ndo poderia verdadeiramente revelar um sujeito absoluto,
capaz de ter acesso a esséncia das coisas, e, por consequéncia, apto a abandonar a descrigao concreta
destas a partir do momento em que acedesse ao seu sentido. A redugao fenomenolégica nos habilita a
investigar o escopo transcendental da correlagao sujeito/mundo ao prego de preservar entre estes o elo
concreto que permite qualquer descrigao da experiéncia. Cabe investigar, portanto, o papel desse campo
a ser desvelado e protegido pela redugao fenomenolégica, de modo a esclarecer qual é o “tecido sélido”
(MERLEAU-PONTY, 1999, p. 6) do real que, para ser, nao precisa ser constituido pela consciéncia, uma
vez que a ultima o encontra disponivel a exploragio.

% O problema da racionalidade moderna serd discutido adiante. Porém, para uma apresentagdo mais ampla da nogéao de
Modernidade na obra de Merleau-Ponty, ver: RAMOS, 2021; FLYNN, 2021.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.72-82, junho de 2023. 73



Na obra Estrutura do Comportamento, Merleau-Ponty recusa a separagao entre fato e esséncia e procura
mostrar, por meio de uma apropria¢o filoséfica da nogao de Gestalt, que o sentido do mundo nio é o
resultado de uma doagao da consciéncia as coisas, mas algo que aparece no contato que o corpo préprio
entretém com os conjuntos significativos que lhe sao apresentados na experiéncia. Uma vez que o sujeito
se enraiza no mundo e mantém com este uma relagao umbilical e significativa, simplesmente nao é possivel
descrevé-lo como aquele que constituia transcendéncia. O movimento reflexivo pelo qual o sujeito se destaca
do mundo para compreender a experiéncia do exterior nio deve ser acompanhado pelo esquecimento
dessa ligagao original com o que Ihe excede. Sendo assim, o verdadeiro desafio do método fenomenolégico
consiste em conseguir desvelar a relagdo que o sujeito encarnado entretém com o mundo pela descrigao
dos modos estruturados segundo os quais o a priori da relagio sujeito/mundo concretamente funciona.

Na Fenomenologia da Percep¢do, para dar conta desse desafio, Merleau-Ponty argumenta que é a
intencionalidade operante (fungierende Intentionalitiit), e no a intencionalidade de ato, a que originalmente
anima a experiéncia concreta (MERLEAU-PONTY, 1999, p. 16). A primeira nio visa o conhecimento,
tampouco a representagao de objetos, pelo contrério, ela estrutura a nossa relagao pritica com o mundo.
Ao recusar a originalidade da intencionalidade de ato, Merleau-Ponty busca resgatar o Lebenswelt, ou seja,
omundo vivido em que o autor de A crise das ciéncias europeias e a fenomenologia transcendental encontra o
campo origindrio de experiéncia injustamente negligenciado pelo racionalismo cléssico. Segundo Husserl,
aracionalidade moderna nasce quando ocorre uma mutagao no uso da matemdtica que possibilita almejar
a conquista do infinito. O que deu origem a essa mutagao foi o entendimento de que o espago vivido nio
tem a perfei¢ao das formas matematicas. Torna-se necessario, entao, submeté-lo a um ideal projetado
no infinito, onde as formas percebidas atingiriam a perfeicao geométrica. O objeto, concebido sob esse
paradigma, ¢ um produto dessa “idealizagio” (BARBARAS, 1998, p. 66), pois a ideia moderna de ciéncia
derivada extensao do modelo geométrico a totalidade da natureza. Tal ideal atravessa essa racionalidade
a0 mesmo tempo em que encobre a experiéncia original da percepgao, aquela que se dd no campo da
intencionalidade prética, anterior & transformagao das coisas do mundo em objetos de conhecimento.
E por causa desse encobrimento que a fenomenologia precisa retornar as coisas mesmas, inserindo-se
no contexto de contato do sujeito com o tecido sélido do real, o que implica recuperar pela descrigao
fenomenolégica o mundo vivido em sua concretude, aquém dos processos modernos de idealizagao.

E preciso compreender, porém, o que Husserl entende por Lebenswelt, e em que termos o tltimo
extrapola a racionalidade moderna, de modo a pér em questdo o alcance da idealizagdo geométrica, e
a exigir o retorno a descrigao do mundo vivido. Afinal, é neste ponto que a fenomenologia de Husserl
parece insuficientemente radical, segundo Merleau-Ponty, poiso filésofo alemao defende que o mundo
pré-cientifico é estruturado de acordo com o paradigma espago-temporal, e que é precisamente essa
estruturagdo que torna o Lebenswelt manipuldvel pela ciéncia. Nao hd, portanto, verdadeira precedéncia
ou mesmo originalidade do mundo vivido em relagao a objetividade cientifica. Pelo contrério, Husserl
admite existir uma continuidade formal entre a experiéncia concreta e a sua idealizagao pela ciéncia. Assim
sendo, a diferenga entre a imprecisio do mundo vivido e a exatidao da forma geométrica em nenhum
momento ameaga o pressuposto fundamental de que, no limite, o campo do Lebenswelt seja um mundo
de objetos idealmente determindveis pela consciéncia.

Mas como essa critica a fenomenologia de Husserl, ineficaz na tarefa de retornar as coisas mesmas, se
articula com o tema da redugao fenomenolégica? Em que sentido Merleau-Ponty pretende descrever o
mundo vivido de forma mais apropriada do que Husserl pode fazé-lo, ou seja, respeitando a originalidade
deste? Vejamos algumas passagens decisivas em que se desenham respostas a essas questdes. Depois de
apresentar esse problema no prefécio da Fenomenologia da Percepgio, Merleau-Ponty o retoma no capitulo
IV da segunda parte do livro, onde escreve:

74 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023.



Com o mundo natural e 0 mundo social, nés descobrimos o verdadeiro transcendental, que nao é o conjunto
das operag6es constitutivas pelas quais um mundo transparente, sem sombras e sem opacidade se exporia diante
de um espectador imparcial, mas a vida ambigua em que se faz a Ursprung das transcendéncias, que, por uma
contradi¢do fundamental, me pde em comunicagao com elas e, sobre este fundo, torna possivel o conhecimento
(MERLEAU-PONTY, 1999, p. 489).

Nesta passagem, o filésofo enfatiza que a descoberta do verdadeiro transcendental ndo é a revelagao de
operag0es constitutivas da consciéncia, as quais tornariam o mundo transparente para si. Este processo nao
termina, portanto, com a apari¢do de uma relagio entre um espectador imparcial e um mundo desnudado
em sua esséncia. Ao contrario, o observador surge como uma vida situada, ambigua, aberta ao jorro da
transcendéncia, em contato com a opacidade do mundo, e apto a conhecé-lo. Merleau-Ponty encontra ai
uma contradigdo porque a férmula articula dois elementos que deveriam se excluir: como a opacidade
vivida poderia ser o fundo que torna o conhecimento possivel?

Para esclarecer essa dificuldade, e compreender o sentido dessa contradi¢io, vejamos os comentdrios
que o fil6sofo acrescenta a passagem, algo que nos ajuda a entender melhor por que Husserl nao consegue
recuperar o sentido original de Lebenswelt:

Em sua ultima filosofia, Husserl admite que toda reflexao deve comegar por retornar a descri¢ao do mundo vivido
(Lebenswelt). Mas ele acrescenta que, por uma segunda “redugao’, as estruturas do mundo vivido devem, por sua
vez, ser recolocadas no fluxo transcendental de uma constitui¢ao universal, onde todas as ambiguidades do mundo
seriam esclarecidas. E todavia manifesto que de duas coisas uma: ou a constituigio torna o mundo transparente,
e entdo nao se vé por que a reflexdo precisaria passar pelo mundo vivido, ou ela retém algo deste e é por isso que
ela nunca despoja o mundo de sua opacidade (MERLEAU-PONTY, 1999, p. 651, nota).

A redugio fenomenolégica inicial prescrita por Husserl, a que prevé um retorno a descri¢ao do mundo
vivido, é perfeitamente aceitivel para Merleau-Ponty. No entanto, Husserl propoe uma segunda redugao,
inadmissivel aos olhos do filésofo francés, por meio da qual as estruturas do mundo vivido seriam conduzidas
ao fluxo transcendental da consciéncia, sem absorver qualquer vestigio de sua ambiguidade original. Todo
o problema consiste, portanto, em entender que a segunda reduco é de certo modo um passo injustificado,
pois priva o mundo vivido de sua opacidade ao pretender fornecer a esséncia dos objetos constituida pela
consciéncia. “Toda redugio, diz Husserl, a0 mesmo tempo em que ¢ transcendental, é necessariamente
eidética” (MERLEAU-PONTY, 1999, p. 11), lembra o preficio da Fenomenologia da Percep¢io, quer
dizer, a segunda redugio nos daria acesso a camada transcendental do conhecimento ao abandonar o
contexto ambiguo e concreto de onde jorram as transcendéncias, estas que sio arredias a idealizagao, e
assim alcangaria a ambi¢ao idealista de converter a obscuridade do mundo vivido em clareza objetiva.

Vejamos o problema mais de perto. A esséncia seria, por um lado, a estrutura sem a qual o objeto nao
poderia ser o que ¢, embora, por outro lado, ela nada diga sobre a facticidade, ou seja, ela ndo se refere a
existéncia singular e concreta. De acordo com o exemplo cldssico de Husser], a redugdo ndo me ensina
sobre esta drvore, pelo contrario, ela me fornece a esséncia da arvore em geral. Isso mostra que Husserl
opera uma separagao entre esséncia e existéncia, ou seja, o filésofo alemao nao concebe a propria existéncia
como habitada por um sentido imanente. Ora, Merleau-Ponty nio concede legitimidade a segunda redugao,
no sentido em que ela é prescrita por Husserl em alguns momentos de sua obra, exatamente porque a
determinagdo completa do objeto, isto é, 0 abandono do mundo concreto em fungao de sua posse ideal,
implica a recusa em transitar pela via de acesso a riqueza da experiéncia vivida em sua complexidade
propria. Segundo o filésofo francés, a cisdo entre esséncia e existéncia é efeito dessa recusa moderna de
permanecer no campo da experiéncia ingénua e selvagem, embora ela s6 se sustente porque a Modernidade
nio reconhece no mundo percebido um sentido imanente, posi¢ao que a fenomenologia de Husserl apenas
reitera a sua maneira quando pretende impor as coisas um sentido meramente intelectual.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.72-82, junho de 2023. 75



Existem ai, portanto, dois momentos que precisam ser considerados. Primeiro, a caracterizagao inicial
do movimento de redu¢ao fenomenoldgica enquanto retorno ao mundo vivido em sua opacidade. Em
seguida, a segunda redugio, ou seja, a absor¢io daquele mundo ambiguo por uma consciéncia que o
transfigura em esséncia alheia a facticidade. Para Merleau-Ponty, se o transcendental realmente desvela
a esséncia do mundo vivido sem levar em conta a sua existéncia, se ele é simplesmente o desvelamento
de esséncias que nao descrevem a riqueza concreta dos fatos, a passagem pelo Lebenswelt, ou o retorno as
coisas mesmas, parece injustificada. Das duas, apenas uma é possivel: ou a constitui¢ao transcendental
dos objetos é capaz de tornar o mundo transparente para a consciéncia e, nesses termos, nao faz sentido
prescrever um necessario retorno a ambiguidade concreta da experiéncia, um retorno as coisas mesmas;
ou ela retém algo dessa ambiguidade e, portanto, nio poderia realmente apagar a opacidade do mundo
vivido, e ndo poderia, assim, resolver-se pela constitui¢io de esséncias.

Exposta a critica a Husserl, é preciso perguntar por que, segundo Merleau-Ponty, é necessdrio voltar ao
mundo vivido para descrever a existéncia em sua riqueza. Ora, as razdes deste ndo sio as mesmas daquelas
anteriormente apresentadas por Husserl. O filésofo francés adota uma perspectiva comum a todos os
fil6sofos e fildsofas existencialistas de sua geragiao. Como Sartre e Simone de Beauvoir, por exemplo,
Merleau-Ponty nio busca produzir uma filosofia idealista indiferente a experiéncia. Ao contrario, trata-se
de desvendar as estruturas do mundo vivido, e até mesmo de poder descrever as matrizes simbolicas que
historicamente fornecem suas condi¢oes de possibilidade num determinado contexto. Neste sentido, é
necessario reconhecer que o existencialismo pretende ir além de Husserl ao tornar o método fenomenolégico
apto a descrever aquilo que estrutura o a priori da correlagao entre a consciéncia encarnada e o mundo,
transformando a fenomenologia num método verdadeiramente critico, isto ¢, capaz de acusar processos
abusivos de idealizacio. Nestes termos, uma fenomenologia consequente com o desafio de voltar as coisas
mesmas, isto é, a0 mundo vivido encoberto pela idealidade cientifica, deve reter algo da ambiguidade
origindria da experiéncia. Ela jamais seria indiferente ao tecido sélido do real, fundo sem o qual ndo haveria
produgio delei, norma ou valor?’. Ora, essa retengio so se realiza 3 medida que a descrigao fenomenolégica
se permite regular pela riqueza advinda da transcendéncia, o que a impede de recolher ilusoriamente o
mundo no interior da consciéncia, e, 20 mesmo tempo, a incita a se realizar destruindo-se como filosofia
separada da experiéncia.

2. O esquema corporal

E chegado o momento de realizar uma pequena reflexio sobre o percurso que acabei de fazer. A discussio
que empreendo aqui visa a fornecer uma perspectiva contemporénea a fenomenologia, de modo que se
possa explicitar sua atualidade. Dizer que a redugao fenomenoldgica desvela o horizonte ambiguo da
experiéncia significa pleitear sua capacidade de descrever o sentido desta experiéncia, neste mundo. Tendo
em vista essa ambicio, e de maneira certeira, a filésofa Lisa Guenther faz o seguinte diagndstico a respeito
da tradi¢io fenomenoldgica:

[...] afenomenologia clssica permanece insuficientemente critica ao deixar de fornecer uma descrigao igualmente
rigorosa de como as estruturas histdricas e sociais contingentes moldam nossa experiéncia, nio apenas empiricamente
ou de forma fragmentada, mas com respeito ao que podemos denominar de formas quase transcendentais. Essas
estruturas nao sio a priori no sentido de serem absolutamente anteriores a experiéncia, e operarem sempre da
mesma maneira, independentemente do contexto, porém, elas desempenham um papel constitutivo na formagao
do significado, e do modo de ser de nossa experiéncia. Estruturas como o patriarcado, a supremacia branca, e a
heteronormatividade permeiam, organizam e reproduzem a atitude natural de maneiras que vao além da referéncia
a qualquer objeto particular de pensamento. Nao se trata de coisas para ver, mas sim de formas de ver, e mesmo

¢ Eu utilizo os conceitos de lei, norma e valor no sentido em que eles sao apresentados na obra Estrutura do Comportamento.
Nesta obra, Merleau-Ponty esclarece que a percepgao de uma figura (Gestalt) que se destaca de um fundo permite distinguir
comportamentos fisicos, vitais e humanos exatamente porque cada nivel de individuagao destes se organiza segundo constantes
funcionais estruturadas (Aufbau). O nivel fisico se organiza segundo leis, o vital, segundo normas, e o simbélico, segundo valores.

76 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023.



de formas de fabricar 0 mundo que passam despercebidas sem uma pratica sustentada de reflexao critica. Nao
hd nada de necessario ou de permanente nessas estruturas, e elas nem mesmo operam de maneiras estéveis e
consistentes em todos os contextos; mesmo dentro de um dado momento histdrico, sujeitos posicionados de
forma diferente tendem a ter relagdes divergentes com estruturas sobrepostas. E, no entanto, essas estruturas geram
as normas do mundo vivido, e a atitude natural daqueles que o habitam. N6s as negligenciamos por nossa conta e
risco (GUENTHER, 2020, p- 12, grifo meu).

A fenomenologia clssica apresenta um déficit critico a medida que nao fornece uma descrigao rigorosa
de estruturas que, embora possam ser consideradas meramente empiricas ou contingentes, e, portanto,
fora do escopo da redugio transcendental, sio na verdade indispensaveis para compreender elementos
decisivos que moldam a experiéncia num determinado contexto. Essas estruturas nao sio objeto de
experiéncia ou andlise; mais precisamente, é preciso considerar que elas organizam em certa medida o
nosso modo de ver e de experimentar o mundo e os outros. Porque se instituem historicamente, a exemplo
do patriarcado (alids, longamente estudado por Simone de Beauvoir, em O Segundo Sexo), da supremacia
branca(e é necessério, sim, compreender o racismo que acompanha a instituicio da Modernidade®) ou
da heteronormatividade (segundo as questdes levantadas, por exemplo, pelo pensamento de Judith Butler
desde a publicagdo da obra Problemas de Género), elas sdo uma espécie de a priori historico que acaba
por localizar o ser-no-mundo em posi¢des que sio mais ou menos favordveis ao movimento centrifugo
de liberdade que o define. Em outras palavras, Lisa Guenther sustenta que essas estruturas permejam a
atitude natural, dando-lhe forma e concretude, de modo que elas nao podem ser negligenciadas por uma
fenomenologia rigorosa, atenta e fiel a descri¢ao da experiéncia vivida, histérica e socialmente situada. Por
consequéncia, a atitude natural deve ser descrita fenomenologicamente, tendo-se em vista as estruturas
que a moldam, exercendo, assim, uma fungao quase transcendental na organizagao da experiéncia. Por
negligenciar essa visada dirigida a configuragao histérico-social, a fenomenologia cldssica se torna incapaz
de descrever criticamente diferentes configuragdes do a priori da correlagao sujeito/mundo, deixando
escapar de seu escopo o necessario trabalho de recuperacio do Lebenswelt.

No caso de Merleau-Ponty, sua principal contribui¢ao para os propoésitos de uma fenomenologia
critica, tal como a apresentada por Lisa Guenther, é a descrigdo da experiéncia corporal e a subsequente
demonstragao de que esta localiza e organiza a relagio do sujeito com os outros e com o mundo. E por
isso que a recusa da originalidade da intencionalidade de ato é tao importante em sua fenomenologia da
percepgao: ela mostra que o sujeito tem, antes de tudo, uma relagio pratica com a transcendéncia, a qual
se liga originalmente pela intencionalidade motriz, isto ¢, corporal. O corpo préprio é, assim, o veiculo
da existéncia, e sua intencionalidade estd na origem de todo e qualquer sentido desenhado no universo
humano.

Vejamos como isso se dd. O corpo proprio desfruta de uma unidade expressiva, segundo a qual cada
parte deste expressa o todo, e o todo nio é nada sem suas partes. Tal unidade se estrutura em dois niveis
de harmonia, os quais sdo arrematados pela ligagdo do corpo com o exterior: a primeira, a harmonia entre
os diferentes 6rgios; a segunda, a harmonia entre os cinco sentidos; e, por fim, a harmonia do sujeito
encarnado com o mundo que o cerca. Por conseguinte, os sentidos e as partes do corpo se implicam, se
envolvem, invadem uns aos outros para tecer sistemas de equivaléncia préitica que nada mais sdo do que
respostas corporais diante do apelo exploratério do mundo. Para Merleau-Ponty, inclusive, um corpo
isolado é uma massa disforme e obscura; 0 movimento intencional o polariza em diregdo ao exterior, e é
isto que lhe dé forma (Gestalt) e estrutura (Aufbau), de modo que o sujeito encarnado possa expressar
seu poder sinérgico de habitar o mundo.

Mas nao sé isso. Segundo a Fenomenologia da Percep¢io, ha dois tipos de movimento que o corpo pode
realizar: o concreto, que visa o mundo enquanto lugar de uma agao real, estando ligado, portanto, a tarefas

% Sobre o0 assunto, ver MBEMBE, 2018.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.72-82, junho de 2023. 77



imediatas, tais como pegar um objeto, manejar uma ferramenta, ou, ainda, dirigir um veiculo; e o abstrato,
o qual visa a poténcia expressiva do corpo préprio, quer dizer, esse movimento desenha um mundo ficticio
ouirreal onde o corpo possa desfrutar livremente de seu proprio poder expressivo, como quando se pde a
dangar. O movimento concreto acontece no ser ou no atual, ao passo que o movimento abstrato acontece
no nao-ser ou no virtual. O primeiro adere ao fundo, enquanto o segundo desdobra seu préprio fundo,
embora se alimente tacitamente das estruturas que permitem explorar o mundo real. Nestes termos, o
corpo proéprio abre um campo para a realizagio de diversas tarefas e, além disso, pode jogar livremente
com seu poder de irrealizar mundos.*’E preciso salientar, contudo, que movimentos concretos e abstratos
ndo apenas expressam a capacidade sinérgica do corpo de explorar e manejar o mundo: a (ir)realizagao
de diferentes agdes acaba por decantar habitos corporais, espécie de memoria que permite ao sujeito
repetir quase que automaticamente diversas agoes realizadas no passado. Por isso, Merleau-Ponty afirma
que hd uma dimensao an6nima da experiéncia, aquela em que a agdo habitual d4 conta de certas tarefas
cuja realizagdo ndo exige, portanto, um comando pessoal ou consciente.

Ora, anogao de esquema corporal sintetiza as poténcias corporais descritas acima, e, por consequéncia,
aponta para uma nova dimensao da existéncia encarnada, pois, ainda de acordo com as reflexdes de Lisa
Guenther:

O esquema corporal ndo é apenas um programa que executo para realizar tarefas; é um registro histérico de
experiéncias, contextos, emogoes, tabus e desejos. Como tal, 0 esquema corporal é um recurso inestimével para a
fenomenologia critica, nao apenas enquanto arquivo da atitude natural em mundos vividos especificos, mas também
enquanto lugar de um processo dindmico através do qual hébitos e normas sao reconfigurados (GUENTHER,
2020, p. 13, grifo meu).

Porum lado, 0 esquema corporal decanta hébitos que mantém o corpo disposto a realizar anonimamente
tarefas aprendidas anteriormente. E notével que ele execute agdes que nao precisam ser pensadas, ou seja,
que ndo sao comandadas pelo intelecto. Por exemplo, depois que aprendo a dirigir um carro, e tenho alguma
experiéncia acumulada no transito pela cidade, nao preciso mais pensar constantemente em certas agoes
para executd-las: meu corpo sabe engatar a marcha correta, e minha mao encontra sozinha a alavanca que
aciona a seta, quando dela preciso; a sinergia chega a tal ponto que o veiculo passa a funcionar como se
fosse um verdadeiro prolongamento de meus poderes corporais. Por outro lado, ndo devemos limitar o
esquema corporal a um programa que executa tarefas. A decantagao de habitos propria ao corpo acaba
por transformé-lo em uma espécie de arquivo, onde se depositam formas de ver, sentir, desejar, temer,
negar, conhecer, imaginar etc. Ora, se o corpo estd na origem da produgio do sentido de toda e qualquer
experiéncia, e se ele é um registro histérico de diversos modos de ser-no-mundo, passiveis de serem ativados
pelo comportamento atual, entdo é preciso concluir que o esquema corporal, este que expressa a maneira
de o sujeito se relacionar anonimamente com o mundo e os outros, é um campo de pesquisa riquissimo
para a descri¢do fenomenolégica. Ao dar atengio a esse campo, a descrigao visaria o comportamento do
sujeito concreto, daquele que existe segundo os modos pelos quais o a priori da correlagio sujeito/mundo
se realiza em determinado contexto histérico-social.

% Segundo a obra Estrutura do Comportamento, a conduta simbélica, ou a atitude categorial, ndo subsome o particular ao
universal, pois conhecer nao implica organizar o sensivel sob categorias do entendimento. Mais precisamente, a conduta simbdlica
se estrutura como poténcia de multiplicagao do olhar, e a multiplicidade perspectiva dai consequente representa o poder da agao
humana de inflar os dados de sentido, para além do interesse vital de adaptagdo ao meio. Nestes termos, o real se vé atravessado
de virtualidade, ao passo que o imagindrio se alimenta das estruturas segundo as quais o sujeito encarnado explora o mundo pela
percepgao. Para uma apresentagio detalhada do tema do imaginario em Merleau-Ponty, ver RAMOS, 2013.

78 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023.



3. A situacgdo

A conclusio a que chegueino item anterior me habilita a dar mais um passo na investigacio da atualidade
dafenomenologia francesa. Eu gostaria de lembrar que a filosofia merleau-pontiana nio apenas reconhece
a importancia do corpo préprio como aquilo que situa o sujeito enquanto polo de livre exploragao do
mundo, como também explicita que a encarnagio o torna visivel e significativo para outrem. Essa dimensao
passiva é constitutiva da existéncia, e decisiva para qualquer projeto critico voltado para a experiéncia
contemporinea, uma vez que 0 corpo, em sua acep¢ao moderna, tornou-se sede de marcadores de raca,
classe e género, entre outros, os quais transformam determinados sujeitos em alvos preferenciais de
privilégio ou de opressao’, ao passo que certos comportamentos aparecem como formas de resisténcia, e
deluta pela vida, nas esferas social e politica. Os movimentos antirracistas e antissexistas contemporaneos,
por exemplo, expressam a ambivaléncia do corpo proprio: do ponto de vista da existéncia, ele é veiculo
da liberdade; nas sociedades ocidentais modernas, contudo, ele é também alvo de um olhar reificante
que muitas vezes o oprime, especialmente quando o posiciona no interior de grupos sociais minoritdrios.

Ora, qual o conceito central capaz de encontrar no corpo préprio o carater ambivalente da subjetividade
concreta acima descrita? Para responder a essa pergunta, eu gostaria de lembrar as palavras da fil6sofa
Toril Moi: “Para Sartre, Beauvoir e Merleau-Ponty, o conceito de situagao é crucial, pois eles precisam dele
para evitar dividir a experiéncia vivida na oposicao tradicional entre sujeito/objeto” (MO, 1999, p. 65).
A situagdo € a perspectiva a partir da qual o sujeito vive a liberdade. Em outros termos, embora o sujeito
seja liberdade, é preciso compreender que a existéncia precede a esséncia, isto é, que meu ser s6 pode se
configurar a partir de um corpo decantado por habitos, contextualizado histérica e socialmente, frente a
outras liberdades. Eu nao sou antes de existir, pois preciso existir para tornar-me algo. E por isso que meu
corpo aparece como crucial: é ele quem me situa no mundo, por cristaliza¢des que se inscrevem na memoria
corporal, sob formas de perceber, agir, sentir e pensar disponiveis 8 minha a¢ao atual; e é a partir do corpo
que meus projetos se difundem no contexto social, expressando o transbordamento de um ser-no-mundo,
configurado pelo passado, mas, a0 mesmo tempo, aberto a virtualidade do futuro. Em outras palavras, eu
N30 posso ser sem meu corpo, mas isso nio significa que eu seja completamente determinada pela natureza
ou pela cultura. Sendo assim, o corpo préprio nio pode ser reduzido & objetividade ou a subjetividade,
no sentido tradicional, porque meu corpo é a materialidade que me faz ser para mim e aparecer para os
outros (eu diria que o corpo préprio é ponto a partir de onde sio tecidas e sustentadas anonimamente
as relagdes estabelecidas no campo intersubjetivo, psicossocial e politico), a0 passo que minha liberdade
pode a qualquer momento transcender o contexto em que me encontro, o que significa, em suma, que a
existéncia é simultaneamente situada e centrifuga.

Retomemos o fio da meada para esclarecer esse novo passo em dire¢io ao estudo do escopo da nogéo
de situagdo. Meu corpo encarna minha existéncia livre, e é por ele que sou visivel no interior das relagoes
que estabeleco, visibilidade esta que se estrutura anonimamente por elementos quase transcendentais.
Meus comportamentos nio estio ancorados apenas em decisdes conscientes, pois se alimentam da camada
andénima de minha existéncia onde se cristalizam habitos corporais e mentais; sio an6nimos também
aqueles marcadores que me sao impostos a medida que me incluem estruturalmente em certos grupos de
privilegiados ou de passiveis de opressao social e politica. Sou livre neste corpo e a partir dele, e é por isso
que este corpo é situacio, mas nao é destino. Assim, devir mulher, por exemplo, é mais do que responder
passivamente a um marcador de género, embora carregar essa marca implique estar mais vulneréavel

7% Sobre o duplo privilégio/opressao, ver YOUNG, 2004.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.72-82, junho de 2023. 79



socialmente a certas opressdes e violéncias do que um homem estaria ocupando a mesma posi¢ao’". H4,
contudo, uma constante tensao entre a minha liberdade centrifuga e os marcadores que me sao impostos
de modo centripeto. Esse duplo movimento extrapola os parimetros tradicionais de objetividade e de
subjetividade, por contextualizarem a existéncia num plano ambiguo em que a liberdade dialoga com a
situacdo. E esta ambiguidade que precisa ser descrita com rigor por uma fenomenologia interessada nas
configuragoes histérico-sociais do ser-no-mundo.

Feito este esclarecimento sobre a posi¢dao ambigua da subjetividade encarnada, eu gostaria de retornar
ao pensamento de Merleau-Ponty, para explorar mais uma vez sua atualidade, valendo-me de uma sugestao
de Iris Young;:

Pode ser [ ...] proveitoso recorrer a uma teoria do corpo vivido como a de Maurice Merleau-Ponty, mas conecti-la,
mais explicitamente do que ele o fez, a0 modo como o corpo vive suas posi¢des nas estruturas sociais de divisio
do trabalho, de hierarquias de poder, e de normas de sexualidade. Sob a influéncia de tal teoria de como os corpos
vivem seu posicionamento estruturado, além disso, pode-se descobrir que uma teoria de género desconstrutiva,
como a de Judith Butler, nao aparece como uma teoria da determinagio ou constituigao de sujeitos generificados,
mas como uma teoria de movimentos variéveis de corpos habituados que reagem, reproduzem e modificam
estruturas (YOUNG, 2008, p. 26, grifo meu).

A nogio de corpo vivido, a qual procurei explorar dentro do escopo da descrigao merleau-pontiana
do esquema corporal e da situagao, me habilita a enxergar no autor da Fenomenologia da Percep¢io uma
fonte de ferramentas metodoldgicas capazes de visar o campo de instituigdo ambigua da subjetividade
encarnada, sem que isso implique a negligéncia de elementos estruturantes dessa experiéncia, proprios da
Modernidade. Sendo assim, a atualidade dessa filosofia reside no fato de que a descri¢ao da ambiguidade da
posi¢do subjetiva, aquém da distingao entre o objetivo e o subjetivo, permite dar conta de uma experiéncia
vivida, marcada pela opressao, embora atravessada pela liberdade. Situagao nio é destino, de modo que o
horizonte da experiéncia individual e coletiva pode ser reaberto a medida que novos comportamentos e
valores se desenhem no tecido das relagdes intersubjetivas, sociais e politicas. A subjetividade encarnada
nao € estatica, pelo contrério, seu dinamismo permite decantar comportamento e valores, mas, também,
modificar estruturas.

Talvez resida nesta reflexdo o gérmen para uma compreensao concreta nao apenas do sujeito, mas da
propria luta democrética por igualdade™, luta que nao pode se abster de uma reflexao sobre a articulagao
tensa entre o corpo proprio enquanto sede de um movimento centrifugo de liberdade e o contexto
histérico social que o situa por meio de marcadores de género, raga, classe, entre outros, pois s6 haverd
democracia quando todo e qualquer sujeito, no contexto social em que se encontra, e a despeito dos
marcadores que o atravessam, ‘nio estiver desigualmente exposto a violéncia estatal, institucional e de
mercado” (RODRIGUES, 2019, p. 70). O maior sinal de que hé corpos mais vulneraveis que outros no
interior da sociedade é o fato de que podemos localizar em quais grupos os individuos estao mais sujeitos
adesconhecer o nome do pai, a passar por situagdes de fome, trabalho infantil, exploragao sexual, racismo,
discriminagio, evasio escolar, desemprego, trabalho escravo, violéncia policial, e risco de morte de violenta.
Descrever a vivéncia dessas desigualdades é um passo decisivo para a instituigao de relagdes mais justas
no interior das democracias modernas.

7! Segundo Young, a sociedade se organiza em torno de grupos generificados, os quais mantém relagées de opressio entre si
segundo trés vieses: o da divisdo do trabalho, cujo recorte basico é separagio entre o privado e o publico; o da heterossexualidade,
o qual privilegia esse tipo de relagio, garantindo-lhe direitos que sio negados a outros comportamentos afetivos, embora essa
dire¢do normativa seja sempre mais ou menos desfavoravel as mulheres, mesmo quando elas conseguem nela se enquadrar; e o da
hierarquia de poderes, segundo a qual valores ligados 4 forga e a0 comando masculino sao encorajados como modos preferenciais
de exercicio do poder (Cf. YOUNG,; 2005).

72 Sobre esse assunto, ver RAMOS, 2016.

80 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023.



Conclusao

Nao ha significado que ndo esteja inscrito no corpo ou que nio seja desenhado pela perspectiva de uma
subjetividade encarnada. Por isso, no limite, na Modernidade, ndo faz sentido falar de uma subjetividade
transcendental que ndo estaria marcada, por exemplo, pelo género, pela classe e pela raga. Neste contexto
histérico, a fenomenologia herdeira de Merleau-Ponty permite ir além de Husserl no intuito de desvelar
uma ambivaléncia fundamental: a existéncia envolve tanto o movimento centrifugo de liberdade, quanto
processos centripetos de reificagao, e, consequentemente, de violéncia e opressao. Numa época em que o
corpo ocupa o centro do palco da cena publica, essa ambivaléncia nio pode ser esquecida ou negligenciada
pela descri¢o fenomenoldgica, pois isso acarretaria imprecisoes tedricas e impoténcia politica. E essas
sdo duas fraquezas que a fenomenologia critica precisa evitar para se manter ancorada na atualidade,
especialmente no dificil momento histérico em que vivemos.

Bibliografia

BARBARAS, R. (1998). Le tournant de l'expérience: recherches sur la philosophie de Merleau-Ponty. Paris:
Vrin.

BEAUVOIR, S. (2016). O segundo sexo: fatos e mitos. Tradugio de Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira.

BUTLER, J. (2018). Problemas de Género. Feminismo e Subversdo da Identidade. Tradugdo de R. Aguiar.
Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira.

FLYNN, B. (2021). “Merleau-Ponty, Lefort e a Modernidade como problema filoséfico”. Tradugao de
Lucas Carpinelli e Silvana de Souza Ramos. in DISCURSO, n. 1, v. 51, pp. 41-57. Acessivel em: https://
www.revistas.usp.br/discurso/article/view/188274. Acessado em 02/08,/2022.

GUENTHER, L. (2020). “Critical Phenomenology”. In: Weiss et. al. S0 Concepts for a Critical Phenome-
nology. Evanston/Illinois: Northwestern University Press.

MBEMBE, A. (2018). A Critica da Razdo Negra. Tradugao de Sebastido Nascimento. Sao Paulo: n-1
Edicoes.

MERLEAU-PONTY, M. (2006). A Estrutura do Comportamento. Tradugio de Maria Valéria Martinez
de Aguiar. Sao Paulo: Martins Fontes.

MERLEAU-PONTY, M. (1999). Fenomenologia da Percep¢io. Tradugao de Carlos Alberto Ribeiro de
Moura. Sao Paulo: Martins Fontes.

MOJ, T. (1999). “What is a woman?” And other Essays. Oxford/New York: Oxford University Press.

RAMOS, S.S. (2021). “Claude Lefort e a heranga merleau-pontiana” in DISCURSO, n. 1,v. 51, pp. 71-82.
Acessivel em: https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/188276. Acessado em 02/08/2022.

RAMOS, S. S. (2016). “Claude Lefort: Democracia e Luta por Direitos”. Transformagdo, v. 39, pp. 217-

234. Acessivel em: https://www.scielo.br/j/trans/a/SqNy7Nv4FzKLvrtqGhX4Vsp/?lang=pt. Acessa-
doem 02/08/2022.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.72-82, junho de 2023. 81



RAMOS, S. S. (2013). “Sobre a imaginagao: de Sartre a Merleau-Ponty”. Revista de Filosofia Moderna e
Contempordnea, nimero 2, ano 1, pp. 28-49. Acessivel em: https://periodicos.unb.br/index.php/fmc/
article/view/12263/10754. Acessado em 02/08/2022.

RODRIGUES, C. (2019). “Para além do género: anotagdes sobre a recepcao da obra de Butler no Brasil”.
Em Construgdo, n. S, pp. 59-72. Acessivel em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/emconstru-

cao/article/view/40523/29780.Acessadoem 02/03/2020.

YOUNG, L. M. (2005). On female body experience: “Throwing like a girl” and other essays. Oxford/New
York: Oxford University Press.

YOUNG, I. M. (2004). “Five Faces of Oppression”, in: Oppression, Privilege, & Resistance, edited by
Heldke, L. and O’Connor, P.. Boston: McGraw Hill.

82 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 72-82, junho de 2023.



doispontos:

Revints dos Departamenios e Flloaoha da Unbvenidsdes
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Echec et succés du récit de soi selon Sartre

Pierre-Jean Renaudie (Université Jean Moulin Lyon 3)

Résumés: Les discussions entourant depuis une trentaine d’années le développement des conceptions narratives
du soi ont tenté de préciser la nature du lien qui permet aux formes narratives du récit en premiére personne de
rendre comptedesarticulations propresalavie humaine.C'est trés précisément ce lien que critiquait dans La nausée
le personnage principal du roman de Jean-Paul Sartre, dans un passage ou l'irréductibilité de I'expérience vécue en
premiére personne lui sert d'argument pour décréter I'incapacité du récit a en rendre fidélement compte. Richard
Moran a récemment proposé une critique de la conception sartrienne de l'expérience vécue que met en avant ce
passage, en montrant les limites de toute analyse qui reprocherait au récit son inadéquation a I'égard a la vie dont
il prétend rendre compte. Cet article tente de répondre a cette critique en examinant les différentes modalités
d'implication du narrateur dans son récit, et le traitement auquel cette question a donné lieu dans l'ceuvre de
Sartre. Cette analyse permet ainsi de mettre en valeur l'originalité de la critique sartrienne du récit de soi, qui, en
faisant passer au premier plan le probleme de la crédibilité du narrateur et du type de reconnaissance que le récit
en premiére personne exige, confére un sens nouveau a son inadéquation.

Mots-clés: récit, récit de soi, identité narrative, théorie littéraire, narrateur, phénoménologie de la littérature, Jean-
Paul Sartre, Richard Moran, Stanley Cavell

Abstract: Over the last thirty years, the narrative conceptions of the Self attempted to account for the connection
that ties together human lives and the narratives thanks to which they come to expression. In a famous passage of
Nausea, the main character of Jean-Paul Sartre’s novel claims that our first-person narratives necessarily fail to account
for the irreducibility of life as it is lived. Analyzing this passage, Richard Moran recently pointed out the weaknesses
of Sartre’s phenomenological claim about life as it is lived, which wrongly describes narratives as fundamentally
inadequateto our lives, and thus fails to account for their relationship. This article addresses this critique by examining
the different kinds of involvement of narrators within their own story, and the ways Sartre dealt with this particular
issue in his analysis of the relationship between writers and readers in literature. This particular focus on Sartre’s
theory of literature allows us to highlight the originality of his critique of first-person narratives, which stresses the
problem of the credibility of the narrator and must bring us to interrogate the claim for recognition that first-person
narratives involve, giving a brand new meaning to their inadequacy.

Key-words: narrative, self-narrative, narrative identity, literary theory, narrator, phenomenology of literature, Jean-
Paul Sartre, Richard Moran, Stanley Cavell

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 83
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Au chant VIII de I'Odyssée, les péripéties dulong voyage d'Ulysse le conduisent a la cour des Phéaciens,
oule roi Alkinoos le recoit en I'invitant a écouter le chant d'un aéde convoqué pourl'occasion. Ala surprise
d’Ulysse, c’estle récit de sa propre histoire, et de la querelle quil'opposa a Achille, qu'Ulysse entend conter
de la bouche de l'a¢de. Celui dont Homére nous a décrit la bravoure et qui ne s’est jamais laissé aller a
verser la moindre larme doit alors, pour la premiére fois depuis le début de I'Tliade “cacher entre ses mains
son beau visage”: en écoutant le récit de sa propre vie, lui dont le bras n’a jamais tremblé et qui a affronté
son destin avec un courage sans faille se laisse émouvoir par son sort, et trahit ainsi son identité devant
le roi des Phéaciens en laissant couler des larmes qui “inondent ses paupiéres et coulent le long de ses
joues”. Commentant ce passage remarquable du texte d'Homére, Hannah Arendt souligne que les pleurs
d’Ulysse ne peuvent avoir lieu qu’apreés les faits que leur récit provoque pourtant: ce n'est quen écoutant
le récit qui les ressaisit et les rassemble qu’Ulysse découvre dans ces faits 'histoire de sa vie, et qu’il prend
pour la premiére fois pleinement conscience de leur signification (ARENDT, 1981, p. 175).

Ce sur quoi le texte de Homeére met surtout l'accent, c’est sur la rupture que le récit introduit dans le
cours des événements: Ulysse ne s'émeut pas de sa querelle avec Achille de la fagon dont il sémeut den
entendre le récit. Arendt fait un pas de plus en analysant le sens de cette rupture, qui n’a lieu que dans la
mesure ot le récit permet de donner aux faits dont il rend compte un sens qu’ils ne sauraient posséder
par eux-mémes, et qui touche Ulysse bien davantage que ces faits eux-mémes. Le récit de ses aventures
révéle ainsi, selon Arendt, sa connexion intime avec l'existence d’Ulysse: il rend possible cette prise de
conscience en vertu de laquelle Ulysse peut sapproprier sa vie et les évenements qui en ont constitué le
cours sur un mode qui faisait défaut au déploiement de cette vie-méme.

La difficulté a penser a la fois cette connexion et cette rupture entre le récit et la vie constitue le socle
des tensions qua suscité dans la littérature des trente derniéres années la notion d’identité narrative, qui a
acquis une trés large notoriété a la suite des travaux de Paul Ricceur (RICOEUR, 1984; 1990). Prolongeant
lanalyse d’Arendt, les réflexions initiales de Ricceur faisaient toutefois essentiellement porter I'accent
sur la connexion remarquable qu’il est possible d’établir entre le récit et I'appropriation de la vie: cest
toujours en intégrant la vie qui est la nétre dans un (ou plusieurs) récit(s) que nous parvenons a rendre
les articulations de notre existence intelligibles. “En faisant le récit d'une vie dont je ne suis pas l'auteur [la
mienne], je m'en fais le coauteur quant au sens” (RICOEUR, 1990, p. 191). Lanalyse de Ricceur s’autorise
ici des célébrissimes derniéres pages de la Recherche du temps perdu, dans lesquelles le narrateur comprend
enfin que cest 'écriture de sa vie — cette vie que I'on “vit dans les ténebres” et “qu'on fausse sans cesse”, qui
pourra seule lui apporter “I'éclaircissement” dont la Recherche constitue la quéte et la ramener “au vrai de
ce queelle était” (PROUST, 1989, pp. 609-10; RICOEUR, 1984, p. 356).

Cette conception du role indépassable que joue le récit dans 'appropriation de nos vies sest assez
largement imposée depuis les années 1990 dans de nombreuses disciplines des sciences humaines et
dans la philosophie, ot, chose plus rare, elle a contribué a réunir des auteurs appartenant aux traditions
philosophiques les plus opposées, par-dela le continental divide établissant la rupture entre la philosophie
dite “analytique” de la philosophie dite “continentale” (SCHECHTMAN, 2011; TENGELYI, 2014, ch.
IV). Un consensus semble s’étre établi autour de I'idée selon laquelle c’est a l'aide des formes narratives
que le récit nous offre que nous donnons du sens a nos vies et rendons compte de nos raisons d’agir et de
vivre comme nous le faisons.

Suffisamment souple et peu incisive pour ne plus véritablement préter a discussion, cette idée laisse
toutefois subsister un nombre important de questions relatives a la nature du rapport entre les structures
narratives et les formes de I'expérience, rapport auquel est suspendue la légitimité de I'application du
récit aux vies humaines dont il prétend rendre compte. Si la valeur herméneutique du récit ne fait pas
véritablement question, le probléme de sa légitimité phénoménologique demeure, celui de savoir ce

84 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



qui peut justifier qu’il ait suffisamment de “prise” sur notre vie pour nous offrir davantage qu’une simple
représentation de notre existence, approximative car extérieure a elle, et qui en laisserait échapperl'essentiel
(ou la “vérité”, pour parler comme le narrateur de la Recherche). Pouvons-nous légitimement attendre du
récit qu’il puisse rendre compte de la fagon méme dont la vie se manifeste a nous lorsque nous la vivons,
clest-a-dire de I'expérience ou de épreuve en premiére personne que nous en faisons? C'est ainsi sous 'angle
de son adéquation problématique 4 la vie telle quelle est vécue que le récit fait d'abord question, manifestant
le retour sur le devant de la scéne de la rupture que le récit institue par rapport a la vie.

Or, cette question trouve un écho manifeste dans les débats qui, en avant-poste des théories de I'identité
narrative, en ont constitué le soubassement. En amont des travaux de Riceeur, la connexion entre la vie et
le récit avait en effet déja fait I'objet d’'une conceptualisation philosophique dans After Virtue, ou Alasdair
Maclntyre les articulait I'un & l'autre de fagon originale en s'appuyant sur une critique virulente de la
conception sartrienne de l'irréductibilité de la vie (MACINTYRE, 1981, p. 213). Ce n'est pourtant pas
directement Sartre, mais Roquentin, le personnage principal de La nausée, qui est, sinon l'auteur, du moins
le porte-voix de la these que rejette MacIntyre. Il énonce celle-ci au moment ot il prend conscience de la
déformation qu'infligent aux vies qu'elles prétendent décrire les histoires que I'on se raconte a leur sujet, en
raison de laquelle il considére les récits fondamentalement inaptes a rendre compte du grain et de la texture
spécifique de l'expérience que chacun fait de la vie en la vivant. Refusant cette conception (qu'il attribue
sans plus de précaution a Sartre lui-méme), MacIntyre soutient au contraire que les formes narratives qui
donnent son cadre au récit définissent les conditions d’intelligibilité de toute action humaine, de telle sorte
que le récit devient, chez MacIntyre, ce au moyen de quoi les hommes acquiérent une compréhension
d’eux-mémes en se rendant leurs vies intelligibles.

Le but de cet article n'est toutefois pas de statuer sur la question de savoir si le récit de soi réussit ou
échoue a donner une description adéquate de nos vies, mais de revenir aux termes de ce débat pour
préciser la signification de cette question, ou du moins le sens qu'il peut y avoir a se la poser. Plutot que
d’essayer de répondre a une telle question, il s’agira ici de se demander ce qui est susceptible d’en constituer
la pertinence, en interrogeant les raisons qui pourraient nous justifier a la soulever. Au nom de quoi, ou sur
quel fondement Roquentin s’autorise-t-il a mettre en doute la capacité du récit de soi a rendre justice ala vie
qu'il prétend décrire, pour en décréter ultimement'échec? Dans quelle mesure nous est-il méme possible
de poser une telle question, si tant est qu’il puisse y avoir un sens a le faire? Cette question revient a se
demander ce que 'on est en droit d'attendre du récit, et la limite au-dela de laquelle nos attentes relatives
al'adéquation du récit a la vie perdent leur 1égitimité et cessent de faire sens.

Des doutes de cet ordre ont été récemment formulés par Richard Moran dans un texte ou il interroge
les raisons du désaccord entre MacIntyre et Sartre, et propose de réévaluer le sens et de corriger la teneur
philosophique du propos tenu par Roquentin dans ce passage de La nausée (MORAN, 2015, repris dans
MORAN, 2017, ch. 16). Cette relecture critique de la conception sartrienne des rapports entre la vie et le
récit, opposant a Sartre une ligne argumentative inspirée de Wittgenstein et Anscombe, défend ainsil'idée
selon laquelle la nature méme du récit interdit que ne se pose la question de son adéquation 4 la vie telle
quelle est vécue. En faisant apparaitre les lignes de force et de faiblesse de cette lecture de Sartre, cet article
proposera une interprétation sensiblement différente du propos de Roquentin et du probléme auquel il se
rattache dans la pensée de Sartre — probléme d’autant plus tenace qu’il semble paradoxalement résister, et
survivre, a toute tentative de disqualification philosophique de la question de 'adéquation du récit aux vies
qu'il prétend décrire. Avant méme que cette question ne se pose, nous montrerons que c’est la mise en
cause de la crédibilité du narrateur qui constitue le probléme fondamental auquel est suspendue la réussite
du récit de soi. Et si cette crédibilité doit étre identifiée comme la premiére cause de son échec, elle peut
aussi bien représenter la clé de son succés.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 85



1. Les formes narratives d’intelligibilité de I'expérience vécue dans La nausée

Revenons d’abord au passage de La nausée pris pour cible par MacIntyre, devenu a sa suite une référence
privilégiée des discussions critiques consacrées aux conceptions narratives du Self dansle monde anglophone.
Ce passage intervient au moment ott Roquentin prend conscience que son projet d’écrire une biographie
historique du marquis de Rollebon est dépourvu de sens, comme I'est son propre espoir de vivre une vie
comparable & celles que nous dépeignent les romans. Le probleme que Roquentin identifie comme la
cause de ce revirement brutal tient a la distorsion qui résulte inévitablement selon lui de I'application des
structures narratives du récit a la vie dont nous faisons I'épreuve — et dont nous ne pouvons faire 'épreuve
d’aucune autre fagon qu'en la vivant. Roquentin distingue alors, dans le discours qu'il se tient a lui-méme,
entre I'ordre des événements, qui relévent de la vie en tant qu'elle est vécue, éprouvée sur un mode qui ne
saurait faire 'économie de cette épreuve en premiere personne du vivre, etI'ordre des aventures, quirelévent
moins de la vie que de sa description et de sa transposition narrative dans 'ordre du récit.

Pour que I'événement le plus banal devienne une aventure, il faut et il suffit qu’on se mette a le raconter. C’est ce
qui dupe les gens: un homme, c’est toujours un conteur d’histoires, il vit entouré de ses histoires et des histoires
d’autrui, il voit tout ce qui lui arrive a travers elles; et il cherche a vivre sa vie comme s’il la racontait. Mais il faut
choisir: vivre ou raconter (SARTRE, 2008, p. 64).

L'essence de la vie est purement et simplement de se vivre, non de se raconter, en dépit de notre désir
irrépressible de substituer a la vie telle quelle est des récits lui donnant un sens susceptible de mieux
nous convenir (ou tout simplement de satisfaire notre demande de sens). Or ces récits, selon Roquentin,
ont inévitablement pour effet de substituer a la vie telle que nous la vivons des histoires, lesquelles en
reconstituent le sens dans des termes qui ne sont précisément plus ceux de l'expérience de la vie elle-méme:
en lieu et place d’'une restitution fidéle, c’est une reconstruction inévitablement trompeuse du vécu que
le récit opére. Dans le roman de Sartre, cette analyse a un effet dévastateur sur Roquentin, le conduisant a
un dilemme insurmontable eu égard au projet qui était le sien: si sa biographie entend faire ' histoire de la
vie du marquis de Rollebon, de fagon a en rendre intelligibles les articulations fondamentales, ce sera au
prixd’une distance et d’une trahison a1'égard de l'expérience vécue du marquis; siinversement, Roquentin
faitle choix de s’en tenir aux événements qui scandent la vie du marquis sans les interpréter comme autant
d’aventures s’intégrant de fagon plus ou moins uniforme dans une histoire, c’est alors I'intelligibilité narrative
et herméneutique de la vie du marquis qui fera les frais de cette décision, et Roquentin devra renoncer
a l'espoir que son récit rende la vie de son personnage compréhensible. Une fois de plus, “il faut choisir”:
soit la fidélité, soit 'intelligibilité.

La crise que suscite ce dilemme trouve sa source dans le conflit qui anime les deux revendications
distinctes que le discours de Roquentin entreméle, et qu’il nous revient de déméler.

1/ En affirmant que 'essence de la vie la rend irréductible aux modes quels qu’ils soient de la narration,
Roquentin soutient d’abord une thése phénoménologique sur ce que c’est que vivre, défendant I'idée que
la vie s’éprouve sur un mode singulier et strictement irréductible a toute autre modalité de rapport a
I'expérience - le récit ou toute autre forme de restitution du vécu'.

2/ Mais Roquentin avance aussi et en méme temps une thése herméneutique, qui porte non plus surla vie,
mais sur son intelligibilité, c’est-a-dire sur ce qui en conditionne la compréhension. La thése de Roquentin

! Cette thése sera notamment reprise par Louis Mink, théoricien du récit historique, qui constituera 'une des sources de la
réflexion de Ricceur sur le récit, et sous la plume duquel on peut lire une formule manifestement inspirée de La nausée: “Stories are
notlived but told” (MINK, 1987, p. 60 - l'article concerné date de 1979). On retrouvera une thése similaire dans la phénoménologie
deTI'histoire de David Carr: “Real events simply do not hang together in a narrative way, and if we treat them as if they did we are
being untrue to life” (CARR, 1986, p. 117).

86 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



a cet égard est que seul le récit est susceptible de procurer a la vie le type d’intelligibilité qui nous la rend
compréhensible®. C’est la raison pour laquelle Roquentin déclare qu'un homme vit “entouré” d’histoires
au travers desquelles il “voit tout ce qui lui arrive”.

Il existe manifestement une tension importante entre ces deux théses, qui plongent Roquentin dans
une crise qui annonce déja ses tourments existentiels a venir: si tout homme vit sa vie non seulement en
la vivant mais tout autant en (se) la racontant, et que ces deux modes de rapport 4 la vie sont strictement
irréductibles I'un a l'autre, alors son existence sera inéluctablement marquée au sceau de cette tension
entre vie vécue et vie racontée, et vouée a demeurer déchirée entre ces deux fagons inconciliables de se
rapporter a sa propre vie. De fagon trés remarquable et paradoxale, cette tension fait a la fois de Sartre —
ou plutdt de Roquentin — I'un des précurseurs des theses herméneutiques sur I'identité narrative et 'un
de ses principaux adversaires. Sans doute est-ce la raison pour laquelle ces quelques lignes de La nausée
ont constitué I'un des points d’origine des débats relatifs aux approches narratives du soi, et sans doute
est-ce aussi pourquoi leur interprétation a toujours été entourée d’'une certaine forme d’'obscurité. Pour
éclaircir ce qui se joue dans ces lignes, il nous faut donc proposer une articulation intelligible de ces deux
theses, qui semblent conduire la pensée exprimée par Roquentin dans deux directions trés diftérentes.

2.La thése phénoménologique de Roquentin

Laissons de coté pour l'instant la thése herméneutique pour nous concentrer sur la thése
proprement phénoménologique avancée par Roquentin — celle qui souligne le caractére irréductible de
lexpérience vécue etla déclare incompatible avec les structures narratives que le récit tente de lui appliquer.
Laligne argumentative qui sous-tend cette thése se fonde sur I'incompatibilité des modes de temporalité
impliqués respectivement dans le déploiement de la vie d’un c6té (c’est-a-dire dans ce que Roquentin
appellel'ordre des “é

événements”), et dans la construction du récit de I'autre (dans I'ordre des “aventures”).

Quand on vit il n’arrive rien. Les décors changent, les gens entrent et sortent, voila tout. Il n’y a jamais de
commencements. Les jours s’ajoutent aux jours sans rime ni raison, c’est une addition interminable et monotone
[...]. Ca, cest vivre. Mais quand on raconte la vie, tout change ; seulement, c’est un changement que personne
ne remarque : la preuve, c’est qu'on parle d’histoires vraies.Comme s’il pouvait y avoir des histoires vraies ; les

événements se produisent dans un sens, et nous les racontons en sens inverse (SARTRE, 2008, pp. 64-65).

Le monologue de Roquentin entreméle ici trois arguments distincts. 1/ Le premier concerne la temporalité
propre au “vivre”, constitutive de la dimension vivante de 'expérience vécue. Tandis que notre vie est
toujours tournée vers un avenir dans lequel nous nous réalisons sans cesse mais que nous ne pouvons pas
complétement anticiper, et qui reste pour cette raison fondamentalement indéterminé, le récit prend la
vie a rebours en l'expliquant par et depuis sa fin (au sens chronologique). Ce faisant, le récit impose un
renversement de la dynamique temporelle propre au vécu, lui procurant ainsi une intelligibilité qui lui
faisait fondamentalement défaut: il décrit notre vie en lui assignant un but, un point d’achévement, a partir
duquelil devient seulement possible d’en donner une interprétation d’ensemble, mais qui fait violence au
mouvement propre a la vie, lequel nous pousse toujours au contraire vers 'avant sur un mode qui interdit
cette restitution a posteriori du vécu. 2/ L'incapacité du récit a rendre compte de 'orientation temporelle
propre a la vie leur impose ainsi de la décrire depuis une perspective externe au vivre, qui ne peut lui
donner la forme d’une histoire dont la fin est déja connue que dans la mesure ou elle la traite comme une
totalité a 'extérieur de laquelle elle se situe. Cette totalisation accomplit une sorte de réification de la vie,
que le récit décrit comme un ensemble de faits plutdt que comme un processus en cours d’actualisation
restant fondamentalement ouvert a de nouvelles modifications. 3/ Ce faisant, le récit opére une altération

* Cette seconde thése représente ainsi une version de celle sur laquelle Ricceur fondera sa conception de I'identité narrative: “En
faisant le récit d’une vie dont je ne suis pas I'auteur [la mienne], je m'en fais le coauteur quant au sens” (RICOEUR, 1990, p. 191)

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 87



fictionnelle lui permettant de représenter la vie en la vidant du coeflicient non-négociable d’indétermination
que son orientation temporelle vers un futur non-encore défini engage, et de désactiver ainsi le sentiment
de contingence qui se dégageait de I'expérience en premiére personne du “vivre”.

Ces trois arguments convergent de fagon a mettre en évidence I'inadéquation fondamentale du type
de description de I'expérience vécue que le récit rend possible. Si cette conclusion a pour effet immédiat
de rendre vain et illusoire le projet biographique de Roquentin, elle s’applique d’abord et avant tout a Ia
fagon fondamentalement erronée dont il se comprend lui-méme, lui qui confesse avoir toujours voulu “que
les moments de [sa] vie se suivent et s’'ordonnent comme ceux d’une vie qu'on se rappelle” (SARTRE,
2008, p. 66). C’est donc en premier lieu & toute forme de tentation autobiographique que sa critique
s’adresse: le récit de soi écrit a la premiére personne se déploie toujours subrepticement comme une
description en troisiéme personne de sa propre vie, qui la reconstruit depuis un point de vue extérieur
s’écartant de fagon non négociable de la perspective immanente au vivre méme. Le récit de soi ne serait
donc qu’une description faussement en premiére personne, en laquelle Roquentin voit une forme de
falsification substituant une vie racontée (une “vie qu’on se rappelle”) a une vie vécue, et derriére laquelle
on peut déja reconnaitre une manifestation de ce & quoi Sartre donnera quelques années plus tard le nom
de “mauvaise foi” (SARTRE, 2017, p. 81 sq.). Qu’est-ce que le récit de soi, sinon une fagon déguisée de
cacher ou de se cacher la contingence de sa propre existence, en lui donnant 'apparente et trompeuse
nécessité d’une “histoire”??

3. Moran interpréte et critique des présupposés adéquationnistes de Sartre/Roquentin

Clest cette thése phénoménologique énoncée par Roquentin qui constitue la cible des critiques que
Richard Moran adresse a Sartre dans le dernier chapitre de The philosophical imagination. Le probléme
qu'engage cette thése ne tient pas tant a ce qu'elle énonce (lirréductibilité de I'épreuve en premiére
personne que chacun fait de la vie) qu’a la revendication qu'elle fait implicitement valoir selon Moran, et
qui génére le conflit qui trouble tant Roquentin dans ce passage: a savoir I'idée selon laquelle la dimension
phénoménologique constitutive de I'expérience du vivre doit constituer le seul et unique critére d'évaluation
de tout récit biographique. En d’autres termes, l'argumentation de Moran décéle derriére le moment
descriptif de la thése phénoménologique un moment normatif, qui pose et impose I'épreuve en premiére
personne de la vie comme I'étalon ou le standard ultime a 'aune duquel doit toujours se mesurer la légitimité
du récit biographique. Linsatisfaction dont fait état Roquentin a I'égard des histoires que chacunne cesse
de raconteret dans lesquelles il enroule sa propre vie, c’est d'abord et seulement parce qu’il exige d'elles
quelque chose d'impossible, leur demandant dépouser parfaitement une vie dont il déclare au méme
moment quelle est phénoménologiquement irréductible a toute forme de représentation. C’est donc
moins la spécificité phénoménologique de l'expérience vécue qui trouble Roquentin que son attente et
son exigence contradictoires d"une forme d’adéquation parfaite du récit (“the story as told”) a l'expérience
vécue (“life as lived”).

Cette interprétation s'appuie essentiellement sur le second passage de La nausée que nous avons cité,
et en particulier sur la déclaration désabusée de Roquentin affirmant quaucune des histoires que nous
racontons a propos de nos vies ne sauraient étre vraies. Moran accorde une importance décisive a cette
déclaration, qu’il analyse comme la manifestation symptomatique de l'espoir entretenu implicitement
par Roquentin de parvenir a faire entrer dans une parfaite coincidence la vie telle qu’il la vit et telle qu’il
la raconte. S’il peut interpréter ainsi la these négative de Roquentin, c’est parce qu’il la comprend a partir
de sa contradictoire, dont elle envelopperait 'affirmation positive: si Roquentin déclare qu’il n’existe pas

3 On peut dés & présent noter a quel point une telle interprétation des revendications de Roquentin rend malaisée la compréhension
de l'ceuvre de Sartre, dans la mesure ou elle entre directement en conflit avec I'écriture des Mots, ouvrage autobiographique que
Sartre considérait pourtant comme son testament littéraire. .. Nous aurons a y revenir en conclusion de ce texte.

88 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



d’histoires vraies, selon cette interprétation, c’est d'abord parce qu'il pense et affirme implicitement qu’il
n’existe que des histoires fausses, c’est-a-dire des récits qui visent sans parvenir a l'atteindre un vécu quileur
échappe nécessairement et dont ils échouent toujours a rendre compte. L'idéal de 'adéquation constituerait
ainsi 'horizon implicite de l'affirmation de Roquentin: c’est, selon Moran, l'espoir illusoire et insensé de
pouvoir amener le récit a coincider pleinement avec la vie qu’il raconte qui le pousse a conclure qu’il ne
saurait exister d’histoires vraies. C’est la raison pour laquelle Moran attribue & Roquentin une theése que
ce dernier ne formule jamais explicitement, mais qui est complémentaire de I'interprétation qu’il donne
de cette déclaration: celle selon laquelle ce serait en vertu de sa forme méme que le récit échouerait a rendre
compte de la “vie telle quelle est vécue” et & épouser les articulations du vécu (MORAN, 2017, p. 310).
Ce que nous avons présenté comme la “thése phénoménologique” de Roquentin irait ainsi de pair avec
I'idée “confuse” selon laquelle tout récit falsifie nécessairement la vie qu’il raconte en raison de la forme
qui lui est propre : “any story of one’s life must somehow be falsifying just in virtue of being in the form
of astory” (MORAN, 2017, p. 313).

Cette lecture de La nausée permeta Moran de retrouver dans le monologue de Roquentin les coordonnées
d’un probléme auquel Wittgenstein avait accordé beaucoup d’attention dans son analyse de l'expression
de la douleur, analyse qui va servir de guide a la réfutation de Moran. On peut en effet lire dans la section
402 des Recherches philosophiques la remarque suivante:

Nous sommes tentés de dire que notre mode d’expression ne décrit pas les faits tels qu’ils sont en réalité. Comme
sila proposition “il a mal” pouvait étre réfutée par autre chose que par le fait que la personne en question n’a pas
mal. Comme si la forme d’expression disait quelque chose de faux, méme sila phrase pouvait a la rigueur affirmer
quelque chose de juste (WITTGENSTEIN, 2004, p. 178).

Le raisonnement que Wittgenstein applique ici a I'expression de la douleur et aux insatisfactions qu'elle
suscite peut étre étendu a la difficulté que Roquentin souléve, et a 'insatisfaction qu'il éprouve aI'égard de
son propre projet littéraire: l'erreur de Roquentin consiste a se désoler que, comme tout récit biographique
selon lui, sa biographie du marquis de Rollebon doive nécessairement échouer a saisir l'essentiel de la vie
de son personnage, et ce, quand bien méme elle réussirait a produire une description minutieusement et
rigoureusement exacte des événements qui constituent cette vie. Sil'on suit le raisonnement de Wittgenstein,
une telle attitude est fondamentalement inintelligible: quel sens pourrait-il y avoir a se lamenter d'échouer
la oivil est par définition strictement impossible de réussir? Labsurdité de cette attitude est symptomatique des
difficultés que génére I'idéal fallacieux d'une adéquation du récit ala vie, et de la thése phénoménologique
qui en est le complément, celle selon laquelle c’est notre accés en premiére personne a I'expérience vécue
qui doit constituer le critére ultime de cette adéquation et décider du succés ou de I'échec des récits. Cet
idéal d'adéquation est donc doublement absurde: parce qu’il est contredit par les termes dans lesquels
a été définie l'expérience vécue (celle-ci étant caractérisée par sa primauté et son irréductibilité a toute
forme de récapitulation de la vie); et parce qu’il impose au récit, en lui demandant d’épouser la forme
méme du vécu, des conditions de sens exorbitantes quaucun récit ne serait capable de satisfaire pleinement.
Cette critique permet trés habilement & Moran de renvoyer dos & dos Sartre et MacIntyre, en montrant
que la symétrie de leurs revendications pourtant opposées présuppose dans un cas comme dans l'autre
que l'adéquation du récit a la vie constitue son horizon et son but ultime — l'objectif & 'aune duquel se
mesure aussi bien le succés du récit (selon MacIntyre) que son échec (selon Sartre) (MORAN, 2017, p.
308). Il n'y a au contraire pour Moran aucun sens  mesurer en termes d’adéquation l'application du récit
au vécu. Cette application ne saurait étre ni falsificatrice, ni fidele, si I'attente de cette adéquation est, tout
simplement, dépourvue de sens.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 89



4. Le sauvetage in extremis de Sartre par Moran

Dans un élan de charité interprétative, Moran souligne toutefois que cette derniére thése n'invalide pas
l'ensemble du raisonnement de Roquentin, qu’il se propose au contraire de réhabiliter en purgeant la critique
sartrienne de l'interprétation narrative du vécu des difficultés que souléve la thése phénoménologique. Afin
de procéder a ce sauvetage in extremis — précédé par une destruction en régle, Moran donne la priorité a
la seconde thése enveloppée dans le monologue de Roquentin, appelée plus haut “thése herméneutique”,
selonlaquelle le récit est nécessaire a I'intelligibilité de la vie. Contrairement a la thése phénoménologique,
cette seconde thése est en effet compatible avec la critique qui vient d’étre présentée de l'interprétation
adéquationniste des rapports entre la vie et le vécu: loin de présupposer la compatibilité des formes
narratives et des structures de I'expérience vécue, elle sait parfaitement s'accommoder de leur irréductibilité
et des différences non négociables qui les séparent. La stratégie de Moran dans le texte qui nous occupe
consiste alors a radicaliser l'opposition entre la vie et le récit de fagon a montrer que leur hétérogénéité peut
et doit se comprendre d’une fagon qui exclut a priorila possibilité d'une mise en adéquation de I'un avec
l'autre. S’ils sopposent, ce nest justement pas sur un mode qui présupposerait qu’ils puissent sappliquer
- bien ou mal - 'un & l'autre, mais parce qu'ils relevent de deux perspectives strictement incompatibles,
dont Roquentin avait compris 'hétérogénéité sans pour autant parvenir  en tirer les conclusions justes.

Moran s’appuie a cet égard sur un argument qu’il emprunte a Louis Mink, bien qu’il I'interpréte dans un
sens l'amenant aussi a rejeter la conclusion que son auteur en tirait. Mink soulignait que I'irréductibilité
des événements vécus aux reconstructions narratives qui permettent aux historiens de les décrire repose
sur 'hétérogénéité indépassable des perspectives propres a l'agent d’un c6té, a I'historien de l'autre. “La
vie ne connait pas davantage de débuts que de milieux ou de fins”, peut-on lire dans un de ses essais les
plus célebres, contrairement aux histoires, qui “ne sont pas vécues, mais racontées” (MINK, 1987, p.
60). Un aspect essentiel de tout récit tient en effet & sa capacité a adopter, eu égard aux événements qu'il
décrit, une perspective temporelle nécessairement plus large que celle du ou des acteurs individuels de
I'histoire qu’il raconte.

“Une histoire a besoin d'un conteur, c’est-a-dire quelqu'un qui se tienne en dehors des événements eux-mémes
et dont la perspective temporelle est plus large que celle des personnages eux-mémes” (MORAN, 2017, p. 298).

Or, et cest la le point fondamental, cette perspective, qui s'ouvre depuis un point de vue extérieur aux
agents, se situe nécessairement hors de leur portée. C’est ce que Roquentin exprimait a sa facon en se
plaignant que les histoires ne savent raconter les événements qu’ “en sens inverse”, en les mettant en série
et en les reconstituant depuis leur point darrivée plutot que de I'intérieur du mouvement qui participe a
leur actualisation et qui guide leur déploiement. Le récit engage toujours un regard réflexif sur I'histoire
qu'il raconte, qui le place logiquement au-dela des limites a I'intérieur desquelles se situe la vie de ses
personnages. La perspective du narrateur déborde ainsi nécessairement celle du ou des personnage(s)
de son récit. En conséquence, le point depuis lequel une histoire peut étre récapitulée, remémorée, ou
“rappelée” (pour reprendre les termes de Roquentin), est par principe inaccessible (“unavailable”) au sujet
quila vit (MORAN, 2017, p. 311). Silexpérience vécue ne “fait pas histoire”, c’est parce qu'elle ne saurait
se projeter au-dela des limites de sa propre réalisation, comme si elle pouvait s'observer de I'extérieur au
moment méme ol elle s'accomplissait.

Clest cet écart entre deux perspectives inconciliables qui permet & Moran de radicaliser en la justifiant
TI'opposition, constatée par Roquentin, de I'expérience vécue aux récits qui la restituent sous une forme
narrative: la perspective depuis laquelle se raconte une histoire est strictement incompatible avec celle
depuis laquelle se vit I'action de ses personnages. L'écart qui sépare ces deux perspectives ne reléve pas
d’une contingence qui pourrait étre dépassée (comme siles points de vue qui les sous-tendent pouvaient
étre amenés A coincider I'un avec l'autre) mais est constitutif des fonctions respectives de l'acteur et du

90 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



narrateur: le point de vue de I'acteur ou du personnage le situe a l'intérieur des limites d'une vie dont il ne
saurait, par définition, observer les contours; inversement, dans la mesure ot le point de vue réflexif du
narrateur le met au contraire en situation d’extériorité par rapport a la vie qu’il raconte, c’est précisément
toujours depuis la perception de ces contours que s’articule son récit. Ce qui constitue la condition de
possibilité de I'intégration de la vie dans le récit ou elle “fait histoire”, ce qui permet de faire entrer une
existence dans l'espace logique de la narration, c’est toujours I'adoption d’une position de surplomb qui
permet de décrire de I'extérieur les limites qui en dessinent les contours. Cette position de surplomb qui
place le narrateur a l'extérieur de la vie dont il entreprend le récit nest pas fortuite: elle est la condition
de son discours, qui donc le constitue & proprement parler comme narrateur, dans la mesure ou elle lui
permetde considérer cette vie et de la décrire comme une totalité dont les contours et les articulations lui
sont connues.

C’est donc seulement dans sa conclusion que Roquentin se trompe selon Moran: on ne saurait conclure de
l'irréductibilité des perspectives temporelles propres ala vie d’un c6té et au récit qui s’y applique de l'autre,
que le second falsifie nécessairement la premiére. S’il est a priori exclu que ces perspectives se recouvrent
parfaitement, il n’y a aucune raison de le déplorer et d'y voir une falsification: il n’y a pas la de possibilité
d’échec de la narration. Il ne peut y avoir davantage de sens a dire que le récit échoue ou réussit a sappliquer
a l'expérience vécue: il ne peut s’y appliquer que sur un mode qui interdit justement a priori d'évaluer
cette application en termes d’échec ou de réussite, de falsification ou de fidélité, de vérité ou de fausseté.
Ce qui doit étre sauvé dans le monologue de Roquentin, c’est la reconnaissance de I'incompatibilitédes
perspectives temporelles que recouvrent la vie et le récit, mais seulement dans la mesure ou il est tenu
pour acquis que celle-ci exclut a priori 'idée d'une adéquation du récit a Ia vie. Cette thése, qui constitue
I'idée fondamentale de Sartre selon Moran, est donc logiquement indépendante de I'idée “confuse” avec
laquelle Roquentin l'associe selon Moran, selon laquelle tout récit falsifie le vécu en raison de la forme
qu’il lui impose.

La crise existentielle de Roquentin sexplique alors par le fait qu’il puisse, de I'intérieur des limites de
sa propre existence, faire usage de formes d’interprétation narrative (“forms of significance”) qu’il peut
appliquer a d’autres existences que la sienne et que d’autres peuvent appliquer a sa propre vie (précisément
parce qu'ils ne la vivent pas et s’y rapportent de l'extérieur — en troisiéme personne), mais qu’il lui est
strictement impossible d’appliquer a lui-méme (en premiére personne) (MORAN, 2017, p. 313). Nous
sommes constamment tentés d’interpréter notre vie selon le modele qui nous permet de comprendre
et de décrire celle des autres, en voulant appliquer & nous-méme des formes d’interprétation narratives
qui échappent par définition a la perspective dans laquelle nous nous trouvons. Selon Moran, Roquentin
sombre dans une telle crise parce que son intelligence lui permet de comprendre 4 la fois la signification
existentielle ef I'inaccessibilité des formes narratives qui lui permettraient de faire sens de son existence,
sans qu’il soit possible de parler ici d’un échec du récit ou de la narration.

Aussiimpressionnante que soit cette reconstruction de la position théorique sous-jacente au monologue
de Roquentin, elle nous semble présenter deux points de fragilité préoccupants. Le premier concerne
les limites a I'intérieur desquelles Moran comprend le role et la fonction du narrateur; le second engage
linterprétation étroite et restrictive de la pensée de Sartre sur laquelle repose son analyse. Les deux
derniéres sections de cet article tenteront d’esquisser une lecture plus charitable de la pensée sartrienne,
aboutissant a une conclusion significativement différente et permettant une réinterprétation du probléme
posé par Roquentin. Nous commencerons par mettre en évidence une difficulté du traitement que Moran
propose de la figure du narrateur, qui nous permettra ensuite de faire apparaitre dans un second temps ce
que Moran laisse de coté dans son interprétation du monologue de Roquentin.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 91



S.Lambiguité de la narration selon Cavell et Shakespeare

Nous venons de voir que la thése qui permet & Moran de “sauver” le monologue de Roquentin en y
séparantle bon grain del'ivraie affirme que les formes d’interprétation dont dispose le narrateur d'un récit
ne sauraient par définition étre appliquées en premiére personne par un agent* a sa propre vie. Or, autant
cette theése s’avere trés efficace pour rendre compte de1’écart entre les perspectives du narrateur et de l'agent,
autant elle rend plus malaisée I'interprétation des cas ot ces perspectives viennent a se superposer. Certes,
I'argument de Moran n’entend bien str pas exclure les cas ot1'agent et le narrateur sont une seule et méme
personne, mais il ne permet pas non plus de penser le recouvrement problématique de leurs perspectives,
qu’il tient a priori pour distinctes sans accorder plus d’attention critique a leur entremélement. Un narrateur
est-il toujours comme Moran I'affirme “outside the events themselves”, en position de rigoureuse extériorité
par rapport a la vie qu’il raconte? Il est évidemment permis d’en douter. La littérature apporterait ici de
nombreux contre-exemples, au premier rang desquels peut étre rangé le passage précis de La nausée que
commente Moran. Car c’est bien ce qui est en question dans la complainte de Roquentin, qui n’a d’autre
sourceque le désespoir auquel le conduisent ses efforts pourse faire le narrateur de sa propre vie. Ilyala
une difficulté que ne prend jamais véritablement au sérieux I'argumentaire de Moran, et dont on voit mal
comment il pourrait en prendre en charge le traitement, quels que soient les aménagements locaux qui
pourraient étre apportés a sa conception pour résoudre ce probléme.

C’est dans la magnifique analyse que Stanley Cavell a consacré aux différentes modalités de la narration
et au lien entre narration et action, qu'on trouve peut-étre la meilleure mise en scéne de ce probléme.
L'intérét de'analyse de Cavell est de mettre en évidence I'ambiguité qui caractérise la position du narrateur
et de donner toute sa mesure au lien problématique qui le rattache aux personnages qui participent a son
récit. Cavell met en place cette analyse dans la lecture du Roi Lear de Shakespeare qu’il propose dans un
chapitre de Must we mean what we say? (“The avoidance of love”, CAVELL, 1976; 2009), ou il s’interroge
sur le mécanisme de notre identification 4 un personnage, et effectue a cette occasion une distinction
capitale entre deux types radicalement hétérogénes de narration:

1/ La premiére concerne un récit dont le narrateur est strictement extérieur a I'histoire racontée. C'est
le cas du narrateur omniscient d'un roman, qui ne se situe pas dans le monde a I'intérieur duquel prennent
place les événements qu’il décrit. Un tel procédé narratif exige un narrateur qui non seulement parle a la
troisiéme personne pour décrire les actions des différents personnages, mais qui ne peut utiliser aucune
autre personne grammaticale: n'appartenant pas au monde dans lequel il situe 'objet de son récit, il ne
peut par définition user ni de la premiére ni de la seconde personne, ce qui reviendrait a s’inclure de fagon
directe ouindirecte dans son propre récit. De fagon trés singuliére, un tel narrateur ne saurait véritablement
occuper un point de vue, une perspective depuis laquelle les événements qu'il décrit lui apparaitraient:
l'omniscience que son mode de narration institue suppose qu'il parle pour ainsi dire de partout, sans étre
limité & une perspective particuliére plutét qua une autre. Cela revient aussi bien a dire que la “voix” de
ce narrateur — sil'on peut encore parler de voix tant son discours est désincarné — est une voix qui ne parle
a proprement parler de nulle part, puisquelle exclut a priori que le point depuis lequel elle parle puisse
apparaitre pour lui-méme a l'intérieur de la scéne (ou du monde) sur laquelle se tient I'histoire qu'elle
raconte. Un narrateur de ce type est fondamentalement “privé d’autoréférence”, comme l'explique Cavell,
il “n’a pas de moi” qu'il pourrait inclure dans sa propre narration (CAVELL, 2009, p. 498).

On peut d’ores et déja noter que cet usage tout a fait remarquable mais non exceptionnel de la narration,
trés répandu dans la littérature romanesque, semble pleinement satisfaire les termes de I'analyse de

* Dans les lignes qui suivent, nous entendrons ce terme en un sens résolument non-technique, désignant simplement le sujet
du vivre, celui qui, en vivant, est (pour ainsi dire) “acteur” de sa propre vie (ce terme nous permettant ici de souligner I'entente
verbale, la dimension performative du vivre).

92 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



Moran, en posant une hétérogénéité radicale entre I'espace logique de la narration et celui de I'action des
personnages: le point de vue du narrateur et celui de I'agent sont ici dans une relation d’extériorité qui
leur interdit a priori de pouvoir coincider, dans la mesure ou le discours de I'un et les actions de l'autre ne
se situent pas sur le méme plan (et ne sauraient appartenir a un méme monde).

Mais Cavell note que ce mode de narration s'oppose structurellement 4 un deuxiéme type de narration,
en relation auquel se justifient ses priviléges.

2/ Ce second type de narration est celui qui a lieu dans le cas ot c’est 'un des personnages appartenant
a I'histoire (ou du moins au monde dans lequel se situe I'histoire, méme s'il ne prend aucune part aux
événements qui en constituent le fil) qui entreprend d'en faire le récit. Un narrateur de ce type ne parlera
pas nécessairement a la premiére personne, mais contrairement au cas précédent, il est essentiel au type
de narration qui le caractérise quelle puisse lui permettre de le faire. Pourquoi? Parce que dans ce cas,
contrairement au cas précédent, son récit le rattache au monde dans lequel il situe I’histoire qu’il raconte.
Qu'il participe ou non aux événements décrits par son récit, 'acte de discours au moyen duquel il prend
la parole I'inclut dans le monde a I'intérieur duquel son histoire se situe : cet acte constitue une action a
proprement parler, qui ne peut donc avoir lieu que dans ce monde-13, et non “hors monde”, comme dans
le cas du narrateur omniscient, lequel s'excepte au contraire a priori du régime de contraintes ontologiques
que son discours institue, et se pose ainsi comme une limite transcendantale de ce monde. Le second
type de narrateur décrit par Cavell n’a pas a payer le prix que cotte au narrateur du premier genre son
omniscience: interdite par définition au narrateur omniscient, l'autoréférence reste toujours ouverte au
narrateur appartenant au monde dans lequel se situe son récit.

Le probléme que souléve cette distinction, et sur lequel Cavell attire notre attention, est qu’il est souvent
malaisé de déterminer a laquelle de ces deux catégories appartiennent les récits auxquels nous sommes
confrontés. Aussi claire cette distinction soit-elle en principe, son usage exige une certaine subtilité du
lecteur ou du spectateur (sil'on parle de théatre), que nous devons tenir pour le symptome d’une ambiguité
essentielle ala narration. Cette ambiguité est patente dansl'exemple que Cavell tire du Roi Lear, ouI'un des
personnages, Edgar “interrompt habilement” le déroulement de I'action pour s’avancer vers le public et lui
raconter la mort de son pére. Or, le point que met en avant I'analyse de Cavell est que le récit d’Edgar ne
peut justement pas étre tenu pour une interruption, mais doit étre considéré comme une extension de laction
de la piéce de Shakespeare, dans la mesure ott Edgar appartient, qu’il le veuille ou non, a I'histoire qu’il
raconte. En aucune fagon son récit ne peut donc avoir la valeur que prendrait celui d'un narrateur externe,
qui ne participerait ni a 'action ni au monde al'intérieur duquel elle se situe. Edgar est encore sur la scéne,
il fait encore partie de la piéce. “S’il raconte, écrit Cavell, alors c’est cela qu’il est en train de faire, c’est cela
qui est devenu ce qui est en train d’arriver maintenant” (CAVELL, 2009, p. 497). Raconter la mort de
son pére n'est pas seulement un récit venant interrompre le déroulement de I'histoire et permettant a son
narrateur, Edgar, de quitter pour ainsi dire le monde dont il constitue 'un des personnages: son récit est
aussi et en méme temps une action a I'intérieur de la piéce.

Lanalyse de Cavell permet ainsi de repérer a l'intérieur méme de la narration le découpage que Moran
situait de fagon un peu hétive dans l'opposition du narrateur et de I'agent. Ce découpage des perspectives
est rendu problématique par la capacité du narrateur a effectuer son récit sans quitter le terrain de l'action,
de telle sorte que sa perspective et celle de 'agent viennent se recouvrir. Il faut donc a présent considérer, a
cOté du narrateur omniscient qui satisfaisait si bien les attentes de 'analyse de Moran, un narrateur-acteur
qui se tient a la fois sur le terrain de 'action et sur celui de la narration, brouillant ainsi la séparation claire
et bien tranchée entre la vie et le récit qui constituait le nerf de 'argument de Moran. La différence qui
opposeicilacteur etle narrateur ne peut plus exclusivement reposer sur les perspectives temporelles qui les
séparait selon Moran - la perspective de 'agent incapable de voir au-dela des limites de sa propre vie d'un

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 93



coté, et la perspective totalisante et rétrospective du narrateur de l'autre. Cet écart entre des perspectives
irréductibles ne tient que pour autant que 'on maintient I'extériorité du narrateur par rapport a l'acteur
(oul'agent) de I'histoire qu’il raconte. Dés lors quest prise en considération la possibilité d'une narration
constituant aussi une action du narrateur, dés lors que l'on a affaire & un récit qui fait (ou n'interdit pas1’)
usage du pronom de la premiére personne, dés lors qu'est laissée ouverte la possibilité que le narrateur
se désigne lui-méme dans son récit, les perspectives du narrateur et de l'acteur se brouillent de fagon
problématique et la distinction de Moran cesse d’étre opérante. L'analyse de Moran, en d’autres termes,
est incapable de prendre en compte la dimension performative de la narration. Or, Clest trés précisément
ce probléme que Roquentin a en vue lorsqu’il confesse son désir de vivre sa vie comme une vie quion se
rappelle, c’est-a-dire comme une histoire dont il serait a la fois 'acteur et le narrateur. Et clest bien la le
probléme que le récit de soi souléve, probléme qui ne peut étre vu que dans la mesure ot 'on renonce a
traiter la perspective du narrateur comme extérieure aux limites de son récit.

6. La crédibilité du narrateur dans le récit en premiére personne

Ce point est absolument fondamental pour la question qui nous occupe, car il nous permet de comprendre
en quoi Moran fait fausse route en interprétant le probléme de Roquentin comme celui de 'incompatibilité
des deux perspectives sur sa propre vie auxquelles il prétend, selon qu’il en est l'acteur ou sen fait le
narrateur. Car nous voyons ici que le probléme est moins celui de I'écart et de I'étanchéité de ces deux
perspectives, que le résultat de I'interférence problématique qui vient brouiller leur séparation des lors
que le récit de la vie d'un homme ou d’une femme ne représente pas seulement un point de vue externe
sur cette vie mais constitue un moment de son déploiement, un événement de méme nature et au méme
titre que chaque autre de ses actions. On est alors ici en droit — pour ne pas dire en devoir — de craindre
quen interférant avec l'action que le récit est censé décrire, I'acte de la narration ne vienne en parasiter,
ou du moins en influencer, le cours. Comment les prétentions a la véracité d’'un récit dont I'initiative fait
intrinséquement partie de la vie qu’il prétend raconter pourraient-elles ne pas apparaitre suspectes? N'en
va-t-il pasici exactement de méme que dansla critique que Nietzsche adressait a ceux qui, comme Socrate,
prétendent évaluer la vie de I'intérieur d’elle-méme, tout en la vivant, et se constituant ainsi a la fois juge et
partie (NIETZSCHE, 2004, p. 68)? S'il fait partie de la vie, le récit n’en est-il pas nécessairement complice?
Nest-il pas toujours inévitablement suspect de n'avoir au fond d’autre but que de nous représenter cette
vie conformément aux attentes qui lui sont propres et aux intéréts qui 'animent? J’ai toujours un intérét
particulier 8 me dépeindre comme un excellent enseignant, ou au contraire comme un pianiste médiocre,
qu'ils’agisse, au choix, d'impressionner favorablement les autres, de susciter leurs encouragements ou leurs
compliments, ou de m'assurer de leur mansuétude dans les situations et le contexte qui I'exigent...Jai
toujours, de I'intérieur de 'existence que je méne, plus ou moins intérét 4 me représenter 4 moi-méme et
aux autres comme tel ou tel, en masquant les ressorts qui commandent cet autoportrait derriére le vernis
des formes narratives et les articulations bien huilées d’'un récit édifiant. En quoi un récit en premiére
personne de ce type pourrait-il étre dit “vrai”, demande Roquentin? Cela ne signifie pas pour autant qu’il
doive nécessairement étre faux, comme le présuppose l'interprétation de Moran. Ce n'est pas la vérité
mais la prétention ala vérité qui est ici en question: qu'est-ce qui pourrait bien “remplir” - si on applique les
termes de I'analyse phénoménologique que Sartre connait bien — une telle Vermeinung? Cette prétention
a la vérité ne s'effondre-t-elle pas devant les doutes légitimes que tout récit de soi a la premiére personne
ne peut manquer de soulever?

Or, si cest le cas, ce n'est plus parce que la vérité échapperait au récit, qui échouerait a la saisir, mais c’est
) ) ] )

parce qu’avant méme que ne se pose la question de la vérité du récit qu’il propose, la situation particuliére
dans laquelle se trouve le narrateur qui est aussi l'acteur de la vie qu’il raconte affecte inévitablement la
crédibilité qui peut lui étre accordée. Un narrateur dont la narration participe en tant qu'acte a une vie qu'il
décrit pourtant comme s'il lui était extérieur, et dont le récit contribue pourtant activement et de l'intérieur

94 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



aredessiner les contours, n'est peut-étre pas nécessairement animé par le désir plus ou moins assumé de la
falsifier; mais il est en revanche inévitablement suspect, 'implication de son activité narrative a I'intérieur
delavie qu'ilraconte ne pouvant éviter de mettre en cause la crédibilité de son discours. Tel est selon nous
le probléme qui obséde Roquentin et qui le retient de se satisfaire des histoires qu’il aimerait pouvoir se
raconter a lui-méme: celui de la crédibilité que peut revendiquer le narrateur qui fait le récit de sa vie a la
premiére personne, et des conditions sous lesquelles celle-ci peut lui étre accordée.

Pour comprendre ce qui rend cette crédibilité si délicate et problématique, du point de vue du narrateur
en premiére personne, il faut rappeler une nouvelle fois toute la distance qui I'oppose au premier type
de narrateur dont parlait Cavell. Ce qui donne au narrateur omniscient le crédit dont il jouit — crédit en
vertu duquel s'opére la fameuse “suspension of disbelief” qui caractérisait la condition de I'“entrée en
lecture” selon Coleridge — c’est I'impossibilité de l'autoréférence. Cest précisément dans la mesure ou
il renonce 4 la possibilité de s’inclure lui-méme dans le monde au sein duquel se déroule I'histoire qu’il
raconte que le narrateur omniscient peut jouir du crédit absolu que lui accorde le lecteur: sa crédibilité
est conditionnée a cette impossibilité de faire référence a lui-méme et de se désigner en usant du pronom
de la premiére personne.

Quand il écrit (qui I'écrit ?): “Il était couché a plat sur le sol couvert d’aiguilles de pins marron de la forét, le
menton appuyé sur ses bras croisés, et trés haut au-dessus de sa téte le vent soufflait dans les cimes des pins’, il
n'y a aucun doute possible sur le fait qu’il y a 1a une forét, que son sol est marron et couvert d’aiguilles de pin, et
qu'un homme y est couché dessus a plat (CAVELL, 2009, p. 496).

Limpossibilité de lautoréférence garantit au lecteur la non-interférence entre l'action du narrateur (la
narration) et 'action des personnages que raconte son récit. Elle empéche ainsi toute suspicion du lecteur
a son égard: il n’y a aucune place pour le mensonge dans I'espace logique ouvert par ce type de récit. Ne
pouvant faire référence a lui-méme, le narrateur n'est a proprement parler personne; n'ayant “pas de moi”
(“no self”), iln’a rien a dissimuler, ni de lieu ot se dissimuler lui-méme (CAVELL, 1976, p. 336; 2009, p.
498). Inversement, le crédit accordé a priori dans ce cas trés précis ne peut plus étre de mise dés lors que
l'on a affaire & un narrateur qui parle (ou peut parler)  la premiére personne, et peut se désigner lui-méme
alintérieur de son récit. Son récit devient alors inévitablement ouvert au doute et a la suspicion:

Plus un récit a la premiére personne prend les propriétés formelles d’une narration, d’une histoire que
l'on raconte (a tale), plus ce récit devient suspect. [...] Lhomme qui a a sa disposition le mot “je” a le
procédé le plus immédiat (quickest) pour se cacher (CAVELL, 1976, p. 336; 2009, p. 495).

Lanalyse des différents modes de narration permet ainsi de mettre au jour ce qui constitue a notre sens
le probleme fondamental que souléve tout récit a la premiére personne: le probléme ne tient pas tant a la
mise en question de [adéquation entre ce récit et l'expérience vécue qu'il prétend décrire qu’a l'implication
ambigiie de la narration et du narrateur dans la vie qu'il raconte, dans la mesure ou cette implication sape
inévitablement les fondements de sa crédibilité.

7.La fabrique de I'illusion narrative: lecture et écriture selon Sartre

Or, méme sil'on accepte que Moran ait raison de discréditer I'interprétation adéquationniste des rapports
entre vie et récit, son analyse ne parvient toutefois pas a écarter le probléme que nous venons de soulever
et qui greve tout récit de soi & la premiére personne, en menagant ses gages de crédibilité. Et rien, dans
le monologue de Roquentin, ne permet d’exclure que ce soit précisément ce probléme qu’il ait en vue et
dont sa crise constitue la manifestation symptomatique, apparaissant au moment critique ou il se rend
compte qu’il ne peut plus accorder de crédit aux histoires qu’il se raconte sur lui-méme. Si le texte de La
nausée ne posséde pas, en vertu de sa nature romanesque, le degré de précision conceptuelle qui nous

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. o5



permettrait de trancher cette question et de valider cette seconde interprétation, force est de constater que
Sartre a développé une réflexion fine et originale sur ce probléme précis dans des textes contemporains
de la publication de son premier roman - signe que le probléme de la crédibilité du discours en premiére
personne n'était pas étranger au cadre de sa réflexion. Et non seulement Sartre a pris en considération ce
probléme, mais il y a apporté en un certain sens une réponse, méme si cette réponse n'est pas exactement,
comme on vale voir, du type de celle qu'un philosophe pourrait en attendre. Le monologue de Roquentin est
loin de constituer le dernier mot de Sartre surla question des rapports entre la vie et le récit, qui demande
a étre replacée dans le cadre d’'une analyse de la production littéraire de Sartre beaucoup plus large que
celle de Moran. Car ce n'est ni dans les textes littéraires, ni dans les textes philosophiques de Sartre que
se trouve le traitement du probléme de la crédibilité du narrateur qui permet & l'auteur de La nausée de
prolonger I'interrogation de Roquentin en y apportant une réponse sur un terrain différent: c’est dans ses
textes de critique littéraire, dans la théorie du roman et la conception de la lecture qui s’y élaborent qu’il
faut aller chercher cette réponse.

Dans les années qui accompagnent la parution et le succés de La nausée, 'intense activité de critique
littéraire de Sartre lui donne l'occasion de réfléchir, sous un angle trés différent mais complémentaire de
celui sous lequel se place Roquentin, au probléme de la crédibilité du narrateur dans le contexte du récit
en premiére personne. Cette réflexion lui permet de procéder a un déplacement fondamental du probléme
qui nous occupe: il ne s'agit plus alors pour Sartre d’adopter la perspective de I'un de ses personnages,
comme c’était le cas avec le monologue de Roquentin, mais celle de 'auteur dont le travail consiste a
produire une histoire qui jouisse d’'une crédibilité suffisante aux yeux de son lecteur pour permettre a ce
dernier d’y adhérer pleinement. Ce déplacement est manifeste dans une étude au ton de pamphlet que
Sartre publie en 1939, répondant ala demande de Paulhan de fournir a Ia NRF une analyse critique du
roman de Frangois Mauriac, La fin de la nuit (“Frangois Mauriac et la liberté”, dans SARTRE, 1947). Le
point spécifique sur lequel Sartre attaque Mauriac — avec une violence que son ainé ne lui pardonnera
jamais — est son incapacité a rendre compte dans son roman de I'expérience de la liberté. Mauriac échoue
selon Sartre & donner vie 4 ses personnages, parce qu’il échoue a décrire leurs actions d’une fagon qui
puisse permettre au lecteur d’y reconnaitre I'épaisseur d’une existence comparable a la sienne, et dy lire
la manifestation d’une liberté. Mauriac ne sait pas écrire de romans, va jusqu’a lui reprocher Sartre, car
il ignore et viole constamment les régles qui lui permettraient de raconter I'histoire de son personnage,
Thérése, d’une fagon qui puisse convaincre le lecteur qu’il s’agit 1a d'une vie, vie a I'intérieur de laquelle il
doit pouvoir retrouver la marque de la contingence, et non la manifestation inflexible d'un destin dont la
fin a déja été scellée d’avance par une décision de l'auteur. Sartre fixe ici les exigences qui doivent encadrer
selon luile travail du romancier, en lui assignant la tiche de produire une histoire qui n'apparaisse justement
pas au lecteur comme une histoire, afin de lui libérer 'accés a I'expérience méme que les personnages font
de leur liberté. Ce que Sartre tente de définir, ce sont les conditions sous lesquelles le récit peut effacer
pour ainsi dire ses propres traces et se faire oublier en tant que récit, de fagon a plonger le lecteur dans le
monde que lui dépeint la fiction romanesque sans laisser subsister de trace de l'activité fictionnelle qui
ferait apparaitre cette histoire au lecteur comme un artifice de créateur, comme une simple fiction.

Ce texte offre un traitement extrémement intéressant du probléme que souléve le monologue de
Roquentin en prenant le parti diamétralement inverse du romancier, c’est-a-dire de celui qui cherche a
créer par la narration l'illusion de la vie de ses personnages. Sartre, en d’autres mots, tente de trouver dans
ce texte un moyen littéraire - non philosophique - d’effacer la diftérence qui sépare le récit de la vie, en
racontant une histoire qui permette a son lecteur de faire I'expérience d’une vie, celle des personnages du
roman. Le texte de Sartre s'ingénie alors a montrer de quelle fagon le romancier peut mettre a contribution
les techniques narratives que lui offre le récit pour donner au lecteur le sentiment de voir se déployer au
fil de salecture la vie méme des personnages. Le principe de fabrication de I'illusion romanesque qui doit
permettre au romancier de satisfaire a ces attentes est simple: I'illusion réussira a proportion de la capacité

96 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



de l'auteur d’effacer toute trace de son activité créatrice, en produisant un récit dans lequel le lecteur ne
retrouvera aucun signe d'un point de vue extérieur au déroulement des événements constituant la vie des
personnages dont il lit I'histoire.

Pour que la durée de mes impatiences, de mes ignorances, se laisse attraper, modeler et présenter enfin & moi
comme la chair de ces créatures inventées, il faut que le romancier sache l'attirer dans son piége, il faut qu’il esquisse
en creux dans son livre, au moyen des signes dont il dispose, un temps semblable au mien, o1 'avenir n'est pas

fait (SARTRE, 1947, pp. 33-34)

Déslors que lalecture peut s’effectuer sans que le récit laisse percevoir au lecteur les procédés narratifs sur
lesquels il repose, déslors que le romancier masque la reconstruction de I'histoire depuis sa fin a laquelle
a procédé l'auteur, le roman n’offre plus au lecteur une fiction faite d’artifices et de décisions créatives,
mais I'illusion d'un monde a l'intérieur duquel il accéde a la vie méme des personnages. Cela est bien
str possible lorsque le récit s’effectue sous la coupe d’un narrateur omniscient, qui jouit du niveau de
crédibilité maximale a I'égard de son lecteur. Mais cela est tout autant possible dans le cas ot le romancier
fait usage du pronom de la premiére personne, pourvu seulement que cet usage soit entiérement cohérent
tout au long du roman et associé a un narrateur situé a I'intérieur du monde que le roman décrit. Le seul
cas de figure que Sartre exclut, c’est celui qui est selon lui au principe de La fin de la nuit: le récit perd toute
crédibilité déslors que l'auteur y fait, comme Sartre le reproche a Mauriac, un usage ambigu des pronoms
personnels, en entremélant de fagon problématique les deux types de narration (externe et interne), c’est-
a-dire en se servant du pronom de la troisiéme personne pour décrire des pensées, des intentions ou des
regrets. .., que seul son personnage pouvait connaitre et nous faire connaitre (SARTRE, 1947, p. 40). En
procédant ainsi, Mauriac se dévoile a son lecteur et lui révéle le caractére fictionnel de I'histoire que son
roman raconte, car il matérialise dans sa narration I'existence de son propre point de vue de créateur®.

Sartre reconnait donc explicitement dans ce texte la possibilité de supprimer par la narration la
distance qui sépare le récit de la vie. Toutefois, cette possibilité est suspendue au respect d’une condition
fondamentale, que Sartre rendra explicite quelques années plus tard, dans Qu'est-ce que la littérature?: cette
suppression fictionnelle de la distinction entre la vie et le récit ne peut fonctionner qu’en présence d’un
lecteur — et d’un lecteur que Sartre définit, contre Proust (du moins contre le Proust de Ricceur?), comme
un lecteur externe, qui ne saurait s’identifier a 'auteur du récit lui-méme. Sartre articule en effet dans cet
ouvrage deux théses conjointes, qui s’inscrivent dans le prolongement de la conception de la lecture qui
sous-tendait sa théorie du roman quelques années plus tot : d’abord, 'acte d’écrire exige et présuppose
un lecteur; ensuite, ce lecteur est nécessairement autre quel’auteur lui-méme.

Lécrivain ne peut pas lire ce qu’il écrit. [...] Lopération d’écrireimplique celle de lire comme son corrélatif
dialectique et ces deux actes connexes nécessitent deuxagents distincts (SARTRE, 1948, pp. 91-93).

Pourquoi 'auteur ne pourrait-il pas étre son propre lecteur? Parce que la lecture, selon Sartre, est une
activité qui ne fonctionne que dans la mesure ou elle engage laliberté créatrice d’un sujet ne connaissantpas
déja la fin de I'histoire qu’il découvre. “L'écrivain, écrit-il, en appelle a la liberté du lecteur pour qu’elle
collabore 2 la productionde son ouvrage” (SARTRE, 1948, p. 97). C’est a lui, le lecteur, qu’il revient en
derniére analyse de donner vie aux personnages de I'histoire et de les rendre vivants en leur prétant et en
transférant en quelque sorte sur eux sa vie propre:

S Pour une analyse plus détaillée de la conception sartrienne des usages “ambigus” des pronoms personnels, voir (RENAUDIE,
2017).

¢ On citera a ce propos les mots de Ricceur, au moment précis ot il élaborait pour lapremiére fois la notion d’ “identité narrative”:
avec ce nouveau concept d’identité, affirmait alors Ricceur, “le sujet apparait constitué a la fois comme lecteur et comme scripteur
de sa propre vie selon le veeu de Proust” (RICOEUR, 1984, pp. 355-356).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 97



Lalecture est création dirigée. [...] Tobjetlittéraire n'a d’autre substance que la subjectivité du lecteur: l'attente de
Raskolnikoff, c’est mon attente, que je lui préte; sans cette impatience du lecteur il ne demeurerait que des signes
languissants; sa haine contre le juge d’instruction qui I'interroge, c’est ma haine, sollicitée, captée par les signes,
et le juge d’instruction lui-méme, il n'existerait pas sans la haine que je lui porte  travers Raskolnikoff; cest elle
qui I'anime, elle est sa chair (SARTRE, 1948, p. 96).

8. Conclusions

Que doit-on retenir de la lecture de ces deux textes relativement a la question qui nous occupe? Si le
premier a montré que I'usage des techniques narratives n'affecte pas de fagon nécessairement négative la
crédibilité du récit en premiére personne, et qu'il peut au contraire la susciter, le second nous permet a
présent d’établir que c’est toujours en derniére analyse au lecteur qu’il revient de faire fonctionner le récit
et de le rendre crédible, a proportion de sa capacité a préter sa vie aux personnages de I'histoire pour faire
exister la leur. On doit alors en conclure la chose suivante: si, comme I'a mis en évidence notre lecture
de Cavell, les récits en premiére personne sont intrinséquement suspects et sujets a caution, ils peuvent
néanmoins regagner des gages de crédibilité pour autant qu’ils trouvent un lecteur ou un auditeur qui
leur permette de fonctionner. Cela signifie que la personne qui “regoit” le récit est bel et bien la seule qui
puisse étre en mesure de lui donner ou de lui refuser la valeur d’'une description de la vie, pourvu qu’il ou
elle se laisse “prendre” par ce récit d’une fagon similaire & celle dontle lecteur peut se laisser “prendre” par
I'histoire du roman qu’il est en train de lire. On trouve peut-étre icila raison pour laquelle nile monologue
de Roquentin, nila critique sans concession des formes de mauvaise foi associées a I'idéal de la connaissance
de soi, que Sartre développera quelques années plus tard dans Létre et le néant, ne l'ont dissuadé d’écrire
son autobiographie. Seulement, il nous faut comprendre que le propos de Sartre dans Les mots n'est pas
tant de se révéler a lui-méme au travers de I'écriture de soi ou de se convaincre lui-méme de la version des
faits qu'il nous y présente, que de nous convaincre, nous, ses lecteurs, de fagon a pouvoir en retour trouver
un sol suffisamment ferme pour de la solidité et de la crédibilité a son propre récit!

En conséquence, la question initiale dont nous étions partis — celle des chances de succes ou d’échec
du récit de soi a la premiére personne — doit étre reposée dans ce cadre, en relation a la question de la
reconnaissance quautrui peut ou non nous accorder: loin d’étre suspendu a la question de I'adéquation du
récit alexpérience vécue, I'échec ou le succés du récit de soi dépend d’abord et avant tout du crédit auquel
ce type de discours nous permet de prétendre, et que d’autres sont susceptibles de lui accorder. Dans un
cas comme dans l'autre, il s’agit d'une question que nous ne pouvons trancher seuls, dans I'intimité de
notre rapport a nous-mémes, et a laquelle nous ne pouvons répondre qu’au travers de notre relation a un
autre que nous. Car seul un autre que nous peut nous assurer du crédit que nous n'avons a priori aucune
raison légitime de nous accorder & nous-mémes.

Que le récit en premiére personne puisse ou non rendre compte en vérité de l'expérience vécue par un
sujet n'importe donc sans doute pas autant que le monologue de Roquentin pourrait le faire croire. Ce
qui compte, en revanche, c’est de savoir si et a quelles conditions ce type de récit est susceptible ou non
de convaincre quiconque que notre vie est telle que nos récits I'affirment. Car c’est seulement 4 travers
le crédit que d’autres me reconnaissent que je peux acquérir un peu de crédibilité & mes propres yeux, y
compris et surtout lorsque je suis incapable de garantir que je suis celui que je dis étre: il reste toujours
possible de convaincre les autres de la vérité de I'histoire que je leur raconte sur moi-méme, que je croie
ou non a mon propre récit (ce qui n'empéche évidemment pas qu’il est sans doute souvent plus aisé de
convaincre les autres d’'une histoire  laquelle je crois aussi moi-méme). Dieu merci, nous ne sommes pas
contraints, pour pouvoir parler de nous-mémes, de limiter notre discours a I'énoncé de ce que nous savons
avec certitude étre le cas et dont nous pouvons garantir la vérité. Que nos récits parviennent ou non a
rendre effectivement compte du détail de nos existences, nous gardons la possibilité d'obtenir d’autrui une
forme de reconnaissance qui s'avére tout aussi efficace pour nous assurer que les choses nous concernant

o8 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



sont bien telles que nous les disons étre, pour autant que cette reconnaissance puisse se maintenir un
certain temps et instaurer une relation de confiance entre les autres et moi. Je ne suis pas bien stir de
savoir si je peux me considérer courageux, loyal, persévérant ou susceptible, je ne suis peut-étre pas méme
assuré, comme l'écrira Sartre, “de préférer le filet de beeuf au roti de veau”, mais si je parviens & convaincre
durablement autrui que tel est bien le cas, je trouve dans le crédit qu’il accorde a mon récit une garantie
potentiellement suffisante pour y fonder ma crédibilité & mes propres yeux. Lexposition & autrui nous
offre des ressources pour parler de nous-mémes dont la solitude nous prive au contraire. Clest ici en son
nom propre que Sartre se prononce:

Naturellement jétais fort capable, quand on m’interrogeait, de faire connaitre mes préférences et méme de les
affirmer; mais, dans la solitude, elles méchappaient : loin de les constater, il fallait les tenir et les pousser, leur
insuffler la vie; je n'étais méme plus str de préférer le filet de beeuf au roti de veau (SARTRE, 1964, p. 72).

Sil'on suit cette analyse jusqu’au bout, le récit de soi peut étre comparé a une partie de poker: il n'est pas
nécessaire d’avoir effectivement en main les cartes que nous prétendons avoir pour décider de notre mise
et la mettre effectivement sur la table; miser et remporter la mise restent toujours possibles méme si nous
n‘avons pas dans notre jeu les cartes qui auraient véritablement dti nous permettre de le faire (on peut aller
jusqu’a dire qu'’ils resteraient possibles méme si nous n'avions pas connaissance des cartes que nous avons
en main) - il suffit pour cela de convaincre les autres joueurs que nous les avons. Nous parions toujours
au-dela de nos moyens, du moins au-dela des moyens que nous sommes assurés de pouvoir considérer
comme les nodtres; mais cette stratégie ne nous empéche nullement de remporter la partie, tant que nous
parvenons & obtenir la confiance et la reconnaissance d’autrui.

On peut dire, de fagon trés similaire, que méme sinous devons renoncer a élaborer un récit qui raconterait
notre vie exactement telle que nous la vivons, nous pouvons néanmoins trés bien réussir a convaincre
les autres que tel est bien le cas. Car ce qui est visé par le récit de soi n'est pas un remplissement qu'une
intuition de notre propre existence — ou de quoi que ce soit d’autre — pourrait lui fournir; mais une sorte
tres différente de “remplissement” que la reconnaissance d’autrui suffit a lui apporter, et quelle seule peut
lui donner. La seule question qui se pose a ce niveau est celle de savoir comment négocier socialement
notre solvabilité auprés des autres, de fagon & obtenir d’eux une forme de reconnaissance suffisamment
stable pour rendre nos récits crédibles pour nous tous — pour eux comme pour nous. Cest trés exactement
cela qui fait défaut a Roquentin dans La nausée: cette forme de reconnaissance et de confiance sociale qui
pourrait lui permettre d’accorder du crédit aux histoires qu’il se raconte.

Bibliographie

ARENDT, H. (1981). La Vie de lesprit. T. 1: la pensée. Traduit par Lucienne Lotringer. Paris: Presses
universitaires de France.

CARR, D. (1986). “Narrative and the Real World: An Argument for Continuity”. History and Theory 25
(2): pp- 117-31.

CAVELL, S. (1976). Must we mean what we say? a book of essays. Cambridge [Eng.] ; New York: Cam-
bridge University Press.

CAVELL, S. (2009). Dire et vouloir dire. Traduit par Sandra Laugier et Christian Fournier. Paris: les Ed.
du Cerf.

MACINTYRE, A. C. (1981). After virtue: a study in moral theory. Notre Dame: University of Notre

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.83-100, junho de 2023. 99



Dame Press.

MINK, L. O. (1987). Historical understanding. Edité par Brian Fay, Eugene O. Golob, et Richard T. Vann.
Ithaca: Cornell University Press.

MORAN, R. (2015). The story of my life: narrative and self-understanding. The Aquinas lecture 2015. Mil-
waukee, Wisconsin: Marquette University Press.

MORAN, R. (2017). The philosophical imagination: selected essays. New York: Oxford University Press.
NIETZSCHE, F. (2004). Simtliche Werke, Bd. 6: Der Fall Wagner. Gotzen-Dimmerung. Der Antichrist.
Ecce homo. Dionysos-Dithyramben. Nietzsche contra Wagner. Edité par Giorgio Colli et Mazzino Montina-

ri. Miinchen: Dt. Taschenbuch-Verl.

PROUST, M. (1989). A la recherche du temps perdu. t. 4. Edité par Jean-Yves Tadié. Bibliothéque de la
Pléiade. Paris: Gallimard.

RENAUDIE, P. (2017). "L'ambiguité de la troisiéme personne Théorie du roman et philosophie de Ies-
prit chez Jean-Paul Sartre". Revue Philosophique De Louvain 115 (2): pp. 269-87.

RICOEUR, P. (1985). Temps et récit t.3: Le temps raconté. Paris: Ed. du Seuil.
RICOEUR, P. (1990). Soi-méme comme un autre. Paris: Editions du Seuil.
SARTRE, J. (1947). Situations: essais critiques, t. I. Paris: Gallimard.

SARTRE, J. (1948). Situations. t. II, Littérature et engagement. Paris: Gallimard.
SARTRE, J. (1964). Les mots. Paris: Gallimard.

SARTRE, J. (2008). La nausée. Paris: Gallimard.

SARTRE, J. (2017). L'étre et le néant: essai d'ontologie phénoménologique. Edité par Arlette Elkaim-Sartre.
Paris: Gallimard.

SCHECHTMAN, M. (2011). “The narrative self”. In The Oxford Handbook of the Self, édité par Shaun
Gallagher. Oxford University Press.

TENGELY], L. (2014). L'expérience de la singularité. Essais philosophiques 2. Paris: Hermann.

WITTGENSTEIN, L. (2004 ). Recherches philosophiques. Traduit par Francoise Dastur, Elisabeth Rigal,
Maurice Elie, Jean-Luc Gautéro, et Dominique Janicaud. Bibliotheque de philosophie. Paris: Gallimard.

100 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 83-100, junho de 2023.



Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

doispontos:

Nao-determinismo e nao-esquecimento: o estatuto
ambiguo do corpo na filosofia de Beauvoir

Thana Mara de Souza (UFES)

Resumo: Trata-se de compreender qual é o estatuto do corpo na obra O segundo sexo, de Simone de Beauvoir, mais
especificamente no capitulo 1 do primeiro volume, “os dados da biologia”. Se é verdade que a descri¢ao do corpo
nao é suficiente para definir o que é uma mulher - permitindo a filésofa francesa afastar-se de determinismos e
essencialismos -, é verdade também que é um elemento fundamental para a compreensao das mulheres. Assim,
tentar-se ha demonstrar que, na moral existencialista de Beauvoir, o corpo nem determina nem é esquecido, mas
se constitui como sendo, a um sé tempo, uma coisa do mundo e um ponto de vista sobre o mundo, facticidade e
liberdade, ou seja: ambiguidade.

Palavras-chave: Beauvoir, corpo, liberdade, facticidade, ambiguidade, fenomenologia francesa.

Abstract: The aim of this article is to understand the status of the body in the work The Second Sex, by Simone de
Beauvoir, more specifically in chapter 1 of the first volume, “the data of biology”. If it is true that the description of the
body is not enough to define what a woman is - allowing the French philosopher to move away from determinism
and essentialism -, itis also true that it is a fundamental element for the understanding of the women. Thus, we will try
to demonstrate that, in Beauvoir’s existentialist moral, the body neither determines nor is forgotten, but constitutes
itself as being, at the same time, a thing of the world and a point of view about the world, facticity and freedom.

Keywords: Beauvoir, body, freedom, facticity, ambiguity, French phenomenology.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 101
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



A nogao de ambiguidade é fundamental para compreender a filosofia de Beauvoir como um todo, dado
que nao se trata apenas de uma no¢ao em meio as outras, mas do proprio método adotado para trabalhar
as questdes que propde. Ao longo dos textos da década de 1940, podemos observar que a proposta
filosofica é de manter a tensdo entre os opostos, nunca optando por um determinismo que anularia o
papel da subjetividade e, a0 mesmo tempo, nunca optando por uma subjetividade que se construiria fora
das condigoes concretas dadas ou retiradas.

Em Por uma moral da ambiguidade, contra as tentativas de refugiar-se em um dos lados, a fil6sofa aponta
paraaambiguidade como modo mesmo do ser humano lidar de forma auténtica com o mundo, assim como,
em Idealismo Moral e Realismo Politico, ela faz a critica aos que se refugiam, seja numa subjetividade abstrata
e idealista (personificado por Antigona), seja numa objetividade determinista e cinica (personificado por
Creonte):

muitos deles procuram refgio numa destas duas atitudes opostas, mas igualmente capazes de os libertar de
si mesmos: um moralismo intransigente, ou um realismo cinico; no primeiro caso, escolhem obedecer a uma
necessidade interior, encerram-se na mais pura subjetividade; no segundo caso, decidem submeter-se a necessidade
das coisas; perdem-se na objetividade (BEAUVOIR, 2008b, p. 43).

Contra um pensamento tedrico e pritico que oscila ora na tentativa de submeter-se as coisas, anulando
a subjetividade, ora na tentativa de encerrar-se na subjetividade, anulando as coisas, Beauvoir mostra que
a ligagao necessdria entre politica e moral se daria justamente no reconhecimento da ambiguidade, de
uma objetividade que nunca determina a subjetividade e de uma subjetividade que nunca se faz de forma
descolada da concretude.

E 0 mesmo método que encontraremos em O segundo sexo: desde a Introdugio, fica clara a necessidade
de articular transcendéncia e imanéncia, liberdade e facticidade, subjetividade e objetividade. A partir de
uma moral existencialista, que pretende pensar em termos de liberdade (e nao de felicidade), Beauvoir
procura verificar se a transcendéncia que somos ¢ permitida de fato pelas institui¢des, ou se hd uma
opressao, que elimina as possibilidades dadas a certos grupos humanos. Nem s6 transcendéncia abstrata,
nem s6 imanéncia determinada, o ser humano aparece como aquele que, sempre em situagoes dadas - e
ndo escolhidas - vivencia e d4 sentido ao que lhe aparece, sendo, portanto, também liberdade. A nogao de
ambiguidade permite compreender que todos somos situados e somos liberdade, somos vistos e vemos,
sem cair nos opostos extremos, mas iguais, que ora vé o ser humano apenas como objeto em meio a outros
objetos, e ora o vé como sujeito soberano isolado dos outros e do mundo.

E fundamental, pois, verificar a situagio concreta que as instituigoes colocam para os seres humanos,
pois, se é verdade que todo ser humano é transcendéncia e liberdade, é verdade também que as condi¢des
concretas dadas aos homens sao muito diferentes das que sao dadas as mulheres. E por isso que Beauvoir
escreve dois volumes, tentando mostrar o modo como a mulher foi vista e 0 modo como ela, como
subjetividade, vivencia o que lhe é dado. Nao se pode ignorar que se as mulheres nao conseguiam afirmar-se
em profissdes em meados do século XX, ndo é meramente porque elas ndo queriam ou nao eram capazes,
mas principalmente porque a sociedade via as mulheres como objeto e as educavam a abrirem méo de
sua liberdade. Essa rentincia a transcendéncia, se infligida pelas instituigdes ou por outras pessoas, é uma
opressao. E ¢ isso que ocorria, e ainda ocorre, com as mulheres.

Essa atencao as condigbes concretas, a0 modo como a sociedade valora e desvalora certos grupos,
singulariza a fenomenologia de Beauvoir frente a fenomenologia francesa de Sartre e Merleau-Ponty, que
também apontam para uma ontologia fenomenoldgica, mas nao discutem, de fato, quais sio concretamente
a facticidade distinta que é dada para mulheres, negros etc. Mas, e isso é essencial, se Beauvoir insiste nas
condi¢des concretas, ndo ¢ para fazer da subjetividade mera passividade determinada pelas condigoes.

102 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



E preciso recuperar, por um outro movimento (o segundo volume de O segundo sexo), o modo como
essas subjetividades vivenciam a situagio imposta. Por meio de relatos, de didrios, de romances, a fildsofa
busca reconstruir essa subjetividade anulada, recuperando a necessidade de considerd-la como liberdade
e transcendéncia.!

Assim, é sempre por meio da manuteng¢io da ambiguidade que Beauvoir busca compreender as questoes
que se coloca, seja a da relagdo entre politica e moral em O idealismo moral e o realismo politico, seja a
relagao entre a subjetividade-mulher e a sociedade francesa em meados do século XX. Mas, além de ser o
método que nos permite compreender a proposta global de sua filosofia, a ambiguidade também aparece
no tratamento das nogoes internas de suas obras. Esse é o caso da nogao de corpo, que pretendemos
abordar neste artigo.

O corpo, em O segundo sexo, aparece no primeiro capitulo do primeiro volume como algo dado, como
um objeto que também constitui uma mulher, sem o qual ndo podemos pensar as condigdes com as
quais uma mulher cisgénero se depara®. Mas se fosse apenas esse aspecto abordado, estariamos préximo
de uma filosofia determinista, justamente do que Beauvoir pretende fugir. E por isso que, ao primeiro
volume, ¢ preciso juntar o segundo volume, no qual fica mais claro que os fatores bioldgicos sao fatos que
sao valorados pela sociedade. A menstruagao sé se torna o simbolo da inferioridade da mulher para uma
sociedade que pretende transformar a mulher em um ser subordinado e relativo. Nao hd nada no processo
hormonal que instaure essa inferioridade. E, pois,  historicidade, aos valores dados pela sociedade, s
condig¢oes dadas ou barradas pelas institui¢des, que é preciso olhar.

No entanto, é preciso também realizar o movimento inverso. Se o volume 1 deve ser complementado pelo
volume 2, a fim de nao cairmos em um essencialismo, o volume 2 nio deveria levar ao esquecimento do
volume 1. Em outras palavras: o fato de insistir na vivéncia, no modo como as subjetividades se colocam,
nao significa esquecer que elas se colocam sempre em situagoes ja dadas, diante de fatos que cabe a
fenomenologia descrever. E porisso que aliberdade, deve-se juntar a facticidade, mantendo a ambiguidade
da subjetividade que se faz em meio & objetividade, sem que um desses aspectos desaparega no outro.

Compreender como a nogio de corpo aparece em O segundo sexo pode nos ajudar, para além de
estabelecer uma leitura que se pretende mais pertinente ao ponto de partida da filésofa, a melhor verificar a
ambiguidade como método que perpassa todas as temdticas internas de seu livro. Pois é como ambiguidade
que o corpo surge em sua obra: como o que é ao mesmo tempo liberdade e facticidade, transcendéncia e
imanéncia, subjetividade e objetividade, ou, como é dito no primeiro capitulo sobre os dados da biologia:
como “coisa do mundo e um ponto de vista sobre esse mundo” (BEAUVOIR, 2016a, p. 35). No corpo, ¢
possivel observar a ambiguidade operar: nem s6 um objeto que é determinado e determina, nem s6 uma
expressao subjetiva abstrata e voluntarista, mas as duas coisas a0 mesmo tempo. No corpo hé elementos
concretos dados (a facticidade) que ndo podem ser ignorados, assim como h4 um ponto de vista que
transcende o que é dado. Coisa e ponto de vista, o corpo encarna a nogao de ambiguidade beauvoiriana.

! Esse movimento também pode ser verificado nas duas partes de A Velhice, livro de 1970: em um primeiro momento, temos
o modo como a velhice ¢ vista pela biologia e foi considerada ao longo da histéria. Em um segundo momento, com base em
relatos dos proprios idosos, hd a recuperagao da vivéncia. Os titulos dos dois volumes de O segundo sexo anunciam esse duplo
movimento: “Fatos e Mitos” (os aspectos objetivos, o modo como a mulher é vista) e “A experiéncia vivida” (as narrativas, as
doagdes de sentido ao que é ensinado e dado).

* Beauvoir tem como tema do livro o que hoje chamariamos de mulher cisgénero. Essa delimitagao nao nos impede, porém, de
pensarmos os modos como uma mulher transgénero vivencia seu corpo. Utilizando o mesmo método proposto por Beauvoir, é
possivel compreender o modo como uma mulher transgénero é colocada por nossa sociedade e por seu corpo, e 0 modo como ela
vivencia sua situagdo. Seria preciso pensar como, por exemplo, na recusa a seu sexo, ela o reconhece, dado que precisa modifica-lo.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. 103



Equilibrar esses dois aspectos, sem cair apenas em um deles, é essencial para o projeto filoséfico de
Beauvoir. Com essa leitura, pretendemos enfatizar a ambiguidade no modo como o corpo aparece, como
objeto visto e como sujeito de expressdo, nunca esquecendo que ele é ambos ao mesmo tempo. Desse
modo, evitaremos colocar a fil6sofa em um dos opostos do qual ela pretendeu fugir, mostrando que sua
filosofia é coerente com o que propde.

KAIL (2006), ap6s uma étima descrigio de Beauvoir como filésofa existencialista, faz um debate sobre
o capitulo “Os dados da biologia”, mais especificamente sobre o papel que o corpo teria. Para ele, “as
afirmagdes de Beauvoir poderiam entdo entrar sem modificagdo em um brevidrio de preconceitos sobre
a divisdo sexual” (KAIL, 2006, p. 120). Ao fazer descri¢des preconceituosas sobre o corpo feminino,
Beauvoir teria caido em “incoeréncias” ou mesmo “contradigdes” (KAIL, 2006, p. 123). Ou seja: embora
apontando para a transcendéncia e aliberdade, embora sendo contraria a qualquer forma de determinismo,
Beauvoir teria se contradito, ou pelo menos teria sido incoerente, ao escrever o capitulo sobre a biologia,
dado que ali ela tenderia a um essencialismo que nao ¢é o tom do livro. E como se o capitulo destoasse da
ideia principal e fosse numa dire¢ao oposta, dando maior importincia ao corpo do que deveria ter dado.

Uma espécie de febre conscienciosa faz com que se esquega de suas préprias recomendagdes metodoldgicas (...).
Assim, ela busca, em termos atuais, o sexo por tras do género, como o filésofo idealista busca a esséncia além da
aparéncia (KAIL, 2006, p. 126).

Diante disso, seria necessdrio “corrigir” Beauvoir, desconsiderando a énfase ao aspecto objetivo do corpo.
Para ser coerente com a prépria proposta filoséfica de Beauvoir, Kail aponta que é preciso desfazer-se do
erro presente no primeiro capitulo do primeiro volume, da descrigao de como o corpo de uma mulher é
visto pela biologia. Mas seria de fato uma incoeréncia, ou pior, uma contradigao?*

Outrasleituras, em oposi¢ao as que veem incoeréncia no pensamento de Beauvoir, acabam por considerar
o capitulo sobre a biologia apenas como um capitulo negativo: trata-se apenas de como a sociedade e
a ciéncia veem negativamente a mulher. Em outras palavras, é como se os fatos descritos pela biologia
aparecessem apenas para serem eliminados diante de uma subjetividade toda poderosa. “Essa imagem
repugnante deve ser interpretada no contexto da sociedade patriarcal. A autora de O Segundo Sexo estd
mostrando o ponto de vista masculino e nio se identificando com ele” (TIUKALO, 2012, p. 80). Essa
visao masculina sobre o corpo da mulher, tal como exposta no capitulo sobre os dados da biologia, seria,
em um segundo momento, destruido por Beauvoir. E o que também Heinimaa parece apontar quando
diz que “a explicagio biocientifica que Beauvoir apresenta no inicio de seu livro ndo é sua” (HEINAMAA,
2003, p. 76).

Para defender Beauvoir das acusagdes essencialistas, alguns pesquisadores passaram a afirmar que o que
estd presente no capitulo sobre o corpo biolégico nao ¢ a filosofia de Beauvoir, mas justamente o que ela
critica. Chegamos, assim, a uma leitura de Beauvoir como construtivista social:

3 Kail ndo ¢ o unico pesquisador a apontar problemas no capitulo de Beauvoir sobre os dados da biologia. H4 outros pesquisadores
que também afirmam que Beauvoir teria sido mais essencialista e determinista do que deveria ao escrever sobre o modo como
o corpo feminino aparece. Gatens aponta que “A se¢io do livro Iintitulada ‘Os dados da biologia’ tem sido o foco de décadas de
criticas estridentes ao alegado essencialismo de Beauvoir” (GATENS, 2003, p. 270). Heindmaa (2003, p. 66) também afirma que
“O segundo sexo de Simone de Beauvoir é bem conhecido por suas descri¢des negativas do corpo feminino. Vdrios intérpretes
afirmam que Beauvoir apresenta o corpo feminino como mero obstdculo: sendo dominado pelos ciclos de menstruagao, gravidez
e amamentagao, o corpo feminino limita severamente a livre escolha e a autorrealiza¢ao da mulher. Os criticos argumentam ainda
que tal visao do corpo feminino é parcial e, pior, tendenciosa por um ponto de vista masculino - sartriano ou cartesiano”. Por
fim, Fallaize também descreve leituras que criticam o modo como Beauvoir trabalha a nogao de corpo: “Toril Moi identifica uma
‘retérica da biologia’ em O segundo sexo, derivada em parte da retérica masculina do existencialismo de Jean-Paul Sartre, que, em
sua ‘equagio falocéntrica de consciéncia e masculinidade’, mina os esforcos feministas de Beauvoir” (FALLAIZE, 2001, p. 68) e
Haddock Seigfried teria ido ainda mais longe, declarando que o capitulo todo é obsoleto (FALLAIZE, 2001, p. 68).

104 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



Os conceitos de “masculino” e “feminino” na antropologia de Beauvoir ndo fazem alusio a estruturas ontoldgicas
que determinam os seres humanos de cima para baixo. Sdo meras descri¢es de construcdes sociais sob cuja
carapaga se escondem individuos desejosos de demonstrar a plenitude de sua humanidade. (TIUKALO, 2012,
p- 84, grifo meu).

Dizer que existe apenas construgao social, que ndo hd nada de concreto a partir do qual a subjetividade
se constroi, é cair no outro oposto do qual Beauvoir pretende se afastar. Ora, se é verdade que o corpo
visto pela biologia nao define o papel subordinado da mulher, é verdade também - e é o que queremos
discutir neste artigo - que essa concretude (corpo como objeto) ndo pode ser simplesmente apagada da
existéncia humana. Hd uma importancia positiva na descrigao fenomenoldgica do corpo como coisa
do mundo, que é o reconhecimento da concretude humana, da impossibilidade de pensar a liberdade
sem a facticidade. “Sustentar, como faz Beauvoir, que as capacidades do corpo — entendidas em termos
naturalistas ou bioldgicos — sempre requerem interpretagao, nao equivale a sustentar que o préprio corpo
é uma interpretacdo ou pura construgio social” (GATENS, 2003, p. 273).

Ora, o que pretendemos mostrar neste artigo é que nao podemos abandonar a nogao de ambiguidade
para pensar a nogao de corpo. Ao propor o esquecimento do primeiro capitulo de O segundo sexo, seja
porque Beauvoir teria sido incoerente com sua proépria filosofia, seja porque o que descreve é apenas o
ponto de vista que quer destruir; essas leituras acabam por tender para apenas um dos lados da equacio,
enfatizando o aspecto daliberdade e da transcendéncia, esquecendo o aspecto da facticidade e da imanéncia.

E preciso, entdo, retornar ao capitulo primeiro de O segundo sexo, “Os dados da biologia”, e verificar
como, a partir dos pressupostos filoséficos da propria autora, o corpo nio é suficiente para definir o que
¢ uma mulher, e como, a0 mesmo tempo, existe o reconhecimento da especificidade de um corpo do
sexo feminino, o qual coloca questdes diferentes das de um corpo do sexo masculino. Nossa leitura é a
de apontar que a saida de uma perspectiva determinista ndo nos leva a uma perspectiva oposta, de que o
corpo nio importaria, sendo meramente o recepticulo de nossos desejos voluntaristas.

Ao manter anogiao de ambiguidade aplicada a questio do corpo, poderemos melhor compreender como
Beauvoir afirma que a mulher transcende seu corpo e, a0 mesmo tempo, é seu corpo, sem cairmos em um
conflito natureza-cultura, tendo que optar por um dos elementos. “Perguntar se sexo e género sao dados
naturais ou construgdes culturais é fazer a pergunta errada. Nada humano é dado naturalmente. Nenhuma
construgdo cultural surge ex nihilo” (BERGOFFEN, 2003, p. 249). Concordamos, portanto, com Bergoffen
quanto a necessidade de apontar a totalidade sintética entre natureza e cultura, nao podendo separar uma
da outra, nem fazer uma desaparecer na outra.

O corpo, no pensamento de Beauvoir, ¢, como ja dissemos, “uma coisa do mundo e um ponto de vista
sobre esse mundo” (BEAUVOIR, 20163, p. 35), e uma leitura filoséfica que respeita o ponto de partida de
sua filosofia nao deveria abandonar essa ambiguidade. E por isso que traremos, em um primeiro momento,
anogio de liberdade para descrever a impossibilidade de uma leitura do corpo apenas como “coisa do
mundo’, e, em um segundo momento, a nogao de facticidade para descrever aimpossibilidade de umaleitura
do corpo apenas como “ponto de vista sobre 0 mundo”. No entanto, se apresentaremos as duas leituras
de forma estanque, nao é para apontar para a escolha dentre uma delas, mas sim para chegar a conclusio
de que elas convivem de forma tensa, mantendo uma ambiguidade que é propria a realidade humana.

1. O corpo como ponto de vista sobre o mundo (liberdade/ transcendéncia/ subjetividade)

Para compreender o papel do corpo na filosofia de Beauvoir, é necessario dar conta das duas significagoes
apresentadas. No entanto, a fim de deixar a exposi¢ao mais clara, é preciso apresentéd-las inicialmente
de forma separada, para depois apontar para a totalidade sintética. Nesse sentido, comegar pelo corpo

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. 105



como ponto de vista enfatiza o que é mais conhecido em seu pensamento: o fato de sermos liberdade e
transcendéncia.

Na Introdugao de O segundo sexo, a fil6sofa francesa assume explicitamente a perspectiva da qual partira
para realizar sua pesquisa sobre a condi¢ao das mulheres: a moral existencialista. Isso significa admitir que

todo sujeito coloca-se concretamente através de projetos como uma transcendéncia; s6 alcanga sua liberdade pela
sua constante superagdo em vista de outras liberdades; nao ha outra justificagio da existéncia presente senao sua
expansio para um futuro indefinidamente aberto (BEAUVOIR, 2016a, p. 26).

O ser humano se coloca, nessa perspectiva, como transcendéncia, como um projetar-se que ultrapassa,
mesmo que afirme, o que estd dado. As nogdes de liberdade, transcendéncia e projeto sio fundamentais
para a moral existencialista, e sdo com elas que Beauvoir pensa a situagao especifica das mulheres: sendo
liberdade tal como o homem, elas nascem em um mundo que tenta fixd-las como objeto e impedi-las de
realizar a liberdade que sao.

Nesse sentido, é importante ao menos indicar que em artigos escritos na década de 1940, antes, mas

) ] )
préximo a escrita de O segundo sexo, a fildsofa deixa mais clara a identificagao entre subjetividade eliberdade
como sendo o que define o existencialismo:

Os existencialistas afirmam que o homem é transcendéncia; que sua vida é empenhamento no mundo, movimento
para o Outro, ultrapassagem do presente em direcio aum devir (...). Na verdade, quando se aponta ao existencialismo
asua subjetividade, aquilo que se Ihe censura é o assimilar a subjetividade e a liberdade (BEAUVOIR, 20083, p. 33).

Trata-se de uma liberdade sempre ancorada no real, mas que nio se define, no sentido rigoroso do termo,
como efeito dessa concretude. Ou, melhor dizendo, o existencialismo, ao partir do humano-no-mundo,
faz do primeiro um ser distinto das coisas, um ser que se lan¢a no mundo e nele projeta seus desejos e
realiza suas agdes, transcendendo o que é imediatamente dado. Sem negar a realidade do presente, da
propria nogio de existéncia, a moral existencialista aponta, no entanto, para a acao do ser humano, nunca
justificada totalmente pelo proprio dado. Em outras palavras: “os fatos sao os fatos, e nada mais; o que
importa é a maneira como o homem ultrapassa a sua situagio” (BEAUVOIR, 2008a, p. 33).

O foco da moral existencialista é na maneira como o ser humano transcende a situagao que lhe é dada.
Para o existencialismo, “o sentido da situagdo nao se impde a consciéncia de um sujeito passivo (...), ele
s6 surge pelo desvelamento operado por um sujeito livre em seu projeto” (BEAUVOIR, 2005, p. 23).
E, pois, a esse desvelamento, que ¢ transcendéncia, que o existencialismo se volta. E é por isso que a
primeira questao de O segundo sexo é combater a nogao de mulher como sendo uma esséncia. Como todo
ser humano, & mulher também se aplica o jargao “a existéncia precede a esséncia” e deve ser reconhecida
como subjetividade, que desvela e ultrapassa as situagoes dadas.

Faz sentido, portanto, o posicionamento inicial de Beauvoir contra as teorias conceitualistas®, que
imp6em um “eterno feminino”, como se as mulheres reais participassem de uma Ideia platonica, como
se fossem apenas a encarnacio de um modelo ja e para sempre dado, e um modelo que fixaria um papel
inferior, dependente e relativo a0 homem. Como ser humano, a mulher nio é uma coisa que possa ser
tomada como objeto absoluto, ela também é existéncia, ou seja, liberdade. Contra as teorias conceitualistas,
é necessério afirmar a humanidade da mulher:

* E importante anotar que Beauvoir nio se difere apenas dos conceitualistas, mas também dos nominalistas - o que veremos
na préxima parte do artigo.

106 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



O conceitualismo perdeu terreno: as ciéncias bioldgicas e sociais nao acreditam mais na existéncia de entidades
imutavelmente fixadas, que definiriam determinadas caracteristicas como as da mulher, do judeu ou do negro;
consideram o comportamento como uma reagio secundaria a uma situagdo (BEAUVOIR, 20164, p. 10).

Assim, a mulher nao pode ser eternamente definida por algo anterior a sua existéncia, nem por um fato,
o qual sempre serd desvelado, significado e vivido por ela. O corpo, desse modo, aparece como “ponto
de vista sobre o mundo’, o que é o mesmo que dizer que esses dados ndo impdem a maneira como serao
vividos, ou, em outras palavras, que “a fungio de fémea nio basta para definir a mulher” (BEAUVOIR,
20164, p. 11). Ser mulher ndo é o efeito de ser do sexo feminino, sendo o corpo, portanto, insuficiente
para explicar o que é pertencer a um certo grupo e como ele é valorado pela sociedade. Nas descrigoes
sobre o que a biologia diz sobre o sexo feminino, e quais os mitos criados a partir delas, Beauvoir busca
mostrar a insuficiéncia da biologia de explicar, por si s6, a inferioridade histérica da mulher. Nada do que
os estudos da biologia sobre as espécies trazem permite essa extrapolagao feita historicamente sobre a
hierarquizagao entre mulher e homem —

Mas o que recusamos é a ideia de que [os dados biolégicos] constituem um destino imutével para ela [mulher].
Nao bastam para definir uma hierarquia dos sexos; nao explicam por que a mulher é o Outro; ndo a condenam a
conservar para sempre essa condi¢ao subordinada (BEAUVOIR, 20164, p. 60).

O objetivo do primeiro capitulo é justamente o de demonstrar que os dados trazidos pelas ciéncias
bioldgicas ndo permitem supor uma inferioridade do sexo feminino, como também ndo condenam a
perpetuagao desse papel de subordinagao. Se Beauvoir se debruga sobre as pesquisas bioldgicas, é para
mostrar que nao é delas que se segue o papel da mulher como Outro.

Depois de descrever o modo como o organismo do sexo feminino é objetivamente visto pela biologia,
é preciso acrescentar (e nao substituir) que esses dados nao definem o que ¢ ser mulher. “Uma anélise
mais profunda de O Segundo Sexo (...) constata que Beauvoir nao explica a situagdo social das mulheres
como resultado de sua biologia em nenhum momento” (TTUKALO, 2012, p. 78). E algo para o qual o
final do capitulo aponta explicitamente:

Rejeitamos categoricamente a ideia de um paralelismo psicofisiolégico; é uma doutrina cujos fundamentos foram
de ha muito e definitivamente solapados. Se a assinalo é porque, embora filoséfica e cientificamente destruida,
ela ainda preocupa muitos espiritos. Viu-se que ainda persistem, em alguns, sobrevivéncias as mais antigas.
Recusamos também todo sistema de referéncias que subentende a exigéncia de uma hierarquia natural de valores
(BEAUVOIR, 20164, pp. 61, 62).

Mesmo que a filosofia existencialista e as ciéncias bioldgicas e sociais tenham mostrado a no fundamentagio
do paralelismo psicofisioldgico, ainda se tenta deduzir, de um menor movimento do ovério em comparagio
com o espermatozoide, por exemplo, que a mulher é passiva, enquanto o homem ¢é ativo. E o caminho que
Beauvoir percorre ao longo do capitulo é o de demonstrar que essas dedugdes sao “analogias duvidosas”,
“divagacoes”, “prejuizos” de “pseudopensadores™. Se o corpo é um dos elementos da situag¢ao que a mulher
ocupano mundo - e éisso que significa dizer que o corpo é coisa do mundo, como veremos depois — “nio
é ele tampouco que basta para a [mulher] definir” (BEAUVOIR, 2016a, p. 65), dado que ele é também a
maneira como a mulher vivencia o mundo e a si mesma, dado que ele também ¢ “ponto de vista sobre o
mundo”. O corpo como objeto, descrito pela biologia, ndo é suficiente para explicar o corpo como vivéncia,
como modo de significar as caracteristicas fisiolégicas que sao dadas.

Nessa perspectiva existencialista, o ser humano nao tem natureza fixa, nem esséncia, nem modo determinado
de ser. Como ficaré evidente, isso ndo significa que a biologia, a histéria e a cultura sejam irrelevantes para o que
um ser humano pode se tornar, mas esses elementos constitutivos de sua situagio geral nio podem ditar quais
significados e valores serdo escolhidos. O sexo biolégico pode ser vivenciado como uma dédiva ou um fardo, a

3 Todas expressoes presentes no primeiro capitulo do primeiro volume de O segundo sexo.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. 107



cor da pele pode ser vivida com orgulho ou vergonha, e o status social pode ser vivido em aquiescéncia ou revolta.
(GATENS, 2003, p. 268).

O “corpo como coisa” nio determina o corpo como “ponto de vista”. E ao contexto que devemos nos
direcionar se queremos entender quais sio os significados e os valores dados a determinadas manifestagoes
corporais (sexo, cor etc.). Nesse sentido, é interessante trazermos o primeiro capitulo da segunda parte
de O segundo sexo, “A experiéncia vivida’, como contraponto ao capitulo sobre a biologia, para vermos
como o dado é vivido.

A pesquisa fisiolégica pode nos ensinar muito sobre o funcionamento normal dos corpos de homens e mulheres,

mas nao pode nos dizer se um sexo especifico é “mais bem-sucedido” ou “melhor” (...), porque o significado (...)
néo ¢ exclusivamente empirico. Também é social (PENA-GUZMAN, 2016, p. 269).

No trecho final do capitulo sobre a formagao da infancia & adolescéncia, hd uma descrigao sobre o
inicio da menstruagao. Conforme a prépria Beauvoir aponta®, os processos fisioldgicos jd foram descritos
no primeiro capitulo do primeiro volume, e agora lhe interessa o relato de como as préprias mulheres
vivenciam esse processo. Com base em cartas, didrios, em conversas com outras mulheres, assim como
em descrigoes de psicologos, entrevistas e pesquisas de cientistas, Beauvoir nos revela o significado que
a primeira menstruagao adquire em uma sociedade com desigualdade sexual. A menina sente seu corpo
transformar-se a sua revelia, muitas vezes sem nem ter conhecimento de que essas mudancas ja deveriam
ser esperadas. Antes ainda da menstruacio, os seios e os pelos pubianos aparecem, fazendo com que, nessa
sociedade que apaga a sexualidade da mulher’, a menina sinta vergonha, pudor, timidez: “por baixo do
suéter, da blusa, os seios se exibem e esse corpo, que a menina confundia com seu eu, aparece como carne;
é um objeto que os outros olham e veem” (BEAUVOIR, 2016b, p. 54).

E sob os olhares masculinos na rua que a menina passa a apreender seu proprio corpo como vergonha e a
escondé-lo, as vezes até mesmo de sua mae, por nao saber o que de errado se passa com ela: “muitas vezes,
a atitude dos pais contribui para inculcar na menina a vergonha de sua aparéncia fisica” (BEAUVOIR,
2016b, p. 56). Em uma sociedade em que maes, envergonhadas de sua prépria sexualidade, ndo explicam
as suas filhas o que acontecerd, em que escolas ndo ddo nenhuma educagio sexual®, a menina de repente
vé um sangramento que ndo sabe ao certo de onde vem e sobre o qual ela ndo tem coragem de dizer a
ninguém. Beauvoir traz o relato de diversas mulheres que tentaram esconder a menstruagiao por varios
meses, sem saber o que se passava com elas.

Nio basta, no entanto, ter conhecimento do processo fisiolgico para bem conviver com ele. E o que
Beauvoir continua a relatar em “a experiéncia vivida”: mesmo as meninas que foram instruidas vivem a
menstruagao, na maior parte das vezes, com preocupagio e vergonha, como se fosse algo sujo ou repugnante.
E isso ocorre nio por conta do préprio processo, mas pelo modo como é visto e valorado pelo contexto
histérico em que essas meninas vivem. O mesmo periodo de puberdade, vivido com tanta vergonha e
medo pelas meninas, é vivido com orgulho pelos meninos, porque é nesse momento em que a virilidade
- bastante valorizada nas sociedades machistas - aparece. “Assim como o pénis tira do contexto social seu
valor privilegiado, é o contexto social que faz da menstruagio uma maldi¢io” (BEAUVOIR, 2016b, p.

¢ Cf. nota de rodapé 36 de O segundo sexo, vol. II: “descrevemos no vol. I, primeira parte, cap. 1, os processos propriamente
fisiologicos dessa crise”.

7 Segundo Beauvoir, desde bebé o menino é incentivado a brincar com seu pénis, enquanto a menina ¢ tratada como se fosse
assexuada. Cf. BEAUVOIR. O segundo sexo, volume 2, cap. 1.

8 Beauvoir aponta, com base em pesquisas, tanto na Fran¢a quanto nos EUA, que na metade do século XX, mais da metade das
meninas nao sabiam o que era menstrua¢do no momento em que menstruaram pela primeira vez. Cf. BEAUVOIR. O segundo
sexo, vol. 2, cap. 1.

108 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



63). E o contexto que transforma um processo natural em uma crise ou maldigao, o que significa que o
processo, em si mesmo, ndo determina o modo como sera vivido.

Em uma outra sociedade, que valorasse o corpo da mulher como corpo a néo ser objetificado, que
reconhecesse e desse condi¢des concretas para que ela projetasse seus desejos, a menstruagao seria vivida
como apenas mais um dos fendmenos fisiolégicos com os quais temos de conviver, sem ser colocada de
forma pejorativa ou vergonhosa.

Em uma sociedade sexualmente igualitdria, ela s6 encararia a menstruagio como sua maneira particular de atingir a
vida adulta; o corpo humano conhece nos homens e nas mulheres muitas outras servidoes mais repugnantes: eles se
acomodam facilmente porque, sendo comum a todos, nao representam uma tara para ninguém. As regras inspiram
horror & adolescente porque a precipitam numa categoria inferior e mutilada (BEAUVOIR, 2016b, pp. 63-64).°

O que produz a valoragio de “repugnante” & descri¢do do processo fisiologico da menstruacio é uma
sociedade que condena a mulher a ndo se projetar no mundo, é uma sociedade que hierarquiza os sexos
e faz da menstruagao a marca do destino inferior da mulher. Nio é o préprio processo, tal como Beauvoir
descreve no capitulo sobre a biologia, que é repugnante, mas o modo como a sociedade o significa.

Isso é o mesmo que dizer que nao é o corpo como coisa que determina o corpo como ponto de vista,
que o ser humano, em sua vivéncia, transcende o que é dado, significando-o e valorando-o conforme seus
projetos e interesses, em meio a outros humanos e a institui¢ées que também colocam seus valores. Em
outras palavras, “biologia nio explica género” (TIUKALO, 2012, p. 82).

2. O corpo como coisa do mundo (facticidade/ imanéncia/ objetividade)

H4, portanto, um limite no que a ciéncia bioldgica diz. Ela apresenta um ponto de vista externo sobre o
corpo como objeto, ndo alcangando, assim, o corpo como ponto de vista sobre o mundo. E é para ele que
é preciso olhar se queremos compreender os géneros e também a opressao instaurada pelas instituigoes.
No entanto, se 0 corpo como transcendéncia nao é determinado pelo corpo como imanéncia, isso significa
que este nao importa? A filosofia de Beauvoir propde um esquecimento dos dados que se apresentam as
subjetividades?

A critica de Beauvoir ao argumento “biologia é destino” deve ser tomada como um argumento para a completa
maleabilidade do corpo? Ou suas palavras deveriam nos alertar para o fato de que as diferentes materialidades
dos corpos humanos nos constituem como sexualmente distintos, mas as diferengas de sexo/género impostas
pelo patriarcado sao epistemologicamente insustentdveis, eticamente intolerdveis e politicamente injustas?
(BERGOFFEN, 2003, p. 248).

Pensamos, junto com Bergoffen, que se trata da segunda hipétese. Compreender a ambiguidade como
nocao que perpassa a nogao de corpo é manter, a0 mesmo tempo, a ndo-determinagao da expressao
subjetiva e a concretude dessa expressao, o fato de que ela se coloca sempre a partir de facticidades que
ndo sao necessariamente escolhidas por nds. Afirmar, portanto, a importincia de estudar o corpo em
suas especificidades hormonais ndo é cair em um essencialismo, mas trazer o dado a partir do qual nos
construimos. Nao se trata de uma incoeréncia ou contradigao de Beauvoir, mas de fazer a ambiguidade
operar em todos os niveis: o corpo como liberdade mostra a necessidade de se colocar contra qualquer
forma de determinismo e opressio; e o corpo como facticidade mostra a necessidade de pensar sempre
em termos de situagio, ou de concretude. E por isso que a afirmagao do corpo como transcendéncia

° E esse mesmo movimento que Beauvoir perfaz ao falar da gravidez. Ao mostrar a quase impossibilidade de uma mulher
trabalhar e ser mae ao mesmo tempo, a0 mostrar que ser mae significava ter que abandonar outras perspectivas, ndo ha uma
condenagio sobre a maternidade, mas uma descri¢ao de como, em uma sociedade que faz com que a mulher seja responsével
sozinha pelos cuidados do bebé e da casa, torna-se quase impossivel ser mae e a0 mesmo tempo manter os projetos anteriores.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. 109



nao anula a afirmagao do corpo como imanéncia. Nao se trata de optar por uma das afirmagées, mas por
manter a tensdo entre elas, por manter a ambiguidade: o corpo éliberdade e facticidade. E, sendo também
facticidade, importa descrever as condigdes especificas que sio colocadas por esses dados.

A filésofa deixa claro, desde a Introdugio de O segundo sexo, que ndo se trata de afirmar, contra os
conceitualistas, que tudo é apenas construgio social. Pelo contrério - se se deve criticar a concepg¢io
essencialista, é, a0 mesmo tempo, para criticar também uma concep¢ao nominalista, que afirmaria nao haver
mulheres. Se ao conceitualismo é preciso mostrar que o corpo como coisa nio define o corpo como ponto
devista, a0 nominalismo é preciso responder que hd mulheres: “recusar as nogoes de eterno feminino, alma
negra, cardter judeus, nio é negar que haja hoje judeus, negros e mulheres” (BEAUVOIR, 2016a, p. 10).

Abandonar a no¢ao de uma esséncia que determinaria a existéncia nao leva Beauvoir a declarar que
ndo existe diferenca sexual entre os seres humanos e ao nio reconhecimento de que os fatores biol6gicos
(fisiologia, morfologia, horménios etc.) exercem um papel na constituicio da subjetividade. Existe, para
ela, uma estrutura fisiolégica que permite a afirmagio de que a humanidade se divide em dois sexos,
mesmo que esses ndo sejam suficientes para determinar como a pessoa o viverd. Tanto mulheres quanto
homens sao também constituidos por dados biologicos especificos com os quais devem lidar, e esses fatos,
se ndo determinam as existéncias, também nao podem ser totalmente eliminados: “O homem esquece
soberbamente que sua anatomia também comporta horménios e testiculos” (BEAUVOIR, 2016a, p. 12).

O problema nio é admitir que seres humanos tém corpos que se apresentam de forma distinta, mas a
sociedade ter estabelecido que a mulher é apenas seu corpo como imanéncia, enquanto o homem é “alma’,
encontra-se acima de seu corpo como coisa. No lugar de afirmar a ambiguidade, de assumir que tanto
homens quanto mulheres sio a0 mesmo tempo liberdade e facticidade, um corpo que é coisa e expressao
a0 mesmo tempo, houve a instauragao de uma dicotomia: homens sdo apenas seu corpo como expressio;
e mulheres sao apenas seu corpo como coisa. Tal como os homens, as mulheres também sao expressao e

subjetividade. E tal como as mulheres, os homens também sdo seu corpo como coisa.

Descrever o fato bioldgico serd, alids, fundamental para compreender a especificidade da relagao de
alteridade entre homens e mulheres: se ha semelhangas entre a opressao de brancos e negros, antissemitas
e judeus, a opressao de género nio se identifica com essas outras: “o lago que a une a seus opressores nao
é comparavel a nenhum outro. A divisao dos sexos é, com efeito, um dado bioldgico, e nd0 um momento
da histéria humana” (BEAUVOIR, 2016a, p. 16). Mais do que na relagio de opressao aos negros e aos
operarios, que pode ser localizada a partir de um certo periodo, arelagio entre homens e mulheres encontra
um dado que nao pode ser eliminado.

H4, portanto, um dado que permite a Beauvoir dizer que existem mulheres. Se do corpo como coisa do
mundo nio se segue uma determinagao sobre o corpo como ponto de vista, isso nio implica na dissolugao
do corpo como coisa. Pelo contrério: a concretude de nossa situagao, expressa sempre no corpo, é essencial
para Beauvoir. Em um texto de 1947 sobre o romance francés contemporaneo, ji podemos perceber a
importéincia dada ao corpo em seu pensamento:

Longe de apresentar personagens que sao puras abstragdes, ou puros espiritos, o romance metafisico, como os
primeiros romances de reportagem, procura dar-lhes uma dimensao carnal. Essa importincia dada ao corpo,
mesmo em suas fungdes mais humildes, é um dos tragos mais caracteristicos do romance francés de hoje. Alguns
dizem que isso indica um desejo de rebaixar a humanidade; mas na verdade todo humanismo auténtico, seja o de
Sécrates ou o de Rabelais, sempre concedeu um lugar importante ao corpo, nao por desprezo pelo homem, mas
por respeito a sua verdadeira integridade. A condigio humana é carnal, e nés aprendemos com uma evidéncia
cega durante os terriveis anos da guerra que era em termos corporais que se desenrolaram os dramas humanos:
em termos de fome, fadiga, doenga e dor. Os dramas morais que hoje nos interessam to apaixonadamente sio
a0 mesmo tempo dramas fisicos (BEAUVOIR, 2016c, p. 139).

110 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



E por isso que, no decorrer do primeiro capitulo do primeiro volume, a fildsofa francesa recorre aos
estudos biol6gicos para afirmar que em algumas espécies a reprodugio ocorre por meio sexuado, pela
interagdo de dois gametas localizados em individuos distintos e auténomos. Mesmo que nio seja um
dado universal na natureza, mesmo que existam espécies que se reproduzam de forma assexuada, ou que
apresentam, em um mesmo individuo, os dois gametas, no caso da espécie humana a reprodugio se da
por meio de gametas localizados, geralmente, em individuos separados. E é a descrigao objetiva desse fato
que permite afirmar que hd estruturas distintas em organismos masculinos e em organismos femininos:
“A separagao dos individuos em machos e fémeas surge, pois, como um fato irredutivel e contingente”
(BEAUVOIR, 20163, p. 33).

Beauvoir aponta para a necessidade de, como existencialista, descrever o fendmeno. E o fato é que, na
espécie humana, encontram-se geralmente dois tipos morfoldgicos-hormonais distintos. Os dados, se
ndo determinam o modo como serdo significados e vividos, nem por isso sao o correlato de nosso desejo:

Para ela, tal posigdo [construtivista] é de cegueira: afirmar que nao h4 nada que diferencie homens e mulheres a
nao ser o nome que lhes é dado é entender mal a realidade da ordem social e é ignorar a existéncia de diferencas
reais entre homem e mulher. (GARCIA, 2018, pp. 71-2).

Hé uma diferenca que, sem nada determinar, deve ser constatada e admitida. E se é verdade que estudos
anteriores da biologia teriam permitido uma extrapolagao ideoldgica opressiva, depois da invengao do
microscdpio, a propria biologia passou a apontar para uma simetria de papéis entre organismos masculinos
e femininos. Como diz Le Doeuff, baseando-se na Introdugao de O segundo sexo:

Beauvoir quer dizer que o fixismo era uma crenga geral, que funcionava como um dogma, enquanto hoje as
ciéncias bioldgicas literalmente ‘ndo acreditam mais nele’; ela nao quer dizer que os trabalhos de Lamarck e Darwin
teriam refutado esse dogma, mas que se trata de uma crenga agora abandonada. Ela pensava que a emancipagao da
biologia em relagao ao fixismo da espécie era algo historicamente adquirido. Se é assim, a partir disso, o trabalho
do Segundo Sexo consiste, entre outros, em buscar a emancipagao também do pensamento em relagio ao fixismo
dos papéis sexuais (LE DOEUFF, 2016, p. 16).

Se a ciéncia biol6gica passou a ndo mais adotar o discurso hierdrquico, o mesmo nao se pode dizer da
sociedade e dos discursos filoséficos, que continuam a valorar a mulher como ser inferior a0 homem:
“contudo, as ideias de Aristételes nao cafram totalmente em descrédito” (BEAUVOIR, 20163, p. 37). E
principalmente contra esses discursos que Beauvoir se volta.

Esses desvaneios abandonados desde a época da alquimia estabelecem um estranho contraste com a precisiao
cientifica das descrigdes sobre as quais nos alicercamos no mesmo momento: a biologia moderna acomoda-se
mal a0 simbolismo medieval; mas nossos sonhadores nio olham de tao perto (BEAUVOIR, 2016a, p. 41).'°

Enquanto a biologia moderna, ao pesquisar sobre os gametas, afirma a complementaridade entre macho
e fémea, a sociedade continua a manter os delirios que insistem na inferioridade do sexo feminino.

Meu argumento serd que o capitulo nao é simplesmente sobre a evidéncia bioldgica em si, mas sobre o que foi
feito dos dados bioldgicos. Sua preocupagao central ndo é tanto com a ciéncia, mas com mitos e imagens, uma
preocupagao que é central em todo o seu projeto em O segundo sexo, e sobre o qual ela insiste logo no inicio do
capitulo sobre a biologia (FALLAIZE, 2001, p. 70).

A ciéncia biolégica moderna traz um dos aspectos de toda e qualquer subjetividade. Embora nao
seja o Unico, e embora nio seja suficiente para definir o que é uma mulher como ponto de vista sobre o
mundo e sobre si mesma, 0 corpo como coisa também é um dos aspectos que constitui uma mulher. E
por isso que Beauvoir mantém a descrigdo objetiva do corpo como coisa do mundo como um elemento

' No mesmo artigo, Le Doeuff chama a atengao para o ressurgimento, dentro da biologia, do criacionismo, 0 que mostraria
uma regressao da biologia - algo nio esperado por Beauvoir.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 1, p.101-116, junho de 2023. 111



importante para compreender a situa¢do das subjetividades. Nesse sentido, é preciso retornar a citagao
dos pardgrafos finais do primeiro capitulo de O segundo sexo. Se termina por afirmar, de forma enfética, a
recusa em reduzir a mulher a seu corpo - como j4 citado na parte sobre que trata do corpo como ponto de
vista -, o pardgrafo tem inicio com a afirmacao, tao enfatica quanto, da impossibilidade de compreender
o que é mulher sem estudar as especificidades que seu corpo lhe coloca:

Esses dados biol6gicos sao de extrema importancia: desempenham na histéria da mulher um papel de primeiro
plano, sdo um elemento essencial de sua situa¢do. Em todas as nossas descri¢des ulteriores, teremos que nos referir
a eles. Pois, sendo o corpo o instrumento de nosso dominio do mundo, este se apresente de modo inteiramente
diferente segundo seja apreendido de uma maneira ou de outra. Eis por que os estudamos tao demoradamente;
sdo chaves que permitem compreender a mulher (BEAUVOIR, 2016a, p. 60).

O corpo como coisa é um elemento da situagio da mulher, ou seja, 0 corpo é uma facticidade entre outras,
que, como tal, nos infesta e sem o qual ndo somos. Uma filosofia que se pretende concreta nao pode ter
como principio a redugao do real A projegao subjetiva. E porisso que, se por um lado, o corpo nio basta para
definir uma pessoa, porque ela sempre viverd esse corpo, dotando-o de significados e valores distintos, por
outro, é sempre com esse determinado corpo nao escolhido que nos fazemos, mesmo quando o negamos.

A critica estabelecida por Beauvoir ndo é sobre os fatos desvelados, mas sobre como a sociedade valora
esses fatos. Lendo O segundo sexo a partir da perspectiva da moral existencialista no é possivel afirmar
nem que o corpo define (o que seria ignorar o ser humano como liberdade), nem que o corpo nao é
um elemento importante na constitui¢io das subjetividades (o que seria ignorar o ser humano como
facticidade). A atengio para a ambiguidade dos modos como o corpo se apresenta permite a Beauvoir
sair do essencialismo sem cair no outro extremo.

Afirmar os dados trazidos pela biologia é admitir que a facticidade é constituinte do ser humano, é nao
ignorar que somos sempre em um mundo, nio definidos por ele, mas sempre situados concretamente
nele. A subjetividade ndo paira abstrata e indiferente as condi¢des nas quais existe. Colocar-se contra um
discurso de uma existéncia determinada por uma esséncia nio é pensar uma existéncia sem concretude,
sem um contexto real a partir do qual nos construimos. Nesse sentido, o corpo como coisa é também um
dos elementos fundamentais para se compreender o solo a partir do qual uma mulher se coloca.

Afirmar que o corpo do sexo feminino traz elementos diferentes de um corpo do sexo masculino, descrever
os processos fisiolégicos da menstruagao, da gravidez e da menopausa, € justamente mostrar que nao ha
nada no processo bioldgico que possa justificar o que a sociedade fez e ainda faz da mulher. Assumir o
Corpo como coisa e a0 mesmo tempo como ponto de vista é compreender que o bioldgico nada define
e que ele também nos constitui, assim como o fato, por exemplo, de ter nascido em uma cidade pequena
em um pais protestante ou ter nascido em uma capital em um pais laico. Mesmo que essas cidades nio
determinem o que a pessoa serd, nao é possivel afirmar que seria indiferente ter nascido em uma ou outra,
pois sdo valores, questdes e (im)possibilidades distintas que sdo colocadas a partir delas. Do mesmo modo,
se 0 corpo como coisa ndo define a pessoa, porque ele também ¢ ponto de vista, nao d4 no mesmo ter
nascido em um corpo do sexo masculino ou feminino - mesmo que haja, por exemplo, diversos modos
de lidar com a menstruagao'’, é uma questao com a qual uma mulher precisaré lidar.

Garantir que as respostas possam ser diferentes (e, portanto, que o ser humano nunca é determinado
por nada) significa também admitir que as questdes colocadas pelos dados nao sio indiferentes e iguais.
Nao hd um quadro em branco dado ao nascer. O reconhecimento da importancia do corpo como coisa é
o posicionamento do existencialismo como uma filosofia concreta.

! Pode-se usar pilulas, aceitar menstruagio, retirar o ttero para ndo mais menstruar etc.

112 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



Por um lado, [Beauvoir] rejeita as diferencas biolégicas como determinantes da diferenca sexual em nome da
maior importéincia da realidade social, mas nao nega sua realidade. Por outro lado, sobretudo, nao conclui que
a diferenga sexual ndo seja real ou que ndo seja verdadeira: contenta-se em considerd-la socialmente situada.
(GARCIA, 2018, pp. 75,76).

O corpo, mesmo que sempre vivido e modificado pelas subjetividades, coloca dados que nio sdo
escolhidos por nés. Assim, a0 mesmo tempo em que afirma a ndo-determinagio pelo cendrio ou contexto,
Beauvoir também afirma a importancia de reconhecer os fatos para a compreensao do humano. E por isso
que, junto com o corpo como ponto de vista, é preciso considerar o corpo como coisa do mundo, sendo
essa ambiguidade central, ndo apenas para a compreensao do papel dos dados biol6gicos, mas também
para toda a filosofia de Beauvoir.

Conclusao

Trazer a nogao de ambiguidade entre transcendéncia e imanéncia, liberdade e facticidade, tal como
Beauvoir explora em outros textos e na Introdugao de O segundo sexo, é fundamental para compreender
melhor o estatuto do corpo em sua filosofia: afirmar que ele é ponto de vista, e, portanto, vivéncia, modo de
lidar com o que é dado, é, a0 mesmo tempo, afirmé-lo como coisa do mundo. Nao se trata de escolher um
dos aspectos, mas de mostrar que essas duas perspectivas convivem em tensio. “E claro que hd um dado:
é verdade, o sexo de um homem nao é o de uma mulher, é a mulher que d4 a luz, etc.: mas essa diferenca
poderia, em minha opinido, ser retomada em contextos que a anulariam completamente” (BEAUVOIR,
2016d, p. 266).

Se s6 houvesse imanéncia/facticidade/corpo como coisa, com a objetividade determinando tudo, caberia
4 humanidade apenas repetir o que seria a esséncia de cada sexo/género/raga, perpetuando a opressao
existente. Se s6 houvesse transcendéncia/liberdade/corpo como ponto de vista, encerrando-se em uma
pura subjetividade, bastaria desejar para que o mundo seja o que queremos, este sendo um mero correlato
de nossa projegio, o que sabemos que ndo é. Nao basta projetar um mundo igualitirio sexualmente para
que as instituices passem, como que num passe de mdgica, a dar as mesmas condigdes concretas a
todas as pessoas. Reconhecer o corpo também no seu aspecto de “coisa do mundo” é fundamental para a
constru¢ao de uma filosofia concreta, que se coloca como objetivo pensar e propor a¢des concretas que
levem & modificacio das condi¢oes.

E, pois, com a nogao de ambiguidade que a filésofa propoe pensar o papel do corpo do sexo feminino
como sendo, a0 mesmo tempo, coisa e ponto de vista, facticidade e liberdade, o que permitira melhor
compreender os elementos factuais com os quais uma mulher se depara, sem que possa ser definida e
reduzida a eles, mas também sem ser pensada como um ser etéreo, incorpéreo, que sobrevoaria o mundo.

Kail, o mesmo pesquisador que aponta para uma incoeréncia de Beauvoir ao tratar do corpo do ponto
de vista bioldgico, tem uma 6tima intuigdo ao final de Simone de Beauvoir philosophe ao indicar que “‘sem
natureza’ ndo ¢ equivalente a ‘sem-dado’” (KAIL, 2006, p. 144), mas é recorrendo a outro pensador, Paolo
Virno, que pretende mostrar essa distingao. A nosso ver, a prépria filosofia de Beauvoir permite afirmar
que existem dados sem que a implica¢o seja cair em um essencialismo: a énfase na ambiguidade nos
permite justamente compreender que o dado (corpo como coisa do mundo) tem um papel que nunca é
determinante, mas que nunca é esquecido. Afirmar que ha um dado concreto e nio escolhido do corpo (a
fisiologia, os hormonios) aparece, na filosofia de Beauvoir, junto da afirmagao do corpo como liberdade
e transcendéncia, nunca sendo definido por esses dados que também o constituem. E desse modo que
conseguimos manter uma filosofia que ¢, 20 mesmo tempo, concreta e ndo determinista.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.101-116, junho de 2023. 113



Nao é facil saber equilibrar os dois tipos de afirmaco. A tentagio, é claro, é remover a ambiguidade sendo seletivo
na leitura e, assim, enfatizar um conjunto de declarages em detrimento do outro. Esta tem sido frequentemente
a tendéncia nos estudos feministas sobre Beauvoir e biologia (GATENS, 2003, p. 272).

Para ser coerente com a perspectiva de uma moral existencialista, é preciso manter a tensdo das duas
afirmagdes: o corpo é ponto de vista sobre o mundo, e o corpo é coisa do mundo. O corpo como coisa nio
define o corpo como ponto de vista, mas nao é apenas um fantasma que se molda adequadamente a nossa
vontade. E a0 assumir os aspectos reais de nossa existéncia que poderemos efetuar uma mudanga concreta.

» «

As questdes “transcendéncia ou imanéncia’, “liberdade ou facticidade”, “corpo como ponto de vista
ou corpo como coisa’, “cultura ou natureza’, Beauvoir responde sempre com um “e”: “para ela, a situacao
do existente é composta por fatos e valores, natureza e cultura, biologia e consciéncia” (GATENS, 2003,
p- 281). E preciso manter a nogao de ambiguidade sempre presente, nio s6 para compreender melhor o
capitulo sobre a biologia em O segundo sexo, mas também para compreender melhor a filosofia de Beauvoir
em sua totalidade. Assumir as especificidades que um corpo do sexo feminino coloca é mostrar, de forma
mais especifica, que os dados bioldgicos ndo permitem fundamentar uma hierarquia entre os sexos e,
de forma mais ampla, que é preciso partir do que é dado concretamente, ancorar a luta na concretude e
modificar, de fato, as condi¢des que sao dadas as mulheres.

Sem poder desenvolver uma nova questao na conclusio de um artigo, vale a pena a0 menos mencionar
que, em A velhice, Beauvoir repete 0 mesmo movimento efetuado em O segundo sexo, trazendo os
fendémenos bioldgicos da velhice em um primeiro capitulo e afirmando a necessidade de pensd-los em
interagdo com as dimensdes existenciais e histdricas, sem, no entanto, ignorar que os dados biolégicos
sao parte da constituicao da velhice, mesmo que nio a definam em sua totalidade: “se a velhice, enquanto
destino bioldgico, é uma realidade que transcende a histéria, nio é menos verdade que esse destino é
vivido de maneira varidvel segundo o contexto social” (BEAUVOIR, 2008c, p. 16). Nem apenas destino
bioldgico, nem apenas contexto social, do mesmo modo que, em O segundo sexo, nao se trata nem apenas
do corpo como coisa nem apenas do corpo como ponto de vista, mas de ambos. Quase que repetindo a
mesma escrita do final do primeiro capitulo do livro de 1949, o ultimo paragrafo do primeiro capitulo de
A velhice, Velhice e Biologia, traz:

Os resultados aos quais [a gerontologia] conduz sio do maior interesse: impossivel compreender a velhice sem
se reportar a gerontologia. Mas esses resultados nio podem bastar-se (...). A involugio senil produz-se sempre
no seio de uma sociedade; ela depende estreitamente da natureza dessa sociedade e do lugar que nela ocupa o
individuo em questio (BEAUVOIR, 2008c, p. 47).

O que implica mostrar que o corpo é sempre vivido e valorado socialmente e que 0o modo como ele se
coloca na velhice é fundamental, indicando, assim, que Beauvoir manteria, em obras posteriores, a no¢ao
de ambiguidade para pensar o papel do corpo, nao agora da mulher cisgénero, mas da velhice.

Assim, se é verdade que a filosofia de Beauvoir aponta sempre para a transcendéncia/liberdade/corpo
como ponto de vista, como boa parte das leituras bem apresenta, essa ¢ apenas metade da verdade. E
preciso apontar também o outro lado da mesma moeda: imanéncia/facticidade/corpo como coisa do
mundo, mantendo, assim, a nogao de ambiguidade. E preciso, enfim, em uma leitura que se coloca a
partir do ponto de vista da filésofa francesa, trazer as seguintes frases juntas, sem ocultar nenhuma delas:
“0 corpo da mulher é um dos elementos essenciais da situacio que ela ocupa neste mundo. Mas nio é ele
tampouco que basta para a definir” (BEAUVOIR, 20164, p. 65).

114 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



Referéncias

BEAUVOIR, S. (2010a). Le deuxiémesexe, vol. 1. Paris: Gallimard.
BEAUVOIR, S. (2010b). Le deuxiémesexe, vol. 2. Paris: Gallimard.
BEAUVOIR, S. (2016a). O segundo sexo, vol. 1. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.
BEAUVOIR, S. (2016b). O segundo sexo, vol. 2. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

BEAUVOIR, S. (2016¢). “Anciens et nouveaux héros”. In: LECARME-TABONE, E.; JEANNELLE, J.L.
(org). Beauvoir. Paris: L'Herne.

BEAUVOIR, S. (2016d). “Sur la ladifférence des sexes - entretien avec Francis Jeanson” In: LE-
CARME-TABONE, E.; JEANELLE, J.L. (org). Beauvoir. Paris: L'Herne.

BEAUVOIR, S. (2008a). O existencialismo e a sabedoria das nagdes. Lisboa: Esfera do Caos.
BEAUVOIR, S. (2008b). Idealismo Moral e Realismo Politico. Lisboa: Esfera do Caos.
BEAUVOIR, S. (2008c). A velhice. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

BEAUVOIR, S. (2005). Por uma moral da ambiguidade. Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

BERGOFFEN, D. (2003). “Simone de Beauvoir: (re)counting the sexual difference”. In: CARD, C.
(org.). The Cambridge Companion to Simone de Beauvoir. Cambridge: Cambridge University Press.

CARD, C (org.). (2003). The Cambridge Companion to Simone de Beauvoir. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

FALLAIZE, E. (2001). “A Saraband of Imagery: the uses of biological science in Le Deuxiéme Sexe”.
In: O’BRIEN, W; EMBREE, L. (org.). The existential phenomenology of Simone de Beauvoir. Dordrecht:
Springer Science.

GARCIA, M. (2018). On ne nait pas soumise, on le devient. Paris: Climats.

GATENS, M. (2003). “Beauvoir and biology: a second look”. In: CARD, C. (org.). The Cambridge Com-
panion to Simone de Beauvoir. Cambridge: Cambridge University Press.

HEINAMAA, S. (2003). “The body as instrument and as expression”. In: CARD, C. (org). The Cam-
bridge Companion to Simone de Beauvoir. Cambridge: Cambridge University Press.

KAIL, M. (2006). Simone de Beauvoir philosophe. Paris: PUF.
LECARME-TABONE, E.; JEANNELLE, J.L (org). (2016). Beauvoir. Paris: L'Herne.

LE DOEUFF, M. (2016). “Relectures” In: LECARME-TABONE, E.; JEANNELLE, J.L. (org). Beau-
voir. Paris: L'Herne.

O’BRIEN, W; EMBREE, L. (org). (2001). The Existential Phenomenology of Simone de Beauvoir. Dordre-

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 1, p.101-116, junho de 2023. 115



cht: Springer Science.

PENA-GUZMAN, D. (2016). “Beauvoir’s Reading of Biology in The Second Sex”. In: Revue de la Philo-
sophie Frangaise et de langue frangaise, vol. XXIV, n. 02, pp. 259-8S.

TIUKALO, A. (2012). “The notion of the body and sex in Simone de Beauvoir’s Philosophy”. In: Human
Movement, vol. 13 (1), pp. 78-8S.

116 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 101-116, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Fenomenologia e realismo: o
percurso de Jocelyn Benoist

José Luiz Neves (UFABC)

Resumo: Procura-se retracar o percurso da filosofia de Jocelyn Benoist, partindo de seu primeiro projeto de um
realismo fenomenolégico em direcdo a elaboracdo de um realismo ndo-fenomenoldgico. Mostra-se o papel do
tema dos limites da intencionalidade e por que este é abandonado. Mostra-se também de que modo a diferenca
gramatical entre o normativo e o real permite diagnosticar na fenomenologia uma confusdo de categorias atingin-
do a nogdo de aparecer. Por fim, evidencia-se como essa diferenca incide sobre o problema da percepgéo e leva a
autora defender certa autonomia ontoldgica do sensivel.

Palavras-chave: fenomenologia, realismo, intencionalidade, percepcéo, Jocelyn Benoist.

Abstract: | seek to retrace Jocelyn Benoist’s philosophical trajectory, starting from his first project of a phenom-
enological realism towards the elaboration of a non-phenomenological realism. | show the role played by the
theme of the limits of intentionality and why it is abandoned. | also show how the grammatical difference between
the normative and the real makes it possible to diagnose a confusion of categories reaching the notion of appear-
ance in phenomenology. Finally, | show how this difference affects the problem of perception and leads the author
to defend an ontological autonomy of the sensible.

Keywords: phenomenology, realism, intentionality, perception, Jocelyn Benoist

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 117
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Os primeiros livros de Jocelyn Benoist moviam-se no interior da fenomenologia. Tratava-se grosso modo
de um comentdrio da filosofia de Husserl, mas ja se notava tanto uma predile¢do pelos textos da primeira
fase, aquela que vai até as Investigagdes ldgicas, quanto um interesse particular, original na época, pelo solo
comum de fenomenologia e filosofia analitica na filosofia austriaca de fins do Século XIX. Desde as duas
ultimas décadas, porém, como outros autores de sua geragao, Benoist parece ter passado a produgao de
uma reflexdo filosofica pessoal. Ele a apresenta como a tentativa de elaboragiao de uma ontologia realista:
inicialmente, um realismo fenomenolégico e, por fim, um realismo fout court, nao-fenomenoldgico. Por
vinculado que esteja aos objetos de suas primeiras pesquisas, ao primeiro Husserl e 4 tradi¢ao inaugurada
por Frege, o projeto parece também animado por motivos polémicos e pode-se dizer que, nesse sentido,
o autor insere-se em um movimento filoséfico mais amplo.

Conhece-se hoje na filosofia francesa um verdadeiro ressurgimento do realismo. O fenémeno repete,
com naturais mudangas de énfase, uma conversao similar ocorrida na filosofia anglo-saxa no fim do século
passado, quando alguns autores buscaram recuperar, apds o apogeu semantico do pds-guerra, realismos
de diversos matizes. O fato novo é a penetracio desse humor filoséfico numa tradigao historicamente
pouco afeita a ele como a francesa. O realismo especulativo de Quentin Meillassoux, voltado contra o que
chama de correlacionismo da filosofia moderna de Kant a Husser], é talvez o caso mais eloquente. Mas
no préprio campo da fenomenologia h4 tentativas, além da de Benoist. Etienne Bimbenet, por exemplo,
propde uma génese antropolodgica da atitude natural, entendida como a crenga ingénua no mundo sem
o homem, no que parece um diélogo, ao gosto de Merleau-Ponty, de filosofia e investigagdao empirica.
Recentemente, Claude Romano tem sugerido certo realismo do mundo da vida. E as referéncias poderiam
se multiplicar, cabendo mencionar também autores italianos e alemaes, como Maurizio Ferraris e Markus
Gabriel, congregados em torno do autointitulado Novo Realismo.

Conforme declaragdes explicitas de seus protagonistas, essa volta ao realismo se pretende uma resposta
ao p6és-modernismo (cf. FERRARIS, 2012). Ao historiador das ideias comentar os fatos sociais-histéricos
de que tal reagio é sintoma, alids tardio. Resta que, nessa formulagio, o alvo permanece excessivamente
genérico. Para Umberto Eco, simpatizante do movimento, o objetivo do novo realismo é sobretudo
afastar uma espécie de primado do sentido sobre o ser — atribuido ao slogan nietzscheano segundo o qual
“ndo ha fatos, s6 interpretagdes” —, com a consequente hipoteca da ontologia (cf. ECO, 2012). Até certo
ponto, o diagndstico de Benoist vai nessa linha, embora procure nao jogar o bebé com a dgua do banho.
Por um lado, ele avalia que a filosofia do século passado representou um avango cognitivo na exploragao
das vérias dimensdes simbdlicas atravessando nossa relagao com o real. Todavia, ao fim dessa temporada,
e como os meandros do simbdlico se mostrassem infinitamente complexos, tudo se passaria “como se a
realidade estivesse escondida atrds do sentido” e o resultado fosse um “sentimento de ter perdido contato
com o mundo” (BENOIST, 2021, p. vii). Uma espécie de ressaca pos-hermenéutica, portanto. Seja como
for, aquilo que se pretende conquistar com o novo realismo parece ser entao a meaning-independence das
coisas mesmas, subproduto de sua mind-independence.

A especificidade da posicdo de Benoist nesse movimento reside em procurar a autonomia do real sem
esquecer do fato de que este apenas se apresenta dentro de condi¢des determinadas de sentido, condigdes
tanto discursivas quanto nao-discursivas, numa exigéncia que pode ser considerada um prolongamento da
veia antidogmatica da filosofia critica. Dai a recusa explicita que faz do realismo especulativo ou do realismo
direto de seus colegas continentais e analiticos, afastando a possibilidade de a ontologia se apresentar como
inventdrio neutro do mobilidrio do ser — como se fosse possivel dar conta do real sem precisar pensé-lo de
uma determinada maneira. A trajet6ria de Benoist pode ser entendida como a tentativa da compatibilizagao
dessas duas exigéncias: a autonomia do real e o cardter condicionado da experiéncia que dele temos. Num

118 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



primeiro momento, tentard fazé-lo no interior da fenomenologia: o tema dos limites da intencionalidade
permitird por em relevo o real como aquilo que, permanecendo aquém ou além do sentido, diferente
dele, contribui ainda para seu funcionamento. Ha toda uma estratégia de atestagao a rebours da realidade,
como nos casos de misfire dos atos de fala, por exemplo, em que o fracasso do ato revela a pregnancia de
um contexto nao posto por ele. Todavia, a partir de Concepts e Elements de philosophie réaliste, publicados
em 2010 e 2011, essa estratégia parecerd indcua. Hd sem duvida uma mudanga de método que ocorre
aqui, Benoist se aproximando decididamente da andlise gramatical no estilo do segundo Wittgenstein
e de Austin, ocupando-se em dissolver falsos problemas filoséficos mais do que resolvé-los. Trata-se de
uma “elucidagao do sentido das questoes dizendo respeito a ‘realidade’”, ndo de uma “doutrina da realidade”
(BENOIST, 2011, p. 9). Essa dissolugdo de problemas se aplica a fenomenologia. Ele denunciar4 entio
na ideia fenomenoldgica do primado do aparecer — sem a qual nenhuma fenomenologia é pensével — uma
confusao gramatical, da qual o realismo fenomenolégico gostaria de se beneficiar, entre o real e o intencional.
Destfeita essa confusao, é a propria fenomenologia que precisard ser abandonada para possibilitar o realismo.
E esse caminho do autor para fora da fenomenologia que pretendemos aqui retragar esquematicamente.

II

Em fenomenologia, a nogao de sentido ¢ indissocidvel da ideia de intencionalidade, qualquer que sejaa
formalocalmente assumida por esta. Benoist parte de sua versao mais canonica, a das Investigagoes ldgicas,
e enfatiza o paradigma linguistico a partir do qual é formada. Husserl realiza ali, segundo essa leitura, uma
transposicio da distingdo fregeana entre expressio, sentido e referéncia (Ausdriick, Sinn, Bedeutung) para
a estrutura da intencionalidade — estrutura triddica que terminard por generalizar, como se sabe, para a
totalidade dos atos da consciéncia, incluso os perceptivos. Preservadas as diferengas quanto aos respectivos
modos de preenchimento, resulta uma homologia fundamental entre intencionalidade perceptiva e
intencionalidade linguistica: a percep¢io visa o objeto por meio de seu perfil assim como a expressao nominal
designa um objeto por meio de uma significagao. O importante nessa distingao é a mediagio semantica
da estrutura intencional. Essa mediagao envolve duas coisas: primeiro, que a consciéncia antecipe o objeto
visado conforme um sentido determinado, recortando a cada vez o referente segundo uma propriedade
distintiva particular; segundo, que o eventual preenchimento encontrado por essa visada na intuicio
correspondente se mega contra aquela antecipagao, sendo adequado ouinadequado exatamente em relagao
ao sentido como é visado, o que confere a percep¢ao um papel quase verificacionista, com sua consequente
subordinagao ao interesse tedrico.' Essa estrutura, generalizada para todo tipo de ato intencional, confere
tanto a visada vazia (antecipagio conforme um sentido) quanto ao preenchimento intuitivo (adequado
ou inadequado) um carater normativo, independentemente da regido ontoldgica a que pertence o objeto
em questdo, e implica que se dissociem o fendmeno (o objeto ou estado-de-coisas, na medida em que
sdo visados) e a realidade pura e simples (o objeto ou estado-de-coisas, indiferentes a0 modo como sio
visados). Tanto intencionalidade significativa quanto intencionalidade perceptiva sio assim entendidas
como atitudes normativas, absorvendo desde logo o real num campo fenomenal por elas medido, e nao
como modos da abertura ao real ele mesmo, em sua transcendéncia com relag¢ao ao sentido.

Esse ponto é crucial para Benoist. Por um lado, ele afirma, a intencionalidade é desprovida
de interesse se nao for uma abertura ao ser transcendente — uma transcendéncia real, para formuld-lo
no jargdo de Husserl. Entendamos: que toda consciéncia seja consciéncia de algo, que todo ato tenha
seu correlato, é uma afirmagao tautoldgica se o correlato nio for de outra natureza que o ato e subsista
independentemente deste. E dizer duas vezes a mesma coisa dizer que percebo “o percebido”, que vejo
“o cubo visto”. Se quisermos, trata-se de uma verdade puramente gramatical, derivada da facticidade
fundamental dos verbos de percep¢ao: como Aristételes ja notara, estes supdem seu objeto. Dai a tese

! Ver sobre esse ponto o comentario de D. Pradelle (2020, p. 36).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 119



intencionalista s6 ter relevancia, especialmente no caso da intencionalidade perceptiva, quando afirma a
realidade do referente para além do sentido como é visado (o que o realista Sartre, de certo modo, pensava
garantir atribuindo-lhes a diferenca ontolégica do em-si e do para-si). Toda a questdo é como conciliar a
dimensio normativa da intencionalidade, que por defini¢ao envolve uma media¢do seméantica que absorve
0 objeto numa presenga por ela regrada, com sua capacidade de alcangar o real em sua independéncia com
relagdo a ela.

A fenomenologia enfrenta o problema ao comentar a relagao entre o objeto “em seu como” e o objeto
ele mesmo, o aparecer e o ser que aparece. Por um lado, é preciso que se trate de uma relagio interna, sem
0 que o aparecer nao teria o privilégio epistémico que recebe. Isto é, se a relagao entre eles fosse externa,
se nao formassem um todo de partes reciprocamente dependentes, o sentido nio poderia guardar fungao
de conhecimento e o aparecer degradar-se-ia em mera “aparéncia” sem relagdo necessdria com aquilo que
aparece — em suma, nio seria aparecer do ser que aparece. Dai a redugio do signo indicativo (e, com ele, a
suspensdo da causalidade e demais relagdes reais, sempre externas) j4 na primeira da Investigagdes Ldgicas.
Por outro lado, se arelagio entre ambos for interna, nao se vé como o objeto ele mesmo poderia manter sua
autonomia em relagdo ao modo segundo o qual é dado a um sujeito. A alternativa parece insoltvel. Como
diz Benoist, o paradoxo — patente no caso da percepgao, embora nio se reduza a ele — reside no fato de a
intencionalidade precisar ser uma “relagao interna com algo que ultrapassa constitutivamente o formato
de uma tal relagdo, e portanto algo com o qual ela nio pode ter uma relagio interna” (BENOIST, 2010b,
p-99). Adificuldade em torno da natureza do objeto intencional no primeiro Husserl pode ser vista como
resultando desse impasse: liberado da imanéncia real ao vivido a que Brentano o confinava, ele ainda nao
encontra dominio proprio para habitar — diante da consciéncia, e ndo “dentro” dela, mas sem tampouco
poderresidir “fora” dela, o que nessa altura da fenomenologia s6 poderia significar: na natureza fisica. Essa
dificuldade, como se sabe, s6 encontrard solugao satisfatdria no interior do idealismo transcendental, quando
precisamente a transcendéncia real for suspendida em beneficio de uma transcendéncia na imanéncia,
isto é, quando o objeto for apreendido como uma polaridade imanente a subjetividade transcendental
(como o X vazio de uma multiplicidade noemética). Nesse momento, Husserl poder4 garantir que entre o
fendmeno e o objeto existe uma relagao interna, e mesmo uma identidade, sem por a perder sua diferenca
(diferenca intencional, precisamente: aquela da unidade focal de uma multiplicidade de fenémenos).
O custo de tal solugio, todavia, ¢ excluir o objeto puro e simples (em sentido trivial: a realidade) das
consideragoes fenomenoldgicas. Essa saida, é claro, estd interditada para Benoist — ndo apenas devido ao
realismo, mas também devido a recusa do ponto de vista transcendental. Resta a tarefa de compatibilizar
as duas pontas do problema — o cardter normativo da intencionalidade e a independéncia do real em
relagao ao sentido com que a cada vez o visamos — sem seguir o roteiro da redugao transcendental ao qual
Husserl é no fundo obrigado.

I1I

Num artigo de 2014, reconstituindo sua trajetéria, Benoist afirma que seu projeto de um realismo
fenomenolégico teria consistido, até certo momento, em encontrar o real por meio da evidenciagao dos
limites da intencionalidade®. Tomemos esse texto por fio condutor. Duas estratégias teriam sido centrais.
Primeiro, a contextualiza¢do da intencionalidade. As atitudes intencionais, entre as quais a expressio de
pensamentos (e é notével que se preferira aqui falar de “atitude” em vez de “ato’, sugerindo desde j4 o
viés pragmatista da analise — a atitude intencional envolvendo nao apenas um sentido e uma referéncia,
mas seu uso em um contexto determinado), nio tém apenas o real como meta, isto é, como seu referente

*Cf. Benoist, 2014. O autor refere-se af aos textos da primeira década deste século, especialmente aos livros Les limites de
Uintentionalité 2005) e Sens et sensibilité (2009a). Segundo a datagao sugerida por ele préprio e por alguns leitores (MOATT, 2014),
a segunda fase de sua obra — se nao é forgar a nota falar em “fases da obra” de um autor ainda em plena produgao — comega com
Concepts (2010a) e Elements de philosophieréaliste (2011).

120 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



pretendido, mas também a titulo de condi¢des contextuais efetivas que contribuem para seu sentido e paraa
identificagio de seureferente. Prova-o anogio de pertinéncia. Referir-se a um objeto como um paralelepipedo
é algo que se mostra pertinente em alguns contextos, como naquele de uma demonstragio geométrica,
mas nao em outros, como quando se trata de apontar um livro na biblioteca. Nesse caso, a designagao
simplesmente falha. Isso mostra que a intencionalidade tem nio apenas condi¢des de verdade — como
atitude normativa, ela se expde ao risco do verdadeiro e do falso —, mas também tem condiges de sentido
sensiveis ao contexto, podendo obter sucesso ou fracassar em fun¢io da sua pertinéncia, antes mesmo de
poder ser verdadeira ou falsa. Como diz Benoist, “nao hd descri¢ao ou, em geral, tomada normativa sobre
o real, segundo a qual este apareceria como isto ou aquilo, que nao suponha uma forma de engajamento
definido com ele e ndo remeta a uma configuragdo determinada de realidade, configuragdo que nao é o
objeto dessa tomada, mas seu corpo mesmo” (BENOIST, 2011, p. 58). Esse corpo é sua inscri¢io em um
contexto prético dentro do qual a norma tem ou ndo pertinéncia — e isso ndo em qualquer contexto, mas no
exato contexto pressuposto por esta norma e por ela retroativamente configurado. O realismo intencional nao
consiste portanto em fazer do ato intencional um processo real - a intencionalidade permanece do comego
ao fim uma nogao normativa e, enquanto tal, puramente ideal —, mas sim em reconhecer que, enquanto
norma, ela pressupde o real a titulo de condi¢des contextuais efetivas de seu exercicio. Tais condi¢des de
sentido, nota bene, sio condi¢des tanto discursivas quanto préticas: apontam para o contexto concreto
de intera¢oes mundanas em que normas sao aplicadas, inserindo-se em uma forma de vida determinada.

A segunda estratégia consiste em explorar os casos de “surpresas da percepg¢do”. Pela sua dimensao
antecipadora de sentido, a intencionalidade perceptiva abre um espaco de jogo, conforme o tipo da coisa
visada, dentro do qual o preenchimento pode confirmar ou infirmar os perfis presumidos e nao atualmente
dados. Ao ver a fachada de uma casa, presumo que ela se completa por paredes de mesma cor e material,
que poderei ver se fizer a volta em torno dela; as paredes podem ser de cor ou material diferentes em
relagdo ao que se esperava, mas isso apenas aumenta meu conhecimento da casa e nio modifica seu
tipo, quer dizer, o espago de jogo aberto pela visada. E o que Husserl chamou de horizonte interno da
percepgao. Mas é possivel conceber situagdes, diz Benoist, em que nao é apenas o perfil parcial que acaba
infirmado ou confirmado pela exploragio perceptiva, mas o proprio tipo que é desautorizado, mostrando-
se impertinente. Exemplos do autor: se vejo uma fachada de casa e, em vez de se completar por alguma
parede, ela nao se completa por nada, ndo é mais da percepcao tipica de casas que se trata, e sim talvez
de um cendrio cinematogréfico, em relagao ao qual a antecipagio da profundidade se revela impertinente
e em relacdo ao qual provavelmente cabem expectativas intencionais de ordem inteiramente distinta.
Ou ainda, se vejo um graveto e de repente ele comega a se mover de um jeito caracteristico, mostrando
tratar-se de um sanguessuga, ndo é apenas um perfil qualquer que se altera, mas uma determinagao
essencial do tipo presumido: ele muda de ontologia regional. A mudanga incide sobre o préprio tipo
segundo o qual a percepgao visava o objeto, abrindo-lhe um novo espago de jogo indeterminado dentro
do qual suas determinagées podem concordar ou se cancelar. O ponto parece andédino mas aponta para
um afastamento relevante com relagio a fenomenologia. Husserl podia admitir uma espécie de agao
do real sobre o intencional, desde que tacitamente recuperada a titulo de motivagao, isto ¢, desde que
previamente intencionalizada por obra das sinteses passivas — que ndo sao senio, desse ponto de vista,
uma tentativa de incorporar o nao-intencional a vida intencional. Todavia, garante Benoist, o que define
as surpresas perceptivas é que nelas a mudanga de aspecto nao ¢ antecipada e rompe o tipo perceptivo
até entio presumido. “E um aspecto essencial da gramitica da ‘surpresa), em certo emprego do termo,
que nio precisemos de razdes para estarmos ‘surpresos” (BENOIST, 2013, p. 172). O ponto importante é o
cardter imotivado da surpresa. Ele mostra o momento em que o real irrompe enquanto tal, em sua diferenca
categorial com relagdo ao intencional, e sem ser secretamente transformado em um estrato passivo deste
ultimo. Nao havia, na percepgao do graveto, expectativa intencional que pudesse antecipar o movimento
caracteristico segundo o qual o objeto se anima e vai ento ser identificado — como sanguessuga. Atesta-se
dessa forma nao apenas a independéncia do real em relagio ao intencional, mas também sua capacidade

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 121



de “fazer diferenca’, quer dizer, de se impor as atitudes normativas que tomamos a seu respeito. E isso,
que afasta Benoist daquilo que seria um realismo indiferentista — como se todo o ponto do realismo fosse
apenas reconhecer que “hd algo” para além do sentido, sem que seu peso se fizesse sentir “no” sentido —, é
fundamental: dado que nao temos acesso a um real independente de um ponto de vista, isto é, independente
de um modo contextualmente condicionado de lidar com ele, a maneira privilegiada de esse real se atestar
é por essa resisténcia que ele oferece as tomadas normativas que temos sobre ele, ou melhor, por essas
mudancgas de normagao que eventualmente se impdem em contato com ele.

A contextualizagdo da intencionalidade e as surpresas da percep¢ao desempenham assim um papel preciso
dentro do realismo fenomenolégico de Benoist. Primeiro, mostram a existéncia de condigoes contextuais
de sentido ndo captadas pela atitude intencional e que decidem de sua a pertinéncia; segundo, mostram a
capacidade do real, que permanece o que ¢, de incidir sobre o intencional, ndo tanto para confirmé-lo ou
infirmé-lo — resultar verdadeiro ou falso em fung¢ao do conceito que lhe aplica, dimensio verificacionista
que nao é o importante aqui —, mas sobretudo para descobri-lo como resistente, irredutivel ao sentido
da visada, e capaz de forcar uma modificagdo deste tltimo. Em ambos os casos, a estratégia consiste em
por a nu os limites externos, nao-intencionais, que incidem sobre a estrutura intencional. Explica-se o
privilégio dado a esses casos em que as atitudes intencionais derrapam, as normagdes impostas ao real
revelando-se impertinentes em certos contextos; como se tais casos mais bem mostrassem, a contraluz,
esse limite que constrange seu funcionamento e que seria o real ele préprio: “o fato de que, sob certas
condi¢bes, uma intencionalidade fosse impossivel constituia a meus olhos uma espécie de prova da
pregnancia da realidade, aquém — na fonte (enamont) — da estrutura intencional” (BENOIST, 2014, p.
196). Vé-se o0 motivo subjacente ao tema dos limites da intencionalidade: este operava como uma espécie
de prova pelos efeitos, uma demonstragio negativa da aseidade do real, obrigado que se estd em nao terum
doutrina positiva sobre ele — doutrina que, pretendendo descrevé-lo de maneira neutra e desimplicada, s6
poderia significar um salto para fora das condigdes contextuais em que o discurso a seu respeito é dotado
de sentido. Com isso, atende-se aos dados iniciais do problema: dar conta de como o real permanece
transcendente em relagao ao sentido — categorialmente distinto dele —, a0 mesmo tempo em que se lhe
proibe um desvelamento incondicionado e contextualmente neutro, isto é, fora de uma atitude normativa
qualquer, da qual a intencionalidade é um exemplo entre outros.

v

A partir de Concepts e Elements de philosophie réaliste, que marcam o abandono do realismo fenomenoldgico,
a estratégia de buscar o real como aquilo que limita a intencionalidade parece indcua. Formular o
problema dessa maneira, pensa agora Benoist, era de certo modo buscar o outro da intencionalidade
permanecendo em seu interior, e assim reiteradamente encontrar, ao invés do ser simpliciter, outras ﬁguras
daintencionalidade ditas mais fundamentais, a maneira de tantas fenomenologias pos-husserlianas. Veja-
se o testemunho do autor:

Por muito tempo busquei assim o Anstoffichteano, que poderia, do exterior, exercer uma coergao sobre a
intencionalidade. Uma tal investigacio, evidentemente, estava por principio destinada ao fracasso. Com efeito,
uma tal “coer¢do” s6 poderia revestir a forma de uma alteragdo da estrutura intencional, e, portanto, de uma
intencionalidade. O fracasso ou a inversdo da intencionalidade nao sdo sendo figuras dela prépria (...). O que eu
buscava era bem diferente: algo de radicalmente exterior & intencionalidade, isto ¢, algo que, em seu sentido de ser
o0 que é (e ndo de ser representado como isto ou aquilo, seja constitutivamente mal representado ou representado
de modo irredutivel e positivamente equivoco), nio dependa dela. Ora, como tocd-lo enquanto se lhe pede provas?
(BENOIST, 2014, p. 198).

O real nao ¢ algo que carece de provas ou estratégias de atestagdo, como se estivesse inapelavelmente
“para além” de nossas tomadas em relagio a ele. Essa necessidade de prova vai agora ser vista como uma

122 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



das tantas falsas necessidades que a filosofia tem por hébito inventar — esta, em particular, nasce a partir
do momento em que se subentende um ponto de vista de fora do real de onde se precisaria comegar por
garantir a possibilidade de um acesso a ele, como se nao estivéssemos de partida jd nele, ou melhor, como se
nossas atitudes normativas em relagdo ao real nao se desdobrassem nele mesmo. Em parte, trata-se recusar
o problema do acesso do sujeito ao objeto, com a ideia de representagdo que é seu subproduto. Mas essa
recusa, que é rotineira na fenomenologia francesa, faz-se aqui nalinha do segundo Wittgenstein e de Austin.
Naio se trata de estabelecer a possibilidade da experiéncia do real, o que s6 é uma questio pertinente sob
o pano de fundo da hipétese cética — uma hipdtese certamente valida em contextos andmalos, mas nio
na maior parte dos contextos —, mas sim de analisar a gramadtica desse conceito, isto ¢, a maneira como
o utilizamos na linguagem ordindria®. O real nao estd “para além” do intencional — ou de qualquer outra
normagao, trate-se de conceitos, agdes, pedidos, ordens etc. —, e isso é uma verdade gramatical: as normas
o0 pressupdem analiticamente como aquilo a que se aplicam e como contexto dessa aplicagao.

Esse caréter de pressuposicao do real serd elaborado por Benoist por meio da ideia de que a realidade é
aquilo que “temos” invariavelmente. Essa expressao, frequente nos textos dessa época, caracteriza o real
como aquilo com o que temos contato imediato — sem nenhuma mediagao hermenéutica - e com o qual
sempre fazemos alguma coisa, aplicando-lhe normas de todas as ordens, discursivas e nio-discursivas.
“A ‘intencionalidade’, ou todo dispositivo representativo que a colocaria em jogo, longe de constituir a
condigdo de um ‘acesso’ aoreal (...), supde, ao contrario, muito fundamentalmente, o contato com ele e nao
se desdobra senio sobre a base desse contato e, por assim dizer, nele mesmo” (BENOIST, 2011, p. 89). O
que se deve sublinhar aqui é o fato de nao haver, nesse nivel, distancia psicolégica ou transcendental entre
nossos conceitos e o real que pudesse repor o problema do acesso. Nesse sentido, a metafora do contato
ndo é inteiramente precisa: ela ainda sugere a ideia de uma relagao de grau zero com a realidade - tudo
somado, uma ideia sem muito sentido, como mostra sua negagdo. O que seria, com efeito, uma “auséncia”
de relagdo com o real? Uma relagao falsa ou iluséria? Ora, assim como o verdadeiro, o falso apenas o é a
respeito de um fato. O real, ao contrdrio, ndo pode ser verdadeiro nem falso: ele é aquilo que temos até
para podermos nos enganar a seu respeito. “Nao hé representagiao mental, no sentido de representagoes
mentais que representam alguma coisa, que nio repouse sobre um fundo de realidade que esta 13, fundo
sobre o qual e no qual é possivel representar alguma coisa” (BENOIST, 2011, p. 31).

Como se vé, a defini¢do é funcional e ndo substantiva: real é aquilo que faz fundo sob a norma, ou ainda,
aquilo que se aceita como adquirido em cada normagao que se lhe aplica. Ele é, se quisermos, exatamente
aquilo que ndo estd em questao nas questoes mesmas que lhe propomos. Comentando o artigo de Elizabeth
Anscombe “Onbrutefacts”, Benoist escreve: a realidade

¢ uma nogao essencialmente logica, mais que ontologica: ela remete dquilo que desempenha o papel do adquirido ld
onde hd contextualizagdo — e portanto aquilo que, na mesma operagio de contextualizagao, nao é contextualizado,
mas ¢ o contexto. Essa realidade nao é aquilo que é interpretado como realidade — interpretagio que suporia ela
mesma o pano de fundo de um outro contexto — mas é aquilo que € aceito como tal, 14 onde é aplicada uma estrutura
normativa que, como tal, tem necessidade de um contexto (BENOIST, 2011, pp. 86-7).

Como contexto, o real é aquilo que estd implicado em todo uso que fazemos dos simbolos e que, como
tal, ndo é representado por eles. Por isso mesmo, nio pode ser verdadeiro nem falso: ele aponta para o
conjunto de condi¢des contextuais que permanecem nao tematizadas e apenas pressupostas na aplicacio
de uma norma, como “solo” por assim dizer de sua aplicagdo. “O contexto ele mesmo, em seu sentido
origindrio (quer dizer, enquanto aquilo que, nessas atitudes mesmas, ¢ repelido como origem), é o que resta
emssiléncio, e remetido a um contato que é de outra ordem que anorma” (BENOIST, 2011, p. 88) — contato
que, para conservar o termo, deve ser entendido como sendo uma acquaintance imediata com aquilo que
é. F nessa acepgao portanto que sempre j4 estamos no real, como aquilo que “temos de todos os modos”

3 Para a ideia de andlise gramatical praticada por Benoist, ver Narboux (2020).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 123



nos diferentes usos que fazemos dele: ndo se trata aqui da estrutura intencional do ser-no-mundo, menos
ainda de um coping do organismo com o ambiente, como alguns ja pensaram ter o realism retrieved. O real
é aqui tio-somente aquilo que é pressuposto, a titulo de contexto, pela aplicagio da norma e s6 faz sentido
dentro desse jogo de linguagem, jamais fora dele.

No centro de todas essas andlises, estd a exigéncia de preservar a diferenca gramatical entre o normativo
e o real, cuja formulagao Benoist retoma do neofregeano Charles Travis. Trata-se jamais perder de vista,
ele afirma, o abismo categorial entre normas e realidade:

nunca é o caso que norma e realidade sdo a mesma coisa. Realidade apenas é o que é. Enquanto tal, pode se conformar
(ou nao) a uma dada norma. Por outro lado, uma norma, enquanto tal, nio é um ser: é o que adequada ou
inadequadamente captura uma dada classe de seres (BENOIST, 2021, p. 186).

E isso se aplica a nogao de intencionalidade. O intencional envolve uma dimensao de generalidade e é
uma atitude normativa: “ele identifica-se estritamente com a possibilidade de se representar uma coisa
dada de certo modo ou de outro” (BENOIST, 2011, p. 71). Quanto ao sentido, ele é a maneira como
identificamos a coisa visada: “reportar-se a alguma coisa segundo um certo sentido é reportar-se a essa coisa
como tal ou tal” (BENOIST, 2011, p. 48). Nio hé pergunta sobre “o que ha” cuja resposta nao o identifique
sob tal ou tal conceito, as coisas sendo sempre dadas como isto ou aquilo; porém — e esse o ponto que a
andlise deve ressaltar —, isso nao significa que a coisa seja ela mesma como isto ou aquilo: ela apenas é o
que é. Segue-se uma relagao unilateral entre verdade e realidade: a coisa nao pode ser verdadeira nem falsa,
embora torne verdadeira ou falsa a aplicagdo do conceito, segundo as regras de aplicagao préprias a cada
contexto. Reencontra-se a defini¢ao de verdade nuclear do realismo, inaugurada por Aristdteles: “nao é
porque pensamos que tu és branco que tu és branco; é porque com efeito tu és branco que, dizendo que tu
0 és, nos dizemos a verdade™. A verdade funda-se na realidade, mas a realidade nao depende da verdade.

Essa diferenca gramatical entre o normativo e o real permite a Benoist dissolver ao menos trés problemas
filoséficos dos quais a fenomenologia era vitima. Dizer que a coisa real é o que ¢ nao significa dizer que
ela seria outra coisa ao lado de seu ser como isto ou aquilo: é a mesma coisa, considerada sob gramaticas ou
pontos de vista distintos. A intencionalidade é apenas a forma de uma determinagao, e nao produz nenhuma
modificagio no ser da coisa ao dd-la a ver a alguém. Se espero a visita de um amigo, é a sua efetiva visita
que satisfaz a espera e ndo a “visita esperada”. Se vejo uma drvore, é a drvore mesma que satura a visao e

~ “«r . » 4 A . ~ . .

nao a “drvore vista”. H4 uma transparéncia fundamental dos verbos de percepgao, como diz Benoist: ver
é ver a coisa mesma, e ndo a coisa “enquanto vista™. Da mesma forma, o “cubo percebido” nio é outra
coisa diferente do “cubo, que é percebido”; é o préprio cubo, quando a intengio perceptiva é verdadeira.
A expectativa intencional apenas fornece um padrao para o que ocorre ou deixa de ocorrer; o fato, aquilo
que satura a expectativa, é o que ¢, e nio um ser que dependeria dessa expectativa. Estd desfeita aideia de
que a percep¢ao apenas alcangaria o “objeto intencional’, diferente do “objeto puro e simples”, este tltimo
permanecendo fora de jogo na correlagao intencional.

7

O equivoco fenomenoldgico em torno da nogio de “aparecer” é outro sintoma dessa confusdo de
gramadticas. Como se viu, a fenomenologia dependia de afirmar a relagao interna entre o aparecer e o ser
que aparece, sem poder fazé-lo sendo ao custo de perder este ultimo enquanto independente em relacao
ao sentido subjetivo como é visado. A raiz do imbroglio reside no fato de o ser que aparece precisar ser
ele mesmo, transcendente, sem o que a intencionalidade é uma tautologia, e por outro lado sé poder ser

* Aristoteles, Metafisica, 1051b 6-9. Citado e comentado por BENOIST, 2017, p. 36.

3 “A especificagdo ‘enquanto vista’ ndo acrescenta nada propriamente falando a coisa, e em todo caso certamente nao cria ‘outra
coisa’ - que, como tal, sob 0 nome de ‘aparecer’ por exemplo, constituiria o objeto préprio da fenomenologia (...) Essa ‘coisa’ que
estaria em um estado de dependéncia reciproca com a atitude perceptual é portanto uma iluso. A percepgao, se ela é a percepgao,
nos abre diretamente aquilo que nao depende dela, e nao a um ser que, como tal, dependeria dela” (BENOIST, 2010b, p. 101).

124 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



dado enquanto correlativo de uma intengao, isto é, j& dentro de um horizonte normativo, como isto ou
aquilo. Com isso, é toda a ideia de presenca e de doagao fenomenoldgica que se mostra um andtema:
ela faz duplo jogo, pretende ser da ordem das coisas mesmas a que se promete retornar, em que o ser é
coextensivo ao aparecer (sovielSchein, sovielSein, diziam as Meditagdes cartesianas), a0 mesmo tempo em
que é do comego ao fim uma nog¢ao normativa, isto é, medida por uma regra. Se contém uma polaridade
objetiva, se é aparecer de algo, entao obedece a uma estrutura de preenchimento segundo a qual satisfaz
ou nao satisfaz uma intengdo: ¢ algo sendo dado como algo, e nao algo que pura e simplesmente é 0 que é.
Apenas nesse ponto, Benoist dd razao a Derrida:

essanormatividade que ele invoca nio é nada de exterior ou extrinseco ao fenémeno. A no¢io mesma de fendmeno
nao se compreende sendo segundo uma estrutura normativa, pois dizer, de algo, que aparece, é em certo sentido
sempre tratd-lo como se devesse aparecer, e portanto segundo uma estrutura de preenchimento — do contrério,
contentar-nos-famos em dizer, da coisa, que ela ‘¢, Se por fendmeno’ entendemos aparecer de algo, como a
expressdo indica, entdo nio hd fendmeno que nao tenha uma estrutura de preenchimento (BENOIST, 2014, p.
189, segundo grifo meu).

A anélise mostra que a barafunda em torno do aparecer repousa em uma confusio entre as gramaticas
da norma e o real. Inversamente, entendido que é da gramdtica da norma aplicar-se a algo que ¢é da
ordem do real, que pura e simplesmente é o que é, o problema ¢ dissolvido: o objeto ao qual a visdo se
dirige é a coisa mesma, na imperfeigao constitutiva desse direcionamento, e ela nao se torna correlativa
da visao. Em verdade, é todo o problema epistemoldgico do acesso a transcendéncia, para cuja solugio a
intencionalidade havia sido forjada, que se mostra mitoldgico: o conceito nio é algo a respeito do que se
deve perguntar se alcanga o real, pois “ele é feito para isso”, como diz uma férmula recorrente do autor, quer
dizer, ele o inclui em sua defini¢io na medida em conceito nada é fora de sua aplicagao- aplicagio correta
ou incorreta, pouco importa. A intencionalidade nao estd confinada ao territorio do aparecer subjetivo.

Por fim, a diferenga gramatical entre a norma e a realidade mostra ser desprovido de sentido esperar
que a intencionalidade venha a ser limitada pelo real. As normas nao sao um setor da realidade e é um
erro categorial atribuir-lhe propriedades reais: elas nao sao um ser, mas o que captura adequada ou
inadequadamente uma classe de seres. Da mesma forma, a intencionalidade nao é um misterioso processo,
uma regiao do ser, oposta a outra regido do ser, diferente dela. Trata-se de algo que se faz com o real, uma
forma entre outras de normagao. A diferenca em questio é da ordem daquela entre o ser e o l6gos, nao
entre dois tipos de ser. O tema dos limites da intencionalidade se apaga no momento em que se percebe
que o intencional e o real ndo podem se limitar justamente por nio pertencerem a mesma gramatica:

a questdo da ultrapassagem da estrutura intencional em diregdao a um ser que nao seria intencional se mostra
essencialmente um falso problema. A intencionalidade nao precisa se chocar com qualquer obsticulo que seja
ou escorregar no tapete de suas condigoes para reencontrar o ser real. Ela ndo pode fazé-lo porque, no sentido em

questio, ela ndo ¢ precisamente um ser real — mas uma norma sobre o real (BENOIST, 2014, p. 201).

A%

Com a diferenca gramatical entre o normativo e o real, Benoist vai dar ao problema da intencionalidade
perceptiva uma reinterpretagao precisa. O tema é classico na fenomenologia e Benoist volta repetidas vezes
a isso. Num artigo de Sens et sensibilité, comentando um texto pouco conhecido de Husserl anterior as
Investigagdes Iogicas, ele notava como o fenomenologo parecia insatisfeito com a descrigao da intencionalidade
perceptiva com base no modelo da consciéncia de signo. A intengao perceptiva visaria o nio-dado por
meio do dado, o branco da coisa por meio da animacio intencional imposta a sensagio de branco, de
maneira andloga a como se passa do pano tricolor a bandeira da Franga. Mas ha toda uma experiéncia da
presenca irrecusdvel do percebido, diz ali Benoist, que parece sufocada pelo o acento posto exclusivamente
no Meinen. Pelo menos em uma das acepgdes do termo, o percebido nio se d4 como aquilo que excede

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 125



o dado, mas como aquilo de que ndo podemos nos subtrair — dimensio a que ali se reservava o termo
Haben (cf. BENOIST, 2009a, p. 17 e segs.). Tudo se passa como se apenas agora, fora da fenomenologia,
Benoist estivesse em condi¢des de dar a esse Habenseu pleno direito de cidadania.

A percepcao sensivel é apresentada como sendo um dos tragos fundamentais do conceito de realidade: ela é

uma forma de experiéncia irredutivel de nosso pertencimento a essa realidade, irredutivel a tal ponto que parece
dificil dar um sentido a esse pertencimento independentemente desse fato massivo da percep¢do (BENOIST, 2011, p. 99).

O central é aqui a dimensio de facticidade da percepgio: o fato de ndo podermos nos subtrair do
sensivel em momento algum revelaria de maneira paradigmatica o real como aquilo que temos de maneira
invariavel, pressuposto em todos os usos que fazemos dele, independentemente de atender oundo a nossas
expectativas. O sensivel pertence a gramatica da realidade e deve ser distinguido dos usos normativos que
podemos fazer dele, entre os quais as identificagdes e reconhecimento de objeto que a fenomenologia
costumou atribuir & intencionalidade perceptiva. Cabe distinguir, portanto, intencionalidade perceptiva e
percepgio sensivel. A primeira é da ordem da norma e submete o percebido a régua da adequagao. E uma
das coisas que se pode fazer com o sensivel. Ela visa seu objeto segundo um sentido e o inscreve num
espago légico de razdes: percepgdes sio comparaveis entre si, possuem uma estrutura de preenchimento
e servem de justificativa para inferéncias. A segunda, a matéria sensivel a que a norma é aplicada, é da
ordem darealidade e nos abre para a coisa simpliciter. Diferentemente da primeira, nao introduz a distancia
légica do preenchimento adequado ou inadequado, do verdadeiro e do falso: segundo essa anélise, as
iluses perceptivas continuam sendo percepgdes, a bivaléncia dizendo respeito as descriges que se podem
fazer dela, ndo a ela propria. Nao hé que falar de percepgdes falsas ou verdadeiras, mas de percepgio de
realidade. Implica dizer que, embora s6 possa ser descrito e utilizado por meio de uma normagao especifica,
contextualmente condicionada, hd uma autonomia ontolégica do sensivel. Nele mesmo, o sensivel nio
¢ intencional nem dotado de sentido, por antepredicativo que seja: nos termos de Charles Travis que
Benoist retoma nesse ponto, o sensivel é silencioso.

O alvo aqui parece duplo. Em primeiro lugar, trata-se de uma critica direta a ideia de “conteudo
conceitual” da percepgao defendida por John McDowell. Para esse autor, ter um “contetido conceitual” é
condigao para que experiéncias perceptivas possam desempenhar algum papel no conhecimento. Pensar
o contrério ¢ ser vitima do Mito do Dado. O pano de fundo do problema ¢ kantiano: a sensibilidade
apenas pode oferecer objetos para o conhecimento porque conceitos e intui¢des sao reportados a uma
unica fun¢ao do entendimento. Kant, como se sabe, precisard emprestar ao esquematismo e a imaginagao
o papel de mediar sensibilidade e entendimento para dar uma resposta satisfatéria ao problema — posigao
da qual ndo estd inteiramente distante a fenomenologia do pré-predicativo, ai incluso 0 Merleau-Ponty
da Fenomenologia da percepgdo. A saida de McDowell, ao contrdrio, é para Benoist de estilo hegeliano: a
percepcio comporta desde a base um contetdo conceitual que a integra & ordem do conhecimento. “A
visao de McDowell é nio apenas a de que conceitos sio eminentemente aplicdveis a percep¢ao, mas que
eles sdo sempre jd aplicados a ela” (BENOIST, 2021, p. 81)°. Resta saber se essa alternativa nio vem ao
custo de intelectualizar o sensivel, pondo a perder de algum modo o golfo entre o normativo e o real.
Haveria ai, novamente, um erro de categoria: assim como a hermenéutica, McDowell entenderia todo o
ver como um “ver como’, e este dltimo como sendo da ordem do conceitual. Para Benoist, ao contrério,
é preciso recusar toda perspectiva de mediagdo entre o conceitual e o sensivel. O problema em questao,
que ¢ o da aplicagao dos conceitos ao sensivel, vai ser resolvido por meio daquilo que Benoist chama de
“conceitos perceptuais’, isto é, conceitos cujo “contetido ¢ intrinsecamente determinado por um certo
tipo de experiéncia perceptual” (BENOIST, 2013, p. 121). Um conceito como o de cor, diz ele, é formado

¢ Para a critica de Benoist a McDowell, ver especialmente os textos “De la réalité du vu & la vérité du sensible” (BENOIST,
2013) e “(Perceptual) things being what they are” (BENOIST, 2021).

126 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



tomando por paradigma certo jeito determinado de seu objeto se apresentar na experiéncia sensivel. Tal
referéncia perceptiva é incorporada ao conceito, o que faz com que a “permeabilidade do espago conceitual
a percepgio” se deva nao a alguma arte escondida da imaginagio, mas a gramdtica de alguns conceitos:
“alguns de nossos conceitos sao puras e simples tipificagdes; muitos outros, no uso efetivo que fazemos deles,
mesmo nio sendo tipificacdes, se calibram por elas” (BENOIST, 2013, p. 121). Essa nogao de “conceitos
perceptuais”, que niao cabe aqui esmiugar, se desdobra numa releitura notével acerca do estatuto dos
exemplos na variagdo fenomenoldgica bem como em todo um campo da ontologia a ser explorado.

Mas a ideia do siléncio do sensivel atinge também a fenomenologia, incluso aquela de Merleau-Ponty.
A avaliagao que Benoist faz do fenomenoélogo francés é dupla. Por um lado, o tltimo Merleau-Ponty teria
sido um dos que mais avangou na investigacao do ser sensivel em sua autonomia em relagdo ao objeto
percebido — autonomia, portanto, em relagio ao normativo, posto que a nogao de objeto, como se viu
acima, apenas tem direito de cidadania no campo jé regrado de uma identificaco’. Nesse sentido, a ideia
de uma textura onirica do sensivel, de que falam as notas de trabalho do Visivel e o invisivel, bem como
algumas passagens em que a Gestalt recebe uma interpretagio ontolégica (se nio realista), sio dignas de
nota. Merleau-Ponty teria assim corretamente notado a necessidade de passar de uma fenomenologia
da percepg¢io — nogao vinculada ao problema epistemolégico do acesso ao objeto — a uma ontologia
do sensivel. Por outro lado, sabe-se que ha textos — mesmo tardios — em que o fildsofo continua a falar
em uma intencionalidade interior ao ser, bem como em um sentido nao-positivo presente no “mundo
do siléncio”, prefigurando o sentido linguistico do “mundo da expressio” — como se o tinico modo de
evitar a intelectualizacio do sensivel fosse fazer dele palco de uma outra figura do sentido, embora mais
origindria. Testemunho disso é a maneira como Merleau-Ponty, na Fenomenologia da percepgao, da conta
do modo de ser da Gestalt. A psicologia da forma demonstraria, contra a hipdtese de constancia, que o
aparelho corporal responde nio a estimulos objetivos mas ao sentido desses estimulos numa situagao.
Tratava-se, assim, de subtrair o comportamento da causalidade natural e inscrevé-lo na rede de motivagdes
— vale lembrar: intencionais — que permeiam o mundo vivido. Nessa mesma linha, a parte final do livro
remetia  temporalidade a possibilidade da estruturagao das sensagoes, tomando as intencionalidades de
retengio e protensao como responsaveis por orquestrar a unificagao das qualidades sensiveis no seio do
presente vivo. Donde todas as passagens em que a Fenomenologia criticava o dualismo matéria/forma da
intencionalidade de ato, apenas em beneficio de uma intencionalidade operante funcionando de modo
anonimo na hylé. Ora, para Benoist, essa fenomenologizacio da Gestalt deve ser vista como uma ultima
tentativa de intencionalizar o ndo-intencional, quando seria necessario, antes, abandonar pura e simplesmente
aideia de fazer o sensivel algo de intencional. Parte do projeto merleau-pontiano de conciliar ineréncia
vital e intenc¢do racional parece repousar assim sobre uma confusdo de categorias, como se a descoberta
de um sentido silencioso preparando-se no sensivel pudesse servir de elo entre as duas gramdticas, a do
normativo e a do real. E querer as duas coisas a0 mesmo tempo: o espago de razdes e a realidade natural,
imaginando que as sinteses passivas poderiam servir de mediagio a essas gramaticas distintas — algo sem
sentido, posto se tratar ndo de duas regies do ser, faculdades subjetivas ou de estratos da constituigio da
experiéncia, e sim de duas gramdticas.

Para Benoist, em vez de uma fenomenologizacao da Gestalt, deve-se acentuar ao contrario as passagens
em que Kohler a apresenta como uma teoria das leis naturais da percepgao:

A Gestalt-Theorie, em mais de um sentido, apresenta-se como uma fz’sica da percepgdo: uma teoria do material
sensivel ele mesmo. Ela trata das estruturas da organizagao sensivel ela mesma, independentemente de qualquer
significagao que seja, como a fisica o faz a respeito da natureza material — portanto independentemente do fato
de esta ser percebida. Assim, o ponto de vista da Gestalt-Theorie é profundamente naturalista — e causalista
(BENOIST, 2017, p. 285).

7“F o carater normativo de toda referéncia ao objeto da percepgio que faz ipso facto da percepgio um conhecimento e o determina
como satisfagio de uma norma” (BENOIST, 2013, p. 147).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 127



Segundo essa leitura, a tese de Kohler a respeito do carater estruturado das sensagdes nao diz respeito
a um sentido latente ou a uma intencionalidade operante permeando a vida passiva da consciéncia: é
uma tese sobre a realidade da percepgao. Isso quer dizer que ela descreve leis e nao regras, e hd tanto
sentido em afirmar que a percepgao segue as “regras” da boa forma quanto afirmar que a natureza segue
as “regras” da gravidade. Nao se deve portanto confundira tendéncia natural para o equilibrio perceptivo,
de que fala a lei de pregnancia, com a satisfagdo de alguma norma intencional, como se a resolugao de
uma tensio sensivel fosse condi¢ao necessaria e suficiente para haver adequagio a uma norma. Nao; as
propriedades gestaltistas dizem respeito a matéria sensivel da percepgao, ao real sobre o qual a forma de
objeto se aplica ao identificé-lo como isto ou aquilo, e ndo sao elas proprias da ordem do normativo e do
intencional. A Gestalt ndo ¢, em suma, um “sentido”. Um conjunto de descri¢des serve para mostrar o
desnivel que existe, na percepgao, entre o intencional e o real. Uma superficie intencionalmente percebida
como verdadeiramente branca em diferentes contextos de iluminagio (e podendo ser falsa se, 3 noite, eu
atribuir-lhe a qualidade de azul), ¢ diferente da constancia gestaltista, que assume essas variagdes reais
sem se tornar verdadeira ou falsa:

uma superficie branca percebida como uniformemente branca — e portanto verdadeiramente branca — é realmente
muitas coisas diferentes. A irisagao desse branco que eu vejo faz parte dela. De fato, conforme as circunsténcias,
é um caleidoscopio de sensibilia muito diferentes que serdo requeridas para que eu seja levado a chamar algo de
‘branco’ Em um certo sentido, nao é verdade que vejamos realmente a mesma coisa 14 onde vemos verdadeiramente
amesma coisa (BENOIST, 2013, p. 222).

Cabe frisar que essa oposi¢ao introduzida por Benoist entre matéria e forma, sensivel e objeto, ndo é uma
oposi¢ao substancial: a matéria sensivel da percep¢ao nao é um dado sensorial psiquico, nem tampouco
é outra coisa mais originaria do que o objeto percebido. Eles sio um e o mesmo, considerados de pontos
de vista distintos. E dizer que a distingao entre ambos, como aquela entre o real e o normativo, é relativa
e funcional. Nao é porque se trata de uma sensagio que ela desempenha papel de matéria, e sim que,
porque desempenha papel de matéria, opera como o real nesta ou naquela normagao especificas. A arte
contemporanea, que fard desse caleidoscdpio sensivel seu tema, é prova da possibilidade de se variar a
perspectiva entre matéria e forma: torna visivel o proprio caleidoscépio visivel, em vez de utilizd-lo como
meio para dar a ver outra coisa. Por isso mesmo, ndo ha que falar numa reposicio do dualismo entre matéria
e forma criticado por Merleau-Ponty, que tinha ali em vista sobretudo a concepgao empirista do sensivel
como mosaico de qualidades simples — tese que pode ser contraposta, sem apelar a qualquer mistura de
gramaticas entre o real e o normativo, pela afirmagao gestaltista acerca da natureza holista das sensagoes.
Entendamos: uma tese sua natureza, nao sua signiﬁcagéo.

VI

Que figura pode assumir a interrogagio do sensivel em sua autonomia com relagao ao objeto, isto &,
como realidade? Se toda forma abordé-los e dd dentro de condigoes contextuais e segundo certas técnicas
de objetivacao que lhe sao proprias — proprias a abordagem e nao proprias ao real, bem entendido —, o
unico ponto de vista capaz de lidar com ele é aquele que, distanciando-se do modelo da representacio ou
da expressao, se poe a fazer algo com ele, utilizd-lo como recurso e ndo como texto original. A interrogagao
do sensivel é assim realizada privilegiadamente pela experiéncia artistica e toma a forma de uma poética:

A evidenciagao e a exploracio do sensivel como tal supem a adogdo de uma outra gramdtica que nao aquela do
objeto. A questdo nao é mais aquela, definidora da percepgao, daquilo que é visto, mas daquilo de que é feito o visto,
de seu “material sensivel”. Ora, o melhor angulo de ataque para tornar visivel aquilo de que é feito alguma coisa
é buscar fazer alguma coisa dele. O ponto de vista adequado sobre o sensivel é entdo o ponto de vista poiético:
este o percebe como aquilo que ele é, quer dizer, como recurso, e ndo como “objeto” (BENOIST, 2013, p. 225).

Essa subversao da gramatica do objeto, Benoist a encontra diagnosticada por Baudelaire nos grandes
coloristas da primeira metade do Século XIX. Com Delacroix, a cor ndo é mais subordinada ao desenho

128 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



e empregada para dar forma ao objeto, mas utilizada por ela mesma: “nao é mais o que € visto que conta,
ou em todo caso nao é apenas isso, mas também e sobretudo o tecido visivel no qual ele é dado a ver, como
ele é feito enquanto visivel” (BENOIST, 2013, p. 228-9). Muito da pintura moderna teria assim buscado
nao utilizar o visivel para fazer ver o objeto, mas antes fazer ver o visivel por ele mesmo, liberado de qualquer
funcao representativa. O que também ocorre na musica contemporéinea quando, segundo andlise de
Kenneth Noland, ela se libera do modelo retdrico que comandava a sequéncia dos movimentos e toma
0 meio sonoro como seu préprio objeto, em vez de apenas se valer deste para obter uma expressividade
cujo paradigma permaneceria discursivo, insonoro. Donde a analogia, sugerida pelo critico, entre painting
without subject matter e music without words, “fazendo do cardter nao discursivo da musica o paradigma de
uma pictérica liberada do discurso do objeto” (BENOIST, 2013, p. 225).

O erro seria crer que, para tornar visivel o tecido de que é feito o que é visto, a arte precisasse entender
essa operagao no registro da expressio pura. A arte é “algo que se faz” com o sensivel, ndo “manifestagao”
dele: cria novos codigos e regras de emprego, que podem ser de variados tipos, e que nao estao contidos
no sensivel ele mesmo. Pensar o contrario seria supor que o sensivel pudesse de algum modo dizer a si
proprio, como se ele mesmo contivesse os pardmetros de sua expressio e como se houvesse uma maneira
“mais adequada” de descrevé-lo — o que é atribuir ao real aquilo que é da ordem do sentido. Nao se dd a
ver o sensivel em sua suposta ipseidade origindria, o visivel nele mesmo ou o audivel nele mesmo, como
se houvesse uma maneira ndo-normativa de fazé-lo: o que a arte faz ¢é antes dar a ver a diferenga entre ele
e as normas que lhe sdo a cada vez propostas.

Merleau-Ponty chegou a dizer, no Visivel e o invisivel, que a “musica atonal [é] o equivalente da filosofia
do Ser de indivisio” (apud BENOIST, 2013, p. 234). Na interpretagdo de Benoist, o importante na musica
atonal ndo ¢ seu pretenso privilégio em exprimir o sensivel por ele mesmo —nao hd um unico modo de
fazé-lo -, e sim o fato de que, em sua diferenca com relago & musica tonal, “ele colocou em relevo o
dispositivo normatizado dessa ultima. Ele por assim dizer desnaturalizou a nota” (BENOIST, 2013, p.
234). Da mesma forma, a liberagdo das cores por elas mesmas na pintura moderna nio significa uma
pintura sem normas, mas apenas uma desestabilizagdo das normas representativas da pintura cldssica —
desestabiliza¢ao que justamente evidencia seu cardter de norma, e nio de restituicao fiel do mundo visivel,
como alguns ja pensaram entender essa operagao. Noutras palavras, para o sensivel, hd uma miriade de
regimes de objetividade possivel, nenhum sendo correto ou incorreto, verdadeiro ou falso — nogdes que
j& supdem estabelecido um desses regimes em particular. A interrogagao do sensivel conduzida pela arte
contemporanea, que é da ordem da poiésis e nao da mimesis, ndo é portanto coincidéncia com o ser sensivel
ele mesmo, mas “criagio de normas” (BENOIST, 2017, p. 299).

Evidentemente, a adogdo do ponto de vista poiético ndo significa o abandono de toda norma, bem ao contrario.
Por outro lado, ele implica um tornar-se problemético da norma, implica que esta apareca como tal — a saber, como
aquilo segundo o que operamos e configuramos algo que ndo é da ordem da norma — e, finalmente, que a questao de
uma possivel mudanga de norma — outros modos de fazer algo com essa coisa que nao é da ordem da norma - seja
posta (BENOIST, 2013, p. 233).

O sensivel apenas transparece na transi¢do de normas, e nao em alguma forma de manifestagao privilegiada
em que ele se daria ele mesmo como ele ¢, segundo uma norma que lhe fosse a norma justa. Supor essa
possibilidade de adequacio é precisamente supor que a medida de sua expressao ja esteja contida nele
mesmo, 0 que o perde como realidade e ja o inscreve sob o dominio da norma. Era o erro da fenomenologia
e de sua fixagdo com o tema da expressio pura. Desse ponto de vista, a ideia merleau-pontiana de um
sentido silencioso prefigurando o sentido linguistico, um Idgos endidthetos do qual a linguagem seria a
proferi¢ao, nao é sendo a reposi¢ao do mito segundo o qual experiéncia sensivel conteria a régua da sua
descrigao- o que nada mais é sendo sintoma da obsessao fenomenolégica em conjurar o hiato entre o ver
e o dizer, como observou Jean-Philippe Narboux (2020, p. 151). Seria preciso reconhecer, ao contrério,

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 129



que varias descri¢des igualmente adequadas sdo possiveis para a mesma experiéncia: nao hd descrigao
privilegiada do sensivel, um conceitual mais ou menos apropriado a captura-lo, o que torna sem chao a
meta de uma expressao pura de seu sentido — sentido que, de resto, nao ha.

Nota-se que aideia segundo a qual o sensivel s6 se mostra na transigao de aspectos, na desestabilizagao
de normas que ocorre simultaneamente & proposicao de novas normas, parece uma tese que nao concerne
apenas a arte, mas algo com o que o realismo nao-fenomenolégico de Benoist estd mais profundamente
comprometido. Em certa medida, ela é a consequéncia de ao mesmo tempo se sustentar a diferenca
gramatical entre o normativo e o real e recusar a possibilidade de uma manifestagiao nao-normativa do
segundo, ou ainda, uma manifestagao sua que nao se faga dentro de condi¢des de sentido que ndo sio as
suas, e sim as das praticas que o tematizam - e isso sem qualquer garantia de harmonia preestabelecida,
isto é, mantido o hiato, que a fenomenologia queria extirpar, entre ver e dizer. O sensivel é revelado em
sua diferenca em relagdo & norma, mas apenas quando uma norma em particular se desestabiliza pelo
surgimento de outra.

Ha nisso tudo certo eco das andlises de Wittgenstein acerca da visao de aspecto. Benoist comenta esse
tema em ao menos dois artigos (2009b, 2010b). O ponto de partida ¢ afastar a ideia de que todo ver seria
um “ver como”: ver algo ndo é ver um aspecto. Na maior parte das situa¢des, é desprovido de sentido dizer
“Vejo esta figura como um pato”. Diz-se simplesmente: “Vejo um pato”. Isso ndo significa que nao haja ai
um aspecto, mas sim que tal aspectualidade nio se denuncia enquanto tal na visao simples. E apenas em
situagdes excepcionais que isso ocorre: quando se trata de um discurso em terceira pessoa (“Ele vé esta
figura como pato”), quando se trata de uma disputa (“Vocé vé esta figura como um pato? Eu a vejo como
uma lebre”), ou ainda quando hd mudanga de aspecto (a visio da figura como pato torna-se a visio da
figura como lebre). Nesses casos, o aspecto aponta para a referéncia essencial do que é visto a um ponto
de vista, que sempre recorta a coisa de um modo determinado — e que indica portanto a perspectiva
singular a partir da qual é vista. Mas via de regra o aspecto — que estd I4 — nio é notado. A perspectivagio
apenas vem a luz na mudanca de aspecto entre visdes simples: o aspecto da primeira visdo apenas se
revela A contraluz da segunda, na “transigio de fases do ver” (BENOIST, 2010b, p. 102)®. Essas andlises
implicam, em primeiro lugar, afastar a ideia de que o ver seja essencialmente interpretativo: nao é porque
hd um aspecto sob o qual vejo algo que esse ver é um ver conceitual - nao hé dois sentidos da palavra “ver”.
Recusa-se assim a hermeneutizagao do sensivel operada por certa fenomenologia. Mas, em segundo lugar,
isso ndo implica dizer que o ver se faga sem nenhum aspecto, isto ¢, fora de uma perspectiva precisa, fora
de um ponto de vista determinado que faz parte do préprio real e de onde se lhe propoe uma questio. A
nocao de aspecto visa justamente sublinhar esse fato. O sensivel nao é o que se manifesta sem nenhum
aspecto nem aquilo que seria o foco comum de todos os aspectos: é aquilo que se revela na transi¢ao
entre aspectos, na desestabiliza¢do de uma norma produzida pela instauragao de uma outra, sem jamais
doar-se ele mesmo em pessoa. O aspecto nio é o aparecer fenomenolégico. Ou ainda: o real é 16gica e
ndo metafisicamente distinto das varias figuras que assume em nosso trato com ele.

8 “..hd circunstancias em que se desvela que aquilo que n6s vemos, n6s o vemos de um certo ponto de vista e ‘sob um aspecto’

- notadamente e essencialmente no que se poderia chamar de transigdes de fases do ver, ou antes, dos comportamentos e das
praticas, dos modos de ser-no-mundo que acompanham o ver e lhe oferecem a cada vez um solo, uma ancoragem fenomenolégica:
,

todo ver é ver-em-situagdo, e é isso que se revela na passagem de uma situagio a outra, em que intervém o efeito de ‘aspecto”
(Benoist, 2010b, p. 102).

130 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 117-131, junho de 2023.



Referéncias Bibliograficas

BENOIST, J. (200S). Les limites de lintentionalité. Recherches phénoménologiques et analytiques. Paris:
Vrin.

BENOIST, J. (2009a). Sens et sensibilité. L'intentionalité en contexte. Paris: Cerf.

BENOIST, J. (2009b). “Voir commequoi?” In: LAUGIER, S. e CHAUVIRE, Ch. (org.) Lire les Re-
cherches philosophiques de Wittgenstein. Paris: Vrin.

BENOIST, J. (2010a). Concepts. Une introduction a la philosophie. Paris: Cerf.

BENOIST, J. (2010b). “Les vestiges du donné (Apparaitre, apparences, aspects).” Symposium. Revue ca-
nadienne de philosophie continentale, Ontario, vol. 14, no. 1, pp. 85-103.

BENOIST, J. (2011). Elements de philosophieréaliste. Paris: Vrin.
BENOIST, J. (2013). Le bruit du sensible. Paris: Cerf.

BENOIST, J. (2014). “De l'autre c6té de la limite”. In: SOMMER, C. (org). Nouvelles phénoménologies en
France. Paris: Hermann.

BENOIST, J. (2017). L'adresse du réel. Paris: Vrin.
BENOIST, J. (2021). Toward a contextual realism. Cambridge, MA: Harvard U.P..

ECO, U. (2012). “Di um realismo negativo”. In: DE CARO, M. e FERRARIS, M. (org.) Bentornata realta.
Il nouvo realismo in discussione. Torino: Einaudi.

FERRARIS, M. (2012). Manifesto del nuovo realismo. Bari: Editori Laterza.

MOATT, R. (2014). “Faut-il défendre la phénoménologie? Le parcours de Jocelyn Benoist”. In: SOM-
MER, C. (org). Nouvelles phénoménologies en France. Paris: Hermann.

NARBOUYX, J. P. (2020). “La grammaire comme antidote. Wittgenstein, Benoist et I'invocation de la
grammaire”. In: COHEN-LEVINAS, D. e MOATT, R. Du bruit e du sensible. Autour de Jocelyn Benoist.
Herman: Paris.

PRADELLE, D. (2020). “Autonomie du sensible et récusation du primat du sens”. In: COHEN-LEVI-
NAS, D. e MOATT, R. Du bruit e du sensible. Autour de Jocelyn Benoist. Herman: Paris.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.117-131, junho de 2023. 131



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

La phénoménologie transcendantale
comme “phénoménologie générative”

Alexander Schnell (Bergische Universitit Wuppertal)

Résumé: Dans cette contribution, I'auteur expose une refondation de la phénoménologie transcendantale en termes
de “phénoménologie générative” Quatre perspectives pour entrer dans cette “phénoménologie générative” sont
exposées - respectivement par une considération relative a I'étre en phénoménologie, a la créativité, a 'ontogenése
et a une réinterprétation du concept méme du“transcendantal”moyennant une descente en deca du phénoménal.
Cette derniere perspective est développée plus en détail et met en ceuvre une voie méthodologique, une voie par
la logique transcendantale et une voie par les structures de la transcendantalité (qui s'explicitent dans la “matrice
générative de la Sinnbildung”).

Key-words: Créativité, étre, matrice générative, ontogenése, sens, transcendantal

Abstract: In this contribution, the author presents a refoundation of transcendental phenomenology in terms
of “generative phenomenology”. Four perspectives for entering this “generative phenomenology” are outlined -
respectively through a consideration of being in phenomenology, creativity, ontogenesis and a reinterpretation of
the very concept of the “transcendental” through a descent beneath the phenomenal sphere. This last perspective
is developed in more detail and implements a methodological way, a way through the transcendental logic and a
way through the structures of transcendentality (which are made explicit in the “generative matrix of the meaning-
formation” [Sinnbildung]).

Key-words: Being, creativity, generative matrix, meaning, ontogenesis, transcendental

132 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 132-141, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Est-ce que la phénoménologie transcendantale est encore d’actualité aujourd’hui? Il semblerait que
non, sil'on considére la plus grande partie de la production phénoménologique contemporaine. Lobjectif
de la “phénoménologie générative” est de faire entendre une autre voix. Dans ce qui suit, il s’agira de
développer différentes perspectives qui permettent d’en saisir les enjeux et les objectifs. Au centre de ces
considérations est le projet d'une “phénoménologie générative” telle quelle a été développée dans Le
clignotement de I'étre (SCHNELL, 2021).

1) Laperspective déployée dans Le clignotement de l'étre fait suite a La déhiscence du sens (SCHNELL, 2015)
et poursuit dans une perspective ontologique ce qui a d’abord été amorcé dans une visée transcendantale.
Cette perspective transcendantale se caractérise en premier lieu par le fait qu'elle ouvre, au sein du “nouveau
monde” de la transcendantalité, la distinction essentielle entre “immanence” et “préimmanence” ou entre

79 «,

“phénoménalité” et

9

préphénomeénalité”.

Mais qu'entend-on ici par “perspective ontologique”? Il ne s’agit ni d’une ontologisation de I'approche
transcendantale, ni de la transformation de la philosophie transcendantale dans une ontologie, mais de la
double question de savoir comment rendre compte de I'“étre” en général, tout en maintenant I'époché et
la réduction phénoménologiques (ce qui revient a se demander comment la “réalité” se congoit dans ce
cadre-1a), et comment comprendre le statut ontologique des opérations transcendantales elles-mémes,a

la fois au niveau de la sphére “immanente” et de la sphére “préimmanente”

2) La “phénoménologie générative” cherche a rendre compte de ce qui rend possible la “créativité”.
Elle se rattache — comme déja dans La déhiscence du sens — a la “phénoménologie constructive” qui a été
élaborée antérieurement (SCHNELL, 2007). Une réorientation importante a été cependant effectuée
par rapport a I'idée d’'une “phénoménologie constructive”. Elle vise a saisir de maniére conceptuelle et
performative I'idée d'une opération d'engendrement et de création, non seulement de la phénoménologie,
mais encore de la philosophie en général. Or, il faut voir que les idées qui y sont développées, par exemple
a propos de la “matrice transcendantale du sens se faisant”, ne constituent pas une doctrine déployant un
contenu, mais tentent d’'une certaine maniére de fournir une image de I'acte performatif des opérations
intellectuelles créatrices et génératives, sachant que, ce faisant, ce caractére d’image se réfléchit lui-méme
et en tire des conséquences décisives.

3) Sil'on croise la question de I'étre et celle de la créativité, une troisiéme perspectives'ouvre qui est au
coeur des travaux de Grégori Jean. Lauteur de I'excellent ouvrage Les puissances de lapparaitre constate que la
phénoménologie récente (et il faut ajouter: la phénoménologie frangaise) semble ouvrir un nouveau chapitre
dans I'histoire de la phénoménologie qu’il hésite & appeler un “tournant” (lui préférant “renversement”
ou le terme barbarassien de “rotation”), nouveau chapitre qui donnerait lieu & une “phénoménologie de
la nature” (JEAN, 2021, p. 15). L'idée fondamentale étant que cette “nature” ne reléve pas elle-méme du
sens, mais est censée constituer la source du sens. Il s'ensuit, premierement, que tous les phénoménologues
se revendiquant de la corrélation apparaitre/apparaissant seraient “impuissants” a produire 1’étre; et,
deuxiémement, que I'étre mis en avant par Heidegger et ses disciples se revendiquant de la “différence
ontologique” serait a son tour “impuissant”.

Jean, quant 4 lui, plaide pour un apparaitre “compris dans sa capacité a faire étre lapparaissant et ainsi
dans sa puissance ontogénétique” (JEAN, 2021, p. 14) et se propose d’élaborer une “‘phénoménologie de la
nature’ comme puissance [ ...] de lapparaitre” (JEAN, 2021, p. 15). Or, d’aprés Jean, la phénoménologie
comprise comme phénoménologie transcendantale aurait épuisé toutes les voies possibles et ferait dés
lors preuve de cette méme “impuissance”

Si nous suivons Jean sans réserve dans son diagnostic de I'impuissance de la phénoménologie
transcendantale passée & engendrer I'étre, nous prenons en revanche l'exact contre-pied de ses conclusions:

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.132-141, junho de 2023. 133



toutle projet de La déhiscence du sens et du Clignotement de Itre consiste a établir que cela ne témoigne pas
d’une quelconque impuissance de la phénoménologie transcendantale, mais qu’il est possible de répondre
a ces questions dans le cadre d’un renouvellement de la phénoménologie transcendantale se présentant
comme “phénoménologie générative”

4) “Qui nous sauve d’une réalisation de la conscience; celui-1a serait le sauveur de la philosophie, voire
méme le créateur de la philosophie”. Ce mot d’ordre de Husserl qui figure dans le Manuscrit (inédit) A I
36 datant de 1920 commande la quatriéme perspective qui sera maintenant présentée d une fagon plus
approfondie — et qui a trait, comme nous I'avons évoqué, au rapport de 'immanence a la préimmanence
dans une perspective ontologique. Il affirme que la conscience n'est en rien “real’. Cette idée servira de fil
directeur & cette quatrieme perspective qui aborde & nouveaux frais le statut du “transcendantal” dans la
phénoménologie.

Quiest-ce qui est au centre d’une telle reconsidération du transcendantal? La phénoménologie transcendantale
ne questionne pas seulement la donation objective, mais elle étend I'interrogation phénoménologique vers
la “phénoménalité” du phénoméne. Et cela peut aboutir — si cela s’aveére nécessaire — a la déconnexion de la
phénoménalité et de 'objectité ; le phénoméne sera alors considéré comme pur phénoméne. C’est le cas
par exemple des “objets-temps [ Zeitobjekte]” husserliens, du pur “‘apparaitre’ en tant qu’apparaitre” chez
Fink ou encore des “phénomeénes comme rien que phénomeénes” chez Richir.

Or, depuis des décennies, 'idée d’une phénoménologie transcendantale s’est considérablement
complexifiée. Il s’agit de montrer pourquoi I’élaboration d’une phénoménologie transcendantale ne
saurait étre déconnectée d'une descente dans I’ “en-deca du phénoménal’. Nous revenons ainsi sur la question,
déja souvent débattue, du lien en phénoménologie entre I'apparent et I'inapparent. Cette descente dans
'en-dega du phénoménal se décline a son tour en trois voies différentes.

Classiquement, on comprend le “champ phénoménologique” a partir de I'affirmation husserlienne d’aprés
laquelle, avec’époché etlaréduction, s’ouvre un “monde nouveau’, celui de la subjectivité transcendantale.
Ces outils méthodologiques permettent, en se servant du fil conducteur d’objectités constituées, de mettre
en évidence les structures ou processus constitutifs de ces derniéres. Selon Husser], cela concerne les
différents types d’intentionnalité qui correspondent aux types d’objets mis en évidence au préalable par
le phénoménologue. Ces intentionnalités ne sont pas “conscientes” dans lattitude naturelle. Leur mise en
évidence exige un changement de regard. Ce qui s’y manifeste est toujours sous le régne d’une évidence
intuitive. Et'ensemble de ces structures ou processus constitue précisément le “monde nouveau” indiqué
al'instant.

Or, il se trouve qu’il y a des problémes phénoménologiques qui ne sont pas solubles au niveau de la sphére
immanente. L'exemple le plus connu reléve de la phénoménologie du temps et plus particuliérement de la
constitution de la temporalité immanente elle-méme. Sila temporalité des objets apparaissants (certes mis
entre parenthéses par I’époché) est constituée par les modes “subjectifs” de I'intentionnalité rétentionnelle
et protentionnelle, qu’en est-il de la temporalité de ces modes eux-mémes? Est-elle constituée a son tour
par des modes “subjectifs” plus enfouis ou requiert-elle une constitution dans la temporalité objective?
Dans le premier cas, la méme question se poserait de nouveau eu égard a la temporalité de ces nouveaux
modes — exige-t-elle & son tour une telle constitution “subjective”? — et on risquerait de tomber dans une
régression a I'infini. Dans le second cas, on tomberait dans une pétition de principe, car ce dont il s’agissait
de rendre compte dés le départ, c’étaient précisément les modes objectifs de la temporalité. Husserl
envisage une perspective pour résoudre ce probleme en ouvrant la sphére de ce qu’il appelle dans le § 39
des Legons pour une phénoménologie de la conscience intime du temps une temporalité “préphénoménale”
ou “préimmanente”. Cette notion d’une “préphénoménalité” a déja été introduite dés 1907 dans Chose et

134 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 132-141, junho de 2023.



espace. Mais la phénoménologie du temps et de I'espace n’est pas le seul cas de la “préphénoménalité” en
phénoménologie. On peut renvoyer par exemple a la phénoménologie de I'intersubjectivité, de la “hyle
originaire (Urhyle)’, etc.

Or, qu’est-ce que l'on “trouve” exactement dans cette sphére préphénomenale ou préimmanente? Les
textes de Husserl, méme ses manuscrits de travail, ne nous renseignent pas a ce propos. Et on constate,
d’une maniére plus générale, que la littérature phénoménologique ne s’est pratiquement jamais penchée sur

)
cette problématique. La raison en est qu’il s’agit 1a d"une démarche “opératoire” (au sens ot Fink a pu parler
de “concepts opératoires”). La phénoménologie “générative” tente de contribuer & combler cette lacune.

Pour pouvoir dire ce que l'on “trouve” dans la sphére préimmanente, il faudrait d’abord faire des
considérations d’ordre méthodologique. La déhiscence du sens et Le clignotement de I'étre ont précisé quelles
extensions étaient nécessaires, sur le plan de la méthode, pour rendre compte de ce qui est ici en jeu. Cela
concerne en particulier les outils de la “construction phénoménologique” (en deca de la description),
de I'“époché hypophysique” (une sorte d’“époché dans I'époche) et de I’ “induction phénoménologique”
(conduisant dans la préimmanence), “pendants” — relevant donc de la sphére préimmanente — de la

7

description phénoménologique, de I'époché et de la réduction au niveau de la sphére immanente.

La nécessité, pour la phénoménologie, de prendre au sérieux des enjeux théoriques — touchant a ce
que classiquement on a appelé des enjeux relevant de la connaissance (on verra dans quel sens nous
entendons ce terme) — est tributaire de ces reconfigurations sur le plan de la méthode phénoménologique.
Il a été question, récemment, de toutes sortes de “tournants” en phénoménologie. Or; il semblerait que
ces “tournants” aient en réalité pour objectif essentiel de se détourner des enjeux théoriques initiaux de
la phénomeénologie. Nous voudrions engager une autre voie qui se propose de réhabiliter la question de
la “connaissance” en phénoménologie (en tenant compte, évidemment, des critiques de la gnoséologie
husserlienne ce qui exige de prendre en considération des éléments “spéculatifs”).

Revenons donc 4 la question initiale: qu’est-ce que 'on “trouve” dans la sphére préimmanente? Sil'on
considére cette interrogation du strict point de vue théorique, on peut y déceler trois démarches opératoires
fondamentales, trois opérations synthétiques ou “synthéses” (auxquelles correspondent trois genres de
“constructions phénoménologiques”). Depuis la premiére déduction des catégories dans la Critique de
la raison pure (1781), I'idée qu’il y a “trois synthéses” aura eu un avenir important dans la philosophie
transcendantale: nous ne renvoyons qu’aux trois synthéses de 'entendement de la premiére “déduction
transcendantale des catégories” chez Kant, aux trois synthéses passives du temps dans Différence et répétition
de Deleuze ou encore aux synthéses passives de premier, deuxiéme et troisiéme degré dans les Méditations
phénoménologiques de Richir. Le premier type de synthése est une “synthése post factum”; le deuxiéme est
une “synthése radicale”, visant une unité ultime; le troisieme une “synthése génétique”.

La premiére synthése cherche toujours (c’est le cas entre autres chez Husserl ou Merleau-Ponty) un
fondement pour une opposition antithétique (mais 4 la maniére d’une synthése post factum parfaitement
assumée) — par exemple: un terme synthétique pour 'opposition entre la temporalité objective et la
temporalité subjective ou pour celle entre la dimension égologique et la dimension intersubjective de la
subjectivité transcendantale. La deuxiéme synthése se dirige radicalement vers un principe unitaire — on
pourrait évoquer ici la vie auto-affective chez Michel Henry oule sublime phénoménologique chez Richir
(qui porte chez lui des noms différents mais vise toujours le méme principe). La troisiéme synthése rejette
I'idée d’une syntheése post factum et élabore, moyennant une synthése générative, une conception quasi
dialectique de la légitimation de la connaissance (ou du “rendre-compréhensible transcendantal”, pour
utiliser les termes de Husserl dansla Krisis). Une telle conception n’a pas été développée dansI"histoire de

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.132-141, junho de 2023. 135



la phénomeénologie; elle constitue une autre tentative de contribuer aI'élucidation de la phénomeénologie
comprise comme idéalisme transcendantal.

La deuxiéme voie d’accés al’en-deca du phénoménal est celle parla “logique transcendantale”. Qu’est-ce
que la “logique transcendantale”? Elle vise deux choses. Elle cherche a établir le bien-fondé d’un possible
rapport a priori al'objet; et elle ambitionne une auto-fondation du savoir. En quel sens faut-il entendre ici
le “savoir”? Cela rejoint la question des enjeux théoriques ainsi que celle du statut de la connaissance que
nous avonsévoquées a I'instant. Il ne s’agit pas d une perspective gnoséologique classique, mais d’un type
de compréhension qui rend la compréhension auto-transparente. C’est en prenant le savoir en ce sens-la
que la philosophie se dévoile en son sens éminent (cela n’est pas exprimé ainsi chez Kant qui a pourtant
été le premier a fonder lalogique transcendantale; en revanche, c’est I'idée gouvernant le projet de Fichte
et, dans un autre sens, celui de Husserl). Et ce sont effectivement Kant, Fichte et Husserl qui ont congu
les trois programmes fondamentaux et décisifs d"une “logique transcendantale”

Selon Kant, lalogique transcendantale traite du rapport de la pensée al'objet en tant que ce rapport est
pensé de fagon “pure” (moyennant les catégories et leur déduction) et que ce rapport est gouverné par les
principes de I'entendement pur.

Pour Fichte, la logique transcendantale a pour objet de génétiser ce qui, pour Kant, sont des données:
a savoir le factum des facultés de connaitre (sensibilité et entendement) et le “point supréme” qu’est
I'aperception transcendantale. Son point de départ est ainsi le “savoir” (dans le sens indiqué a I'instant)
en tant que coincidence et inséparabilité de la pensée et de I'intuition. Le concept transcendantal-logique
moyennant lequel Fichte déploie la structure du savoir est le concept d’image. Celle-cireprésente la teneur
du savoir. Et elle s’auto-réfléchit, elle se rend évidente a elle-méme. Fichte la nomme aussi “apparition”
(Erscheinung). La tache de la logique transcendantale est ainsi la construction génétique de l'apparition en
tant que construction génétique de la structure réflexive et auto-évidente du savoir. Lalogique transcendantale
en tant que lieu d’une genése pure du savoir déduit chez Fichte la forme imaginale de la teneur de ce savoir
(tandis que la teneur elle-méme sera l'objet de la doctrine de la science proprement dite).

Husser], quant a lui, ne défend pas l'idée d’une séparation entre forme et teneur du savoir, dissociant,
comme c’est le cas chez Fichte, la logique transcendantale de la doctrine de la science. Pour pouvoir
préciser comment cela se présente chez Husserl, il faut rappeler sa distinction entre les différentes sciences
eidétiques (eidetische Wissenschaften).

Husserl différencie la science eidétique formelle de la science eidétique matérielle. La premiére estlalogique
formelle qui se scinde & son tour en une apophantique formelle (= doctrine des formes du jugement) et une
ontologie formelle (= doctrine des formes des objets en général). C’est la science eidétique matérielle qui
correspond a lalogique transcendantale. Celle-ci étudie la conscience pure qui, prise dans sa radicalité, est
al’origine dela “teneur” ou “matiére” des objets — et non pas des formes qui, encore une fois, relévent de la
logique formelle. Les concepts méthodologiques centraux de lalogique transcendantale husserlienne sont
ceux de I'évidence intuitive et de la description. Salogique transcendantale en tant que phénoménologie
descriptive traite alors du rapport a l'objet compris dans sa dimension eidético-matérielle.

Or, la thése ici défendue est que cette maniére de situer lalogique transcendantale (en phénoménologie)
entiérement du coté de l'eidético-matériel ne tient pas compte du fait qu’il y a des aspects relevant de la dite
geneése de la structure réflexive du savoir qui ne sont ni purement formels (et ne relévent donc pas de lalogique
formelle), ni “matériels” au sens de Husserl. Husserl a laissé une place libre danslalogique transcendantale —
13 ot on s’attendrait a la légitimation du rapport al'objet et de tout ce qui est établi dansla partie “matérielle”.
La geneése de la structure réflexive du savoir se doit d’étre intégrée dans le champ phénoménologique, il faut
en faire un phénomeéne phénoménologique au sein méme de la logique transcendantale. Et les trois syntheéses

136 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 132-141, junho de 2023.



(ou “opérations synthétiques”) susmentionnées constituent précisément l'objet de cette partie inédite
de la logique transcendantale phénoménologique (que nous appellerions une “logique transcendantale
générative”). Lobjectif ici visé consiste ainsi non seulement & mettre en évidence une lacune au sein de
larchitectonique des sciences eidétiques husserliennes, mais encore a élaborer un dispositif permettant
de combler cette lacune.

Nous en venons enfin  la troisiéme voie d’accés possible aI'en-de¢a du phénoménal. A la suite de Husser],
Laszl6 Tengelyi a développé le concept d’une “métaphysique des faits originaires (Urtatsachen) ”, qui est
soutenue par un “transcendantalisme méthodologique”. Ces faits primordiaux sont d’abord: le “Moi”, le
“monde”, I’ “intersubjectivité” et ' “histoire” (ou la “téléologie historique”). Si ces faits prennent la place
du Moi, du Monde et de Dieu, hérités de la “metaphysica specialis” classique, Tengelyi procéde également
a une transformation de la “metaphysica generalis”, dans la mesure ot un cinquiéme fait, a savoir le “fait de
I'apparaitre” lui-méme, est pris en compte dans cette élaboration. Ala suite de Fink et de Richir, “I'apparaitre
en tant quapparaitre” devient donc aussi chez Tengelyi un concept de base de la phénoménologie (pour
autant qu'elle s’inscrit dans une certaine continuité avec la métaphysique traditionnelle).

Or, il convient de souligner que ce qui est ici en jeu reléve de ce que Tengelyi a appelé dans Welt und
Unendlichkeit les “structures de la facticité” caractéristiques de la sphére immanente. La question se pose
alors de savoir s’il y a un pendant ou un paralléle de ces structures au niveau de la sphére préimmanente.
Peut-on y parler de “structures de la transcendantalité”? Ce qui constitue cette troisiéme voie d’accés
possible a I'en-de¢a du phénoménal, c’est qu’il y a deux sortes de “structures préphénoménales” ou
“transcendantales” qui se présentent a ce niveau: les trois synthéses introduites plus haut et également
trois concepts fondamentaux que sont la corrélation, le sens et la réflexion. Pour ce point, sur lequel
nous reviendrons, nous renvoyons au § 48 de la Krisis, aux §§ 55 et 129 des Ideen I ainsi qu’au § 77 de ces
mémes Ideen I.

Nous venons de voir que la dimension spéculative dans cette considération de I'en-de¢a du phénoménal
est atteinte par la descente dans la sphére “préimmanente” et par une considération d’'une logique
transcendantale non-matérielle (en phénoménologie). Celle-ci met effectivement en évidence et développe
les “structures de la transcendantalité”. Comment procéder a partir de 1a2

Ce qui commande le passage du transcendantal kantien au transcendantal fichtéen et husserlien (du
moins au niveau de la sphére immanente), c’est la nécessité de rendre le transcendantal intuitif. Mais cette
voie n’est pas possible ici, car le passage a la préimmanence consiste trés précisément en un dépassement de
la sphére deI'intuition ou de I'évidence. Ce dont nous disposons ici, nous ’avons vu, ce sont des structures
dela transcendantalité. Or, ce qui permet d’aller plusloin, c’est la processualité autoréflexive de ces structures.
Fink disait déja a ce propos dans la Sixiéme Méditation cartésienne: le phénoménaliser, dans ses couches
les plus profondes, ne constitue pas une “attitude humaine”, mais un “advenir [ Geschehen] transcendantal
[...] en tant quadvenir de I'auto-mouvement transcendantal de la vie constituante” (FINK, 1988, p. 124).
Voyons a présent quels sont ces processus autoréflexifs qui se réalisent dans cet “auto-mouvement”

C’est la fonction de la “matrice générative de la Sinnbildung ou du sens se faisant”, a partir des trois
concepts fondamentaux de la corrélation, du sens et de la réflexion, que de saisir cet “advenir transcendantal
autoréflexif”. Cette matrice apparait déja sous diverses formes dans la littérature phénoménologique, cf. par
exemple ce que Heidegger anommé, dans les Concepts fondamentaux de la métaphysique, le “Grundgeschehen
[advenir fondamental]” de sa “métaphysique du monde” (HEIDEGGER, 1983, pp. 507-12) ou encore ce
que Richir a appelé, dansle premier volume de Phénoménes, temps et étres, la “matrice transcendantale” de sa
propre refondation de la phénoménologie transcendantale. Or ici, la “matrice générative de la Sinnbildung”
correspond a la troisiéme synthese présentée plus haut. On pourrait montrer qu’elle est une synthese des

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.132-141, junho de 2023. 137



deux premiéres (c’est-a-dire de la “synthése post factum” et de la synthése de I'unité ultime), une “synthése
d Cen” , . . s«
e synthéses” au coeur d'une phénoménologie “générative” ou “constructive”.

Il'y a donc trois concepts fondamentaux de la phénoménologie — la corrélation, le sens et la réflexion.
L'objectif est d’en faire un phénomeéne proprement phénoménologique, ce qui va combler la lacune de
la partie non-matérielle de la logique transcendantale phénoménologique. Mais, encore une fois, et telle
est la spécificité se dégageant des considérations précédentes sur la préimmanence, cela s'opére dans une
processualité autoréflexive. Celle-ci se concrétise, nous insistons, dans la “matrice générative du sens se
faisant”. Revenons encore une fois sur ses trois éléments ou motifs.

Le premier motif fondamental dans Iélaboration d’une telle “matrice générative” consiste a faire de la
corrélation transcendantale-phénoménologique elle-méme le théme de la réflexion. Quelle estla quintessence
du rapport de corrélation phénoménologique? De cette question s’ensuit le deuxiéme motif qui doit une
fois pour toutes ériger en phénoméne phénoménologique le principe non plus de la connaissance, mais du
“rendre-compréhensible” de la connaissance phénoménologique et partant 'essence de la Sinnbildung. Enfin
(et ce sera le troisiéme motif), il s’agira de clarifier la nature de la réflexion phénoménologique elle-méme.

La corrélativité (la corrélation), la significativité (le sens) et la réflexivité (la réflexion) - tels sont donc
les trois concepts fondamentaux qui traversent en leur coappartenance et en leurs rapports mutuels la
matrice générative du sens se faisant.

Voici comment se développe, dans un processus autoréflexif, la teneur des trois concepts de la “matrice
générative”. Le premier concept est la corrélation phénoménologique. Ce qui la sous-tend, c’est, comme
on sait, |’ “intentionnalité”. Si celle-ci ne doit pas simplement revenir a un redoublement du donné dans une
modalité de la conscience, ni non plus au fait que quelque chose de donné soit actuellement conscient, et s’il
s’agit d’expliquer comment la Sinnbildung, c’est-a-dire la configuration constitutive du sens de 'apparaissant,
est possible, alors il faut mettre en évidence la caractéristique fondamentale assurant & chaque fois le
rapport a l'objet. Une telle propriété fondamentale peut étre appelée — en renvoyant a 'approfondissement
heideggérien du concept husserlien d’intentionnalité qui place cette élaboration 4 un niveau en dega de la
séparation du gnoséologique et de 'ontologique — une “pré-saisie ouvrant I’horizontalité”. La corrélation
phénomeénologique ne désigne jamais un rapport simplement statique ou mécanique, elle exprime plutét
I'idée que toute donation de “quelque chose” est inscrite dans le cadre horizontal de la compréhensibilité.
Celle-cin’est pas nécessairement “transparente” —loin de la. Elle peut étre inconsciente ou “non actuellement
consciente” de n’importe quelle autre fagon. Ce qui importe seulement, c’est que 'on oppose a I'étre-en-
soi une perspective qui révele I’étre comme ouvert & la con-science, a I'étre-conscient.

Or, qu’est-ce qui est “horizontalement présaisi” dans la corrélation? La présaisie est toujours, Fink I’a
souligné a son tour, une présaisie de I'apparition du sens et de I’ ordre du sens. Le sens désigne a chaque fois
la significativité en tant que “sens de” quelque chose d’apparaissant. L'apparaissant apparait toujours “en
tant que” quelque chose, et cela en constitue le sens. Autrement dit, si le “quelque chose” s’inscrit dans

a corrélation, l'objet n’est pas compris dans son existence empirique, mais précisément en tant que sens.
1 lation, 'objet n’est d t X ten tant

Quant ala modalité de la “réflexion” spécifiquement phénoménologique (qui est toujours en méme temps
une autoréflexion), elle suppose I’ “induction transcendantale” désignant I'opérativité ou la performativité
spécifique dela forme de réflexion proprement phénoménologique. L' (auto-)réflexion phénoménologique
de ces trois concepts (dévoilant leur interrelation) s’accomplit en trois temps ou  trois niveaux.

La corrélation est sous-tendue par I'intentionnalité qui projette — ou se projette dans - le rapport sujet/
objet. Si celui-ci — en tant que scission originaire de la conscience — se saisit comme conscience de la
conscience, alors c’est la conscience de soi qui éclot. Cela veut dire que la conscience suppose la conscience

138 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 132-141, junho de 2023.



de soi — mais si celle-ci s’autoréfléchit a son tour, elle s’avére sous-tendue par un champ préphénoménal et
)
présubjectif (la sphére préimmanente ou préphénoménale dont il a déja été question a plusieurs reprises).

Le sens se projette dans une autre dualité — celle du sens projeté et du sens qui se donne (car au projet du
«_ » N\ . “« . » . A o ’ 1
sens “répond” & chaque fois une “donation” du sens au niveau de laquelle peut étre vérifiée de maniére
. « . » 4 ¢ 7 . » .

progressive et moyennant des “corrections” sans cesse renouvelées 1’ “adéquation” de ce projet). Quand
cette dualité s’auto-réfléchit, il apparait que I’échelle de vérité est a chaque fois déplacée et ne se laisse
pas appliquer de facon définitive. Il en va ici d’une “vérité herméneutique” qui ne débouche pas sur des
“vérités ultimes”, mais qui tire les conséquences de I'idée herméneutique que la vérité reléve a chaque fois
seulement de I"accomplissement d une vérité toujours a réaliser a nouveaux frais. L'autoréflexion intériorisante
de cette “vérité herméneutique” ne constitue pas un nouveau “projet de signification” ou une nouvelle
«s r . » . . A 7 r 2 . . r . .

interpretation” qui pourrait encore €tre depasse(e) dans d’autres projets ou interprétations, mais elle

: 3 « . » 4 4 . z s . s

revient au concept d'une “construction” phénoménologique, génétisante. Ce construire dans l'ouvert de
la sphére préphénomeénale ne révéle son “adéquation” et sa “légalité” nécessaire que dans la construction
elle-méme (celle-ci pouvant relever soit d’une synthése postfactum, soit d’une synthése visant une unité
radicale). A cette sphére de la constructivité phénomeénologique et génétisante correspond le concept de
“« 7 4 . e “« R4 7 4 . » .

générativité” ou de “vérité générative” proprement dite.

Enfin, le sens de la réflexion se dévoile a travers la clarification du principe du “rendre-compréhensible
transcendantal” dont il a également déja été question. Celui-ci se projette dans la dualité entre un simple
concept de ce principe et ce principe lui-méme. L'autoréflexion de cette dualité fait apparaitre que ce
“simple concept” ne saurait étre la source originaire de I'élucidation du principe du “rendre-compréhensible
transcendantal’, mais qu’il n’en est justement que le concept qui lui fait face. Celui-ci “se congoit” dans
cette (auto)réflexion en tant que simple concept. Afin de pouvoir parvenir a la source, ce concept doit
en quelque sorte — pour autant précisément qu’il n’est qu’un tel concept — étre anéanti. Eclot alors un
projeter-et-anéantir simultané. Celui-ci peut étre nommé “plasticité” (plus exactement: “plasticité réflexive”)
parce que ce terme exprime justement cette double signification d’un anéantir projetant ou d’un projeter
anéantissant. L'autoréflexion intériorisante de la plasticité réflexive, enfin, ne se congoit pas seulement
comme réfléchissante, mais comme ouvrant le réfléchir en sa légalité réflexive (donc en dévoilant les lois de
la réflexion elles-mémes relevant du “savoir” et de sa légitimation). Celle-ci consiste dans le “possibiliser”,
c’est-a-dire dans un redoublement spécifique, qui détermine originairement le transcendantal et qui rend
transparent, de maniére réflexive, le rendre-possible en tant que rendre-possible du rendre-possible lui-méme
— dans le cas présent: la plasticité dont I'autoréflexion fait justement apparaitre la possibilisation. Cette
légalité de la réflexion exprime par ailleurs — avec le possibilisation du comprendre — une possibilisation
de I'étre qui s’y rapporte directement. Pourquoi celle-ci apparait-elle “a travers” la possibilisation du
comprendre? Parce que la possibilisation est située en dega de la scission entre la théorie de la connaissance
et 'ontologie et qu’elle la rend d’abord possible. Le redoublement possibilisant donne ainsi lieu a une
plasticité d’ordre supérieur que I'on pourrait appeler une “plasticité réflexible” (au-dela de la “plasticité
réflexive” qui se situait au deuxiéme niveau de réflexion): cette “plasticité réflexible” est en effet & son
tour un anéantissement productif et engendrant — anéantissement de toute positivité expérimentable d’un
conditionnant et engendrement de ce conditionnant lui-méme se donnant comme “excés” ontologique qui
livre le fondement 12 encore ontologique a ce qui est engendré par 12 (a savoir au fondement recherché de
I'élucidation de la compréhension ainsi que, indissociablement [mais ce serait a approfondir], a la “réalité”
de tout apparaissant).

! La différence entre la “réflexivité” et la “réflexibilité” consiste dans le fait que celle-ci fait précisément apparaitre la loi
de la réflexion de celle-la.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.132-141, junho de 2023. 139



Ce processus autoréflexif donne ainsi lieu au concept de I'“étre” de la phénoménologie générative en
tant qu’“excés apriorique et fondant [vorgingige, griindende Uberschiissigkeit]”. Il est muni d’'un “double
mouvement phénoménologisant” opérant la fondation ontologique de I'étant phénoménal entre deux
polarités: celle d’un excés (constituant un “au-dela réflexible”) et celle d'un “pré-étre (Vor-Sein)” (constituant
un “en-dega apriorique”). La fondation ontologique se tient ainsi dans la tension mobile entre l'excés et la
préimmanence (ou le pré-étre) apriorique. Et c’est ce qui assure ultimement le rapport a priori a l'objet.
Par 14, il s’agit de contribuer a répondre a la question de savoir comment il faut concevoir le rapport entre
la préimmanence husserlienne et la transcendance objective.

Rassemblons encore une fois les theses principales qui se sont dégagées de cette quatriéme perspective.

Nous avons essayé de montrer, dansla spécification de l'essence et de la nature du champ phénoménologique,
quil s'impose de tenir compte de la dimension préphénoménale ou préimmanente de ce champ. Cette
dimension ou cette sphére préphénoménale n'est pas vide, mais elle fait apparaitre des “structures de la
transcendantalité”, a savoir: trois types de syntheéses et trois concepts fondamentaux de la phénoménologie.
Le prochain pas consistait dans la mise en évidence de ces concepts fondamentaux de la phénoménologie
en tant qu’ils s'articulent dans une “matrice générative de la Sinnbildung”. Le déploiement de ces concepts
au sein de cette “matrice” revenait & assumer une “processualité autoréflexive”. Cela débouche surtrois
résultats fondamentaux: premiérement, cela permet de combler une lacune dans l'architectonique de
la phénoménologie transcendantale — & savoir celle de la nécessité d’intégrer et d’accorder la place qui
lui est due a la structure génétique et autoréflexive du savoir au sein de la partie non-matérielle de la
logique transcendantale phénoménologique, afin de clarifier ce qui sous-tend I'idée du “comprendre” en
phénoménologie; deuxiémement, cela donne lieu aI'élaboration d’une phénoménologie de I'inapparence
qui se présente comme une phénoménologie spéculative de I'inapparence; et, troisiémement, cela répond

EXIN

ala question du sens de I'“étre” dans la phénoménologie générative.

Concluons. Les quatre perspectives ici esquissées — a savoir la question de I'étre, celle de la créativité,
celle de I'ontogenese et la réinterprétation du transcendantal en termes de “descente dans I'en-dega du
phénoménal” & travers les voies par la méthode, par la logique transcendantale et par les “structures de
la transcendantalité” — sont autant de tentatives de donner voix a la concrétude du transcendantal en
phénomeénologie. La “phénoménologie générative” se propose de dévoiler les différents aspects de la
dimension spéculative de la phénoménologie transcendantale. Cela a trait a divers aspects de la genése
et de la créativité, & des considérations de méthode et a I'enchevétrement de perspectives ontologiques

et gnoséologiques.

140 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 132-141, junho de 2023.



Bibliographie

FINK, E. (1988). VL. Cartesianische Meditation, Teil 1: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre.
Dordrecht/Boston/London: Kluwer.

HEIDEGGER, M. (1983). Grundbegriffe der Metaphysik. Frankfurt am Main: Klostermann.

JEAN, G. (2021). Les puissances de l'apparaitre: Etude sur M. Henry, R. Barbaras, et la phénoménologie
contemporaine. Dixmont/Wuppertal: Association internationale de phénoménologie.

SCHNELL, A. (2007). Husserl et les fondements de la phénoménologie constructive. Grenoble: J. Millon.
SCHNELL, A. (201S5). La déhiscence du sens. Paris: Hermann.

SCHNELL, A. (2021). Le clignotement de I’étre. Paris: Hermann.

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.132-141, junho de 2023. 141



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Limpuissance de l'apparaitre

Grégori Jean (Université Cote d’Azur)

Résumé: En lieu et place du “retour aux choses mémes” proné par Husserl, la phénoménologie francaise oscille
aujourd’hui, dans un paysage philosophique surdéterminé par la question du “réalisme’, entre une description
“traumatologique”de I'événement et une herméneutique infinie destinée a I'y rendre“résiliente”. La présente étude
tente de comprendre, de maniére critique, un tel état de chose, en le reconduisant a ce qui apparait rétrospectivement,
chez Husserl lui-méme mais, finalement, dans I'ensemble de la philosophie transcendantale, comme un présupposé
voire un dogme qui exige d'étre analysé comme tel: celui d’'une impuissance de l'apparaitre.

Mots-clés: Apparaitre, réalisme, événement, trauma, herméneutique, arriére-monde.

Abstract: Instead of the “return to the things themselves” advocated by Husserl, French phenomenology today
oscillates, in a philosophical landscape overdetermined by the question of “realism’, between a “traumatological”
description of the event and an infinite hermeneutic intended to make it “resilient”. The present study attempts to
understand, in a critical way, such a state of affairs, by bringing it back to what appears retrospectively, in Husserl
himself but, ultimately, in the whole of transcendental philosophy, as a presupposition or even a dogma that requires
to be analysed as such: that of an powerlessness of the appearing.

Keywords: Appearing, realism, event, trauma, hermeneutics, backworld

142 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 142-151, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Introduction

Au § 62 des Méditations cartésiennes, Husserl indique que la phénoménologie “ne fait rien d'autre [ ... ]
que d’élucider le sens qua ce monde pour nous tous avant la moindre réflexion philosophique”, “un sens que l'on
peut dévoiler philosophiquement, mais qui jamais ne peut étre modifie” (HUSSERL, 1994, p.202) — un sens,
dira-t-ilun peu plus tard en évoquant notre “réalisme naturel” spontané, que la tiche de la phénoménologie
serait méme de sauvegarder contre toute modification (HUSSERL, 1993, p. 85-86). Pourtant, a prés d’un
siécle de distance, et alalumiére de ce quest devenue la phénoménologie francaise, de tels énoncés rendent
indéniablement un son étrange: comme le soulignait il y a déja plus de vingt ans J. Benoist, tout se passe
comme si elle avait été prise d’une telle “frénésie de la limite” et nous avait habitués “a travailler dans des
conditions” si “extrémes” qu'elle semble désormais indissociable d’une hiibris philosophique, laquelle
suscite en retour le déploiement d’'une myriade de structures herméneutiques destinées a tenir a distance
un réel devenu par principe traumatique (BENOIST, 2001, p. 24). La question se pose par conséquent:
que nous est-il arrivé, a nous autres phénoménologues, et quest-il arrivé a la phénoménologie pour qu'elle
en soit venue a considérer comme allant de soi une telle inversion de sa tiche et de ses prérogatives?

Clest a cette question nous voudrions ici tenter de répondre, mais en prenant pour fil conducteur une
question en apparence tout autre — et quavait su formuler M. Henry au § 4 d’Incarnation: celle de savoir si
le traitement traditionnel de 'apparaitre — qu’il nomme “apparaitre du monde” — ne remettrait pas tout
simplement en cause ce qu’il nomme alors “le principe fondamental de la phénoménologie”

Lapparaitre du monde n'est pas seulement indifférent a tout ce qu’il dévoile, il est incapable de lui conférer
l'existence. [ ...] Le dévoilement dévoile, découvre, “ouvre”, mais ne crée pas (macht nicht, éffnet). L'étant, ce qui
est, se donne dans son dévoilement méme comme indépendant du pouvoir quile dévoile, comme antérieur  lui.
Le “ilya’,le “il est” ne peut dire ce qui “ est”, ce que “il y a”, et cela parce qu’il n'est jamais en mesure de le poser dans
lexistence. Comment ne pas apercevoir qu'une telle situation met gravement en cause le principe fondamental
de la phénoménologie? Selon celui-ci, en effet, c’est la phénoménalité qui délivre I'étre. C’est d’apparaitre et pour
autant seulement que l'apparaitre apparait que quoi que ce soit est susceptible d’étre. En cela consiste la préséance
de la phénoménologie sur I'ontologie. Cette préséance est rompue dans le cas de 'apparaitre du monde, s’il est
vrai que celui-ci est impuissant & poser dans l'étre ce & quoi il donne d’apparaitre. [...] Ici le principe “autant
d'apparaitre, autant d’étre” n'est pas seulement mis en cause, il est proprement renversé. C'est cet extraordinaire
paradoxe qu'’il faut regarder en face (HENRY, 2000, p. 60-61).

Commengons donc par prendre actede l'objection adressée ici par Henry a ce qu'ilnomme la “phénoménologie
historique”: son tort serait de s’étre érigée en doctrine d’'un apparaitre qui ne “crée pas” (macht nicht) ce

3. “« 7 . k2 . . IA 4 2\ ) . ) A
qu'il “dévoile” (6ffnet) — et ce faisant, de s'étre condamnée a n'envisager l'apparaitre que comme une
instance grevée par ce qu'il nomme un peu plus loin une “indigence ontologique” fondamentale, comme
un champ ontologiquement stérile par conséquent ou, comme nous le dirons ici, “impuissant” — impuissant
N . A 2. r . » hY \ e . . by . 7
a “faire étre ce qu’il dévoile” La donc ot, traditionnellement, nous serions enclins a considérer que la
phénomeénologie ne s’institue comme telle que pour autant que 'apparaitre qu'elle prend en charge ni
ne “cause” ni ne “produit” l'apparaissant mais se contente de lui fixer des conditions qui sont celles de ses
“possibilités”, Henry avance qu’il y aurait 1a un manquement auquel, en tant que phénoménologues, nous
devrions trouver a redire — parce qu'un tel dispositif mettrait “gravement en cause le principe fondamental
de la phénoménologie”

Bien entendu, nous ne souhaitons gommer nila brutalité ni méme, peut-étre, la naiveté d’un tel reproche;
mais notre hypotheése est quen dépit de cette naiveté — qui n'est sans doute pas tout 4 fait feinte —, et
de cette évidente brutalité — qui appartient au style méme de Henry —,une telle déclaration, pour autant
qu'on la déplie et qu'on la laisse résonner, est seule susceptible de projeter sur ce qu'aura finalement été la
phénoménologie, sur ce qu'elle est devenue mais aussi sur ce quelle doit, a nos yeux, devenir, une lumiére
suffisamment directe pour nous le rendre intelligible.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.142-151, junho de 2023. 143



1. Uimproductivité de I'apparaitre dans la philosophie transcendantale — un premier dogme de
la phénoménologie

Admettons-le d'emblée: sil'expression henryenne de “phénomeénologie historique” est parfois agacante
— comme s'il n'avait pas historiquement existé des phénoménologies fort différentes —, cet agacement
s'aiguise davantage encore déslors que I'on comprend que Henry ne désigne pas seulement parlal'ensemble
dela phénoménologie, mais aussi la tradition philosophique dont la phénoménologie revendique I'héritage
— a savoir la philosophie transcendantale elle-méme. Et de fait, si le § 4 d’'Incarnation met directement en
cause la stérilité ontologique de la phénoménalité propre au “monde” heideggérien, c’est bien a la Critique
de la raison pure qu’il en fait remonter le principe:

La theése réitérée de la Critique, c’est que la formation phénoménologique du monde [...] est & jamais incapable

de poser par elle-méme la réalité qui constitue le contenu concret de ce monde (HENRY, 2000, pp. 68-9).

Ce quiavance donc Henry ici, c’est que la stérilité ouI'improductivité de I'apparaitre plus haut dénoncée
est ce que la phénomeénologie hériterait de Kant, et constituerait le tribut quelle continuerait de payer a
sa fidélité délétére au kantisme — et ceci en dépit de ses tentatives, dés lors infructueuses, de rompre avec
lui et de se situer au-deld ou par-deld la révolution copernicienne.

Cette fausse rupture, nous en connaissons le principe, et la résumerons en un mot. De maniére générale
en effet, le geste inaugural de la phénoménologie — enveloppé dans le concept phénoménologiquement
axiomatique d’“a priori corrélationnel” — aura finalement consisté a assumer par rapport au kantisme une
double posture. D’une part, hériter de la révolution kantienne opérée dans la conception philosophique du
phénomeéne — le phénomeéne ne sera plus considéré comme une apparence (Schein) voilant ou exprimant
une essence qui, située au fondement de sa propre apparition, se tiendrait au-dela d’elle et d'une maniére
telle que le sujet devrait tenter de s’y ménager un accés non phénoménal, mais comme une apparition
(Erscheinung) rapportée a des conditions portées par la subjectivité, dés lors transcendantale, a laquelle
il apparait. Mais d’autre part, neutraliser I'ensemble des duplicités que cette conception nouvelle du
phénomeéne impliquait pour Kant et les dénoncer, comme le fait Husserl au § 43 d’Ideen I, comme “une
erreur principielle” et une “maniére de voir” totalement “absurde” (HUSSERL, 2018, p. 128): neutralisation,
d’abord, dela duplicité du sens d’étre de 'apparaissant — on n'opposera plusla “chose dans le phénomeéne”
ala “chose en elle-méme” mais on se donnera pour tiche de vivre le phénoméne comme celui de la chose
méme; neutralisation ensuite, aussi et surtoutde la duplicité de lapparaitre lui-méme — distribuant de part
et dautre du caractére fini ou infini de la subjectivité un apparaitre relativisant et un apparaitre absolu.

La premiere tiche que dessine donc Henry, en reconduisant 'impuissance de l'apparaitre, a ses
yeux constitutive de I'idée de la phénoménologie historique, a I'indigence ontologique que Kant lui
reconnaissait dans le mouvement méme par lequel il instituait la philosophe transcendantale, serait ainsi
d’évaluer cette transgression “standard” du kantisme, serait de montrer combien, en dépit de cette fausse
rupture, la phénoménologie sera demeurée fidéle a I'un de ses dogmes fondamentaux: celui, justement,
de I'improductivité de l'apparaitre. Et en effet: quand bien méme l'apparaitre que prend en charge la
phénoménologie est par principe supposé échapper a la duplicité du fini et de I'infini, quand bien méme
ceaquoiil permet dapparaitre échappe lui-méme ala supposée opposition de la chose dansle phénoméne
et de la chose en soi, son ceuvre se trouve toujours congu comme une opération consistant a dévoiler, a
rendre manifeste et ce faisant susceptible d’étre recu ou intuitionné ce qui se trouve alors identifié comme
un apparaissant — et non, quoique cela puisse vouloir dire pour le moment, de le faire étre. Or la difficulté
est qu'une telleréceptivité, loin de pouvoir constituer le lieu d’'une neutralisation de ces duplicités, est au
contraire ce qui, chez Kant, marque la finitude de notre intuition par opposition d ce que nous pouvons penser
de ce que serait une intuition infinie. De ce point de vue, la soumission de la phénoménologie a ce premier
dogme — celui de la finitude de l'intuition ou de la réceptivité de lapparaitre, au sens subjectif du génitif

144 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 142-151, junho de 2023.



— la condamne donc & demeurer, dans son traitement de I'apparaitre, dans une ambiguité constitutive:

. “« » 7. Ve . “« A » - J A . . .
neutraliser, au nom de son “retour” épistémique aux “choses mémes”, la finitude de lapparaitre qui conduisait
Kant a distinguer la chose pour nous et la chose en soi, tout en reconnaissant a lapparaitre qu'elle se donne alors
pour tdche de décrire une propriété qui chez Kant constituait néanmoins la marque fondamentale de sa finitude
— d savoir sa dimension réceptive ou intuitive, par opposition a la “productivité” ou a la “puissance” quaurait
a ses yeux impliquée son infinité. En ce sens, le propre de la “phénoménologie historique” aura été de n'étre
une théorie de 'apparaitre qu'en assumant, au sens fixé par Kant au § 8 de I'“Esthétique transcendantale”,
son caractére “dérivé” et “non originaire” — et de sétre ainsi congue comme une doctrine de l'impuissance de
lapparaitre, d’'un apparaitre qui ne se rapporte a Iétant qu'en tant qu’il ne le cause pas, ne I'engendre pas,
ne le produit pas, mais se trouve seulement capable de lerecevoir pour ainsi dire dailleurs.

2. Réalisme, traumatisme, et herméneutique — un deuxiéme dogme de la phénoménologie

Cette idée de la phénoménologie comprise comme “doctrine de I'impuissance de l'apparaitre’ il
s’agirait bien entendu de I'éprouver en retracant I'histoire — et nous n'en évoquerons brievement, et trés
schématiquement, que deux moments qui nous permettront d’en préciser le sens et d'en mesurer I'étendue
ou l'emprise.

Soit ce que Husserl dit de I'usage du concept de “constitution” au moment des Recherches logiques, dans
une lettre adressée a Hocking le 25 janvier 1903 — lettre assez fameuse sur laquelle W. Biemel avait jadis
attiré I'attention dans son article de 1957 sur “Les phases décisives dans le développement de la philosophie
de Husserl”: “Lexpression qui revient tant de fois, que des “objets” se “constituent” dans un acte, signifie
toujours la propriété que posséde l'acte de rendre représentable l'objet; il ne s’agit pas de constituer au sens
propre” (BIEMEL, 1959, p. 46). Que la conscience “constitue” ses objets ou, pour le dire autrement, que
l'apparaissant soit “constitué” dans et par I'apparaitre ne signifie donc pas qu’il lui doive détre — qu’il s’y
trouve produit ou engendré, “constitué au sens propre” — mais seulement qu’il y trouve les conditions de
sa “présentabilité” pour un destinataire dont on pourra déslors dire en effet qu'il se les “représente” — mais
qu’il se les représente en tant qu'il se contente de les recevoir. Et clest ce quavancera a son tour Heidegger
en héritant du concept kantien d’“imagination productrice” et en soulignant, dans le Kantbuch, quelle
n'est “aucunement ‘créatrice’ dans 'ordre ontique” — comprenons: quelle n'engendre par I'étant —, mais
se contente de former ou de configurer le rapport que le Dasein entretient avec ce que, justement, il ne produit
pas “au sens propre” (HEIDEGGER, 1953, p. 190-191). Bien entendu, l'on pourra toujours discuter pour
déterminer s’il s’agit 1a d’une phase de la pensée de Husserl antérieure au tournant transcendantal, ou se
demander si cette improductivité de la structure transcendantale vaut a I'identique pour tout type d’étant
— et par exemple pour les idéalités mathématiques (PRADELLE, 2020); il n'en reste pas moins que — telle
est du moins la thése de Henry, a laquelle nous nous rangerons ici—, quavant comme aprés le tournant
transcendantal, “constituer” ne se dit jamais, en phénoménologie, “au sens propre”, quel que soit le type
d’étant que l'on considérera par ailleurs. Qu’il s’agisse, comme le dit assez poétiquement Henry au § 4
d’Incarnation, “du ciel qui se couvre ou de I'égalité des rayons du cercle, d’une chévre ou d’un hydravion,
d’une image, d’une chose réelle, ou encore de la formule qui contiendrait le secret de 'univers” (HENRY,
2000, p. 60), l'apparaitre dévoile mais ne fait pas étre, et la préséance de la phénoménologie sur l'ontologie
n'est en ce sens jamais qu'épistémique, et non ontologique. Or, quon le déplore ou non, cette simple thése
suffit a expliquer pourquoi sont finalement si lassants les débats qui, ces derniéres années, ont occupé
la phénoménologie contemporaine relativement a la question du réalisme en phénoménologie: on fait
souvent comme si le probléme était de déterminer si Iétant manifeste ou non un exces ontologique sur
la maniére dont nous le recevons, comme si étre réaliste en phénoménologie consistait, pour employer
les termes de J-F. Lavigne, a reconnaitre son appartenance & un “étre si absolument extérieur a I'univers
du sens constitué” qu'il se montre en lui-méme, dans sa “transcendance effective”, comme “antérieur au
sens” (LAVIGNE, 2009, p. 36, p. 68, p. 71). Mais toutes ces théses — qu'on trouverait déja, du reste,

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.142-151, junho de 2023. 145



explicitement formulée par Sartre ou Merleau-Ponty — ne sont que de peu de poids dés lors qu'elles ne se
trouvent avancées que sous la condition du caractére définitivement stérile ou improductif de lapparaitre: que
‘apparaissant se révéle ou non réductible a ce que nous en intuitionnons, cette intuition ne consistera
1 t | ductibl tuit | cette intuit t
jamais qua en opérer un dévoilement (a le saisir dans son sens et non a l'engendrer dans son étre), et de
telle sorte que la “puissance” de configuration qu'on sera ou non enclin a reconnaitre a la subjectivité (la
puissance, donc, de lui “donner un sens”), ne sera jamais que l'envers de son impuissance & l'engendrer ou a le
« . » LY . 3. . b . dres 2. 7 .
‘produire”. Une premiére conclusion s’imposerait alors: qu'elle revendique ou non I'étiquette d’idéalisme,
toute la phénoménologie historique demeure de toute fagon réaliste — non pas en raison des caractéres de
“transcendance” effective que tel ou tel phénoménologue reconnait avec plus ou moins d’emphase a
I'étant qu’il recoit ou intuitionne mais, de maniére beaucoup plus sobre et profonde, parce que tel est le
seul sens que la phénoménologie, comme doctrine de I'impuissance de l'apparaitre, se donne le droit de
reconnaitre a la corrélation.

Mais notre hypotheése est que ce qui vaut ici pour Husserl et pour Heidegger vaut également et, a vrai
dire, a fortiori pour leurs continuateurs. Que les phénoménologies post-heideggériennes prennent en
effet la forme de ce que nous appellerons trés simplement “phénoménologies du ‘monde”” — lesquelles
subordonnent la réception de Iétant a I'ouverture d’un infini horizontal— ou des “phénomeénologies de
‘événement” — qui appréhendent I'infini comme ce qui excéde I'horizon lui-méme et n’y entre que par
effraction —, c’est toujours sous la condition de cette méme impuissance de l'apparaitre— et d'une maniére
telle que, loin de la relativiser, elles auront bien plutdt consisté a I'accentuer. Nous nous contenterons ici
denous arréter un instant sur un bref passage d’Etant donné, dans lequel J-L. Marion ressaisi parfaitement
ce motif et son sens “kantien”:

Kantpose [...]'horizon en général comme la condition d’apparaitre [des] phénoménes, qu'il accueille et restreint
alafois. Ce qui signifie qu’avant toute percée phénoménale vers la visibilité, d’avance I'horizon attend, le premier;
et que chaque phénoméne, en apparaissant, se borne en fait a actualiser une portion de 'horizon, autrement resté
transparent ou vide. Quand surgit parfois ici une question, elle porte sur I'identité de cet horizon (MARION,

2008, p. 292).

On pergoit bien, a lalecture de ce passage, ou situer le point de bascule: alors que I'horizon — comme
infinité horizontale — excédait a priori tout étant qui se manifestait sous sa condition tout en n'ayant pour
prérogative que de rendre possible la manifestation de ce qu’il ne faisait pas étre, il s'agirait désormais
d’excéder cette condition horizontale elle-méme en direction d’une instance infinie qui, rendue a sa positivité
— un infini non plus horizontal mais actuel —, 'excéderait a son tour et, ce faisant, la déborderait dansla
mesure méme ol elle commencerait par le saturer. Mais le point important est que, de nouveau, cet “infini
positif” qui fait effraction et vient trouer, dans un “excés événementiel”, I'infinité potentielle de I'’horizon,
n'est justement tel qu'a la lumiére de sa réception: C’est pour autant que l'apparaitre lui-méme n'est plus a la
mesure de 'apparaissant, c’est pour autant par conséquent que quelque chose survient en se soustrayant
“a tout horizon de sens” préétabli que I'événement se trouve recu comme tel, et que le “sujet” lui-méme, en
une passivité “plus passive que toute passivité” ou une “trans-passibilité”, s’y “recoit” (ROMANO, 1998,
p- 56; LEVINAS, 1990, p. 31) — et ceci quel que soit par ailleurs I'événement considéré (Dieu, autrui,
l'ceuvre d’art, et finalement le réel lui-méme comme “impossible”). Loin donc de rompre avec le premier
dogme kantien, les “phénoménologies de I'événement” le renforcent bien plutot et vont a vrai dire jusqu’a
redoubler l'impuissance dont lapparaitre s’y trouvait affublé: ce qui s’y atteste en effet, ce n'est plus seulement
son impuissance a faire étre ce qui apparait, mais clest jusqu’a son impuissance a recevoir lapparaissant
lui-méme dés lors qu'il excéde “infiniment” les conditions ordinaires de sa manifestation et les “limites”
qu’elles lui imposent. Dot la possibilité d’identifier, dans le prolongement du premier, quelque chose
comme un second dogme de la phénoménologie: parce que le premier dogme la condamnait a maintenir
une finitude ontologique de I'apparaitre en lieu et place de la neutralisation, a laquelle elle se destinait, de
toute duplicité phénoménologique du fini et de 'infini, il devenait impossible pour elle, afin de rétablir

146 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 142-151, junho de 2023.



pour ainsi dire I'équilibre, de ne pas tenter d’y réinjecter de l'infinité; mais tout type de réinjection de
linfinité dans l'apparaitre — comme horizon ou comme événement — n’aura alors consisté, dans la
phénoménologie historique, qua en infinitiser la réceptivité qui, chez Kant, signait justement sa finitude
et, ce faisant, a redoubler son impuissance.

Or Cest ce second dogme qui, 2 nos yeux, aura conduit la phénoménologie contemporaine a osciller en
permanence entre deux péles qui, finalement, ne cessent de renvoyer I'un al'autre: celui du trauma d’abord
puisque, sur le fond de cette impuissance redoublée, tout ce qui nous apparait “vraiment” ne le peut que
danslaviolence d’'une “effraction” qui excéde et finalement sidére notre subjectivité — telle estla “frénésie
de la limite” dont parlait J. Benoist; celui de I'herméneutique ensuite, puisque la tiche qui nous est alors
assignée est, selon la “voie longue” dont parlait Ricoeur, de “métaboliser” phénoménologiquement un tel
trauma — de recoudre patiemment la déchirure originelle de la phénoménalité du monde. Ce que dit alors
d'autrui J-L. Marion dans De surcroit vaudrait pour tout phénoméne saturé — ou pour tout événement:
Clest parce que “tout ce que j'en percevrai [ ...] en termes de significations et d’intention restera toujours
et par définition en retrait et en déficit par rapport a son visage”, que “je ne pourrai supporter le paradoxe
et lui rendre justice quen me consacrant a son herméneutique infinie” (MARION, 2001, p. 155). Mais
si trauma et herméneutique renvoient ainsi I'un a l'autre, c’est justement sous la condition du dogme
fondamental de I'impuissance de l'apparaitre et de son redoublement dans la thése selon laquelle il n’y
aurait jamais d’infini, en phénoménologie, que de la réceptivité.

Ces quelques analyses, évidemment sommaires, nous permettent d'ores et déja de tirer une premiére
conclusion: en dépit de la volonté phénoménologique affichée de “dépasser la révolution copernicienne” en
opérantun “recouvrement” des deux termes de la duplicité kantienne de I'apparaitre, et en y dénongant une
“erreur principielle” et une “maniére de voir” totalement “absurde”, c’est toujours et exclusivement depuis
son premier versant que ce “dépassement” s'est opéré: la seule prérogative de l'apparaitre serait en effet de
rendre possible la réception ou l'intuition de ce qui apparait, jamais de le produire ou de I'engendrer. De
sorte que les différentes phénoménologies, depuis la théorie husserlienne de la “constitution” jusqu'aux
diverses promotions phénoménologiques du monde et de I'événement, ne furent jamais que différentes
maniéres de reconnaitre puis d'infinitiser son impuissance ou sa stérilité ontologique — jusqu’a devoir osciller
entre la promotion phénoménologique d’une traumatologie universelle et les tentatives herméneutiques
de nous en préserver ou de nous en guérir.

Admettons le bien-fondé d’un tel diagnostic, admettons que cette situation soit suffisamment insatisfaisante
pour que nous souhaitions en sortir, admettons donc qu’il nous faille entreprendre un renversement des
dogmes fondamentaux de la phénoménologie et ainsi nous saisir d'une maniére proprement phénoménologique
d’une certaine puissance de lapparaitre, et posons-nous la question simplement: & quoi pourrait bien
ressembler une telle phénoménologie?

De fait, il faudrait commencer par indiquer ce qui, dans le champ phénoménologique contemporain,
en constitue déjd des incarnations concrétes. Chez Michel Henry par exemple, cette critique des deux
dogmes donne positivement lieu, en marge de toute phénoménologie horizontale, événementielle
ou herméneutique, a l'exhibition d’un certain type de phénoménalité (“la vie”) dont le propre serait
justement de ne plus dévoiler mais bien d’engendrer ou de générer I'apparaissant vivant dans sa propre
capacité a étre l'origine réel de l'agir réel (HENRY, 1996). De la méme maniére, seul un diagnostic quant
a la stérilité ontologique de l'apparaitre traditionnel permet d'expliquer et de fonder la légitimité du
tournant “cosmologique” que R. Barbaras tiche aujourd’hui d'imprimer 4 la phénoménologie — non
pas toutefois en direction d'une phénoménologie de I'agir d’un vivant arraché a I'inertie du monde, mais
d’une phénoménologie de l'agir du monde lui-méme en tant qu’il est vivant — en tant donc, pour ne citer
qu'un passage de Dynamique de la manifestation, que “la puissance du monde [est] surpuissance, c’est-a-dire

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.142-151, junho de 2023. 147



puissance de faire étre”, “puissance ontogénétique” opposée a notre désir impuissant a engendrer ce qu’il
vise (BARBARAS, 2013, pp. 246-7; JEAN, 2021). Mais si cette opposition entre une phénoménologie
de la vie du sujet et une phénoménologie de la vie du monde, ou, pour le dire dans des termes kantiens qui
ne sont nullement anecdotiques, entre une phénoménologie de la liberté et une phénoménologie de la
nature, s'avére structurante dans un certain pan du champ phénoménologique contemporain, elle ne se
présente jamais que comme deux solutions possibles a un probléme qui leur préexiste et qui peut, et doit
recevoir un traitement qui en est indépendant.

3. Renverser les dogmes? La phénoménologie et le probléme des “arriére-mondes”

Posons donc la question frontalement: pourquoi, au nom de quoi et dans quel but renverser les deux
dogmes de la phénoménologie et rompre avec 'impuissance a laquelle Kant I'avait pour ainsi dire a priori
assignée?

Un tel rappel sonnera sans doute un peu étrange a des oreilles averties par D. Janicaud, mais il nous
faut plus que jamais y revenir: la phénoménologie se présenta dés l'origine comme une mise en cause
philosophique radicale de ce que nous avons pris 'habitude de nommer, parfois un peu a la légére, des
“arriére-mondes” (JANICAUD, 1990). Husserl comme Heidegger, a tout le moins, en étaient convaincus,
et C’est sur cette méme conviction que s'ouvre explicitement Létre et le néant (SARTRE, 1943). Or si cette
mise en cause phénoménologique des arriére-mondes se présente comme radicale, c’est justement parce
qu'elle ne se fonde fort heureusement pas sur une critique psychologique ou culturelle de la croyance, mais
sur la transgression épistémique du kantisme plus haut analysée et, ce faisant, sur la refonte en profondeur
du concept kantien de phénomeéne quelle suppose: si le phénomeéne nest pas la conversion subjective-
transcendantale de ['étre en soi en étre pour nous, mais l'accés aI'étant tel qu'il est en lui-méme, s’il n'est pas
dautre lieu pour ou d’autre accés d I'étre que son apparaitre. Nous avons plus haut rappelé les déclarations
fameuses de Husserl au § 43 d’Ideen I, o la duplicité kantienne de 'apparaitre se trouve déclarée “totalement
absurde”; et en ce sens, les énoncés vertigineux selon lesquels “dieu ne peut rien changer” au fait, par
exemple, que la chose ne se donne jamais que “par esquisses”, pas plus qu’il ne peut changer quoi que ce
soit “au fait que 1+2 = 3, ou au fait que subsiste n'importe quelle vérité d’essence” (HUSSERL, 2018, p.
131), n'expriment nulle Schwdrmerei phénoménologique, nulle transgression de l'assignation kantienne a
un point de vue humain en direction d’un point de vue divin — laquelle supposerait d'accepterle principe
de cette duplicité avant d'orchestrer le franchissement de la limite qui en sépare les termes —, mais la
nécessaire remise en cause de cette duplicité elle-méme et de la 1égitimité d’un tel désir de transgression.
Voila pourquoi, selon l'excellente formule du § 79 d’Ideen I, le propre de la phénoménologie est de
neutraliser a priori la possibilité de se trouver “impliquée dans un conflit antinomique avec I'idéal de la
connaissance parfaite” (HUSSERL, 2018, p. 239), et voila pourquoi, en neutralisant cette antinomie, elle
opére la cloture de notre expérience d'une maniére telle que, ne la reconnaissant justement plus comme
“la notre”, elle établit son caractére pour ainsi dire “incomparable”. Aussi, loin de nous ménager un accés
a Dieu comme idéal de connaissance, elle rend seule possible de cesser d’évaluer notre rapport au réel a
l'aune de cetidéal (JEAN, 2020, p. 123), et C’est précisément a la lumiére d'un tel geste — et conformément
a ce que nous nommerons ici, et sans doute faute de mieux, un “principe d'immanence” —, que devrait
étre relue I'histoire méme de la phénomeénologie, et éprouvée la pertinence de ses prétendues “avancée’.

Mais précisément, comment ne pas voir que les phénoménologies du monde comme de I'événement,
jusque dans l'aller-retour permanent entre I'une et l'autre auxquelles nous condamnent leurs versions
traumatologique et herméneutique, n‘auront cessé de séloigner de cet esprit initial de l'eidétique
phénoménologique? Comment ne pas reconnaitre, comme Sartre l'avait bien vu dés 1943, qu'elles n'auront
cessé de réinjecter dans l'apparaitre de telles duplicités ou, plus techniquement, quelles n'auront cessé
d’intérioriser dans un apparaitre supposé univoque la grande duplicité du fini et de I'infini, et d’en dialectiser

148 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 142-151, junho de 2023.



les termes d’une maniére telle que les choses et le monde nauront cessé d’en recevoir une doublure qui
les rend méconnaissables (SARTRE, 1943, p. 11)? En admettant que cette histoire se tienne tout entiére
sous le joug d'une impuissance de I'apparaitre, une derniére question nous est alors livrée, alaquelle il nous
faut pour finir tenter de répondre: en quoi cette impuissance de 'apparaitre fut-elle — & vrai dire désle
départ, et en dépit dela transgression épistémique du kantisme qu’elle accomplissait —, une maniére pour
la phénoménologie de ne pas assumer le principe de cléture immanente de I'expérience et d'abandonner
a priorila mise en cause des arriére-mondes quelle entendait incarner? Ou pour le dire positivement: en
quoi seule une phénoménologie se déployant sous la condition de la reconnaissance d’une puissance ou
d’une fécondité ontologique de 'apparaitre pourrait seule, a supposer bien entendu qu'on en accepte le
projet, se déployer conformément a ce que nous nommions plus haut un “principe d'immanence”?

Ce principe d'immanence, nous avons tenté plus haut de montrer en quoi il guidait déja, dans son
intention, le dépassement épistémique du kantisme. Seulement, au § 8 de 'Esthétique transcendantale, dans
lequel cristallisent de maniére trés condensée les décisions kantiennes, ce n'est pas seulement la question
de savoir si la chose que nous intuitionnons est la “chose méme” ou sa “représentation” qui conduit Kant
a reconnaitre une duplicité de lapparaitre — mais d’abord et avant tout celle de déterminer si l'apparaitre
posséde ou non une dimension ontologiquement productive:

Notre mode d’intuition [...] est appelé sensible parce qu'il n'est pas originaire, c’est-a-dire tel que l'objet de
I'intuition soit donné par lui (mode qui, pour autant que nous pouvons en juger, ne peut convenir qu’a I'Etre
supréme), mais il dépend de l'existence de l'objet, et par conséquent il n'est possible quautant que la capacité
représentative du sujet est affectée par 'objet. Ce mode d’intuition ne cesse pas d’appartenir a la sensibilité parce
qu'il est dérivé (intuitus derivatus) et non originaire (intuitus originarius), et (...) par conséquent il n'est pas
intuition intellectuelle comme celle qui, d'aprés la raison que nous venons d’exposer, semble n'appartenir qu’a
l'étre supréme (KANT, 1980, p. 810).

Or sinous comparons la transgression phénoménologique de la révolution copernicienne a cette seconde
lecture du § 8 de I’ “Esthétique transcendantale”, nous ne pouvons que revenir a notre constat initial: la
these de l'a priori corrélationnel — selon laquelle le phénoméne est le phénomene de la chose en soi —,
aura bien consisté a neutraliser la duplicité kantienne de l'apparaitre sur un plan épistémique — I'étant que
nous intuitionnions estI'étant tel qu'il est en lui-méme, non pas'étant tel qu’il ne serait que “pour nous” —,
mais elle n'en aura pas moins conduit la phénoménologie a conserver a l'apparaitre lui-méme ce qui, chez
Kant, en marquait ontologiquement I'irréductible finitude — a savoir sa réceptivité ou son improductivité.
D’ou la justesse du diagnostic henryen selon lequel, tout en rompant avec Kant, la phénoménologie serait
restée tributaire de ce dogme fondamental: l'apparaitre ne consiste jamais qu'a opérer un dévoilement de
Iétant, et la “puissance” de configuration qu'on est ou non enclin a lui reconnaitre, et qui fait sans doute
toute la saveur et la complexité des phénoménologies du monde, de 'événement, et de leur clignotement
traumatico-herméneutique, n'est jamais que l'envers de son impuissance ontologique a l'engendrer ou a le
“produire” — 2 le faire non pas seulement apparaitre (éventuellement tel qu'il était avant méme qu'’il lui
soit donné de se montrer), mais bien étre, tout simplement étre.

Or n'est-ce pas cette impuissance ontologique qui, immanquablement, conduit la phénoménologie a
dessiner en creuxla place vide d’une transcendance absolue avec laquelle, épistémologiquement, elle avait
pourtant rompu en déclarant justement toute transcendance relative au phénomeéne? Aussi nous serait-il
possible de répondre a notre derniére question: ce qu’il est 1égitime de reprocher & une phénoménologie
construite surle dogme d’une impuissance de l'apparaitre, c’est de s'engager sur un chemin qui, tét ou tard,
la conduira inévitablement & comparer notre expérience, a I'évaluer ou a la mesurer a 'aune de ce quelle
n'est pas. Alors de nouveau elle recoit des limites, de nouveau elle regoit un dehors, de nouveau elle se
trouve confrontée au danger d’'une Schwirmerei que 'a priori corrélationnel avait pour vertu de neutraliser
— et de nouveau, pour le dire dans les termes du § 79 d’Ideen I, la phénoménologie se trouve “impliquée
dans un conflit antinomique”; non certes dans un conflit antinomique avec “I'idéal de la connaissance

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.142-151, junho de 2023. 149



parfaite” — car c’est précisément ce conflit qu'est supposé régler le dépassement épistémique du kantisme
— mais dans un conflit antinomique avec l'idéal de la productivité de lapparaitre — qu’une bonne partie de
la phénoménologie contemporaine sévertue alors a réintégrer dans I'apparaitre improductif en évoquant
des expériences extrémes que, pour le dire brutalement, nous ne faisons tout simplement pas.

D’ot]a conclusion programmatique qu'il nous est peut-étre possible de formuler ici: une phénoménologie
se donnant pour tiche de déployer rigoureusement toutes les conséquences de 'axiome de I'a priori
corrélationnel et de la critique des arriére-mondes qu'il suppose et implique, une phénoménologie qui,
se faisant, se donne pour tiche de respecter le principe d'immanence dont cet axiome est porteur — une
telle phénoménologie, dong, se doit de transgresser le kantisme non pas seulement d’un point de vue
épistémique, mais aussi d’'un point de vue “ontologique” ou, pour le dire autrement, non pas seulement
relativement a la connaissance — ce qu'a toujours tenté d’'accomplir la tradition phénoménologique — mais
également a la puissance — ce qu'elle n'aura justement jamais tenté. A la déconstruction de la pertinence,
dans une philosophie de l'apparaitre, de la distinction épistémique de I'infini et du fini — déconstruction
dont le caractére inabouti aura condamné la phénomeénologie contemporaine a la réintérioriser de mille
maniére dans l'apparaitre lui-méme —, il s’agirait par conséquent — avec la conviction que cela seul
permettra d’éviter ces dérives — d’adjoindre la déconstruction de la pertinence ontologique de cette
opposition — en cessant cette fois de considérer comme valable la distinction du caractére productif
et improductif de l'apparaitre. Ainsi la phénoménologie pourrait-elle se donner les moyens, non pas
seulement, comme le dit Henry, de préserver son “principe fondamental’, mais aussi et surtout de ne
pas trahir ce qui en constitue I'esprit — et qui, 2 nos yeux, se trouve enveloppé dans ce que nous avons
nommé son “principe d’immanence”

Bibliographie

BARBARAS, R. (2013). Dynamique de la manifestation. Paris: Vrin.
BENOIST, J. (2001). L'idée de phénoménologie. Paris: Beauchesne.

BIEMEL, W. (1959). “Les phases décisives dans le développement de la philosophie de Husser!”, In:
BERA M., Husserl. Troisiéme Colloque philosophique de Royaumont (23-30 avril 1957). Paris: Minuit.

HEIDEGGER, M. (1953). Kant et le probléme de la métaphysique. trad. fr. A. de Waelhens et W. Biemel.
Paris: Gallimard.

HENRY, M. (1996). C'est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme. Paris: Seuil.
HENRY, M. (2000). Incarnation. Une philosophie de la chair. Paris: Seuil.
HUSSERL, E. (1993) Notes sur Heidegger. trad. fr. D. Franck. Paris: Minuit.

HUSSERL, E. (1994) Méditations cartésiennes et les conférences de Paris. trad. fr. M-B. de Launay. Paris:
PUF, “Epiméthée”.

HUSSERL, E. (2018) Idées directrices pour une phénoménologie pure et une philosophie phénoménologique.
trad. fr. J-F. Lavigne. Paris: Gallimard, “Bibliothéque de philosophie”.

JANICAUD, D. (1990) Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise. Paris: Léclat.

150 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 142-151, junho de 2023.



JEAN, G. (2020) L’humanité a son insu. Phénoménologie, anthropologie, métaphysique. Dixmont/Wupper-
tal, Mémoires des Annales de phénoménologie.

JEAN, G. (2021) Les puissances de l'apparaitre. Etude sur Michel Henry, Renaud Barbaras, et la phénoméno-
logie contemporaine. Dixmont/Wuppertal, Mémoires des Annales de phénoménologie.

KANT, 1. (1980) Critique de la raison pure, trad. fr. A. J-L. Delamarre et F. Marty In : Buvres philoso-
phiques. Paris: Gallimard, “La Pléiade”, t. L.

LAVIGNE, J-F. (2009) Accéder au transcendantal? Réduction et idéalisme transcendantal dans les Idées I de
Husserl. Paris: Vrin, “Problémes et Controverses”.

LEVINAS, E. (1990) Autrement qu'étreou au-dela de l'essence. Paris: Le livre de poche, “Biblio-Essais”

PRADELLE, D. (2020) Intuition et idéalités. Phénoménologie des objets mathématiques. Paris: PUF, “Epi-
méthée”.

MARION, J-L. (2001) De surcroit. Etudes sur les phénoménes saturés. Paris: Presses Universitaires de
France.

MARION, J-L. (2005) Etant donné. Paris: PUF, “Quadrige”
ROMANO, C. (1998) L'événement et le monde. Paris: PUF, “Epiméthée”.

SARTRE, J-P. (1943). L'étre et le néant. Essai d 'ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard.

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.142-151, junho de 2023. 151



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Y a-t-il une intentionnalité de la perception?
Pour un réalisme phénoménologique

Claude Romano (Sorbonne Université / Australian Catholic University)

Résumé: Dans cet article, 'auteur met en question I'une des théses les plus répandues au sein de I'école
phénoménologique, celle du caractére intentionnel de la perception. Sans nier que la perception puisse avoir des
aspects intentionnels (elle est liée a I'attention, elle inclut parfois des croyances qui sont des attitudes intentionnelles),
il soutient que la perception ne consiste pas en une relation intentionnelle au monde. En effet, I'intentionnalité est
une caractéristique de l'esprit qui n'est pas intelligible en dehors d'une forme de représentationnalisme. Or, comme
Heidegger I'a suggéré a travers son concept d'étre-au-monde, et comme y ont insisté aussi Merleau-Ponty et Erwin
Straus, la perception est plutdt une relation intrinsequement corporelle au monde, et au monde lui-méme, c’est-
a-dire au monde tel qu'il existe indépendamment de l'esprit et par-dela toute représentation que je pourrais m'en
former. Seule une telle approche peut rendre justice a nos intuitions a la fois ordinaires et philosophiques au sujet
du monde percu, et elle nous conduit a adopter une varitété de réalisme phénoménologique.

Mots-clé: intentionnalité, représentation, réalisme phénoménologique, phénoménologie, perception.

Abstract: In this article, the author challenges one of the more widespread assumptions in the phenomenological
school, that of the intentional character of perception. Not denying that perception can have some aspects that
are intentional (it is linked to attention, it encapsulates sometimes beliefs that are intentional attitudes), he claims
that perception is not an intentional relation to the world. Indeed, intentionality is a basic feature of the mind that
remains connected to a form of representationalism. Now, as Heidegger has suggested with his concept of In-der-
Welt-sein, and as Erwin Straus and Maurice Merleau-Ponty emphasized, perception is rather an innerently bodily
relation to world itself, that is, to the world as it exists independently of the mind and beyond all representations.
Only such an approach can do justice to our ordinary and philosophical intuitions about the perceived world and
leads us to a genuine variety of phenomenological realism.

Keywords: intentionality, representation, phenomenological realism, phenomenology, perception.

152 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



On a pu soutenir que toute la philosophie européenne n’était qu'une suite de notes de bas de page aux
dialogues de Platon'. Une bonne partie de la phénoménologie pourrait bien se réduire a une succession
d’apostilles al'ceuvre de Husserl. L histoire de la phénoménologie est la suite des infidélités plus ou moins
consenties faites au fondateur de la phénoménologie par ses disciples, une suite d’hétérodoxies a ce qui,
aux yeux de Husserl, constituait un programme de recherche unique: la description de la conscience
transcendantale dans son ceuvre constituante de toute objectivité. Parmi ces dérogations a l'orthodoxie
husserlienne, nul doute que I'une des principales est la remise en cause, trés tot, en réalité dés Sein und
Zeit, de la centralité du concept d’intentionnalité pour comprendre notre ouverture premiére au monde.
Mais Heidegger a-t-il eu raison de substituer " In-der-Welt-sein a I'intentionnalité perceptive husserlienne?
Cette question n’est rien moins qu’historique. Sans prétendre revenir a cet épisode bien connu de |’ histoire
du mouvement phénoménologique, les présentes réflexions entendent reconsidérer le probléme a sa
source. Il s’agit de déterminer, en d’autres termes, sile concept d’intentionnalité est taillé & la mesure des
phénomeénes lorsqu’il s’agit de décrire I'expérience perceptive. Non que cette expérience, remarquons-le
d’emblée, ne pourrait abriter en elle des éléments ou des aspects dont il serait légitime de rendre compte en
termes intentionnels. Par exemple, la perception est solidaire de I'attention, et celle-ci est probablement &
penser comme une relation intentionnelle aux objets qu’elle rend thématiques. En outre, la perception peut
étre modifiée par des attitudes intentionnelles, comme les croyances du sujet ou ses interprétations de ce
qui se présente a lui perceptivement. Mais rien de tout cela ne suffit a faire de la perception en tant que telle
une relation intentionnelle & des objets, quand bien méme elle inclurait des composantes intentionnelles.

La thése que nous avancerons est qu'il n’y a pas d’intentionnalité de la perception au sens ou il existe
une intentionnalité du souvenir ou de I'imagination. Cette affirmation ne rompt pas seulement avec la
phénomeénologie husserlienne et post-husserlienne, elle prend le contre-pied d'une grande partie de la
philosophie de la perception des vingt derniéres années dans le champ de la philosophie dite analytique.
En effet, pour un philosophe tel que John Searle, lui aussi, dont I'analyse de l'intentionnalité differe a
maints égards de celle de Husserl, la perception est une relation intentionnelle a des objets. Or cette
these intentionnaliste, croyons-nous, contrevient & un réalisme de la perception, ou,a tout le moins, a un
réalisme radical qui veut que la perception soit une relation immédiate et corporelle au monde en laquelle
celui-ci nous est présenté sans représentation d aucune sorte.

La variété de réalisme que nous défendrons ici est un réalisme phénoménologique, diftérent d’un réalisme
métaphysique (ou, comme certains le désignent aujourd’hui, “spéculatif”), en premier lieu parce qu'il ne
repose que sur des arguments découlant d’une description purement immanente de notre expérience, et
n’a besoin de postuler aucun accés cognitif 4 un “en soi” des choses, a un “absolu” sous quelque forme
que ce soit.

Bien qu’il existe & n'en pas douter de nombreuses variétés de réalisme, ils partagent tous une these
ontologique fondamentale: ce que nous connaissons, et en l'occurrence, plus spécifiquement, ce que nous
percevons, estle monde lui-méme tel qu'il existe indépendamment de notre esprit ou de notre conscience.
Cette thése d'indépendance ontologique — le monde pergu existe indépendamment de nous et de la perception
que nous en avons — conduit déslors a I'affirmation selon laquelle toute perception dépend par essence de
lexistence du monde et ne saurait en étre séparée. Qui plus est — et ce corollaire ne découle pas de cette
premiére thése mais vient éventuellement la renforcer — , I'objet de la perception n'est pas situé a I'intérieur
de notre corps-cerveau, ni a I'intérieur de notre esprit (2 supposer que l'on accepte cette image d’une
intériorité pour caractériser la sphére du mental), mais “dehors”, dans le monde lui-méme. Le réalisme de
la perception ouvre ainsi sur un externalisme. Et cette extériorité de l'objet percu, a son tour, renforce la

! A. N. Whitehead, Process and Reality, New York-Londres, The Free Press, 1978, p. 39 ; trad. fr. de D. Charles, M. Elie, M.
Fuchs, J.-L. Gautero, D. Janicaud, R. Sasso et A. Villani, Paris, Gallimard, 1995, p. 98.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 153



theése d’'indépendance ontologique; car seul ce qui est réellement extérieur a nous-mémes peut posséder
une véritable indépendance ontologique a notre égard.

A cette thése d’'indépendance ontologique s'oppose la these idéaliste de dépendance du monde vis-a-
vis de la conscience, qui peut étre formulée de différentes maniéres en fonction de la variété de réalisme
considérée. Du point de vue de I'idéalisme transcendantal husserlien, par exemple, comme y insistent
les Ideen...1, la conscience n'a pas besoin du monde pour étre, son étre est un étre “absolu”, comme dit le
phénomeénologue, un étre tel qu’il confére a cette conscience l'aséité de la substance cartésienne: nulla
re indiget ad existendum. Le monde, de son c6té, a besoin de la conscience pour étre, son étre est un étre
relatif, en sorte que son effondrement dans le néant reste toujours au moins concevable, selon la fameuse
hypotheése du §49 de I'ouvrage. Or c’est cette dépendance asymétrique que nie le réaliste: il ne peut y avoir
de perception que d’'un monde existant, et existant indépendamment du sujet. En ce sens, la perception différe
toto caelo d’attitudes mentales que 'on pourrait qualifier de représentatives, telles imaginer, croire ou se
souvenir. N'en découle-t-il pas alors qu'une phénomeénologie de la perception authentiquement réaliste
doive aller jusqu’a abandonner I'idée méme d’une intentionnalité de cette derniére?

Intentionnalité et représentation mentale

Il ne faut pas oublier, en effet, que la théorie scolastique de l'intentionnalité est une théorie de la
représentation mentale et qu'elle le reste dans sa reprise brentanienne: Brentano continue, pour 'essentiel,
a concevoir l'objet intentionnel comme un objet immanent a lesprit, qui n’a d'étre que dans la conscience.
Il le caractérise par ce qu'il appelle son “inexistence intentionnelle”, ce qui est & entendre en un double
sens: 1) au sens d’une intériorité a lesprit (“in-existence” s'entend alors comme existentia in...); 2) au
sens ol cet objet peut toujours se révéler inexistant (“inexistence” s’entend alors comme non existentia).
L'intentionnalité, le fait que “toute conscience soit conscience de quelque chose”, reste encore, pour
Brentano, une caractéristique intrinséque des phénoménes mentaux qui demeure ce qu'elle est que I'objet
existe ou qu'il nexiste pas. Don Quichotte aime Dulcinée, mais il se trouve que Dulcinée n’existe pas;
cette inexistence n'entraine pas, pourtant, que son amour ne posséde aucun objet. Cest de ce paradoxe
que découle le critére brentanien de I'intentionnalité: des vécus intentionnels sont ceux qui possédent
nécessairement un objet méme lorsque celui-ci n'existe pas.

Il est vrai que Husserl et certains de ses héritiers ont prétendu échapper a cette conséquence. Husserl se
démarque en effet de Brentano en ce qu'il congoit l'intentionnalité comme une (quasi)-relation a des objets
transcendants, C’est-a-dire extérieurs a la conscience, rejetant par Ia toute approche purement psychologique
des phénomenes mentaux. Le phénoménologue fait ainsi de I'intentionnalité le levier d’une critique de
la notion méme de représentation mentale; il prend ses distances vis-a-vis de la métaphysique de lesprit
de I'internalisme. Toutefois, sa position reste frappée d'ambiguités dans la mesure ot il ne parvient pas,
quoi qu’il en dise, a se libérer de la métaphysique de I'internalisme.

Qu’on en juge plutot: dans les Ideen. .. I, il est dit que toute perception est perception de quelque chose
et que cette chose est la chose transcendante, par exemple I'arbre existant dehors, dans le jardin; pourtant,
dans la mesure ot Husserl continue d’adhérer au critére brentanien de I'intentionnalité, I’ “inexistence
intentionnelle”, c’est-a-dire la possibilité, pour l'objet, de ne pas exister, y compris dans le cas d’une
perception, il se croit tenu d’ajouter que cet arbre pergu peut toujours se révéler illusoire. Dans le cas ol cet
arbre n’existe pas, affirme-t-il, on ne peut parler de sa perception comme d’un rapport a quelque chose,
puisqu’il n’y a plus ici qu'un seul terme, la conscience en tant qu’intentionnelle, et que le second terme,
son objet, fait défaut. C’est précisément ce qui faisait dire & Brentano que 'intentionnalité n’est pas une
authentique relation, qu’elle est seulement analogue a une relation ou une “quasi-relation”. Avecla perception

154 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



nous avons affaire, écrit-il dans sa Psychologie du point de vue empirique, “a une sorte de rapport analogue
a une relation et que l'on pourrait donc qualifier de quasi relatif (relativlich)™.

Ainsi, tout en affirmant que I'intentionnalité perceptive porte sur la chose en dehors de I'esprit, Husserl,
parce qu'il continue d’adhérer au critére brentanien de I'intentionnalité, congoit encore cette intentionnalité
perceptive comme une caractéristique intrinséque de la conscience, et il doit soutenir que la perception
n'est quapparemment relationnelle. Ce que je percois est 'arbre dans le jardin, déclare-t-il, méme dans la
situation oit un tel arbre n'existe pas. Mais comment ne pas voir que cette affirmation est contradictoire?
Comment l'arbre peut-il étre extérieur a la conscience s'il n'existe pas? Un objet inexistant ne peut étre ni
intérieur ni extérieur a autre chose. Telle est 'aporie qui s’installe au cceur de I'intentionnalité perceptive
malgré la tentative husserlienne pour la “dé-psychologiser”, pour en faire I'instrument d’une critique des
théories représentatives de l'esprit. S’il fallait décrire la position du fondateur de la phénoménologie,
il faudrait dire quelle ressemble davantage a ce quon pourrait appeler un “internalisme élargi” qu’a un
externalisme véritable, puisque selon ce dernier 'objet de la perception cest la chose méme telle qu'elle
existe a lextérieur de l'esprit.

Deux conséquences s’ensuivent du point de vue de la phénoménologie husserlienne. Tout d’abord, la
perception reste évaluable en termes de vérité et de fausseté: lorsque l'objet intentionnel existe (et posséde
effectivement les propriétés qu’il semble posséder), la perception est véridique; dans le cas contraire, elle
doit étre tenue pour fausse ou illusoire. Ensuite, la conception husserlienne continue a faire fond sur la
prémisse empruntée au scepticisme selon laquelle 'objet de la perception peut toujours se révéler inexistant,
etla perception s’effondrer dans I'illusion. Parce qu’immanentes, nos sensations (rebaptisées par Husserl
“données hylétiques”) sont absolument certaines, méme si Husserl déclare a présent, a 'encontre des
théoriciens des sense data, qu’elles sont “vécues” mais ne sont pas percues, qu’elles ne constituent en aucun
cas les objets immédiats sur lesquels porte la conscience perceptive, laquelle se rapporte, a travers ces
données, aux objets eux-mémes, et n’est consciente que de tels objets®. Tandis que ces données hylétiques
sont absolument certaines et ne laissent place & aucun doute possible, les objets transcendants ne possédent,
deleur c6té, qu'une “certitude présomptive”: ils se tiennent comme en suspens au bord du non-étre. Leur
évidence peut certes croitre ou diminuer, mais elle n’équivaut jamais a une pleine et entiére certitude. Par
exemple, il est toujours possible que, lorsque je porte mon regard sur le Taj Mahal qui se dresse en face de
moi & une faible distance, élevant son dome d’albatre éclatant dans la lumiére, 'objet de ma perception
n’existe pas. Mais que veut dire au juste que le Taj Mahal est per¢u s’il n’existe pas?

«r

Husserl continue donc a défendre une variété subtile d’internalisme — un internalisme “élargi” au moyen
du concept d'intentionnalité —, maisil ne parvient pas réellement a se passer de toute idée de représentation
mentale. C’est pourquoi il défend aussi ce quon pourrait appeler, dans des termes désormais courants
dans les débats autour de ces questions, une “théorie conjonctive” de la perception. Cette théorie affirme
que perception et hallucination possédent un élément commun, un “commun dénominateur”, et que
cet élément commun est une représentation mentale; cette représentation est neutre par rapport a la
distinction perception/hallucination.

*Franz Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, Hambourg, Felix Meiner, 1974 p. 134 ; trad. de M. de Gandillac
revue par J.-Fr. Courtine, Psychologie du point de vue empirique., Paris, Vrin, 2008, p. 286.

3E. Husserl, Logische Untersuchungen, V, §11, Hua XIX/1, p. 387 ; trad. de H. Elie, A. L. Kelkel et R. Schérer, Recherches
logiques, Paris, PUF, 1972, tome I, 2, p. 176 : “Si ce quon appelle les contenus immanents sont bien plutét de simples contenus
intentionnels (intentionnés), alors, par contre, les contenus véritablement immanents, qui appartiennent a la composition réelle des
vécus intentionnels, ne sont pas intentionnels [...]. Je ne vois pas les sensations de couleur mais des objets colorés, je n'entends pas
des sensations auditives mais la chanson de la cantatrice, etc.”

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.152-168, junho de 2023. 155



Selonla conception husserlienne, en effet, la perception vise un objet a travers des modes de présentation,
des Abschattungen, qui sont analysés comme des contenus phénoménaux réellement immanents a la conscience
— et, par conséquent, soustraits a tout doute possible — qui sont communs a la perception et a I'illusion. La
perception ne différe de I'illusion (il faudrait dire plus précisément de I"hallucination, bien que Husserl ne
fasse pas de distinction tranchée dans son usage de ces notions) qu’en tant que ces profils ou silhouettes
de I'objet s’enchainent de maniére concordante, donnant lieu  une expérience constamment confirmée et
corroborée, tandis que, dans le cas de I’hallucination, ils entrent en conflit, faisant “éclater” 'objet. Ces
Abschattungen sont donc congues comme des vécus de conscience (Erlebnisse), par principe distincts de
I'objet existant hors de la conscience et de ses propriétés. Dans la perception d’un objet spatial, précise
Husserl, “I'esquisse (Abschattung) est un vécu. Or le vécu n’est possible que comme vécu et non comme
quelque chose de spatial™. Seul I'objet — et non I’ Abschattung — posséde une spatialité; ce qui nous oblige
a conclure que ces silhouettes sont numériquement distinctes de propriétés de l'objet lui-méme qui se profile a
travers elles. Husserl préserve ainsi le fondement de tout internalisme. Il ne s’est défait qu'en apparence
d’une théorie de la représentation mentale. D’un c6té, il soutient que, dans la perception, la chose est
donnée originaliter, “en personne” (selbst gegeben) et non par procuration: lorsque je percois le pommier
en fleurs dans le jardin, ce que je percois est 'arbre lui-méme tel qu’il s’éléve en son lieu, ce n'est pas son
double dans la conscience. D’un autre c6té, pourtant,en souscrivant a la these idéaliste de la dépendance
asymétrique du monde vis-a-vis de la conscience, Husserl recule devant les exigences d’un réalisme
authentiquement direct, il rejette I'idée selon laquelle 'objet de la perception est 'objet existant dans son
indépendance a l'esprit. Pour lui, lorsque je percois le pommier dans 'encadrement de la fenétre, je ne
le pergois pas dans son autarcie existentielle vis-a-vis de moi-méme; je ne percois, a la rigueur, qu’un arbre
“pour moi”, un arbre relatif 8 ma propre perception, c’est-a-dire un noéme distinct de l'objetlui-méme. Cela
le conduit a des formulations pour le moins paradoxales: d’un coté, ce serait “une erreur principielle de
croire que la perception [...] n'atteint pas la chose elle-méme”*; de l'autre, cette “chose” n’est pas l'arbre
dans son indépendance 4 la conscience, c’est un “noéme” qui différe de cet arbre, puisque, comme le
précise le §89 des Ideen...I, le pommier extérieur, la chose physique, peut briler, alors que son noéme, le pur
perceptum d’un percipere, ne le peut pas. En somme, “I'arbre tout court, la chose dans la nature, ne s’identifie
nullement [nous soulignons] a ce per¢u d’arbre comme tel, qui, comme sens de la perception, appartientala
perception, et en est inséparable™. Ici, le paradoxe devient contradiction pure et simple: nous percevons
I'arbre “lui-méme”, et donc un arbre identique & celui qui se trouve dans le jardin, et en méme temps, cet
arbre différe entiérement par ses propriétés de l'arbre dansle jardin, il ne peut pas briler alors que celui-ci
le peut — en un mot, il n’est pas identique a cet arbre’. Ce que nous percevons est 'arbre lui-méme et ce
n’est pas cet arbre. Non seulement la perception, en dépit de ce qu'affirme Husserl, ne peut plus porter
sur la “chose méme”, puisqu’un arbre est par définition quelque chose qui peut briler, mais voici que la
chose physique etle noéme, I'arbre qui peut briiler et celui qui ne le peut pas, se révélent a présent séparés
par “des abimes (Abgriinde)”®!

Il est frappant qu'au sein du mouvement phénoménologique, méme un auteur comme Merleau-Ponty
qui a cherché a penser le sujet de la perception comme un sujet nécessairement corporel, et s’est affranchi

*E. Husser], Ideen...I, §41, Hua I11,1, p. 86 ; trad. J.-Fr. Lavigne (modifiée), Idées directrices pour une phénoménologie pure et une
philosophie phénoménologique, Paris, Gallimard, 2018, p. 124.

S Ideen...I, §43, Hua I11,1, p. 89 ; trad. citée (modifiée), p. 128. Voir déja les Recherches logiques: “I'objet ‘immanent’, ‘mental’
n'appartient donc pas  ce qui constitue, du point de vue descriptif (réellement) le vécu; il n'est donc a vrai dire en aucune fagon
immanent ni mental” (L.U. V, §11, Hua XIX/1, pP. 386-7 ; trad. citée, tome I, 2, p. 175).

¢ Ideen...I, §89,Hua II1, 1, p. 20S; trad. citée (modifiée), p. 273.

7 Envertu de la “loi de Leibniz” ou du principe de I'indiscernabilité des identiques qui veut que deux choses identiques partagent
nécessairement toutes leurs propriétés.

$ Ibid., §89, Hua I11, 1, p. 205; trad. citée (modifiée), p. 274.

156 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



sur ce point de la perspective transcendantale, a adopté en définitive une conception intentionnaliste de la
perception. Certes, il a soutenu l'existence d'une “intentionnalité motrice” qui vient redoubler I'intentionnalité
perceptive, mais il n'a pas remis en cause cette derniére. Il a cherché a penser le corps propre comme le
véritable sujet de la perception et, pour cela, a unir la dimension expérientielle et la dimension pratique ou
motrice de I'intentionnalité, le mouvement du sujet dans le monde et la maniére dont celui-ci s'annonce
au sujet moteur. Mais cette tentative pour souder le théorique et le pratique, la conscience et le corps,
l'expérience et le mouvement vivant, demeure entachée d'ambiguités. En reprenant a son compte le concept
scolastique d’intentionnalité, Brentano séparait d'emblée la notion d’intentionnalité de celle, ordinaire,
d’intention: I'intention d’accomplir une action, disait-il, n'est qu'un cas particulier de I'intentionnalité et
non le modéle pour penser cette derniére. Brentano séparait ainsi 'intentionnalité en tant que structure
générale de la conscience de I'intention au sens usuel, ou de I'intentionnalité au sens pratique. C’était la
condition de l'extension du modéle intentionnel & 'ensemble des vécus de conscience. Loriginalité de
Merleau-Ponty consiste a effectuer en quelque sorte l'opération inverse, & nouer étroitement ce que la
théorie brentanienne avait dissocié: la dimension pratique de I'intention-de... et la dimension cognitive
dela conscience d’'objets en général. Mais c’est alors au risque de plonger le concept d’intentionnalité dans
I'équivoque; car I'intentionnalité pratique ou motrice ne peut étre une intentionnalité au méme sens que
I'intentionnalité de la conscience.

Par conséquent, si 'on veut redonner au corps toute sa place dans I'opération de perception, si I'on
veut comprendre celle-ci comme une activité de part en part corporelle qui se rapporte au monde dans
son altérité a nous-mémes, c’est-a-dire au monde tel qu'il existe indépendamment de nous et par-dela
toute représentation que nous pourrions en former, ne convient-il pas d'abandonner I'idée méme d’'une
intentionnalité perceptive?

Arguments contre la théorie intentionnelle (représentationnelle) de la perception

Il nous semble qu'on pourrait avancer au moins quatre arguments principaux al'encontre de “I'internalisme
élargi”, c’est-a-dire de la théorie intentionnelle de la perception: 1) un argument que l'on pourrait appeler
épistémologique; 2) un argument fondé sur le caractére nécessairement corporel de la perception ; 3) un
argument fondé sur la conception disjonctive de la perception; 4) enfin, un argument tiré du caractére
nécessairement holistique de I'expérience perceptive.

Au risque d’étre un peu schématique, on peu présenter ces arguments de la maniére suivante.

1. Largument épistémologique: la préséance de la manifestation sur la représentation

Largument épistémologique a été formulé de maniére concordante par Husserl, Heidegger, Erwin
Straus, Merleau-Ponty et, plus récemment, par John Campbell. Sa forme est au demeurant trés simple:
si nous ne disposions pas, grice a la perception, d’un rapport direct au monde, si celui-ci ne nous était
présenté sans intermédiaires d’aucune sorte, lorsque nous le percevons, nous ne pourrions pas non plus
entretenir avec ce monde un rapport plus médiat, par le biais d’attitudes intentionnelles ou propositionnelles
(croyances, désirs, etc.) qui sont effectivement des représentations. En un mot, toute représentation du
monde présuppose, du point de vue de sa possibilité, une présentation du monde en l'absence de tout
intermédiaire mental ou épistémique, et elle serait inintelligible sans elle.

Ce type d’argument est déja avancé par Husserl dans ses Recherches logiques pour établir que la perception
est une présentation (Gegenwirtigung) de la chose “en personne” ou en original, et de surcroit une
présentation “en chair et en os (leibhaft)”, s’opposant ainsi aux théories issues de 'école brentanienne, en
particulier celle de Twardowski, qui veulent que notre rapport perceptif aux choses soit nécessairement

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.152-168, junho de 2023. 157



médié par des “images-copies (Abbilde)™, des doubles mentaux de la réalité. Cette notion d’image-copie
(Abbild) ou de représentation (Vergegenwirtigung), remarque Husserl, n’a de sens que sil'on suppose la
possibilité de viser la chose méme a travers son image, et par conséquent, s’il est possible d’entretenir avec
cette chose une relation plus directe que celle de simple représentation. “L’image ne devient véritablement
image, écrit-il, que grace a la faculté qu’a un moi doué de représentation d’utiliser le semblable comme
représentant en image ce qui lui est semblable, de I'avoir présent a I'intuition et de viser cependant I'autre
a sa place™’. Mais cela n’empéche pas, bien entendu, que la position de Husser] demeure ambigué pour
les raisons exposées précédemment.

La méme argumentation se retrouve sous une forme encore radicalisée chez Erwin Straus et Merleau-
Ponty. Le propre de la perception, affirment-ils, est de constituer une relation au monde plus primordiale
que celle de simple connaissance, exprimable par des propositions. Il faut penser la perception comme “une
certaine possession du monde par mon corps (Merleau-Ponty) !, “un mode prélogique de communication
dans lequel la réalité est éprouvée immédiatement (Straus)”'?, une relation qui, dans cette mesure méme,
exige que le sujet, & son tour, soit logé corporellement dans ce monde. Toute relation épistémique au
monde - toute connaissance propositionnelle, mais aussi tout doute a propos du monde — présuppose
un ancrage corporel en lui qui est un trait essentiel de la perception. C’est ce qui explique que Straus,
comme du reste Merleau-Ponty, rejette 'affirmation husserlienne selon laquelle I'objet percu ne serait
que “probable””, car toujours susceptible de s’effondrer dans I'illusion. La relation corporelle au monde
en laquelle consiste la perception est située en dega de tout doute et de toute démonstration; elle met
en jeu un type de certitude qui n’a rien a voir avec celles de nos croyances, c’est-a-dire avec une simple
certitude intellectuelle. “Le sentir est un vivre-avec immédiat, non conceptuel, écrit Straus. Toute croyance
commence avec ou apres le doute. Méme le jugement apodictique qui exclut tout doute prend encore
appui sur celui-ci enl'excluant. L'expérience sensorielle, par contre, ne connait aucun doute. C’est pourquoi
elle ne se laisse pas atteindre par des raisons”'*. Merleau-Ponty écrit de son coté que “la perception et le
percu ont nécessairement la méme modalité existentielle, puisqu’on ne saurait séparer de la perception

la conscience qu’elle a ou plutot qu’elle est d’atteindre la chose méme”’s.

On retrouve dans Etre et temps une argumentation semblable, formulée dans un lexique différent.
“Le connaitre, écrit Heidegger, se fonde lui-méme préalablement dans un étre-déja-aupreés-du-monde
essentiellement constitutif de 1'étre du Dasein™'¢, étant donné que seul un étant qui est déja aupreés des
choses peut aussi se rapporter a elles au moyen d’un savoir de forme propositionnelle. La perception
(bien que, comme on le sait, 'auteur de Sein und Zeit refuse d’employer ce terme) est ce qui nous place au
voisinage des choses et nous ancre dés’abord en elles. Ainsi, tout rapport représentatif au monde se fonde
nécessairement sur un rapport non représentatif: le monde ne nous est aucunement représenté, il nous est

présenté sur le mode du dévoilement (Unverborgenheit). Parler de dévoilement implique ici que ce soit la
chose méme qui se dévoile, se soustraie a sa propre occultation, pour entrer dans le régne du manifeste, et

% E. Husserl, “Objets intentionnels (1894)” in Edmund Husserl-Kasimir Twardowski, Sur les objets intentionnels (1894-1901),
trad. de J. English, Paris, Vrin, 1993, p. 282.

10E. Husserl, Logische Untersuchungen, V, Appendice aux § 11 et 20, Hua XIX/1, p. 436 ; trad. citée, t. II, 2, p. 229.
"' M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945, rééd. “Tel”, 2017, p. 298.

"> Erwin Straus, Vom Sinn der Sinne, Berlin-Géttingen-Heidelberg, Springer Verlag, 2° éd. 1956, p. 377 ; trad. de G. Thines et
J.-P. Legrand, Du sens des sens, Grenoble, Jéroéme Millon, 1989, p. 571.

13 “II ne faut pas en conclure que le percu n'est que possible ou probable” (Phénoménologie de la perception, op. cit., p. 401).

4 Erwin Straus, Vom Sinn der Sinne, op. cit,, p. 379 ; trad. citée, p. 574. Voir aussi Phénoménologie de la perception, op. cit, p. 401:
“Le pergu est et demeure, en dépit de toute éducation critique, en dega du doute et de la démonstration”.

'S Ibid,, p. 429.
16 M. Heidegger, Sein und Zeit, op. cit, p. 61 ; trad. d'E. Martineau, Etre et temps, Paris, Authentica, 1985, p. 66.

158 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



par conséquent que cette chose ne s’annonce plus par le truchement d’autre chose: un vécu de conscience
ou une re-présentation. Lorsqu’un objet est re-présenté, nous devons encore parcourir, ne ft-ce qu'en
pensée, la distance qui sépare la représentation de son modéle; lorsqu’une chose se dévoile, un tel écart
n’existe plus. Ce primat du dévoilement sur la représentation — ou, comme on pourrait aussil'appeler dans
I'idiome heideggérien, d une vérité-dévoilement sur une vérité-adéquation — entraine que notre relation
premiére au monde n’est pas d’ordrereprésentatif. Nous sommes originairement “au monde”, ce qui veut
dire que le monde se dévoile originairement a nous sans intermédiaires d aucune sorte.

En dehors du courant phénoménologique, on retrouve plus récemment un argument comparable
chez John Campbell, dans son ouvrage Reference and Consciousness. Le point de départ de cet argument
est fourni par les indexicaux (“ceci’, “ici”, “maintenant”, “je”, etc.), qui, affirme Campbell, ne peuvent
avoir une référence singuliére que si nous sommes en position de percevoir directement les objets ou les
situations auxquels ils renvoient. Seule une conception qui analyse la perception comme une “relation
simple qui s’établit entre le sujet percevant et 'objet” permet de comprendre le statut de ces déictiques,
et ainsi d’ancrer la pensée dans le monde; seule une telle conception permet de comprendre “le genre
de familiarité (acquaintance) avec les objets qui fournit des objets a la référence””’. On peut inversement
conclure de ce que le langage a prise sur le monde au moyen de la référence indexicale, que la perception
est nécessairement une relation directe, non médiée, aux choses. “Le caractére phénoménal de I'expérience
[perceptive], écrit Campbell, est constitué par 'agencement effectif (actual layout) et les caractéristiques
des objets extérieurs eux-mémes”'®. On pourrait en tirer la conséquence — méme si cet auteur ne le fait
pas — que la perception n’est pas a concevoir comme une modalité de la pensée, selon une équivalence
qui remonte a Descartes' ; elle forme un rapport au monde plus originaire, de nature essentiellement
corporelle. Cette centralité du corps dans I'expérience perceptive nous conduit & un second argument en
faveur du réalisme phénoménologique.

2.Largument de la corporéité

Ce second argument revét, lui aussi,une forme simple. Il part de I'idée que la relation perceptive est
une relation nécessairement corporelle au monde; la perception, en d’autres termes, est indissociable de la
motricité du sujetincarné — ce que Merleau-Ponty, Straus et d’autres ont bien établi: c’est seulement parce
que je peux explorer tactilement un objet, effleurer la peau d’une péche par exemple, que le fruit pourra
se présenter 3 moi avec une texture veloutée a sa surface. C'est seulement parce que je peux parcourir
du regard lespace environnant que quelque chose comme un paysage peut se dévoiler a moi: voir est
essentiellement une opération motrice. Or, pour étre possibles, mes mouvements corporels doivent prendre
place a leur tour dans le monde méme: pas de motricité sans un espace dans lequel elle se déploie. Déslors,
le couplage sensori-moteur, qui repose a la base de toute perception, présuppose non seulement que le
sujet percevant posséde de toute nécessité un corps, mais encore que ce corps soit situé dans le monde et,
par voie de conséquence, que le monde soit. La perception, en tant quopération corporelle et motrice,
présuppose lexistence du monde comme sa condition de possibilité; elle conduit dés lors naturellement
a un réalisme affirmant cette existence comme indépendante de notre esprit. A partir du moment ot la
perception est de nature corporelle, est une présence au monde lui-méme par l'entremise de notre corps et
une exploration motrice continue de notre environnement, elle présuppose l'existence de cet environnement

'7 John Campbell, Reference and Consciousness, Oxford, Clarendon Press, 2002, p. 115.
18 Ibid.

' R. Descartes, Principes de la philosophie, 1, art. 9, in (Euvres de Descartes publiées par Charles Adam et Paul Tannery, tome
IX,2, p. 28: “Par le mot de penser, jentends tout ce qui se fait en nous de telle sorte que nous l'apercevons immédiatement par
nous-mémes ; c’est pourquoi non seulement entendre, vouloir, imaginer, mais aussi sentir estla méme chose ici que penser”. Voir
aussi la lettre *** de mars 1638, AT 1I 36.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 159



pour pouvoir se déployer en tant que telle, et rend injustifié et superflu tout doute a ce sujet. C'est pourquoi,
comme le concluait déja Merleau-Ponty, la perception et son objet “ont la méme modalité existentielle”:
“je percois le monde” et “le monde existe” constituent deux affirmations inséparables.

De nombreux philosophes semblent avoir pourtant éprouvé les plus vives difficultés & admettre ce
caractére nécessairement corporel et moteur de la perception, sans doute parce qu’ils demeuraient sous
l'emprise de la dichotomie stricte, cartésienne, du physique et du mental. Conformément au modeéle
cartésien de l'esprit, ils ont fait de la perception une opération avant tout intellectuelle; ils ont congu le
sujet percevant comme un pur spectateur dans la salle de projection de la conscience, qui ne prend pas
part au spectacle nin’a a “mettre en scéne” le flux des images. Or ce qui fait de la perception un phénoméne
unique en son genre parmi ceux de l'esprit est justement le role irréductible qu’y remplit notre corporéité
vivante. La perception n'est pas de I'ordre d’une projection privée pour un spectateur impartial; elle exige
au contraire la présence corporelle de celui qui pergoit auprés de ce qu'il percoit (ou parfois dans un rayon
qui s’étend & des années-lumiére), mais aussi l'existence de la chose percue en tant que chose non psychique,
non mentale. La perception, en sa possibilité méme, ne cesse de remettre en question une subdivision trop
stricte entre le psychique et le physique; elle enjambe constamment cette dualité et ne cesse d'empiéter
sur le monde dans la mesure ot1 le corps y remplit un role essentiel.

3. Largument de la nature disjonctive de la perception

Les arguments sceptiques dont la conclusion est que ce que nous percevons ne peut pas étre le monde
méme reposent généralement sur la prémisse d’aprés laquelle il est possible & une hallucination d’étre
qualitativement indiscernable d’une perception; étant indiscernables, ces deux expériences doivent étre
de méme nature; et puisque l'objet de I'hallucination n’existe pas, il est faux de soutenir que 'existence
d’un objet indépendant de l'esprit est constitutive de la perception. Le réalisme non représentatif se révéle
par conséquent intenable.

Le partisan de ce réalisme doit donc étre en mesure de préciser le sens qu’il entend donner a 'idée
selon laquelle c’est le monde lui-méme — et pas seulement une représentation de ce monde — qui est
présent a la conscience perceptive; et pour cela, il doit préciser la différence qui existe a ses yeux entre
perception et hallucination. Il doit nier que la perception et]’hallucination soient des expériences de méme
nature, et par suite qu’elles relévent d’un sens neutre d’“expérience” (ou d’“idée”, de “sense datum”, de
“représentation”, etc.) qui serait commun aux deux phénomenes. Il doit avancer une analyse disjonctive du
couple perception/hallucination, et nier qu'une perception et une hallucination qui seraient subjectivement
indiscernables — a supposer qu'un tel cas de figure fiit pensable — soient des phénomeénes objectivement de
méme nature. Méme si une perception et une hallucination indiscernables sont possibles, cela n’entraine
pas pour autant qu’il existe un élément commun a ces deux expériences, un “‘commun dénominateur”
entre elles. Par conséquent, une disjonction de la forme: “Ou bien j’ai vu un éclair zébrer le ciel ou bien
j’ai eu I’hallucination d’un tel éclair” ne peut pas étre analysée comme la conjonction entre un élément
identique aux deux expériences — disons, une représentation de I'éclair — et des facteurs additionnels.
Cette disjonction demeure irréductible: 'expérience de voir un éclair différe en sa nature méme de celle
d’avoir "hallucination d’un éclair, et il n’existe aucun “vécu” ou “phénomene” qui soit commun aux deux
expériences®. Leur différence, notons-le bien, ne réside pas exclusivement dans leur histoire causale :
I'hallucination n’est pas du tout une expérience dans le méme sens d’“expérience” qu’une perception; il
s’agit tout au plus, pourrait-on dire, d’une quasi-expérience ou d’'une pseudo-expérience.

% John Michael Hinton, Experiences: An Inquiry into Some Ambiguities, Oxford, Clarendon Press, 1973. Voir aussi du méme
auteur “Experiences’, The Philosophical Quarterly, vol. 17, n°66, 1967, pp. 1-13.

160 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



Le partisan de I'approche disjonctive n'a pas besoin, pour défendre sa cause, de nier que la moindre
description vraie s'applique a la fois a la perception et al'hallucination. Aprés tout, il s’agit dans les deux cas
d’épisodes mentaux, d’expériences, de phénomeénes, d’états éventuellement indiscernables 'un de l'autre,
et ainsi de suite. Ce qu'il doit nier est que la possibilité de décrire de maniére vraie ces deux phénomenes
dans les mémes termes repose sur la présence en eux d’états mentaux ou d’expériences du méme type. Dansle
cas d’'une perception, ce quirend vraie la description “j’ai vu un éclair” est qu’il s’est produit un éclair et que
je I'ai vu; dans celui de 'hallucination, c’est que j’ai eu l'impression de voir un éclair. Ces deux expériences
demeurent hétérogeénes I'une a l'autre et il n'est pas possible d’en fournir une caractérisation qui ne soit
pas de forme disjonctive. En d’autres termes, méme s’il est possible d’avancer une description qui soit
commune 2 ces états mentaux (on pourrait dire par exemple qu'il s'agit dans les deux cas d’expériences
qui sont indiscernables de celle de voir un éclair), il ne s’ensuit pas que ces phénoménes possédent quelque
chose en commun. Tandis que percevoir est une authentique relation, exigeant l'existence de ses deux
relata, halluciner n'en est pas une, étant donné que l'objet ici fait nécessairement défaut.

On apergoit le lien étroit qui unitla conception disjonctive de la perception 4 un réalisme non représentatif.
Affirmer que la perception ouvre surle monde méme, et non sur d’hypothétiques représentations mentales
de ce monde, n'est possible que sil'on soutient que la perception est une authentique relation; et puisqu'une
hallucination ne peut consister en une relation de ce type, cela suppose de maintenir que perception et
hallucination différent 'une de l'autre en leur essence.

Certains phénoménologues se sont parfois approchés d’une telle conception affirmant I'existence d'une
différence intrinséque entre perception et hallucination. Par exemple, Merleau-Ponty:

Entre I'illusion etla perception, écrit-il, la différence est intrinséque, et la vérité de la perception ne peut se lire qu'en
elle-méme. Si, dans un chemin creux, je crois voir au loin une large pierre plate au sol, qui est en réalité une tache
de soleil, je ne peux pas dire que je voie jamais la pierre plate au sens ot je verrai en approchant la tache de soleil*.

La différence entre percevoir et étre illusionné est qualifiée ici d’“intrinséque”, ce qui implique que le
verbe “voir” ne s’entend pas dans le méme sens ici et la. Mais hélas, comme on le sait, Merleau-Ponty a
également souscrit dans de nombreux autres textes a la théorie husserlienne des Abschattungen. A cet
égard, sa position n'est pas cohérente.

La conception disjonctive de la perception va de pair avec une relative défiance aI'égard des pouvoirs de
lintrospection, avec la répudiation de toute la métaphysique cartésienne de I'esprit fondée sur I'’évidence
indubitable, pour le sujet, de ses propres pensées: ce n'est pas parce que perception et hallucination
semblent en premiére personne impossibles a distinguer qu'elles sont des expériences de méme type. On peut
toutefois se demander sil'approche disjonctive de la perception suffit a mettre hors jeu le scepticisme, base
implicite de tout représentationnalisme. En effet, la théorie disjonctive porte sur la nature de la perception,
mais elle ne semble pas suffisante pour écarter I'hypothese sceptique d’une illusion généralisée. Méme si
la perception est d'une nature totalement différente de I'hallucination (thése portant sur l'essence de la
perception), qu'est-ce qui nous garantit que, dans ce qui se présente 3 nous comme des perceptions, nous
ne soyons pas et fait en proie a l'erreur? La théorie disjonctive soutient que nous ne pouvons comprendre
ce qu'est une apparence de perception (ou une hallucination) qu'en référence a la perception véridique,
dont la nature est totalement différente: elle met ainsi en évidence une priorité d'ordre conceptuel ou
essentiel de la perception sur I'hallucination. Mais cette these, qui vaut pour l'essence de la perception, est
sans conséquence du point de vue de I'état présent dans lequel je me trouve: cette priorité conceptuelle
ou essentielle ne permet pas de trancher la question de savoir si ce que jexpérimente en fait a un moment
donné est une perception ou une hallucination. Comme le remarque Jonathan Lowe,

' M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, op. cit., p. 349.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 161



le concept de perception véridique pourrait remplir son réle (putatif) de donner un sens a celui de perception
seulement apparente méme s’il n’y avait en fait aucun cas de perception véridique, c’est-a-dire méme si nous étions
victimes d’une erreur perceptive globale. (LOWE, 2008, p. 106)

En conséquence, méme dans I'’hypothése ot la distinction d’essence entre perception et hallucination
quiavance le partisan de la théorie disjonctive serait vraie, nous pourrions tout  fait continuer a vivre dans
une illusion généralisée. Si Jonathan Lowe a raison, les arguments en faveur d’un réalisme non représentatif
fournis parl'approche disjonctive ne suffisent pas a bloquerl'inférence sceptique - et cette inférence repose
ala base du succés historique remporté par les théories représentationnelles de 'expérience perceptive.

C’est pourquoi les arguments avancés par le disjonctiviste, I'idée d’une différence d’essence entre
perception et hallucination excluant tout élément commun (idée, vécu, représentation, etc.) qui soit
présent dans les deux cas, doivent étre complétés par ce que nous avons désigné, dans Au ceeur de la raison,
comme un holisme de la perception.

4.Le holisme de la perception

Laréponse traditionnelle au scepticisme, dans la philosophie cartésienne et postcartésienne, consistait
aisoler des vérités entiérement soustraites au doute et évaluables indépendamment les unes des autres,
susceptibles de procurer aux sciences un fondement inébranlable. Dans le cas de la perception, cela
signifie repérer des “données absolues” a propos desquellesle doute est impossible: desidées cartésiennes
données dans 'intériorité de I'ego, des sense data, voire des noémes pourvus d une certitude apodictique.
Cette démarche propre aux épistémologies fondationnelles conduit & concevoir la perception sur un
modéle atomiste: notre expérience perceptive serait composée d’éléments toujours en droit séparables
et évaluables indépendamment les uns des autres, car intrinséquement évidents, et seul I"enchainement
entre ces éléments serait susceptible de laisser place au doute et a I'erreur. On a la I'analyse husserlienne
classique de la perception comme un processus de confirmation indéfini. Or c’est ce présupposé qu’il
convient de mettre en question en partant d’'un constat simple: I'idée de perceptions en droit isolables
n’est au mieux qu’une abstraction. La perception n’est pas constituée d’une succession d’états mentaux
dont on pourrait se demander de quelle maniére ils s’enchainent les uns aux autres; I'idée d'une perception
isolée, en vérité, ne fait pas sens. La perception est toujours par essence une appréhension globale du monde,
lequel se présente en elle comme une totalité indivisible. Sil'on voulait étre fidéle a la phénoménologie de
I'expérience perceptive, il faudrait éviter d’employer “perception” au pluriel: comme le souligne Merleau-
Ponty (sans malheureusement en tirer toutes les conséquences) “chaque acte perceptif s’apparait comme
prélevé sur une adhésion globale au monde™. Et c’est précisément cette adhésion, toujours totale, a notre
environnement percu qui met en échecl'inférence sceptique, c’est-a-dire le passage de “Toute perception
peut toujours se révéler comme une illusion” a “la perception comme tout peut toujours se révéler illusoire”
La perception peut toujours étre fausse dans le détail, jamais en totalité. Comme Merleau-Ponty I'écrit, “il
y a certitude absolue du monde en général, mais non d’aucune chose en particulier”.

La perception n'est pas seulement de nature relationnelle, impliquant I'existence de son objet; elle nest
pas non plus seulement de nature corporelle, et doncliée a notre motricité dansle monde; elle est en outre
une totalité indécomposable en éléments, pour laquelle le tout est davantage que la somme de ses parties.
Tout accés au monde selon une perspective déterminée en présuppose l'existence totale. En somme, il n’y
ajamais de “pures données” dans la perception — ni évidentes, ni incorrigibles, ni indubitables. Ce qui est
soustrait a tout doute et revétu d’une certitude sui generis, C’est toujours la perception comme tout et le
monde qui en forme le corrélat. La perception n'est pas bétie sur le roc de certitudes isolées, comme autant

> M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, op. cit., p. 289,
> Ibid., p. 344.

162 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



de connaissances infaillibles; elle s’édifie sur les sables mouvants d’une “certitude” en un autre sens, celle
d’une appartenance au monde antérieure a toute question, qui ne cesse de se transformer et fait cercle avec
elle-méme. “Certitude” comme inhérence corporelle aux choses dans leur indivisible totalité.

On peut soutenir a cet égard que le phénomeéne de la perception est plus fortement holistique que d’autres
phénomeénes souvent invoqués en philosophie pour défendre un holisme, comme ceux de croyance ou
de signification. Une croyance, en effet, peut toujours entrer en conflit avec d’autres croyances au sein du
systéme des croyances d'un individu, sans cesser pour autant d’étre ce qu’elle est: un systéme de croyances
peut toujours se révéler en partie incohérent. Mais une perception ne peut pas entrer en conflit avec d'autres
perceptions, déroger a la cohésion structurelle du monde et demeurer, malgré tout, une perception. La
propriété détre une perception échoit en premier lieu au Tout pour pouvoir étre attribuée d ses parties. Pour qu'une
expérience puisse étre une perception, non seulement il est nécessaire qu’il y ait d’autres perceptions du
méme monde, mais il est en outre indispensable qu’il existe un systéme de perceptions régi par une cohésion
structurelle, en sorte que la perception est d’abord une propriété du systeme lui-méme et seulement en
second lieu de ['un de ses constituants. Une expérience ne peut étre une expérience perceptive que si elle
s’intégre sans hiatus au tout de I'expérience perceptive, et donc si elle présente une cohésion structurelle
avec l'expérience perceptive en totalité. Et ce qui vaut ici de I'expérience perceptive vaut aussi de ce dont
elle est I'expérience: le monde. On peut en effet formuler le méme principe holistique a parte objecti: la
propriété d’étre percu dépend de la cohésion de l'objet de la perception avec la totalité du pergu, en sorte
que cette cohésion doit étre une propriété du Tout pour pouvoir étre aussi une propriété de ses parties.
Le monde est ce qui se tient sans cesse a l'orée de notre regard, ce dont la présence tacite est toujours
présupposée. Seul un Tout pourvu de cohésion structurelle (un monde) peut étre pergu, et seul ce qui
s’intégre sans hiatus 4 ce monde peut recevoir, par dérivation, le statut de perception.

Ces différents arguments insistant sur la primauté épistémologique de la perception, surle role nécessaire
quele corps yjoue, surla différence de nature entre perception et hallucination, enfin, sur le caractére toujours
et nécessairement global de la perception qui ne peut se monnayer en atomes évaluables indépendamment
les uns des autres aboutissent a la formulation d’un réalisme phénoménologique selon lequella perception
est une authentique relation qui nous met au contact du monde lui-méme situé a 'extérieur des limites de
notre corps (externalisme) et dans son indépendance existentielle a 'égard de nous-mémes.

Nous ne chercherons pas ici a développer toute la phénoménologie de la perception qui pourrait en
découler. Le lecteur pourra se reporter a ce sujet a Au ceeur de la raison et & un ouvrage a paraitre. Nous
voudrions plutdt examiner une objection que le lecteur pourrait nous faire. Nous nous sommes borné &
considérer les conceptions intentionnalistes de la perception qui sont de facture idéaliste. Mais n’y en a-t-il
pas qui soient compatibles avec un réalisme direct et non représentatif du type de celui qui est avancé ici?

Une théorie intentionnaliste et réaliste de la perception?

On pourrait montrer que certaines des conséquences indésirables de la théorie husserlienne de la
perception menacent en réalité, a des degrés divers, toute théorie intentionnaliste de 'expérience perceptive.
Par exemple, celle avancée par John Searle dans Intentionality et, plus récemment, dans Seeing Things
as They Are, adopte, comme ce fut déja le cas de celle de Husserl, un modéle sémantique pour penser
l'intentionnalité perceptive et repousser aussi loin que possible toute idée d’intermédiaires mentaux qui
seraient les objets immédiats de la conscience percevante. Elle affirme que cette derniére se rapporte aux
états de choses dans le monde dans leur indépendance a l'esprit. Elle défend donc un réalisme direct et
applique a la perception le méme modéle d’analyse qu'aux croyances et a d’autres états intentionnels du
sujet, en la définissant par ses “conditions de satisfaction”

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 163



Lexpérience visuelle, écrit Searle, est tout autant dirigée vers des objets ou a propos d'objets ou d’états de choses
dans le monde que tout autre état intentionnel paradigmatique [...] tel que la croyance, la crainte ou le désir.
Et cette conclusion est simplement étayée par I'argument selon lequel 'expérience visuelle a des conditions de
satisfaction exactement dans le méme sens que les croyances et les désirs. (SEARLE, 1985, p. 58)

Ainsi, de méme que la croyance que p a pour conditions de satisfaction 1’état de choses qui rend
vrai son contenu, p, auquel se référe la proposition qui l'exprime, une perception a pour conditions de
satisfaction I’état de choses qui la vérifie. Mais cette affirmation a pour contrepartie inévitable qu'une
perception représente ses conditions de satisfaction, qu’elle est évaluable en termes de satisfaction et de
non-satisfaction, et donc que son contenu différe de I'état de choses qui la satisfait. La théorie intentionnaliste
de la perception demeure a I'intérieur des limites d’une philosophie de la représentation, a 'instar de ce
qui se passait chez Husserl. Certes, ce qui médiatise la relation de la conscience au monde, comme pour
Husserl, n’est plus de nature iconique, mais sémantique: c’est un ensemble de conditions de satisfaction.
Ces conditions ne sont pas elles-mémes percues, la seule chose qui le soit est I'état de choses qui les satisfait
et qui engendre causalement la perception. Il n’en demeure pas moins que le lien entre la conscience
perceptive et le monde reste un lien indirect, celui qui s’établit entre un contenu intentionnel doté de
conditions de satisfaction et 'efficace causale de l'objet qui satisfait ces conditions. L'intentionnaliste
semble se rapprocher asymptotiquement de 'idée d'une perception ouvrant sur le monde méme, mais on
ne voit pas comment il pourrait I'atteindre. Searle est d’ailleurs tout a fait explicite sur le caractére au fond
encore représentatif de sa théorie, puisque, tout en insistant sur le fait que la perception doit étre pensée
comme une présentation et non comme une représentation du monde, du fait de cet écart instauré par
I'idée de conditions de satisfaction, il finit par reconnaitre que ce qu’il entend par “présentation” est bel
et bien une sorte de représentation. Il précise par exemple que “I'intentionnalité visuelle présentationnelle
est une sous-espéce de représentation”, ou encore que “d’un point de vue technique, si nous définissons
la “représentation” comme quelque chose qui a des conditions de satisfaction, alors les présentations
[perceptives] sont des espéces de représentations”™.

Comment pourrait-il en étre autrement & partir du moment ou Searle conserve différents traits de
I'internalisme classique? D’abord, la possibilité de principe de subdiviser toute perception en une
composante “ontologiquement subjective”, 'expérience consciente avec son contenu, et une composante
“ontologiquement objective”, les objets ou les états de choses du monde qui satisfont ce contenu®. En
deuxiéme lieu, la description de 'expérience perceptive comme quelque chose “d’ontologiquement
privé, un ensemble d’expériences en premiére personne qui se déroulent entiérement dans la téte” et qui
contrastent avec'objet qui fournit a leur contenu ses conditions de satisfaction et qui appartient au monde.
“L'expérience est dans ma téte. L'objet est dans le monde hors de ma téte”**;: comment notre expérience
perceptive pourrait-elle dés lors combler ce gouffre ontologique et se rapporter intentionnellement a
un objet public dans son indépendance a I'esprit? Enfin, Searle rejette la conception disjonctive de la
différence perception/hallucination et maintient au moins au titre de simple stipulation la possibilité
d’hallucinations objectivement indiscernables de perceptions. I défend la légitimité d’expériences de
pensée ayant leur origine dans la tradition sceptique, comme celle du cerveau dans la cuve. Non content
d’affirmer que I'expérience de pensée imaginée par Putnam est cohérente et, qui plus est, informative, il

** John Searle, Seeing Things As They Are: A Theory of Perception, Oxford, Oxford University Press, 2015,p. 110.
* Ibid,, p. 61.

% Ibid., p. 78. Ce principe internaliste se formule comme suit: “Pour toute expérience consciente donnée, il est possible
de séparer l'ontologie objective que 'on pergoit, ou que I'on expérimente autrement, de I'ontologie subjective de nos propres
expériences conscientes”.

? Ibid, p. 106.
* Ibid, p. 64.

164 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



prétend méme qu’elle est littéralement vraie, puisque, affirme-t-il, “nous sommes en fait des cerveaux dans
des cuves™ — celles de nos boites craniennes.

Certes, la conception intentionnaliste de Searle repose sur une critique des théories représentationnelles
classiques, cartésienne et empiriste, qui ne sont que des réalismes indirects alors qu’elle se prétend un
réalisme direct. Elle distingue la perception de représentations telles que les croyances ou les jugements
dont le contenu (propositionnel) différe par principe de I'objet qui le satisfait dans la mesure ou ce
contenu repose sur des conventions linguistiques. Dans la perception, au contraire, les conditions de
satisfaction n’ont rien de conventionnel: il s’agit d’objets et d’états de choses qui causent I'expérience
que nous avons d’eux. Mais la notion de conditions de satisfaction, pour avoir un sens, exige que l'on
maintienne un écart, méme minimal, entre le contenu intentionnel de la perception, avec ses conditions
de satisfaction, et le monde qui peut ou non le satisfaire et qui est la cause de notre expérience. Ce lien de
causalité fait partie du contenu méme de la perception: “I'objet percu cause la perception méme que nous
en avons”*’. Mais alors, il faut reconnaitre que I'objet comparait ici en réalité deux fois: en tant qu’objet
percu (présenté) et en tant que cause de sa présentation. Ces deux objets ne sauraient coincider sous tous
rapports, puisqu’une cause différe logiquement de son effet et est susceptible d’exister sans lui. Comment
un seul et méme objet intentionnel pourrait-il étre a la fois 'objet présenté et la cause de sa présentation? Et
méme sil’on rejette la thése de 'indépendance de la cause et de I'effet, comme Searle semble le faire dans
certains passages en récusant la conception humienne de la causalité traditionnellement dominante dans
la philosophie analytique®, il reste que l'objet-cause et I'objet intentionnel appartiennent & deux régnes
ontologiques distincts, étant donné que 'expérience de cet objet est “un état mental dans ma téte qui est
pourvu d’intentionalité”*?, alors que 'objet qui engendre causalement cette expérience reléve de la nature.

Sidoncle réalisme de Searle peut étre qualifié, en un certain sens, de réalisme direct, il ne va pas jusqu’au
bout de I'idée réaliste, jusqu’a identifier I'objet de la perception avec le monde méme tel qu’il existe a
I'extérieur de l'esprit. Il est bien difficile, dans ces conditions, de donner un sens a I'idée que la perception
est une prise corporelle sur le monde exigeant I'existence de celui-ci et se rapportant toujours, en outre, a
des objets publics, identiques pour quiconque les percoit. La notion de conditions de satisfaction a beau
étre redoublée par celle de causalité pour amener Searle a définir la perception comme une expérience
dont les conditions de satisfaction requiérent qu’elle soit causée de maniére appropriée par le monde,
cette notion de causalité, loin de permettre de penser la perception comme un accés au monde lui-méme
(c’est-a-dire & un objet qui soit identique au monde) semble au contraire faire reculer celui-ci toujours
davantage, a I'instar de ce qui se passait dans les Ideen...I, avec la différenciation indéfiniment reitérée,
a chaque étape de l'analyse, entre le noéme et I'objet. L'expérience perceptive reste pour Searle une
expérience essentiellement (car ontologiquement) privée, “une expérience existant entiérement comme
une entité ‘privée’ dans la téte de I'agent percevant™, comme il I'écrit, et il est bien difficile de voir par
quel subterfuge elle pourrait surmonter ce caractére privé pour nous mettre en contact avec les choses
publiques elles-mémes. Ou plutdt, la seule maniére de fournir une explication de ce mystére consiste a

* Ibid., p. 77. Voir aussi p. 156.
3 Ibid, p. S.

3! Ibid., pp. 158-160. Searle distingue en réalité deux sortes de causalité: la “causalité neurobiologique” qui est indispensable &
toute perception consciente mais n'est pas elle-méme 'objet d’une expérience et qui exhibe les structures classique de la causalité
“humienne”, et ce qu'il appelle la “causalité intentionnelle (intentional causation)” qui ne repose pas surl'indépendance de la cause
et de 'effet et qui directement expérimentée lorsque nous percevons quelque chose (ibid,, pp. 159-160). Lanalyse de cette causalité
intentionnelle est la piéce maitresse de sa conception intentionnaliste de la perception. Nous ne nous y arréterons pasici, d'une
part parce que sa théorie est d’'une particuliére complexité — et parfois obscurité —, d’autre part parce quelle ne modifie pas le fait
que ce qu'il appelle aussi la “causalité intentionnelle présentationnelle” reste, de son propre aveu, une forme de représentation.

* Ibid. p. 64.
* Ibid, p. $9.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 165



revétir 'intentionnalité de pouvoirs véritablement exorbitants — une tentation qui n’était pas absente de
la pensée de Husserl lorsqu’elle tentait de soustraire ce concept aux théories représentatives de I'esprit
pour le retourner contre elles —, puisque I'intentionnalité est supposée mettre en relation deux domaines
ontologiques totalement hétérogénes et clos sur eux-mémes, nous permettre d’excéder les contenus encore
privés de nos expériences, relevant d’un domaine ontologique privé, en direction des objets physiques
eux-mémes relevant d’'une toute autre ontologie. Or il nest pas du tout évident que I'intentionnalité
perceptive, comprise comme une relation interne a un contenu doté de conditions de satisfaction, méme
redoublée par une relation externe de ce contenu a un objet qui est cause de notre expérience, puisse
remplir cette tiche. Comment en effet le monde pourrait-il étre directement présenté a la conscience s’il
est visé & travers un contenu dont il fournit certes les “conditions de satisfaction’, mais dont il différe par
essence, et qu'il engendre en outre causalement? Comment ce qui est deux (le contenu de la perception
et 'objet qui satisfait ce contenu) peut-il ne constituer en réalité qu'une seule et méme chose?

L'approche intentionnelle de Searle présente en outre le désavantage, par rapport a celle de Husserl,
d’aligner au moins en partie la perception sur la croyance et le jugement, et donc de lui accorder un contenu
nécessairement propositionnel, enl'intellectualisant a outrance. Certes, Searle refuse de dire qu’une attitude
propositionnelle serait une attitude d I'égard d’une proposition**; mais, méme sila perception est une relation
non a un contenu propositionnel, mais a l'objet ou a I’état de choses qui satisfont ce contenu, il reste que
'idée de conditions de satisfaction interdit de penser la perception comme un accés a la chose méme dans
son indépendance al'esprit, et donc aussi dans son indépendance a I'égard de toutes les conditions sémantiques
que l'on pourra imaginer. Il est vrai, comme le remarquait déja Husserl, que je peux, par la perception, me
rapporter a des états de choses complexes ou a des événements, que je peux voir que le vase est posé sur
la table ou voir le vent balayer les feuilles mortes. Mais lorsque je percois cela, ce que j’expérimente, ce
ne sont ni des contenus propositionnels ni leurs conditions de satisfaction, et pas davantage ces mémes
conditions de satisfaction pour autant qu’elles sont la cause de mon expérience. Par la perception, je suis
mis en présence des feuilles mortes elles-mémes et de leur ballet, je suis présent corporellement au vase et
aubouquet. En ce sens, la théorie de Searle ne semble méme plus réellement parvenir a rendre compte du
caractére leibhaft des choses sur lesquels porte la perception, et donc du réle qu’y remplit nécessairement
le corps, comme le suggere I'absence & peu prés totale de toute référence a celui-ci dans Seeing Things as
They Are. La perception y demeure un acte intellectuel et une forme — certes subtile — de représentation. A
I'instar de Husserl, Searle semble croire qu’en raffinant a l'extréme la notion de représentation, il est possible
d’ouvrir cette représentation sur autre chose qu’elle-méme et de lui permettre de s’assimiler en quelque
sorte la réalité extérieure, pour atteindre a un réalisme authentiquement direct. Mais une représentation,
méme raffinée et complexifiée, ne permettra jamais a la perception de déboucher sur le monde méme.

Si ces remarques sont justes, nous comprenons a présent la nécessité d’abandonner une conception
intentionnaliste de la perception en vue de défendre un réalisme authentiquement direct ou non représentatif.
C’est bien cette idée qui se tient, en un sens, a I'arriére-plan de la substitution heideggérienne de I'In-der-
Welt-sein a I'intentionnalité perceptive; a ceci prés que Heidegger a continué d’adhérer, y compris dans
Sein und Zeit, a une forme subtile d’idéalisme*, et qu’il n’est pas parvenu, pour cette raison, a'idée selon
laquelle c’est bien le monde indépendant de nous auquel nous ouvre la perception. A cet égard, il est lui-
méme demeuré captif de I'internalisme postcartésien qu’il dénongait dans son Séminaire de Zahringen
a propos de Husserl:

* Ibid, p. 7.

35 Sein und Zeit., op. cit,, p. 208; trad. citée, pp. 156-157: “sile titre d’idéalisme signifie autant que la compréhension de ceci que
I'étre n'estjamais explicable par de I'étant, mais est & chaque fois déja le ‘transcendantal’ pour tout étant, alors I'idéalisme contient
la possibilité unique et correcte d’'une problématique philosophique”.

166 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



Malgré I'intentionnalité, Husserl reste bloqué dans I'immanence — et la conscience de cette position, ce sont les
Méditations cartésiennes. Assurément, la position de Husserl est-elle un progreés par rapport au néo-kantisme, dans
lequel I'objet n'est plus qu'une multiplicité sensible organisée par les concepts de I'entendement. Avec Husserl,
T'objet retrouve sa consistance propre ; Husserl sauve I'objet — mais enI'installant dans 'immanence 4 la conscience.
(HEIDEGGER, 1976, pp. 320-1)

A ce qui demeure chez Husserl un internalisme, certes “élargi”, Heidegger opposait dés lors ce qui
constitue la position de Sein und Zeit correctement entendue: “Dans Etre et temps, [...] I"‘objet” a sa place
non plus dans la conscience, mais dans le monde (qui lui-méme n’est pas immanent a la conscience)”*. Si
Heidegger énonce dans ce texte ce qui constitue a ses yeux le telos de toute 'entreprise phénoménologique
— retrouver le monde lui-méme par-dela toute représentation, défendre donc un véritable externalisme
-, on peut douter toutefois que Sein und Zeit ait permis réellement de 'atteindre. Seul le permettrait un
réalisme phénoménologique.

Bibliographie

BRENTANO, E. (1974). Psychologie vom empirischen Standpunkt. Hambourg: Felix Meiner.

BRENTANO, E. (2008). Psychologie du point de vue empirique. Trad. de M. de Gandillac revue
par J.-Fr. Courtine. Paris: Vrin.

CAMPBELL, J. (2002). Reference and Consciousness. Oxford: Clarendon Press.

DESCARTES, D. (1996). “Principes de la philosophie”, in: QZuvres de Descartes publiées par
Charles Adam et Paul Tannery, tome IX, 2. Paris: Vrin.

HEIDEGGER, M. (1967). Sein und Zeit. Max Niemeyer: Verlag Tiibingen.
HEIDEGGER, M. (1985) Etre et temps. Trad. d’E. Martineau. Paris: Authentica.
HEIDEGGER, M. (1973). “Séminaire de Zihringen”, in: Gesamtausgabe, tome 15, Seminare.

HEIDEGGER, M. (1976). Questions, IV. Trad. revue par J. Beaufret et J. Roéls. Paris: Galli-
mard.

HINTON, J. M. (1973) Experiences: An Inquiry into Some Ambiguities. Oxford: Clarendon
Press.

HINTON, J. M. “Experiences’, in The Philosophical Quarterly, vol. 17, n°66, 1967, pp. 1-13.
HUSSERL, E. Logische Untersuchungen, V, §11, Hua XIX/1.

HUSSERL, E. (1972) Recherches logiques. Trad. de H. Elie, A. L. Kelkel et R. Schérer Paris:
PUE.

HUSSERL, E. Ideen...I, §41, Hua III, 1.

3 Tbid., p. 382 ; trad. citée, p. 320.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.152-168, junho de 2023. 167



HUSSERL, E. (1985). Idées directrices pour une phénoménologie pure et une philosophie phéno-
ménologique. Trad. J.-Fr. Lavigne Paris: Gallimard.

HUSSERL, E. (1993). “Objets intentionnels (1894)”, in Edmund Husserl-Kasimir Twardowski,
Sur les objets intentionnels (1894-1901). Trad. de J. English, Paris: Vrin.

LOWE, E.J. (2008) “Against Disjunctivism’, in Adrian Haddock et Fiona Macpherson (éd.),
Disjuctivism: Perception, Action, Knowledge. Oxford: Oxford University Press.

MERLEAU-PONTY, M. (2017) Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945, rééd.
“Tel”

SEARLE, J. (1983). Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind. Cambridge: Cambridge
University Press.

SEARLE, J. (1985) L'intentionnalité. Trad. de Cl. Pichevin. Paris: Minuit.

SEARLE, J. (2015). Secing Things As They Are: A Theory of Perception. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

STRAUS, E. (1956). Vom Sinn der Sinne. Berlin-Géttingen-Heidelberg. Springer: Verlag, 2e éd.

STRAUS, E. (1989). Du sens des sens. Trad. de G. Thines et J.-P. Legrand. Grenoble: Jérome
Millon.

WHITEHEAD, A. N. (1978). Process and Reality. New York-Londres: The Free Press.

WHITEHEAD, A. N. (1995). Procés et réalité. Trad. fr. de D. Charles, M. Elie, M. Fuchs, J.-L.
Gautero, D. Janicaud, R. Sasso et A. Villani. Paris: Gallimard.

168 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 152-168, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Le texte de la phénoménologie

Inga Rémer (Université Grenoble Alpes)

Résumé: Les approches divergentes qui sont aujourd’hui réunies sous le nom de “phénoménologie” pourraient
nous faire penser que ce mouvement est surtout et peut-étre seulement unifié par une commune référence a
certains textes, par une tradition partagée. Mais si tel est le cas, I'interprétation des textes ne représenterait-elle
pas, pour la phénoménologie, un détournement de sa démarche originelle et une aliénation de son objet, elle qui
avait commencé comme une recherche des “choses mémes”? L'article défend l'idée que l'interprétation des textes
appartient a la phénoménologie en tant que telle, et qu'elle lui est méme nécessaire si elle veut étre a méme de
réaliser son ambition critique.

Mots-clés: phénoménologie, herméneutique, texte, interprétation, différance, Ricceur, Derrida, Heidegger, Levinas

Abstract: The diverging approaches that are nowadays united under the name “phenomenology” might make us
think that this movement is mostly and maybe only unified by the reference to a shared tradition of certain texts. But
if this is so, is the interpretation of texts not an alienation of the very object of phenomenology, a phenomenology
that started out as the search for the “things themselves”? The article argues for the idea that the interpretation of
texts belongs to the very core of phenomenology as such, to a phenomenology that truly fulfills its critical ambition.
Key words: phenomenology, hermeneutics, text, interpretation, différance, Ricoeur, Derrida, Heidegger, Levinas

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.169-178, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 169
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Quest-ce que la phénoménologie? Plus de cent ans aprés la parution des Recherches logiques de Husser],
les réponses a cette question sont tellement diverses que I'on ne trouvera guére une seule thése que tous
les phénoménologues soutiendraient a I'unanimité. La désignation ‘phénoménologie’ ne serait-elle
aujourd’hui davantage qu'une simple homonymie, une simple égalité de nom? Certes, cette désignation
est apparemment fort plurivoque, mais elle semble néanmoins se dire “relativement a une unité’, selon
la célebre formule aristotélicienne au début du livre IV de la Métaphysique (1003a). Dans le cas de la
phénoménologie, cette unité est le rapport de tous les phénoménologues a un héritage commun: une
certaine histoire intellectuelle qui nous est accessible par des textes, les textes de Husserl, de Heidegger, des
phénomeénologues francophones ainsi que d’autres phénoménologues a travers le monde. Sila plurivocité
dela phénoménologie ne se dissout pas en simple homonymie, c’est manifestement en raison de ce rapport
commun a des auteurs qui appartiennent a une histoire intellectuelle commune, documentée dans des
textes et accessible par ces textes.

Or il semble que l'on tombe ici sur un paradoxe, qu'on peut formuler de la maniére suivante: comment
comprendre qu'une phénoménologue qui cherche a aborder les ‘choses mémes’, se tourne pourtant vers
des textes dans lesquels il est question de ces ‘choses mémes’? Ne passe-t-elle pas d’ores et déja a coté
de son propos si elle lit des textes au lieu de regarder, d’écouter et de toucher les choses mémes? Plus

)
généralement, la phénoménologie contemporaine ne tombe-t-elle pas, au moins en partie, dans 'oubli
d’elle-méme lorsqu’elle se convertit tacitement en herméneutique des textes'?

Notre proposici sera de montrer que cela n'est pas le cas. Notre hypotheése estla suivante: 'herméneutique
des textes est un moment nécessaire d'une phénoménologie qui serait véritablement a la hauteur de sa
propre prétention critique.

Une premiére partie mettra au jour les deux écueils entre lesquels la phénoménologie doit s’affirmer. Une
seconde partie esquisse I'idée d'une phénoménologie critico-herméneutique, danslaquelle 'herméneutique
des textes occupe une place centrale. La conclusion indiquera trois implications de cette idée d’une
phénomeénologie par rapport a sa compréhension de la ‘chose méme.

1. La phénoménologie entre Charybde et Scylla

La phénoménologie se trouve confrontée au défi de naviguer entre Charybde et Scylla: elle s’exposerait
d’un c6té a l'objection de la naiveté, si elle se limitait a la simple visée de la chose méme; mais d’un autre
coté elle serait menacée de dissolution si elle admettait que la phénomeénalité de la chose méme aurait en
réalité toujours déja un caractére de langage, de signe, d’écriture et, en fin de compte, de textualité. D’oti]le
dilemme suivant: ou bien la phénomeénologie est naive ou bien elle n'est plus la phénoménologie, mais une
philosophie analytique du langage, une herméneutique ou une déconstruction. Ce premier mouvement
de notre réflexion sera consacré ala mise au jour de ces deux écueils. Ce ne sera que dansla seconde partie
que nous proposerons une troisiéme voie.

L'acte de naissance de la phénoménologie est porté par le mot de Husserl, ‘Aux choses mémes!” La voie
pour atteindre les choses mémes est la réduction phénoménologique: en mettant entre parenthéses tous
les préjugés sur I'existence etla nature des choses qui apparaissent, le phénoménologue pourrait atteindre
une “visée pure (reine[s] Schauen)”, qui aurait comme fin “la saisie du sens de la donation absolue (das

! Le propos du dernier congrés de la “Deutsche Gesellschaft fiir phinomenologische Forschung” (“Société allemande pour la recherche
phénoménologique”) peut étre compris comme une expression de ce soupgon. Le théme, qui réunissait les phénoménologues du
27 au 29 septembre 2022 ala Friedrich-Schiller-Université Iéna, était “Zuriick zu den Sachen selbst. Die Praxis der Phdanomenologie”
(“Retour aux choses mémes. La pratique de la phénoménologie”). Lorganisateur Lambert Wiesing avait incité tous les intervenants
a se consacrer aux choses mémes et 4 s'abstenir d’intervenir sur des auteurs et des textes.

170 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 169-178, junho de 2023.



Erfassen des Sinnes der absoluten Gegebenheit)” (Husser] 1950, 9). On ne compte plus les critiques mobilisant
I'objection de la naiveté contre la réduction phénoménologique ainsi comprise. L'essence de ces critiques
peut étre exprimée de la maniére suivante: une visée prétendument pure du sens de la chose méme est
confrontée au risque d’appliquer, au sein méme de de la réduction, un certain nombre de concepts et
de préjugés irréfléchis. Presque toute I"‘Ecole de Francfort’, d’Adorno jusqu’a Habermas, de plus en
plus influencée par la philosophie analytique du langage, a adressé cette objection a la phénoménologie
husserlienne: une visée prétendument pure du sens de la chose méme courtle risque de comprendre cette
chose précisément depuis le langage et les concepts qui dominent dans la société actuelle®. Il est bien connu
que Heidegger n’a pas échappé a cette objection: certes, Heidegger aurait vu que les phénomenes sont
d’abord et le plus souvent déguisés par ce qu’il appelle dans Etre et temps le ‘On’ et le ‘bavardage du On’;
mais on a pu stigmatiser le fait que les idées d’angoisse, d”‘étre pour la mort’ et de ‘vouloir avoir conscience’
n’étaient guére & méme d’atteindre la perspective critique qu’ils avaient cherché en vain chez Husserl®.
D’une certaine maniére, la conversion heideggérienne a I'authenticité serait méme encore moins critique
que la réduction phénoménologique husserlienne, car une telle conception suggérerait une critique des
modes de pensée dominants, alors méme qu’elle reproduirait en réalité des préjugés irréfléchis, des préjugés
venus seulement d’ailleurs que du ‘On’. En somme la phénoménologie, a travers la réduction au sens de
la donation absolue, ou la conversion existentielle a I'authenticité, reste naive tant qu’elle se limite a une
pure visée du sens ou a une compréhension authentique de la chose méme. Ces deux voies, husserlienne
et heideggérienne, ne permettent pas d’atteindre les choses mémes en tant qu’elles se montrent & partir
d’elles-mémes ; elles s'empétrent tout au contraire dans le réseau des concepts transmis, irréfléchis et
socialement dominants. Ainsi va le verdict a 'encontre de la phénoménologie. C’est Scylla qui menace
d’avaler les phénoménologues en raison de leur naiveté.

Le pole opposé a cette objection de naiveté s'annonce déja dans ce que nous venons d’esquisser: il se
trouve dans une réponse a cette objection, une réponse qui transforme pourtant la phénoménologie en
autre chose qu'elle-méme. Elle deviendrait alors une philosophie analytique du langage, une herméneutique
philosophique de Ia forme que 'on pouvait trouver notamment chez Gianni Vattimo et Richard Rorty, ou
bien une déconstruction de type dérridien. Parmi ces différents projets de transcender la phénoménologie
vers autre chose quelle-méme, nous allons nous concentrer sur Derrida. Lexplication derridienne avec
la phénoménologie de Husserl semble étre la plus approfondie, en ce quelle aborde d’une fagon détaillée
ce que Husserl avait jadis appelé “un absolu ultime et véritable (letzte[...] und wahrhaft Absolute[...])”
(Husserl, 1976, p. 182 [163], trad. Lavigne, 2018, p. 246): la conscience du temps. Dans La voix et le
phénoméne, Derrida cherche a montrer qu’il ne peut y avoir de phénoménologie pure, mais que toute
prétendue phénoménalité a toujours déja un caractere d’écriture et de texte. Husserl décrit la conscience
originaire du temps de la maniére suivante: une impression originaire me frappe, je la retiens dans un
souvenir immeédiat, une rétention; et 'impression originaire et la rétention appartiennent pour Husserl a
une perception qui a lieu dans un présent élargi. Cet événement vécu de perception pourrait ensuite étre
exprimé dans le langage, une expression qui serait pourtant secondaire vis-a-vis de la perception vécue. Or
Derrida pense que les analyses phénoménologiques minutieuses de Husserl devraient en réalité 'amener
aun autre résultat. Le présent de I'impression originaire ne serait accessible que dans la rétention. Elle ne

* 1 suffira ici de rappeler la critique d’Adorno, formulée notamment dans Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Studien iiber
Husserl und die phinomenologischen Antinomien: “Le monde entre guillemets est une tautologie du monde existant: I'époche
phénoménologique est une fiction. — L'époché suppose la solitude absolue mais, dans tous ses actes, elle se référe explicitement
au monde — en tant que ‘sens’ de ces actes — qu’elle enjoint de faire disparaitre. On peut y déceler le reflet d’une contradiction
fondamentale de I'état de la société dontla phénoménologie dresse une carte avec autant de fidélité que d’inconscience. L'individu
y est devenu un récepteur impuissant, complétement dépendant d’une réalité prédéfinie, qui ne cherche qu’a s’adapter.” (Adorno,
1997, p. 200 sg. (trad. p. 230 sq., 1égérement modifiée))

3 On pensera notamment aux écrits classiques dAdorno, Jargon der Eigentlichkeit (Adorno, 2003), et de Giinther Anders, On
the Pseudo-concreteness of Heidegger's Philosophy (Anders, 2006).

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.169-178, junho de 2023. 171



serait pour ainsi dire phénomene que dans la rétention. Une telle rétention ne serait pourtant plus une
perception, et son objet ne serait pas un phénomene présent mais plutot une absence, I'absence de quelque
chose qui nous a déja échappé, qui a déja glissé des mains. La présence du présent de I’ Augenblick serait
en réalité un clin d’ceil, littéralement un clin d'ceil différé dans le temps, dans lequel la rétention constitue
le présent visé comme un présent toujours déja absent. Et cette constitution toujours déja rétrospective
se fait nécessairement par des signes, des signes encastrés dans l'écriture transmise ainsi que dans ses
déterminations différentielles. Dans la terminologie de Derrida, cela veut dire que la “différance est toujours
plus vielle que la présence” (Derrida, 1967, p. 76). La ot Husserl pense avoir affaire 2 un phénomeéne pur
devantles yeux de l'intuition, il n'y aurait en réalité qu'une absence, une absence remplie par le mouvement
de la différance et ainsi par une forme originaire d’écriture et de texte. Des signes ne renverraient qu’a des
signes, et jamais a un phénomeéne donné en lui-méme. Le bateau de la phénoménologie s’écrase sur I'écueil
de Charybde; ses éclats se sont dispersés ou plutot disséminés dans le mouvement de la différance et de
sa textualité dynamique, une textualité qui peut étre déconstruite sans fin.

Ulysse avait perdu quelques hommes avec Scylla lorsqu’il naviguait au sein du détroit, mais il avait fini
par traverser ce trou d’aiguille. La phénoménologie partagera-t-elle ce sort? Sera-t-elle capable de mener
son bateau entre ces deux écueils de la naiveté, d’un c6té, et de la dissolution de la phénoménalité en
textualité, de l'autre?

2.Lidée d’'une phénoménologie critico-herméneutique

Dansl'histoire de la phénoménologie, les spécifications de 'approche phénoménologique se sont souvent
décidées a partir d’une interprétation de la description husserlienne du temps. Cest ce que nous venons
de voir avec Derrida, que son interprétation emmena pourtant en dehors de la phénoménologie. Sinous
nous mettons a la recherche d’une troisi¢me voie entre les deux écueils esquissés dessus, il est question
du point de départ. Ou pouvons-nous trouver des repéres?

Méme si nous ne la suivrons pas a la lettre, c’est I'ceuvre de Paul Ricceur qui nous servira ici de point
d’appui. Son interprétation des analyses husserliennes du temps développées dans le troisiéme tome de
Temps et récit, mais également ses réflexions sur le rapport entre phénoménologie et herméneutique dans
Du texte a l'action, nous permettront d'amorcer notre réflexion. Nous pensons que c’est précisément le
rapport entre ces deux versants de la pensée ricceurienne qui pourrait nous orienter, méme si Ricceur lui-
méme ne semble pas les avoir liés explicitement. La phénoménologie husserlienne du sens de 'expérience
ainsi que la phénoménologie du langage chez le dernier Merleau-Ponty nous serviront ensuite a préciser
cette perspective d'une phénomeénologie critico-herméneutique, congue comme une troisiéme voie entre
les deux écueils mis au jour. En quoi alors, Ricceur peut-il nous orienter dans notre recherche?

Selon Ricceur, nous sommes toujours déja portés par un fondement obscur de facticité qu’il appelle
I’“appartenance”, un terme inspiré par la notion de Zugehorigkeit chez Gadamer. Cette appartenance précéde
la distinction entre un pole subjectif et un pole objectif*. Nous sommes situés d’'une maniére temporelle,
historique, spatiale et corporelle, et nous existons a partir d’un fond de traditions transmises auxquelles
nous appartenons de fagon confuse. Tandis que Ricceur se contente plutot de désigner cette appartenance
a travers les termes de “relation d’inclusion” ou encore de “condition ontologique” (Ricceur, 1986, pp.
49-50), on pourrait dire d’une fagon phénoménologique que celle-ci est vécue dans des Stimmungen, des

*“Celui-ci [le concept d’appartenance, L.R.] désigne directement la condition indépassable de toute entreprise de justification
et de fondation, a savoir qu'elle est depuis toujours précédée par une relation qui la porte. Dirons-nous une relation a I'objet?
Précisément non. [...] [L]a problématique de I'objectivité présuppose avant elle une relation d’inclusion qui englobe le sujet
prétendument autonome et I'objet prétendument adverse. C'est cette relation inclusive ou englobante que j'appelle ici appartenance.”
(Ricceur, 1986, p. 49)

172 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 169-178, junho de 2023.



tonalités affectives ou des ambiances. Méme si cette notion estissue notamment de 'ceuvre de Heidegger,
onla trouve également parfois chez Husserl. Dans les manuscrits du groupe C, Husserl évoque une notion
de Stimmung qui serait liée aux couchesles plus profondes de la conscience du temps®. Nous avons proposé
ailleurs une interprétation de ces passages (Rémer, 2010, p. 98). Husserl semble s’y approcher d’une idée
de la Stimmung qui serait le fond affectif diffus, en dessous de toute distinction entre le vécu et son objet,
et duquel surgit toute impression originaire spécifique qui passerait ensuite a la rétention. La Stimmung
serait ainsi la description phénoménologique de la maniére dont ce fond diffus est vécu, ce fond diftus
que Ricceur appelle ‘appartenance’.

Lorsqu’une impression originaire m’affecte, elle est vécue comme surgissant de ce fond diffus de
l'appartenance, vécu comme Stimmung. D’aprés'analyse husserlienne, ce qui m’affecte dans une impression
originaire est retenu dans une rétention, une mémoire immédiate. A l'encontre de Derrida, qui comprend
la rétention comme une différence semblable au ressouvenir, Ricceur interpréte cette rétention dans les
termes d'une modification de ce qui est donné dans I'impression originaire, d'un écoulement temporel
vécu au sein duquel surgit pour la premiére fois le sens de quelque chose®. Pour notre propos, il conviendra
de souligner trois moments.

Il s’agit tout d’abord de quelque chose qui se produit d’une fagon passive, sans aucun apport actif de
notre part. Surgit ensuite, dans cette modification passive, une premiére diftérence que Ricceur comprend
comme une “distanciation” encore passive et inséparable de I'appartenance’: on peut comprendre cette
distanciation premiére comme la différence entre I'impression originaire, qui surgit du fond vécu dans la
Stimmung, etla rétention de quelque chose ‘en tant que cela’. Ce sens du retenu, enfin, n’est pas encore un
sens qui aurait son lieu déterminé dans le systeme différentiel du langage et de I'écriture. Tout dépend du
fait que l'on distingue ce sens de 'expérience, avec Husserl, d’une signification langagiére qui aurait son
lieu dans un tel systéme différentiel dulangage et de I'écriture. Le sens phénoménologique de 'expérience,
qui surgit pour la premiére fois dans la rétention, est d’abord, comme I'écrit Husser] d"une fagon générale
apropos du “commencement radical” de “la théorie descriptive de la conscience”, une “expérience pure et,
pour ainsi dire, encore muette dont il s’agit d’abord d’exprimer de maniére pure le sens spécifique (reine
und sozusagen noch stumme Erfahrung, die nun erst zur reinen Aussprache ihres eigenen Sinnes zu bringen ist)”.
(Husserl, 1973, p. 77, trad. De Launay, 1994, p. 83 sq.) Le retenu de la rétention est un ‘quelque chose’
d’identique, tandis que le sens de ce ‘quelque chose’ est un sens propre a I'expérience encore muette.
Ce dernier appelle son expression au sein du systéme des déterminations différentielles du langage et
de lécriture, dont il se distingue tout en étant inséparable de lui®. C’est ici qu'intervient une deuxiéme
distanciation, une distanciation explicite que Ricceur lui-méme distingue de la premiére distanciation
au sein de I'appartenance. Cette deuxiéme distanciation est une distanciation active et explicite qui vise
a exprimer, dans le langage, le sens de I'expérience encore muette. Or, & quel langage et & quels concepts
cette distanciation active peut-elle recourir?

3 Husserl écrit: “Die hierhergehirige Frage der Abhebung und der Bedeutung der Gefiihle und das Gefiihl in der Einheit der Urimpression
(der totalen) als Stimmung, aber in der Weise der stromenden Konstitution mit ihren Gestalten der Unverinderung und Verdnderung’”.
(Husserl, 2006, p. 351)

¢ Nous résumons ici et dansla suite quelques éléments de notre interprétation de Ricceur proposée ailleurs. Le texte de Ricoeur
auquel nous nous référons est Ricceur, 1985, pp. 43-82. Notre interprétation circonstanciée se trouve dans Romer, 2010, pp. 254-264.

7 “Parce que la distanciation est un moment de l'appartenance [...]” (Ricceur, 1986, p. 57)

® Cette distinction entre un sens de 'expérience encore muette et le systéme établi dulangage et de I'écriture peut étre comprise
comme une distinction diacritique phénoménologique de deux moments inséparables et pourtant distincts. Nous nous appuyons
ici sur la méthode diacritique employée par Laszlé Tengelyi qui sappuie lui-méme sur une idée de Merleau-Ponty (cf. Tengelyi,
2014, p. 300 57.).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.169-178, junho de 2023. 173



La tentative spontanée de dire ce sens de I'expérience mobilisera d’abord des concepts qui me sont les
plus familiers. Ce sont les concepts qui sont les plus répandus et les plus dominants & mon époque et dans
mon milieu. Comment le phénoménologue peut-il éviter la naiveté de se laisser déterminer parles concepts
les plus dominants de son entourage? Il semble qu’il y ait aux moins deux exigences méthodologiques a
méme de contrer cette naiveté.

La tache spécifique du phénoménologue est d'abord de consacrer une attention particuliére a la résistance
du sens de l'expérience vis-a-vis des concepts employés. Il n'est pas question ici du projet impossible
de comparer le concept a la chose méme et d’en mesurer la pertinence, mais plutot de lattention a des
expériences qui s'attestent dans des phrases comme ‘ce n'est pas ceci), ‘ce n'est pas tout a fait ceci, prononcées
lorsque nous cherchons les mots adaptés a notre expérience. De telles expériences nous signalent que les
concepts et les figures de pensées qui nous sont familiers ne sont pas tout a fait pertinents pour exprimer
le sens de l'expérience. Mais une fois repéré, comment éviter ce risque de se livrer entiérement a des
concepts de notre époque, qui nous sont familiers, comme & notre milieu?

Ici le phénoménologue peut avoir recours a une deuxiéme exigence méthodologique: il peut avoir
recours aun détour critique par des textes et leurs interprétations. Les concepts de notre époque se présentent
d’abord tout naturellement comme les seuls possibles, une évidence trompeuse que nous pouvons mettre
en question si nous nous tournons vers l'interprétation des textes. Ce peuvent étre des textes de I'histoire,
delalittérature, deslettres, de la théologie ou de la psychanalyse, genres de textes que Ricoeur a privilégiés
dans son travail herméneutique. A priori, aucun type de texte ne serait exclu. Le critére de pertinence serait
seulement la question de savoir si un texte, par son interprétation, peut nous ouvrir a des figures de pensée
capables de mettre en question les figures dominantes a notre époque et dans notre environnement proche.
En ceci le mode d’emploi d’un appareil technique serait moins pertinent a étudier qu'un texte relevant
des disciplines évoquées, sans que I'on puisse pour autant exclure a priori certains genres de textes. Or le
critére pour décider si un texte peut exercer cette fonction critique serait la question de savoir s’il ouvre ou
non sur d'autres constellations de concepts et d'autres figures de pensée 3 méme de nous aider a exprimer
mieux et autrement le sens de l'expérience. C'est ainsi que les textes de I'histoire de la philosophie, comme
de I'histoire de la métaphysique et de sa critique, semblent avoir une importance toute particuliére pour
une phénoménologie critico-herméneutique: leurs interprétations introduisent a des constellations de
concepts et a des figures de pensée distinctes de celles qui dominent a notre époque, et elles le font avec
une portée fondamentale qui dépasse la réinterprétation de tel ou tel moment particulier.

Résumons les quatre moments que nous venons de mettre au jour. Le premier moment est le fond de
l'appartenance qui est vécu dans une Stimmung. Deuxiéme moment: a partir de cette Stimmung je suis
affecté par une impression originaire. Troisiémement, cette impression originaire est retenue passivement
‘en tant que quelque chose), sachant que ce ‘en tant que quelque chose’ de la rétention est le sens d'une
expérience encore muette qui appelle son expression. En nous appuyant sur Ricceur, nous avons parlé a
cet égard d’une premiére distanciation, encore passive et inséparable de I'appartenance vécue elle-méme.
Le quatriéme moment est représenté par une deuxiéme distanciation, active celle-ci, qui cherche dansle
langage, les écrits ainsi que dansles interprétations des textes, des constellations de concepts et des figures
de pensées A méme d’exprimer mieux et autrement le sens de 'expérience.

Or contrairement a ce que notre présentation a pu suggérer pour des raisons didactiques, ces quatre
moments ne se trouvent nullement dans une relation purement linéaire. Nous avons plutét affaire a
une relation réciproque complexe, dans laquelle les moments évoqués ultérieurement imprégnent ceux
mentionnés auparavant. La Stimmung, par laquelle est vécu le fond d'appartenance, dépendra déja des
concepts et des figures de pensées qui me sont familiers; le sens de 'expérience qui surgit dans la rétention
de ‘quelque chose’ dépend de la Stimmung diffuse ainsi que des concepts et des figures de pensées que je

174 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 169-178, junho de 2023.



connais déja, sans qu’il se réduise pour autant a eux; et les concepts ainsi que les figures de pensée avec
lesquels jopére se voient transformés par le défi du sens de l'expérience qui requiert leur modification
pour les rendre plus pertinents. Ce ne sont la guére plus que de simples indications, qui demanderaient
des analyses phénoménologiques approfondies.

Dans le cadre d’une réflexion qui ne vise qu’a introduire I'idée d'une phénoménologie critico-herméneutique,
revenons maintenant a la question principale: comment cette conception peut-elle contourner les deux
écueils mis au jour dans la premiére section?

D’un c6té, l'approche esquissée ne dissout pasl'expérience dans la textualité de la différance. Il y a quelque
chose en-deca de cette textualité qui n'est pas seulement une absence et une place vide, mais qui est sens
del'expérience encore muette qui appelle son expression. D’un autre coté, cette phénoménologie critico-
herméneutique ne tombe pas dans la naiveté d'une visée pure ou d'une compréhension authentique.
La résistance du sens de l'expérience vis-a-vis de son expression langagiére est une des deux instances
critiques, l'autre est représentée par les interprétations des textes qui nous permettent de confronter le
sens de l'expérience avec d’autres constellations de concepts et d’autres figures de pensée que celles qui
nous sont les plus familiéres, a notre époque et dans notre milieu.

Orla phénoménologie critico-herméneutique est-elle suffisamment critique? Le phénoménologue ainsi
compris n'a-t-il pas, comme Ulysse, échappé a de redoutables écueils que pour arriver finalement, méme
si clest aprés un long détour par I'étranger, chez lui-méme? N'est-il pas condamné a retrouver toujours
et seulement son Ithaque, méme si cette Heimat lui apparait désormais a la lumiére de I‘étranger qu’il
a traversé a travers le long détour de I'interprétation des textes? Il n'est pas impossible que la tradition
phénomeénologique connaisse cet Ulysse, voyageur magistral a 'étranger, et pourtant revenant toujours a
son Ithaque. Rappelons ce que Hans-Georg Gadamer écrivit sur son maitre Martin Heidegger:

La relation pensante que Heidegger entretient avec I'histoire de la philosophie est caractérisée par la violence
d’un penseur qui est poussé par ses propres questions, et qui cherche a se retrouver partout lui-méme (Heideggers
denkendem Umgang mit der Geschichte der Philosophie haftet die Gewaltsamkeit eines Denkers an, der von seinen eigenen
Fragen getrieben wird und iiberall sich selbst wiederzuerkennen sucht). (Gadamer, 1987, p. 307)

C’est Levinas qui peut nous fournir le moyen de répondre a ces doutes. Il nous rappelle que nous ne
sommes pas seulement marqués par une tradition et ses textes, mais que notre existence méme consiste
arépondre a autrui, autrui qui nous a toujours déja appelé a lui répondre par un discours sensé au lieu de
le combattre avec des gestes de pouvoir et de manipulation. Dans sa phénoménologie du langage, Levinas
parvient a une idée qui peut étre féconde pour notre réflexion’. Il s’agit de la proposition, et du double
sens qu’elle peut avoir. La proposition est pour Levinas quelque chose de profondément ambigu. Sije me
rends attentif  la résistance du sens de l'expérience vis-a-vis de mes concepts, et si je mesure I'écart entre
ce sens et les concepts non seulement courants, mais relevant également de I'interprétation des textes, je
peux tenter d’exprimer ce sens de 'expérience dans une proposition. Or cette proposition, dans laquelle
je comprends ‘quelque chose en tant que quelque chose’, est profondément ambigué. Elle peut en effet
étre un acte de pouvoir, par lequel je déclare et pose ‘ceci en tant que cela’. La proposition dans ce sens
serait une identification “kérygmatique” qui “proclame et consacre ceci en tant que cela” (Levinas, 1978,
p- 62), comme dans la proclamation chrétienne. Mais la proposition peut également étre une proposition
au sens d’une suggestion. Dans ce second sens de la proposition, je propose a autrui une interprétation
de quelque chose. Mon interprétation, que j’ai mise a 'épreuve de la résistance de I'expérience ainsi que
des textes de diverses disciplines et de I’histoire de la philosophie, n’est pas encore suffisamment critique
sije ne l'ai pas formulée comme une proposition a autrui. Une telle proposition est une contribution au

? Nous avons proposé une interprétation plus approfondie de la phénoménologie du langage de Levinas dans Romer, 2022.

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.169-178, junho de 2023. 175



discours que je suggére a autrui, une contribution en attente de sa réponse et préte en retour alui répondre
par une réponse sensée et non par un geste de pouvoir. Une phénoménologie herméneutique qui serait
véritablement critique ne se contenterait pas dulong détour par les interprétations, mais concevrait toute
compréhension comme provisoire, et comme une proposition de compréhension des choses et dumonde
faite a autrui. Le phénoménologue ne rentre pas chez lui; il s’ouvre a jamais a la réponse d’autrui. Au mythe
d’Ulysse Levinas substitue le récit d’Abraham:

Aumythe d’Ulysse retournant a Ithaque, nous voudrions opposer I'histoire dAbraham quittant 4 jamais sa patrie
pour une terre encore inconnue et interdisant a son serviteur de ramener méme son fils a ce point de départ.

(Levinas, 1994, p. 191)

3. En guise de conclusion: Qu’est-ce-que ‘la chose méme’ de la phénoménologie?

Pour finir, retournons d’abord a notre question initiale: la phénoménologie ne tombe-t-elle pas dans
une contradiction lorsqu’elle vise une confirmation de la chose méme par I'intuition, tout en sappuyant
sur des interprétations de textes? Nous espérons avoir montré qu’il n'en est rien. Tout au contraire,
I'interprétation des textes est plutdt un moment nécessaire pour une phénoménologie qui se voudrait
véritablement critique. En ce sens il n'est nullement contradictoire non plus pour le phénoménologue
d’interpréter les textes de I'histoire de la phénoménologie elle-méme, car ces interprétations font partie
de cette méme exigence critique que nous avons tenté de mettre au jour. Nous sommes maintenant en
mesure d’apercevoir le double sens de notre titre “Le texte de la phénoménologie”: si elle suit jusquau
bout son propos critique, la phénoménologie a également — mais pas seulement — des textes comme objets
de sa propre interrogation, au sens d’un genitivus objectivus; mais, plus de cent-vingt ans aprés sa naissance
elle est également elle-méme un texte, ce qui pourtant ne pose aucun probléme a son identité, si bien que
la formule implique aussi un genitivus subjectivus.

Or que pouvons-nous dire concrétement sur la célébre ‘chose méme’ de la phénoménologie, si on
I'interroge depuis une phénoménologie critico-herméneutique comme celle que nous venons d'esquisser?
Nous nous contenterons d'évoquer trois éléments de réponse a cette question, qui ne serviront qu’a indiquer
la voie vers une réflexion plus approfondie.

Tout d’abord, les analyses qui précédent sur la nature d’'une phénomeénologie critico-herméneutique exigent
qu'on s’abstienne d’'un mot fondamental, d'un Grundwort, pour désigner la chose de la phénoménologie.
Ni la conscience, ni 'étre, ni la vie, ni le verbum interius, ni la réalité ne peuvent étre considérés comme
la chose de la phénoménologie. La ‘chose’ de la phénoménologie, et il faut entendre ce mot au sens le
plus large possible, n'est que ce qui se montre a travers la compréhension du sens et les interprétations, a
travers ce qui leur résiste et qui demande toujours a étre & nouveau exprimé dans le discours qui se tient
entre l'appel et la réponse a autrui.

Celaveut dire ensuite qu'en principe, foute chose peut étre un objet de larecherche phénoménologique.
Lanalyse critique de l'expérience d’une chose qui résiste aux concepts employés, et la confrontation de
cette expérience a des figures de pensée relevant de I'interprétation des textes, peut étre appliquée a toute
chose dés lors quelle attire notre attention. Il y a 1a une ouverture thématique qui contribue sans doute
en partie au succes effectif de la tradition phénoménologique, surtout a notre époque.

Néanmoins, et c’est le troisiéme point, la phénoménologie en tant que philosophie améne enfin a des
questions de métaphysique, méme s’il nest pas stir quelle puisse, et jusqu’a quel point, y apporter des
réponses. Peut-on dégager les déterminations de certains types de choses, ainsi que de la chose en tant
que chose, de la chose tout court, dans son universalité? Comment aborder les questions de la totalité
des choses, ainsi que de leur ordre éventuel? La phénoménologie est aux prises avec de telles questions

176 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 169-178, junho de 2023.



qui font partie des plus anciennes de I'histoire de la philosophie - et aujourd’hui ces problémes de la
métaphysique connaissent justement une renaissance importante.

Une phénomeénologie critico-herméneutique ne se contente pas d’'un simple regard naif. Mais elle ne
se laisse pas non plus tacitement déterminer par les questions, les concepts et les figures de pensée de
son époque; elle ne dissout pas la chose méme dans le langage et la textualité. En évitant les deux écueils
que nous avons mis au jour, elle se confronte au défi des textes de diverses disciplines, de I'histoire de la
phénoménologie et, plus généralement, de la philosophie tout court, mais en maintenant son exigence de
viser la chose méme et non pas un signe ou le moment d’un texte. La ‘chose méme’ de la phénoménologie
se révele dans I'écart qu'elle maintient entre le sens de I'expérience encore muette, et son expression dans
un langage qui vise ce sens sans tomber dans I'illusion d’'une adéquation parfaite. C'est par cette voie que
la phénoménologie peut répondre a sa propre exigence critique.

Bibliographie

ADORNO, T. (1997). Zur Metakritik der Erkenntnistheorie. Drei Studien zu Hegel, Gesammelte Schrif-
ten t. S, Francfort sur le Main, Suhrkamp. (Contribution d une métacritique de la théorie de la connais-
sance. Etudes sur Husserl et les antinomies de la phénoménologie, traduit par Christophe David et Alexan-
dra Richter, Paris, Editions Payot & Rivages, 2011).

ADORNO, T. (2003 ) Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit, Gesammelte Schriften t. 6, Francfort
sur le Main, Suhrkamp. (Jargon de l'authenticité : De l'idéologie allemande, traduit par Eliane Escoubas,
Paris, Editions Payot & Rivages, 1989).

ANDERS, G. (2006). Sur la pseudo-concrétude de la philosophie de Heidegger. On the Pseudo-concreteness
of Heidegger’s Philosophy, traduit de I'anglais par Luc Mercier. Paris: Sens & Tonka.

ARISTOTE. (1989/2008) Aritoteles Metaphysik. Biicher I(A) — VI(E). Griechisch-Deutsch, traduction
révisée de Hermann Bonitz, texte grec de I'édition par Wilhelm Christ, Hamburg, Felix Meiner Verlag.
(Métaphysique, présenté et traduit par Marie-Paule Duminil et Annick Jaulin, Paris, GF Flammarion).

DERRIDA, J. (1967). La voix et le phénoméne. Introduction au probleme du signe dans la phénoménologie
de Husserl. Paris: Puf.

GADAMER, H.G. (1987) “Die Geschichte der Philosophie (1981)”, in Neuere Philosophie I: Hegel —
Husserl - Heidegger, Gesammelte Werke t. 3, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), pp. 297-307.

HUSSERL, E. (1950/2000) Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen, Husserliana t. 11, éd.

par Walter Biemel, La Hague, Martinus Nijhoff (L'idée de la phénoménologie. Cing legons, traduit par
Alexandre Lowit, Paris, Puf, “Epiméthée”; cette traduction ne contient pas I'esquisse du cours rédigée
par Husserl que nous avons citée).

HUSSERL, E. (1976/ 2018). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie.
Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie. 1. Halbband, Text der 1.-3. Auflage,
Husserliana t. III/1, éd. par Karl Schuhmann, La Hague, Martinus Nijhoff (1déés directrices pour une
phénoménologie pure et une philosophie phénoménologique pures, traduit par Jean-Frangois Lavigne, Paris,
Gallimard, “nrf”).

doispontos: Curitiba, S0 Carlos, volume 20, nimero 1, p.169-178, junho de 2023. 177



HUSSERL, E. (1973/1994). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, Husserliana t. I, éd. par
Stephan Strasser, La Hague, Martinus Nijhoff (Méditations cartésiennes et les conférences de Paris, traduit
par Marc De Launay. Paris: Puf).

HUSSERL, E. (2006). Spite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, Husserliana.
Materialien t. VIII, éd. par Dieter Lohmar. Dordrecht : Springer.

LEVINAS, E. (1967) “La trace de l'autre”, in En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger. Paris:
Vrin, pp. 187-202.

LEVINAS, E. (1978). Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence. La Hague, Martinus Nijhoff.,, Kluwer
Academic, Le Livre de Poche “biblio essais”.

RICOEUR, P. (1986) “Phénoménologie et herméneutique: en venant de Husserl’, in Du texte a l'ac-
tion. Essais d’herméneutique II. Paris: Editions du Seuil, pp. 43-81.

RICOEUR, P. (198S). Temps et récit. Tome I1I: Le temps raconté. Paris: Seuil.

ROMER, L. (2010). “Das Zeitdenken bei Husserl, Heidegger und Ricceur”. In: Phaenomenologica, vol.
196. Dordrecht et. al.: Springer.

ROMER, L. (2022) “Qu’est-ce qu’une signification éthique ? Le ‘chiasme’ entre Derrida et Levinas”, in
Temps — éthique — métaphysique. Etudes phénoménologiques et herméneutiques. Dixmont: Mémoires des

Annales de phénoménologie, pp. 113-137.

TENGELY], L. (2014). Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phdnomenologischer Metaphysik. Freiburg
im Breisgau/Miinchen: Alber.

178 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 169-178, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Anthropologie de la phénoménologie,
phénoménologie de I'anthropologie

Christian Sommer (Archives Husserl de Paris)

Résumé: Notre travail dont cet article est un bilan partiel entend explorer les débats historiques et actuels, réels ou
virtuels, entre I'anthropologie philosophique (Scheler, Plessner, Gehlen) et les phénoménologies husserliennes et
post-husserliennes au XXe siécle en France et en Allemagne et au-dela. L'un de nos fils conducteurs pour traverser
cet héritage théorique complexe est I'hypothése de Blumenberg qui dans la Description de 'homme situe le germe
d’un “tournant anthropologique” de la phénoménologie en 1913, tournant que I'anthropologie philosophique
et “empirique” de Gehlen viendra radicaliser et parachever en 1940 dans L'Homme. Ce tournant est associé a un
déplacement paradigmatique (de l'ontologie et de la métaphysique vers I'anthropologie) qui permet d’envisager
la condition anthropologique de la phénoménologie, c'est-a-dire du phénoménologue.

Mots-clés: Blumenberg, Scheler, Plessner, Gehlen, Heidegger, Husserl, anthropologie philosophique, phénoménologie
francaise.

Abstract: Our work, of which this article is a partial assessment, intends to explore the historical and current debates,
real or virtual, between Philosophical Anthropology (Scheler, Plessner, Gehlen) and Husserlian and post-Husserlian
phenomenologies in the twentieth century in France and Germany and beyond. One of our guiding threads to
cross this complex theoretical heritage is the hypothesis of Blumenberg who, in his Description of Man, situates the
germ of an “anthropological turn” of phenomenology in 1913, a turn that Gehlen’s philosophical and “empirical”
anthropology will radicalize and finalize in 1940 in Man. His place and Nature in the World. This turn is associated with
a paradigmatic shift (from ontology and metaphysics to anthropology) that allows to consider the anthropological
condition of phenomenology, that is to say of the phenomenologist.

Keywords: Blumenberg, Scheler, Plessner, Gehlen, Heidegger, Husserl, Philosophical Anthropology, French
Phenomenology.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.179-187, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 179
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



1. Le tournant anthropologique et le probléme du vivant

Lannée méme ot Husserl publie I'édition remaniée des Recherches logiques (HUSSERL, 1913a) et ses
Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures (HUSSERL, 1913b),
censées écarter tout naturalisme, psychologisme et anthropologisme, Scheler publie son Formalisme en
éthique (SCHELER, 1913a) et son opuscule sur la Sympathie (SCHELER, 1913b). Scheler, formé a la
phénomeénologie husserlienne dont il revendique la méthode, mais en lui imprimant une inflexion “théo-
anthropologique” (SOMMER, 2022), contribue par ce biais 4 la constitution du paradigme théorique de
l'anthropologie philosophique (FISCHER, 2008), en sollicitant quelques références qui deviendront décisives:
laréférence a J. v. Uexkiill, Umwelt und Innenwelt der Tiere (UEXKULL, 1909), pour expliciter le lien entre
lorganisme et le milieu (Umwelt), d'autre part la référence a Bergson, Lévolution créatrice (BERGSON,
1907), interprétée comme réponse philosophique & Darwin, On the Origin of Species (DARWIN, 1859)
et, plus généralement, la référence aux “philosophies de la vie” de Dilthey et de Nietzsche (SCHELER,
1915). Mais c’est surtout l'opuscule sur la Sympathie et son appendice sur l'intersubjectivité (SCHELER,
1913b) qui, par l'introduction d’'une “dimension émotionnelle préalable & toute différenciation entre
sujet et objet”, inaugure, pour ainsi dire en contre-bande, “le tournant anthropologique de la méthode
phénoménologique” (BLUMENBERG, 2006, p. 23). C'est dés 'année 1913, “scéne primitive” du conflit
entre phénoménologie et anthropologie, que Husserl aurait donc pu repérer, au sein de son école et de son
Jahrbuch, les germes de ce conflit sous la forme d’une contestation anthropologique de ses théses principales.

Husserl critiquera explicitement ce tournant dans sa postface aux Ideen (HUSSERL, 1930) et dans sa
conférence de 1931, “Phénoménologie et anthropologie” (HUSSERL, 1931), prenant acte d’'une crise
majeure de la discipline dans sa confrontation avec I'anthropologie philosophique émergente dont les deux
ouvrages fondateurs, Les degrés de l'organique (PLESSNER, 1928) et la Situation de I'homme dans lunivers
(SCHELER, 1928) venaient de paraitre, juste aprés Etre et temps (HEIDEGGER, 1927).

Le diagnostic blumenbergien d’'une genése de 'anthropologie philosophique et/ou phénoménologique
par le mouvement critique méme qui vise le transcendantalisme de Husserl (BLUMENBERG, 2006, pp.
9-47), un mouvement qui réintroduit les problémes de l'affectivité, du corps vivant, de la “vie” humaine voire
animale au cceur de la phénoménologie, rejoint partiellement certaines analyses de Plessner (PLESSNER,
1959, pp. 364-5; 1966, p. 16). Dans le prolongement de cette problématique, nous avons reconstruit le débat
indirect sur le statut du vivant entre Plessner et Heidegger 4 la fin des années 1920, non seulement pour
inscrire la pensée heideggérienne du vivant dans ce contexte d'émergence de I'anthropologie philosophique,
mais aussi pour mettre en perspective les critiques biophilosophiques plessnériennes dans ses convergences
avec certaines critiques phénoménologiques “francaises” de Heidegger (SOMMER, 2012; 2017).

La méthode privative de Sein und Zeit, selon laquelle la vie n'est accessible que sur un mode indirect et
privatif depuis le Dasein humain, est lue par Plessner comme le signe le plus manifeste d’une dénégation
du vivant. Si Heidegger peut faire abstraction des “conditions physiques de l'existence” pour thématiser
I'étre, cette abstraction devient “fatale”, selon la seconde préface de 1966 aux Degrés, “lorsqu’elle est
associée a la thése, censée la justifier, que le mode d’étre de la vie, de la vie liée au corps, nest accessible
que de facon privative, a partir du Dasein existant” (PLESSNER 1966, p. 20). Loubli supposé de la vie
ainsi oblitérée par I'existence procéde de I'indiftérence a la différence biologique, indifférence que Plessner
attribue tant a Heidegger qu'a Scheler. Heidegger comme Scheler oublient les spécificités biologiques
de I'étre humain et les conditions évolutives d'émergence de 'organisme végétal, animal et humain, ou
ne leur accordent aucune valeur décisive, quand bien méme ils prendraient en compte (comme Scheler
dans la Stellung) la figure corporelle (Kérpergestalt) spécifique de 'hominidé (station debout, libération
de la main, cérébralisation, etc.)

180 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 179-187, junho de 2023.



Plessner, renversant la rapport de subordination entre la vie et I'existence établi dans Sein und Zeit,
entend pratiquer une ontologie de la vie qui doit précéder et fonder I’ “ontologie existentielle”; il affirme
ainsi la priorité de la “vie” sur I’ “existence”, car c’est “la vie qui abrite I'existence” (PLESSNER 1973, p.
390), lexister (Existieren), n’étant qu’une possibilité du vivre (Leben). Selon Plessner, la question de
Iétre a laquelle se subordonne artificiellement I'analytique du Dasein doit donc étre écartée au profit des
questions directrices suivantes: “qu’est-ce qui permet & un corps vivant de faire existence?”, ou encore:
“quelles sont les conditions & remplir pour que la dimension de l'existence soit fondée par la dimension
de la vie?”. La question “qu’est-ce que '’homme?” doit étre passée au crible de la question “qu’est-ce que
la vie?”, laquelle est seule & méme de préparer a la question “qu’est-ce que la vie humaine?”, ou mieux:
“qu’est-ce que le vivant humain?”.

I nous semble cependant difficile de parler d’une dichotomie abyssale entre “vie” et “existence” chez
Heidegger, comme on I’a trop souvent affirmé, tant du c6té de Plessner que d’une certaine phénoménologie
francaise (SOMMER, 2012;2017). Nous avons relevé le fait remarquable que les critiques plessnériennes
se trouvent pour ainsi dire réitérées dans le cadre de la phénoménologie francaise a partir de la fin des
années 1980. L'obstacle Heidegger, telle qu’il est dessiné et approché dans une certaine réception de sa
pensée et de son corpus, prend forme sous la thése, récurrente, d'un discrédit jeté sur la vie au profit de
Iexistence selon une méthode privative que Heidegger appliquerait a la vie dés Sein und Zeit.

Ce modéle critique de I’ “interprétation privative” de la “vie” se cristallise dans la réception francaise du
cours heideggérien de 1929/30 Les Concepts fondamentaux de la métaphysique, publié en 1983, et dont la
traduction frangaise parait en 1992 (HEIDEGGER, 1929/30), un cours qui prolonge cette interprétation
privative par sa thése de 'animal pauvre en monde, c’est-a-dire privé de monde. A examiner cette réception
francaise depuis 1987 (Derrida, Franck, Haar, Barbaras, Henry, Richir...), on ne peut qu’étre frappé
par une certaine homogénéité des critiques: la réduction heideggérienne de I'animal a un étre privé de
monde indiquerait I'incapacité de Heidegger, radicalement discontinuiste, & penser I'animal et surtout
la vie, en raison d’un hyper-humanisme anthropocentrique. Cette incapacité a penser la vie marquerait
aussi son échec a refonder au début des années 1920 la phénoménologie comme science originaire de
la vie (Ursprungswissenschaft des Lebens). Dans le méme mouvement, ce sont les préoccupations d’une
certaine phénoménologie francaise que la réception de ce cours révéle: le cours de 1929/30 apparait,
dans les faits, presque comme un passage obligé, voire une épreuve, ou une pierre de touche, pour toute
phénoménologie post-heideggérienne qui voudrait se donner comme tiche de penser I'animal, la chair,
I'espace, le genre sexuel et surtout la “vie” et le “vivant”. Or la vie n’est pas un objet comme un autre; c’est
peut-étre la chose méme de la phénomeénologie, qui engage I'idée méme de phénoménologie.

Mais le cours de 1929/30, dans le prolongement de Sein und Zeit et de I'ontologie “privative” de la
vie qui s’y trouvait esquissée, peut aussi se lire, surtout si I'on réactive sa matrice aristotélicienne qu’est
I’“ontologie de la vie” du De anima, comme une potentielle réplique aux critiques tant plessnériennes que
phénoménologiques (SOMMER, 2012;2013). Le débat, dans une lecture rétrospective, prend toute son
ampleur et se complexifie sil'on confronte les Degrés de I'organique de Plessner au cours de 1929/30 ala
lumiére de la “répétition” heideggérienne d’Aristote, notamment sa lecture du De anima qui se présente
dés lors comme une ontologie des degrés du vivant (Stufen des Lebendigen) que sont les degrés végétal,
animal et humain, le livre III du De anima portant sur le vivant humain dans le monde et de son A6yog.

2. Par-dela Husserl et Heidegger

Sur un autre versant, complémentaire, nous avons voulu examiner la possibilité d'une “réhabilitation
phénoménologique de 'anthropologie” par-dela Husserl et Heidegger, en reprenant et développant la
perspective blumenbergienne, en convergence partielle avec les analyses de Plessner (SOMMER 2011;

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.179-187, junho de 2023. 181



2015;2017; BIMBENET / SOMMER 2014). Cette réhabilitation phénoménologique de I'anthropologie
coincide jusqu’a un certain point avec le projet d'une “anthropologie phénoménologique”, esquissé par
Blumenberg dans les années 1970-1980 (BLUMENBERG, 2002; 2006).

Accéder a une problématisation anthropologique de la phénoménologie, conjointement a une
problématisation phénoménologique de l'anthropologie, implique de renverser I’ “interdit d'anthropologie”
(Anthropologieverbot) édicté tant par Husserl que par Heidegger, c’est-a-dire d’annuler “I'exclusion de
l'anthropologie de la phénoménologie” (BLUMENBERG, 2002, p. 132; 2006, pp. 60, 91; PLESSNER
1973, p. 381; MONOD 2009). Dans la Description de I’homme, Blumenberg souligne que pour Husserl
comme pour Heidegger '¢tre humain s’efface au moment méme ot sa figure s'impose a eux, cet effacement
apparaissant alors comme la condition de déploiement du geste phénoménologique: chez 'un, la
conscience humaine n'est que le fil paradigmatique censé conduire a la conscience pure dans son essence ;
chez l'autre, le Daseinhumain n'est que le passage préparatoire ouvrant a la question universelle de I'étre
(BLUMENBERG, 2006, pp. 9-10).

Pour lever I “interdit d’anthropologie”, il n'est pas question de rompre avec Husserl, “le fondateur de la
phénoménologie”, ni avec Heidegger, “son déformateur le plus marquant” (BLUMENBERG 1987, p. 220),
puisqu’il s’agit au contraire de lire leurs corpus selon la possibilité d'une anthropologie phénoménologique
qu’ils contiennent en creux. La neutralisation de l'interdit anthropologique husserlien, d'une part, suppose
alors d'opérer un retour a Husserl par-dela I'“histoire doctrinale factuelle” du corpus pour le reformuler
selon la possibilité d’'une anthropologie phénoménologique. Cette reformulation anthropologique des
ressources de la phénoménologie husserlienne vise deux grands complexes thématiques: celui de la Lebenswelt,
axé autour du concept central d’intentionnalité, et celui de I'intersubjectivité et de la Fremderfahrung. Or
comme Husserl, Heidegger doit lui aussi étre soumis & une lecture anthropologique qui considére son
“chemin de pensée” factuel & rebours:

Le passage, exigé par Heidegger, de I'analytique du Dasein a l'ontologie fondamentale est une exigence arbitraire
quine résulte que de la contingence factuelle de son propre itinéraire philosophique. Le rejet du réle principal pour
T'anthropologie reléve de cette contingence, car clest précisément dans I'évitement d’une transcendance eidétique
ultime de la conscience, a la différence de Husserl, qu'aurait pu résider la réhabilitation phénoménologique de
l'anthropologie (BLUMENBERG 2006, p. 211).

Le geste méthodologique de Blumenberg s’accomplit en chiasme : le retour a Husser] se soutient d’'un
retour 3 Heidegger, c’est-a-dire d'une réanthropologisation de I'analytique existentiale désolidarisée de la
question de I'étre et husserliennement corrigée (SOMMER 2015). Nous avons souligné que ce double
geste tendu entre Husserl et Heidegger, avec l'ambition d’aller au-dela de Husserl et Heidegger selon le
projet d'une anthropologie phénoménologique, converge avec une schéme opératoire fondamental quon
trouve aussi par exemple chez Fink ou Patocka, mais surtout dans la tradition phénoménologique franqaise,
tant dans sa premiére vague (Sartre et Merleau-Ponty) que dans ses pratiques récentes a partir des années
1980. Ce double geste tendu entre Husserl et Heidegger, révélant et dissimulant a la fois la possibilité
anthropologique, configure de larges séquences de la tradition germano-francaise de la phénoménologie.

Pour cerner ce schéme opératoire, nous nous sommes intéressé au renouveau de la phénoménologie
francaise ou a ce que L. Tengelyi et H.-D. Gondek ont pu appeler la “nouvelle phénoménologie francaise”
dans leur ouvrage qui proposait une vaste synthése des évolutions, des themes et des débats de la
phénoménologie en France, du début des années 1980 4 la génération actuelle (GONDEK / TENGELYI
2011; SOMMER 2014). La “nouvelle phénoménologie francaise” comprend des auteurs aussi divers que
Chrétien, Henry et Marion d’une part (“la famille théologique”), ou Barbaras, Maldiney et Richir d’autre
part (“la famille merleau-pontienne”), ainsi que Ricoeur et Derrida, quelque part entre ces deux familles, et
bien stir Levinas dont 'impact ne devient réellement perceptible que dansles années 1980, ala faveur des
effets retardés de Totalité et Infini (LEVINAS 1961) et Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence (LEVINAS

182 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 179-187, junho de 2023.



1974). L'une des spécificités de cette génération, au sens théorique plus que chronologique, impliquée dans
ce renouveau, cest, pour en déterminer un trait purement formel, de penser, sur des modes divers, certains

h 4 2\ I \» I 7 » “1: . » r 7 . 7 \
phénomeénes de ! “excés”, de I'“événement” ou de la “limite” ou, plus généralement, certains phénomeénes
de“autrement qu'étre”: autant de phénomeénes qui ne se laisseraient plus décrire en termes d’objecti(vi)
té ou d’étantité, tels les phénomenes ou quasi-phénomeénes du visage, de I'écriture, de la différance, de la
vie, de I'invisible ou de I'inapparent, de la chair, de l'auto-affection, de I'érotique, etc.

La réhabilitation de ces phénoménes de I"“autrement qu'étre” peut étre lue, en partie, surtout chez
Levinas, Derrida ou Marion, comme une réaction chronologiquement déphasée a l'infléchissement
ontologique de la phénoménologie accomplie par Heidegger dans les années 1920, et plus généralement
comme une contestation, d'origine nettement lévinassienne, du primat de la métaphysique de I'étre. Or,
cette réaction s’articule, vers le milieu des années 1980 en France, a un certain retour & Husserl. Le retour
a Husser] marginalisé par les structuralismes dans les années 1960, fut préparé par les premiéres lectures
sartrienne et merleau-pontienne, mais surtout, autre signe distinctif, il fut fortement filtrée par Heidegger.

D’une part ce retour & Husserl influe sur la réception francaise de Heidegger, laquelle réception, apres
étre passée par une phase orthodoxe plutot rigide, privilégie alors la phénoménologie du monde et
l'analytique du Dasein, élaborés dans Sein und Zeit, c’est-a-dire par le premier Heidegger. Mais si Husser] est
sollicité pour critiquer certains éléments de I'analytique du Dasein, ou en résoudre les apories supposées,
lanalytique existentiale sert en retour a critiquer I'ego transcendantal husserlien. Ce schéme opératoire
en chiasme est censé réaliser une “percée” vers des contrées ignorées par Husserl et Heidegger, tout en
jouant I'un contre l'autre.

Or cette opération entrelacée, chiasmatique, pour approcher, précisément, les phénomeénes de “autrement
quétre”, qui touchent, principalement, a I'“existence humaine”, telle quion la trouve décrite dans Sein
und Zeit, ouvre, implicitement ou explictement, non obstant I'“interdit d’anthropologie”, la possibilité
d’une anthropologie philosophique ou phénoménologique, comme I'a suggéré, mais pour en critiquer
I’évolution, J. Benoist:

Lintérét pour Heidegger, dansl'espace francophone, s’est souvent d’abord réduit a la recherche d’'une “métaphysique
du Dasein”, suivant la formule employée passagérement par Heidegger lui-méme, ou, pour parler plus clairement,
d’une anthropologie philosophique. (BENOIST 1998, p. 16)

Par ot cette “anthropologie philosophique” para-heideggérienne revient donc a Husserl par une analytique
ou une “phénoménologie du sujet”, bien que ce sujet ne soit plus guere husserlien, au sens orthodoxe,
puisqu’il s’agit d’un sujet “altéré”, c’est-a-dire mis en perspective a partir de certains acquis de 'analytique
heideggérienne du Dasein.

Les phénoménes de I “autrement qu'étre”, dégagés par une analytique du “sujet” (fat-il altéré et décentré)
opérant entre Husserl et Heidegger, voire au-dela, impliquent ou précipitent I'émergence de thémes
anthropologiques. Tout comme les phénomeénes décrits par I'analytique de l'existant humain dans Sein
und Zeit, dont ils étaient supposés corriger ou dépasser les lacunes et les apories, les phénomeénes de
““autrement qu'étre” ressortissent eux aussi, a les considérer sous un certain angle, a une “anthropologie”,
pourtant volontiers récusée par les disciples et successeurs de Husserl et Heidegger, parfois en dépit de
leur pratique réelle. Or, loin de voir dans cette proximité avec 'anthropologie un déficit, on pourrait y

trouver I'occasion d’'un possible retour a “'animal humain”, “en chair et en os”, mis entre parenthéses par
la phénoménologie transcendantale de Husserl comme par I'ontologie fondamentale de Heidegger.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.179-187, junho de 2023. 183



3. Dela métaphysique a 'anthropologie

Au-dela de ce double geste par-dela Husserl et Heidegger, nous avons voulu mettre en évidence, avec
Blumenberg, “le caractére anthropologique des présuppositions (Voraussetzungen) du phénoménologue”
(BLUMENBERG, 2006, p. 167; 2002, p. 44), c’est-a-dire, formulé abruptement, la condition anthropologique
del’homo sapienslorsqu’il pratique la phénoménologie. Blumenberg en effet interroge explicitement I'étre
humain vivant comme homo sapiens tel qu’il a été écarté par I'ontologie fondamentale heidggérienne, et
suspendu par la phénoménologie husserlienne pour atteindre au Je de la conscience transcendantale pure
de tout Faktum de la contingence biologique quest 'émergence parfaitement improbable et contingente
del'organisme humain au cours de I'évolution, et a fortioriI'émergence d’'un organisme vivant susceptible

de philosopher.

Selon Blumenberg (BLUMENBERG 1989, pp. 811-2), ce sont les concepts bio-anthropologiques de
Gehlen élaborés dans L'Homme (GEHLEN 1993; SOMMER 2021), phénoménologiquement corrigés,
qui sont les plus perfomants pour décrire dans toute sa complexité le “processus anthropogénétique
fondamental” de I'homo sapiens. La question centrale formulée par Gehlen procéde de cette perplexité
face a ce que Plessner appelait “I'événement de I'anthropogenése” (PLESSNER 1967, p. 326): comment
I'’homme, cet étre inadapté et déficient, est-il possible, c’est-a-dire comment le systéme organique fragile
et inadapté quest I'homo sapiens a-t-il pu survivre et s'imposer il y a environ 40000 ans, alors que toutes
les espéces concurrentes du genre Homo se sont éteintes ou ont été absorbées par lui?

Lapport décisif de Gehlen, qui met pleinement en oeuvre le tournant anthropologique amorcé en
1913, consiste & “détruire” la question substantialiste (“qu'est-ce que '’homme?”), pour lui substituer une
question fonctionnelle: “comment 'homme peut-il exister?” (BLUMENBERG 2006, pp. 260-1). Ce
questionnement anthropologique gehlenien, de type “transcendantal’, entend interroger les conditions
d’émergence et de possibilité de cette question - questionner la question -, et plus précisément, dans le
méme mouvement, reconduire le besoin méme de poser cette question a un “besoin anthropologique”
et en dévoiler la condition organique et biologique.

Cette radicalisation du tournant anthropologique de la philosophie et/ou de la phénoménologie opérée
par le nouveau questionnement de Gehlen est associée a un changement de paradigme que Blumenberg
a formulé dans le dernier ouvrage publié de son vivant, a savoir le “déplacement du centre de gravité, de
lontologie et de la métaphysique, vers I'anthropologie” (BLUMENBERG 1989, p. 811). Cest dans la
perspective de ce déplacement paradigmatique que s'inscrivent certains de nos travaux en cours, notamment
sur I'anthropologie philosophique des archéo-institutions et de I'imagination paléolithique a partir de
Gehlen (SOMMER 2022a) oul'anthropologie philosophique des processus élémentaires de la conscience
al'oeuvre dans les scénarios anthropogénétiques de Blumenberg (SOMMER 2023).

Bibliographie

BENOIST, J. (1998). “Sur I'état présent de la phénoménologie’, in: L'idée de phénoménologie, Paris:
Beauchesne, 2001.

BERGSON, H. (1907). L'évolution créatrice, Paris: Alcan.

BIMBENET, E.; SOMMER, C. (2014). “Les métaphores de ’humain. L'anthropologie de Hans Blu-
menberg”, in: Le Débat, 180, pp. 89-97.

184 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 179-187, junho de 2023.



BLUMENBERG, H. (1987). Die Sorge geht iiber den Fluss, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
BLUMENBERG, H. (1989). Héhlenausginge, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
BLUMENBERG, H. (2002). Zu den Sachen und zuriick. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
BLUMENBERG, H. (2006). Beschreibung des Menschen, Frankfurt am Main: Suhrkamp.
DARWIN, C. (1859). On the Origin of Species, London: Murray.

FISCHER, J. (2008). Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts, Freiburg im
Breisgau: Alber.

GEHLEN, A. (1993). Der Mensch. Seine Natur und Stellung in der Welt [1940], in: Gesamtausgabe, Bd.
3.1-2, Frankfurt am Main: Klostermann.

HEIDEGGER, M. (1927). Sein und Zeit, 1, in: Jahrbuch fiir Philosophie und Phéinomenologische For-
schung, VIII; Halle: Niemeyer.

HEIDEGGER, M. (1929/30). Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt-Endlichkeit-Einsamkeit, in: Ge-
samtausgabe, Bd. 29/30, Frankfurt am Main: Klostermann, 1983; Les concepts fondamentaux de la méta-
physique. Monde-finitude-solitude, tr. fr. D. Panis, Paris: Gallimard, 1992.

HUSSERL, E. (1913a). Logische Untersuchungen, 1, 2. Aufl., Halle: Niemeyer [Hua XVIII].

HUSSERL, E. (1913b). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologischen Philosophie, 1,
Halle: Niemeyer [Hua III].

HUSSERL, E. (1930). “Nachwort”, in: Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phinomenologischen
Philosophie, 111, in: Hua V, pp. 138-162.

HUSSERL, E. (1931). “Phianomenologie und Anthropologie”, in: Hua XXVII, p. 164-181.
LEVINAS, E. (1961). Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité, La Haye: Nijhoff.

LEVINAS, E. (1974). Autrement qu’étre ou au-dela de l'essence, La Haye: Nijhoff.

GONDEK, H.-D.; TENGELY], L. (2011). Neue Phinomenologie in Frankreich, Berlin: Suhrkamp.

MONOD, J.-C. (2009). “L'interdit anthropologique chez Husserl et Heidegger et sa transgression par
Blumenberg’, in: Revue germanique internationale, 10, pp. 221-236.

PLESSNER, H. (1928). Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische An-
thropologie, in: Gesammelte Schriften, Bd. IV, Francfort/M.: Suhrkamp.

PLESSNER, H. (1959). “Husserl in Géttingen’, in: Gesammelte Schriften, Bd. IX, Francfort/M.:
Suhrkamp.

PLESSNER, H. (1966). “Vorwort zur zweiten Auflage”, in: Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Gesammelte Schriften, Bd. IV, Francfort/M.: Suhrkamp.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.179-187, junho de 2023. 185



PLESSNER, H. (1967). “Der Mensch als Lebewesen’, in: Gesammelte Schriften, Bd. VIII, Francfort/M.:
Suhrkamp.

PLESSNER, H. (1973). “Der Aussagewert einer Philosophischen Anthropologie”, in: Gesammelte
Schriften, Bd. VIII,Francfort/M.: Suhrkamp.

SCHELER, M. (1913a). “Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik”, in : Jahrbuch fiir
Philosophie und Phinomenologische Forschung, 1/11 (1913), pp. 405-565 ; Gesammelte Werke, Bd. 2, Bern,
1966.

SCHELER, M. (1913b). Zur Phinomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle und von Liebe und Hass.
Mit einem Anhang iiber den Grund zur Anahme der Existenz des fremden Ich, Halle: Niemeyer, 1913; Ge-
sammelte Werke, Bd. 7, Bern, 1973, pp. 7-258.

SCHELER, M. (1915). “Versuch einer Philosophie des Lebens. Nietzsche — Dilthey — Bergson’, in:
Gesammelte Werke, Bd. 3, 1955, p. 311-339.

SCHELER, M., (1928). Die Stellung des Menschen im Kosmos, in: Spdte Schriften, Bonn, Bouvier, 1995,
pp- 11-71.

SOMMER, C. (2011). “Le sujet sans subjectivité. Aprés le “tournant théologique” de la phénoménolo-
gie francaise”, in: Revue germanique internationale, 13 (2011), pp. 149-162.

SOMMER, C. (2012). “Métaphysique du vivant. Note sur la différence zoo-anthropologique de
Plessner & Heidegger”, in: Philosophie, n° 116 (2012), pp. 48-77.

SOMMER, C. (2012). “La question du corps vivant (Leib) chez Heidegger, des Zollikoner Seminare a
Sein und Zeit et retour”, in: Alter. Revue de phénoménologie, 21 (2013), p. 205-220.

SOMMER, C. (2014). “Transformations de la phénoménologie”, in: C. Sommer (éd.), Nouvelles phéno-
ménologies en France, Paris: Hermann, p. 7-21.

SOMMER, C. (2015). “Description du Dasein. Remarques sur la possibilité d"une lecture anthropolo-
gique de Sein und Zeit a partir de Blumenberg”, in: Alter. Revue de phénoménologie, 23 (2015), p. 64-74.

SOMMER, C. (2017). “Approches du vivant entre anthropologie et phénoménologie”, in: T. Ebke, C.
Zanfi (éd.), Généalogies franco-allemandes entre anthropologie et anti-humanisme, Potsdam: Universitits-

verlag, p. 59-76.

SOMMER, C. (2021). “Présentation’, in: Gehlen, L'Homme. Sa nature et sa position dans le monde, Pa-
ris: Gallimard, p. 7-27.

SOMMER, C. (2022a). “Rite, représentation, institution. Gehlen a Lascaux (I)” et “Extase, ivresse,
ascése. Gehlen a Lascaux (II)” in: “Anthropologie et philosophie aprés 1945, séminaire des Archives
Husserl de Paris, org. FL. Burgat, J.-C. Monod, C. Sommer, ENS-Ulm, §2/2022.

SOMMER, C. (2022b). “‘Logique du cceur’. Le tournant théo-anthropologique de la réduction phéno-
ménologique selon Scheler (1913-1928)” [2011], in: Les Etudes philosophiques, 2022 /4.

SOMMER, C. (2023). “Main, pied, oeil. Blumenberg dans la Vallée du Rift” et “Australopithecus afaren-

186 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 179-187, junho de 2023.



sis et ‘T'étre hésitant”. Blumenberg lecteur de Leakey”, in: “Anthropologie et philosophie aprés 1945
(I1)”, séminaire des Archives Husserl de Paris, org. Fl. Burgat, J.-C. Monod, C. Sommer, ENS-Ulm,
$2/2023.

UEXKULL, J. v. (1909). Innenwelt und Umwelt der Tiere, Berlin: Springer.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.179-187, junho de 2023. 187



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Portances de la reconnaissance

Emmanuel de Saint Aubert (Archives Husserl de Paris)

Résumé: Ce texte prend place dans un travail en cours sur la phénoménologie de la portance, notion au croisement
de I'anthropologie et de l'ontologie, aux enjeux cliniques et éthiques nombreux. Les principales formes de portance
associées a la reconnaissance sont ici envisagées, a travers les liens profonds qui nouent reconnaitre et étre porté,
reconnaitre et porter, mais aussi reconnaitre et étre reconnu. Accomplissement de la dimension perceptive de
I'intelligence, la reconnaissance s'ouvre conjointement a l'existence et au style de I'étre percu, discerne et atteste
son unicité, éprouvant ainsi l'une des trois grandes qualités ontologiques de la portance.

Mots-clés: Portance, reconnaissance, unicité, importance, vulnérabilité, naissance

Abstract: This text is part of a work in progress on the phenomenology of up-holding (portance), a notion at the
crossroads of anthropology and ontology, with numerous clinical and ethical stakes. The main forms of up-holding
associated with recognition are considered here, through the deep links between recognizing and being born(e),
recognizing and carrying, but also recognizing and being recognized. As a fulfillment of the perceptive dimension
of intelligence, recognition is open jointly to the existence and style of the perceived being, discerns and attests its
uniqueness, thus experiencing one of the three great ontological qualities of up-holding.

Keywords: Up-holding, recognition, uniqueness, importance, vulnerability, birth

188 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 188-197, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Cetarticle prend place dans un travail en cours sur la phénoménologie de la portance, notion au croisement
de l'anthropologie et de 'ontologie, aux enjeux cliniques et éthiques nombreux. Mes textes déja publiés
sur ce sujet mettent 'accent sur la sortie du vertige. Ils associent la portance a une solidité qui nous est
prétée, ala consistance et constance de ce qui tient bon, a ce sur quoi on peut s'appuyer pour trouver une
assise — et ainsi pouvoir se relever, s'orienter et avancer (cf. SAINT AUBERT, 2015, 2016, 2017a,2017b,
2021,2022). La portance n'est pas que contenance, elle joue dans une dialectique d’enveloppement et de
développement, de prégnance protectrice et de naissance libératrice. Il ne s’agit pas seulement de trouver
des repéres, encore moins de s’y cramponner; il ne sagit pas uniquement de sortir de I'indétermination,
encore moins de s'enfermer dans le déterminé. Car si la portance nous protége de ce qu’il peut y avoir
de destructeur dans I'indétermination, elle nous libére aussi des déterminations qui nous étouffent. C'est
aussi en nous espagant, en nous dilatant et en nous mettant au large, qu'elle nous affranchit du vertige.
En nous rouvrant a un horizon et en nous invitant & marcher dans une relative et bonne indétermination.
Pour le dire autrement, la portance ne fait pas que nous sortir du vertige: elle nous apprend al'apprivoiser.

Que nous le voulions ou non, nous sommes plongés dans ce qui nous dépasse, 8 commencer par l'espace
et le temps. Et il nous faut bien naitre, et cheminer. Létre humain est un funambule, qui sappuie pour se
verticaliser, mais ne tient debout qu'en s'orientant et en avangant. Pour s'orienter, il lui faut percevoir — voir
et toucher, écouter et gotter, sentir. Jusqua discerner: jusqua reconnaitre. On n'apprivoise pas le vertige
sans un minimum de reconnaissance. Mais parvenir a reconnaitre suppose d’étre suffisamment porté.... et
suppose aussi, sans doute, d’avoir été reconnu. Il y a en effet desliens cachés entre reconnaitre et étre porté,
mais aussi entre naitre, reconnaitre et étre reconnu. Notre capacité & reconnaitre dépend en partie d'une
reconnaissance regue, qui est elle-méme une modalité fondamentale de la portance qui nous est donnée.

Les langues du passé sont souvent riches d'une anthropologie du geste qui mérite d’y ressourcer nos
concepts. Il en va ainsi du latin “suscipere”. Ce verbe a I'art de signifier tour a tour ou tout a la fois “prendre
par dessous et soutenir, soulever, élever” et “reconnaitre, accueillir, adopter”; ou encore, “engendrer,
mettre au monde” et, au passif, “venir au monde, naitre”. Souvent avec 'idée que ce qu’il y a & soutenir et
étayer est fragile, mais aussi nouveau (comme le nouveau-né), et que ce que l'on fait ainsi va dans le sens
de (re)donner une solidité, une cohésion, voire une identité (reconnaitre un enfant), dans un accueil et
une reconnaissance qui contribuent a I'engendrement. Avec un geste en particulier, et c’est un sommet
de l'emploi de ce verbe: soulever 'enfant qui vient de naitre pour attester quon le reconnait comme son
fils ou sa fille et qu'on s’engage a I'élever, 4 le prendre en charge, jusqu’a prendre sur soi. Ce simple geste
noue ensemble porter et reconnaitre, reconnaitre et continuer a engendrer, mais aussi, en retour, étre
reconnu et naitre.

1. Lareconnaissance

Mais qu'est-ce que reconnaitre? Je ne vais pas procéder ici a un “Parcours de la reconnaissance”, pour
)
reprendre le titre de Ricceur, qui explore tous les sens possibles de ce terme (RICCEUR, 2004). Je vais
méme écarter I'un des sens les plus courants aujourd’hui: la “reconnaissance sociale” — étre reconnu dans
son métier, par son groupe social, la reconnaissance comme considération, et I'estime de soi qui s’ensuit.
Non pas que ce soit sans importance (c’est le cas de le dire, et je reviendrai sur I"“importance”), mais
. . “« » r : :
parce que cela ne me semble pas premier. Nous connaissons tous des “adultes” taraudés par un insatiable
besoin de reconnaissance sociale. Chez certains universitaires, par exemple, qu’ils soient parvenus ou non
a devenir mandarins. Alors qu’ils se croient au plus loin de I'infans, tant ils pensent tout maitriser dans le
)

langage, il y a pourtant un enfant qui crie en eux, et qu’ils ignorent activement. Un besoin insatiable, parce
que ce qui pourrait combler ce manque n'est justement pas ce type de reconnaissance. .. mais une autre,
moins “bourgeoise”, plus existentielle. Celle dont je vais tenter de parler.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.188-197, junho de 2023. 189



a) L'accueil de I'unique

Reconnaissance: le “re-” semble indiquer la répétition, et renvoyer au passé, au déja vu, au déja connu:
on reconnaitrait ce que l'on a déja rencontré. Ce que jentends par “reconnaissance” ne reléve pourtant
pas d’'une attitude rétrospective, ni de la répétition du méme. Mais plutot de la découverte et l'attestation
de la singularité, dés I'inaugural et I'inchoatif, notamment lors d’'une premiére rencontre, comme celle du
nouveau-né a la naissance. Ce qui est reconnu, c’est d’abord la nouveauté et I'unicité de cet étre, ou encore
le caractére unique de notre lien avec lui, ou du lien (unique) de ces étres (uniques). L'identification et
l'attestation de I'unique, irréductible a ce que je connais déja.

Reconnaitre entre mille un étre incomparable, insubstituable, sans pour autant faire de lui un étranger
abandonné a un ailleurs inaccessible. Car la reconnaissance lui donne une place dans mon champ de
perception, consent a une situation commune, et ouvre la possibilité d'un lien. Ce qui fait qu'elle initie
déja un geste d'accueil, sinon d’intégration, contribuant a libérer autrui de la solitude et de la honte. Ces
premiéres directions de sens sont déja riches d’'une tension caractéristique du lien interhumain, tension
dialectique entre différenciation et intégration, qui protége de la fusion (c’est toi, c’est bien toi et non pas
un autre, toi et non pas moi) comme de I'exclusion (tu es des notres).

b) Intelligence transcognitive, gratitude transaffective

Reconnaitre est une attitude typiquement intelligente, adaptative, faite daccommodation (pour pouvoir
différencier) et d’assimilation (pour pouvoir intégrer). Lintelligence ne s'exerce pas ici comme raison (la
reconnaissance ne nécessite pas de raisonnement), ni comme abstraction (reconnaitre l'unique est méme
aux antipodes de la catégorisation universalisante), mais comme jugement ou discernement, qui s'ouvre
conjointement a l'existence et au style de I'autre. L'intelligence est ainsi repuisée dans ses fondements
perceptifs. “Expérience d’une existence”, “la perception s'ouvre sur un ‘autre’” (MERLEAU-PONTY, 1990,
p- 212); elle débouche sur la reconnaissance d’une “expression individuelle”, d'une “maniére unique de
varier l'accent de I'é¢tre” (MERLEAU-PONTY, 1969, p. 84), et non pas sur la connaissance d’une essence
universelle. Accomplissant la puissance de décentration de la perception, la reconnaissance s'ouvre a la
surprise de I'étre, a sa radicale nouveauté et son style inimitable. L'intelligence doit d’ailleurs pour cela se
déprendre de ses représentations, qui peuvent induire une fausse reconnaissance.

La reconnaissance a aussi un autre sens dans la langue frangaise : la gratitude. Non plus seulement
ni méme d’abord la reconnaissance de ton existence, mais la reconnaissance pour ton existence. “Merci
dexister”, comme aiment le dire les suédois. Cette attitude, ot1 I'intelligence se redouble du coeur, opére
elle aussi une décentration. Elle peut certes étre chargée d'émotion mais n'est pas centrée sur l'affect. Elle
rend ce quelle recoit, célebre l'existence de 'autre au-dela de ce que je peux ressentir de lui ou de ce qu’il
peut ressentir lui-méme. Cette reconnaissance-gratitude pour l'existence d’autrui n'est pas une modalité de
I'empathie. Elle devrait en revanche étre a son fondement, la protégeant de ses illusions et dérives possibles,
notamment de son empétement psychologique dans des projections ou réparations de soi.

c) Autoriser a étre

Ces deux significations — reconnaissance de ton existence, reconnaissance pour ton existence — sont
plus solidaires qu'on pourrait le croire, celle-ci supposant celle-la, et celle-1a induisant souvent celle-ci.
Elles peuvent étre étroitement articulées in vivo, comme dans la rencontre de I'étre aimé, ou encore dans
celle du nouveau-né. L'une comme l'autre ont une dynamique transcognitive et transaffective qui permet
quautrui soit perqu au-dela de mes représentations et de mes affects, dans l'effectivité de ce qu’il est. La
reconnaissance met ainsi autrui a I'abri de mes états psychologiques et de leur caractére projectif. Elle

190 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 188-197, junho de 2023.



contribue aussi & mettre autrui a I'écart (voire a le libérer) des affects et représentations (de lui-méme)
qui pésent sur lui.

La reconnaissance, en deca de tout souci, est une attention a I'étre, portée par une intentionnalité
fondamentale, perceptive, pré-occupation qui dé-psychologise toutes nos préoccupations. Qui permet
de les déposer. Et qui aide autrui a le faire a son tour. Nous avons besoin de déposer tout souci. Nous
avons besoin de déposer tout ceci: toutes nos déterminations. Nous avons besoin de les abandonner, d'en
étre déchargés. D’étre autorisés a étre, tout simplement, sans avoir a faire, avoir, savoir, pouvoir, ni méme
a étre ceci ou cela. La reconnaissance autorise autrui a étre, et peut l'aider en retour a s’autoriser a étre,
en deca et au-dela de toutes les essences qui I'encombrent, de tous les faux impératifs qui pésent sur lui.

2.Larencontre de I'étre unique

La naissance se conclut souvent dans un geste radical de portance : I'enfant humain est moins mis bas
que porté haut, soulevé, élevé. Présenté, nommé et célébré. .. dans son unicité. Pour ceux qui sont présents,
clest d’ailleursI'occasion d’une expérience paradigmatique de la rencontre et de la reconnaissance de I'étre
unique. Cette méme expérience est peut-étre aussi le paradigme de toute joie. La joie de la naissance,
lexultation de la portance. La joie est souvent le marqueur d’'une bonne portance. Elle est aussi le signe
que la portance ainsi donnée se redouble d’'une portance regue. Car encore faut-il que ceux qui nous
reconnaissent vivent la radicale surprise de I'étre, et en recoivent une portance. La reconnaissance recue
(étre reconnu comme unique) est une portance donnée (par ceux qui nous reconnaissent), mais qui ne
peut étre donnée que dans la mesure ot elle est aussi portance regue par ceux qui, nous reconnaissant,
regoivent une portance de I'étre unique.

a) Portance de I'étre unique

L'unique, tel que je le congois ici, dépasse le fait d'étre différent de tous les autres. Sa reconnaissance va
plus loin qu'une simple opération de différenciation ; elle n'est pas une opération négative (“A n'est pas
comme B”), mais une attestation. Car I'unique se manifeste comme tel avec la force et la positivité d'une
forme prégnante, au sens gestaltiste. Et sa reconnaissance est le fruit d'un discernement qui se passe de
calculs ou de comparaisons: nous laissons advenir une figure qui se détache du fond indéterminé qui la
porte, et en vient a s'imposer entre toutes, comme une évidence. Clest clair, et cette clarté se passe des
distinctions.

Cette prégnance de I'unique est d'autant plus forte que 'on a dt préalablement endurer I'indétermination
ou l'absence, traverser la nuit des sens voire la nuit du sens. On pourrait multiplier les exemples. Marcher
plusieurs jours dans un désert aride et y rencontrer un arbre verdoyant. Préparer et travailler la terre durant
de longs mois, dans l'adversité des éléments, et en recueillir un fruit. Attendre neuf mois celle ou celui
que l'on ne voit pas... et le voir enfin. Et c’est si fort (prégnant) que cela nous porte. D’autant plus que
I'étre unique apparait justement comme une cristallisation inattendue au sein de I'indétermination, une
invraisemblable victoire de I'étre surle néant. Son avénement nous redonne espoir, sa surprenante surrection
rejaillit sur nous, relance notre propre naissance, réveille notre désir de vivre - nous-mémes sommes une
improbable victoire de la vie. La rencontre de I'étre unique fait vibrer notre propre unicité. Encore faut-il
que celle-ci résonne en nous, encore faut-il que nous ayons été reconnu comme unique — tant nous avons
besoin d’étre reconnu pour a notre tour pouvoir reconnaitre. Accueillant I'étre unique, nous apprenons a
nous accueillir nous-méme comme unique, a nous accueillir ensemble dans une portance commune. La
reconnaissance de I'étre unique est ainsi 'occasion d’une forme de co-naissance.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.188-197, junho de 2023. 191



Dans sa clarté prégnante, I'étre unique nous “saute aux yeux”. Mais sa force est d'autant plus forte quelle
est paradoxalement fragile, en raison de l'unicité méme de cet étre: il n'est pas substituable, il n’y a pas
de “plan B”. En raison, aussi, de la situation elle-méme unique au sein de laquelle il surgit — une victoire
inespérée sur le néant, peut-étre éphémere d’ailleurs, a vivre au présent, dans une temporalité qui nous
échappe. Tant et si bien que I'étre unique, reconnu comme tel, est souvent appel a lui préter attention, a
en prendre soin, a le chérir. On tient a lui, on lui donne du prix, du poids. Jusqu, parfois, l'aimer d’'un
amour préférentiel.

b) A la fois visible et invisible

Dans lareconnaissance, Iétre unique s’impose sans étre pour autant une réalité dont on aurait fait le tour.
Nous le reconnaissons comme tel en de¢a d’une observation totale, d'un épuisement de son sens. Létre
unique nous échappe toujours en partie, ce qui renforce encore sa force comme sa fragilité. Il apparait
souvent comme un étre en devenir, a la fois inachevé et inépuisable. Car il ne se réduit pas au déja visible.
Il est lourd de possibles, promesse d’avenir, et d'un avenir lui-méme unique. L'unique est a la fois visible
et invisible. Son caractére unique est discerné a travers et au-dela du visible, dans la mesure ot ce visible
témoigne de l'invisible, d"un invisible qui l'exprime et qu’il exprime, quile soutient et dont il est prégnant.
“Prégnant” en un autre sens que la force de la forme: au sens de la gestation, au sens de fécond.

Larencontre du nouveau-né est bien une rencontre du visible — c’est méme la premiére fois qu'on le voit
vraiment et directement, sans I'intermédiaire d'une échographie. Mais cette rencontre s'est longuement
préparée dans I'invisible. Dans l'accueil silencieux d’un étre mystérieux, dont on ne sait pas grand chose,
voire rien du tout. Dont on ne sait rien de ce qui est le plus important: sa personnalité, son visage, sa maniére
d’étre, son style. Son étre unique. Plusieurs mois d'endurance de I'indétermination, dans une attente qui
peut étre joyeuse, mais aussi traversée de doutes, voire de combats. Jusqu'au combat final, I'endurance
finale: I'accouchement. Enfin on le voit, on la voit. Mais c’est aussitot I'expérience que ce que l'on voit
ainsi, et ici, ne se réduit pas au visible. Il s’en faut. On le voit, on le touche.... et pourtant c’est au plus loin

‘étre un objet, dont on fait le tour, dont on maitrise le sens. Cet étre est aussi grand qu’il est petit. Enfin
venu a la manifestation, enfin devenu accessible, il nous échappe aussitot, et nous dépasse radicalement.
Ce qui est manifeste, ce qui se manifeste ainsi dans le visible, est au moins autant I'invisible que le visible.
Tout étre humain qui tient dans ses bras un nouveau-né peut faire I'expérience existentielle, expérience
radicale (que l'on a faite, ou pas), que ce qu'il tient ainsi est un paradigme du mystére. Qu'il fait, a travers
ce visible, une extraordinaire rencontre de I'invisible. Car cet étre est une telle prégnance de possibles. Et
Clest bien ceci aussi qui est unique, ce sont aussi ces possibles eux-mémes qui sont uniques et dessinent
son caractére unique.

Cela parait plus facile 8 comprendre d'un nouveau-né que d'un mourant. Pourtant, lorsqu'on accompagne
quelqu’un al'agonie, y compris jusque dans les derniéres heures des soins palliatifs, on peut faire I'expérience
de la rencontre de 'unique. Et méme au plus haut point. La part invisible devient tellement forte tandis
que le visible devient tellement ténu (il ou elle ne parle plus, ne bouge plus, ne reste qu'une respiration
difficile, déja ponctuée de pauses annonciatrices de lamort prochaine). Mais justement, cette part invisible
devenue si forte et envahissante, si du moins on parvient al'endurer, nous pousse a mieux percevoir, a préter
davantage attention, et a nous ouvrir a cet invisible lui-méme. Nous sommes comme invités a ne pas rester
ala surface, & descendre jusqu’a I'unicité de cette existence. A ne plus rester a la surface des apparences,
ces apparences que je connais par cceur (s'il s’agit d'un proche) et qui m'ont trop souvent fait oublier ce
qu'il est, unique. Dans cet étre encore vivant, c’est toute une histoire, son histoire unique, qui est 13, et qui
est en train de passer. Non pas seulement au passé: “passer” au sens actif de traverser, de porter encore le
présent, de soulever encore ce qui reste d’avenir. Et quand tout est accompli, et que cet étre, manquant,
va pour moi tout dépeupler, I'expérience de I'unique atteint sans doute un sommet.

192 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 188-197, junho de 2023.



c) Reconnaitre ce qui fait corps

N’y a-t-il déslors qu'une personne humaine pour étre “unique” au sens ot1 je l'entends ici? Un visage? Dans
une perspective éthique, levinassienne, peut-étre. Dans une perspective ontologique, merleau-pontienne,
entée sur les fondements (notamment corporels et perceptifs) de la relation, sans doute pas. Ce qui est
reconnu, on l’a dit, peut étre la nouveauté et I'unicité de tel étre, mais aussi le caractére unique de notre
lien avec lui, ou encore du lien de ces étres. Toi. Nous. Eux. Il y a quelque chose en toi qui est unique... il
y a quelque chose entre toi et moi, entre toi et nous, qui est unique... il y a quelque chose entre eux qui
est unique. .. je le reconnais et l'atteste. Etre témoin d’une alliance, d’'un mariage, d'un ensemble qui fait
corps, corps unique.

Cest pourquoi le monde pergu peut lui aussi se révéler unique, et étre I'objet d'une rencontre. Dans
la mesure ou, devant ce paysage, pris dans cette situation perceptive, “toutes ces choses qui existent
ensemble” font corps. Une coexistence unique, au fondement de mon étonnement. Un corps unique, cette
“chair du monde” ici et maintenant, plongée dans cette lumiére, cette atmosphere, cette profondeur, cet
horizon, ce silence. Plongée dansl'indétermination, et portée par elle. C’est ici aussi la radicale surprise et
nouveauté de I'étre unique. Ici aussi, le visible — un visible si riche, prodigue — est témoignage et promesse
de I'invisible qui le soutient.

On pourrait alors distinguer différents types d’étre unique — personne, relation, monde. C’est pourtant a
chaque fois un lien qui est discerné '. Y compris pour une personne: ce qui est unique en toi, ce en quoi tu
esunique, est bien le lien palpitant de tant de choses visibles et invisibles, passées, présentes et prégnantes.
Le lien de tout ce qui te constitue, ce lien qui t’institue, ce lien que tu es. Un lien vivant et naissant; un
lien résistant, tant bien que mal, malgré la vieillesse ou la maladie. L'unité d’un étre complexe, de tout
un corps et de toute une histoire. Toutes ces choses qui existent ensemble et, bon an mal an, font corps,
forment ce corps vivant singulier que tu es. Ta maniére d’étre, ton style que je reconnais entre mille — ce
que Merleau-Ponty appelait ta “chair”.

3. Etre reconnu comme unique

Ayant évoqué la portance recue par celui qui rencontre et reconnait I'étre unique, repassons maintenant
du coté de celui qui est reconnu. Et de la portance qui lui est ainsi donnée.

a) En deca de la vulnérabilité

Nous avons besoin d’étre reconnu comme unique, dans la force méme de cette unicité toujours surgissante.
Force fragile, on I'a dit, mais d’une fragilité a différencier de la vulnérabilité. En s'ouvrant a I'unicité d'un
étre, la reconnaissance s'ouvre a une dimension ontologique plus fondamentale que sa vulnérabilité. L'étre
unique, onl’a dit aussi, est comme un appel a lui préter attention, a en prendre soin. Reconnaitre, c’est déja
prendre soin de I'étre reconnu. Et ceci devrait étre au fondement de toute autre forme de soin, de care (cf.
SAINT AUBERT, 2021, 2022). Il faut prendre soin de I'étre avant de soigner ses blessures.

Blessés, nous le sommes tous. Méme si certains ne veulent pas le voir en face. Mais d'autres, a I'inverse,
ne voient que cela — chez autrui ou en eux-mémes, chez autrui parce queen eux-mémes... et ne voyant
que cela, ils le voient forcément mal. Avec le risque de fausser leur perception de la blessure de l'autre ;

! Lareconnaissance reléve del'acte le plus existentiel de I'intelligence humaine, le jugement, qui est fonciérement discernement
d’unlien. En retour, une analyse de la reconnaissance n’est pas sans conséquences sur une compréhension profonde (de la vocation)
de la faculté de juger. Un "jugement” que nous tendons souvent a entendre ou 4 pratiquer comme accusation et exclusion, alors
qu’il est d’abord reconnaissance, identification et attestation d’un lien, en toi, entre toi et les autres, sinon entre toi et moi.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.188-197, junho de 2023. 193



de projeter la leur, de réparer la leur. Il ne faut pas refouler la vulnérabilité, mais il ne faut pas non plus
lessentialiser. Chaque étre est vulnérable, mais il est d'abord unique. Il est d'abord incomparable, donc
précieux. Il arrive que I'on s'ouvre 4 la vulnérabilité d’autrui sans s'ouvrir a cette fragile force ontologique,
fondement de sa valeur — voire pour ne pas s'ouvrir a elle.

Autrui est un étre blessé, mais il est avant tout unique. Il n'est pas dabord accueilli dans son mystére
parce qu'on le soigne (méme si c’est aussi ainsi qu'il I'est), encore moins parce que I'on pleure sur lui, mais
parce quion le pergoit. Parce que 'on pergoit et reconnait son existence, sans pareil et insubstituable. Cette
reconnaissance enracine la relation dans la vérité de ce que nous sommes. Sil'on ne voit que ma blessure,
ma maladie, mon handicap, on ne me voit pas. Sil'on ne voit que ma souffrance, I'unité et la profondeur
de ce que je suis sont en partie perdues. Nous avons fondamentalement besoin que soit pergu, regu et
célébré, le mystére inépuisable de cette vie unique qui palpite en nous, et que nous sommes. Ne serait-ce
que pour pouvoir le retrouver nous-mémes, au-dela de notre souffrance, de notre maladie ou de notre
handicap, au-dela de tout ce qui nous déchire et nous détruit.

b) Limportance

Etre accueilli et reconnu comme unique contribue au fondement de notre identité. Nous avons besoin
que quelqu’un donne de l'attention et du poids & notre existence, a notre étre. Quelqu’un tient d nous sans
pour autant nous refenir. Nous chérit sans pour autant nous posséder. Quelqu’un nous autorise a étre,
et célebre notre existence. Cette reconnaissance nous protége (ou nous libére) d’'une forme de honte
existentielle, voire de culpabilité d’étre. Elle nous permet de consentir a étre, et méme davantage (qu'un
consentement): d’adhérer al'existence, dans un désir de continuer a étre, a vivre. Nous avons besoin d’étre
reconnu en deca de toute thése (de toute représentation, de toute image), en dega de tout projet, de tout
désir déterminant (venant d’autrui ou de nous-méme), pour pouvoir retrouver un simple désir d’étre, en
deca de tout désir de ceci ou de cela.

Nous avons du prix, du poids aux yeux de quelqu’un. De la consistance, et méme de 'importance. Un
poids qui n'a rien d’écrasant, mais au contraire allége, dans la mesure ot cette reconnaissance nous met a
I'abri de la représentation, des images et questions qui pésent sur nous. Lorsque nous sommes reconnu,
nous ne sommes plus en question, nous ne sommes plus une question. Et c’est en méme temps ainsi que
l'on nous donne enfin une véritable importance, une importance vraie. Cette reconnaissance est (devrait
étre...) une affirmation non thétique qui nous permet de ne plus étre un point d’interrogation.

c) En deca de notre reconnaissance

Si la reconnaissance contribue a une bonne identité (une identité non identitaire), elle n'en est pas
pour autant le premier fondement. En deca de la reconnaissance que nous avons ou que nous navons
pas regue, il est précieux de savoir son existence fondée, lorsque c’est le cas, sur la rencontre gratuite et
I'union charnelle de deux étres qui se sont, ne serait-ce qu'un temps, aimés librement et fortement — qui
se sont rencontrés, reconnus. .. et connus. Qui ont appris & saimer en s'ouvrant ensemble a ce qui les
dépasse, en communiant dans la reconnaissance de I'étre unique. Qui ont tenu ensemble et se sont tenus
I'un l'autre, dans la portance de I’étre solide. Qui se sont fait chair, se sont fait surgir mutuellement et
ont surgi ensemble, se sont dressés I'un lautre (I'un devant l'autre, I'un dans l'autre) et cote a cote, dans
la portance de l'étre reliant. Qui se sont ainsi reconnus et célébrés mutuellement, et ensemble, dans la
portance commune de ['étre.

Etre porté par un amour unique qui nous précéde, qui avait son autonomie, indépendamment de 'amour
qui nous sera plus tard donné ou pas. Qui, dans une surrection commune, avait déja sa propre fécondité,

194 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 188-197, junho de 2023.



indépendamment de la procréation. Et qui n'était pas forcément dans le désir, encore moins dans le projet
(conscient et décidé), de notre venue, ni méme de la venue d’un enfant. Etre porté par un amour unique
qui nous précéde, au fond sans rapport avec nous. En de¢d méme du désir de notre avénement. En deca
méme du consentement, plus tard, 4 notre existence. On estloin de la reconnaissance, de la nomination...
de moi-méme, mais on est déja a plein dans une affaire de reconnaissance et nomination de 'unique.

Notre identité se fonde en deca de notre identification, en dega de notre essence. .. et en decd méme de
notre existence. Elle se fonde ailleurs, en dega de nous-méme. Cela peut paraitre étrange, et dénarcissisant.
Mais n'est-ce pas au fond libérant? N'est-ce pas fondamental pour notre liberté la plus profonde, existentielle?
Mon existence peut sappuyer sur une reconnaissance qui me précéde et n'est pas reconnaissance de
moi-méme, sur une célébration de l'unique qui n'est pas moi. A contrario, sile premier et seul étre unique
célébré par un couple est son enfant, n'est-ce pas périlleux pour celui-ci comme pour celui-la? Chaque
enfant a besoin d’étre célébré comme unique, mais a tout autant besoin de ne pas étre 'unique unique ni
méme le premier. I a besoin que ses parents soient animés par la reconnaissance mutuelle et commune
d’uniques qui ne sont pas lui, et qui ne sont d’ailleurs méme pas d'abord eux-mémes.

Qu’il n'y ait pas de malentendu: il est bien stir porteur d’avoir été désiré, attendu, et d’étre intégré a un
projet familial. Mais on est en droit d'interroger I'insistance des réflexions éthiques sur le désir d'enfant,
sur le projet parental, comme étant décisifs pour le poids ontologique a donner a I'enfant a naitre. Je n'ai
paslibrement et consciemment choisi d’exister — c’est la condition du vivant. Mais mes géniteurs non plus
n'ont pas choisi librement et consciemment ce que je suis, et mon existence méme, comme on choisit un
légume sur I'étal du marché ou une voiture de luxe chez un concessionnaire. Cest la surprise de I'étre. Je
suis, tout comme toi, tout comme chacun d’entre nous, un heureux hasard et une radicale surprise.

Or, n'est-ce pas la une condition majeure, et nécessaire, pour que nous puissions étre reconnu comme
unique? Pour que I'on nous donne un poids qui n'est pas prédéterminé, prémédité, donc déformant. Pour
que l'on nous donne une bonne importance, ajustée, porteuse, et non pas écrasante ou étouffante. Une
importance inconditionnée et inconditionnelle; un véritable poids, qui est aussi une authentique légéreté,
celle de l'auto-portance possible; le levier d'une autonomie et d’une liberté correctement articulées avec
nos dépendances. Et non pas le poids (la lourdeur) d’étre, par exemple, celle ou celui qui a été “trop”
attendu, I'enfant que I'on a toujours voulu avoir, qui existe pour réaliser un fantasme parental, pour guérir ou
compenser telle ou telle blessure de ces “adultes” qui veulent vivre en nous par procuration, qui attendent
ou exigent tacitement que nous vivions telle ou telle vie... pour eux, a leur place, en leur nom. En leur
nom, et non pas en mon nom propre.

La reconnaissance telle que j’ai tenté de la définir ne va pas de soi, n'est jamais gagnée, est toujours a
reprendre. De méme qu'il y a des déviances de I'empathie, la reconnaissance elle aussi peut étre faussée.
Le regard porté sur I'unicité de l'autre peut lui aussi étre brouillé par divers empatements psychologiques.
Notamment dans une forme de fétichisme ou d’idolatrie ou l'autre est fantasmé et absolutisé, ou encore
dans un attachement en réalité voué a réparer notre propre unicité, & compenser en nous un déficit de
reconnaissance. On n'est plus ici ouvert a la surprise de I'étre, ou du moins celle-ci est bientdt recouverte
d’une projection de soi. Une véritable reconnaissance est au plus loin d’étre projective ou fusionnelle, de
reconduire l'altérité sur fond du méme: elle est au contraire ce qui magnifie la singularité de chaque étre,
son caractére incomparable, tout en ménageant le terreau de sa croissance et l'espace de son expression.
Un espace d’indétermination libérante, qui permet que grandisse et s’exprime son étre propre, unique,
tout a fait autre.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.188-197, junho de 2023. 195



La reconnaissance regue devrait étre source de dilatation et de libération. La portance, plus largement,
est une affaire de gravité. .. et de légeéreté. Et pas'une sans I'autre. On ne vole pas sans gravité, sans masse,
sans aucune importance, perdu dans I'insoutenable 1égéreté de I'étre. Symétriquement, une masse sans
soutien ne peut que chuter: une importance sans portance peut étre vertigineuse et destructrice, pour soi
comme pour les autres (cf. la solitude et le désespoir de I'idole, du dictateur, etc.). La portance se décline
sans doute selon trois qualités ontologiques principales: la solidité de ce qui tient bon et nous tient bon,
lindétermination qui nous dé-détermine et nous espace, et la force fragile de I'unique. Ces trois qualités
sarticulent de maniére dynamique dans la portance recue: nous avons besoin d’une solidité qui nous
allége et nous permet d’étre unique. D’étre unique sans étre prédéterminé, d’étre soutenu et espacé. Clest
ainsi que nous pouvons apprivoiser le vertige.

Laportance donne du poids tout en allégeant. Cet allégement passe par de la gratuité et, j’oserais ajouter,
par une bonne contingence — une non-nécessité, sinon un indéterminisme de I'étre ponctué de heureux
hasards . Et cet allégement va jusqu’a un allégement de nous-méme. Nous avons réguliérement besoin
de ne plus étre en question, de ne plus étre une question. Et peut-étre avons-nous parfois besoin d’étre...
sans importance. Ou du moins de déposer, tout déposer, jusqu’a se déposer soi-méme. Déposer les faux
combats, comme un soldat qui dépose les armes; déposer les fausses importances, comme un roi qui
dépose sa couronne. La reconnaissance regue devrait nous y aider.

Encore faut-il consentir & déposer, se déposer. La déposition est aussi une forme de mise a nu, et 'on peut
s’accrocher aux vieux vétements, aux bénéfices secondaires des fausses consistances, malgré leur lourdeur
et leur vanité. Encore faut-il consentir & étre reconnu, connu et aimé comme unique. Les résistances
sont diverses, et dépendent en partie de notre histoire blessée. Certains en révent secrétement mais ne
parviennent plus a y croire, tant leur passé en dément la possible véracité. Tant ils sont échaudés par le
risque d’étre & nouveau abandonnés, ou bien a nouveau aliénés, pris pour un autre, étouftés par un amour
fusionnel ou du moins enfermés par un regard possessif, trop prédéterminé et déterminant. La résistance
peut aussi venir de ce que la reconnaissance regue a quelque chose d’engageant, d’obligeant. On préfére
se fondre dans la masse, dans I'anonymat, ne pas étre unique, pour ne pas étre nommé... parce qu'étre
nommé, c’est déja étre appelé. L'appel. Et donc 'invitation a répondre. L'appel, et son effet de gravité. Et
I'invitation a répondre, avec gravité.

On touche ainsi a la difficulté 4 se recevoir de la reconnaissance, a se laisser connaitre et aimer. On touche
enfin aux liens cachés entre étre aimé, s’aimer et aimer, ou encore entre étre compris, se comprendre et
comprendre. Vaste question, aussi profonde qu’elle parait naive. .. et d’autant plus brilante que personne
n'osel'aborder. Nous avons besoin d’étre aimé pour aimer, d’étre compris pour comprendre. Et ces notions
peuvent étre croisées: nous avons besoin d’étre aimé pour comprendre, d’étre compris pour aimer®. Nous
avons besoin d’avoir du poids pour donner du poids — d’avoir de la portance et de I'importance pour en
donner. Nous avons besoin d’étre (re)connu pour (re)connaitre. Etre reconnu comme unique est nécessaire
pour pouvoir, a son tour, reconnaitre I'unique, et lui préter attention.

* L'horizon ontologique d’une phénoménologie de la portance est sans doute décalé par rapport aux métaphysiques qui
associent I'étre 4 la nécessité, & une substance éternitaire sans contingence, sans accidents. Et qui en font peu ou prou un ab-solu
sans relation possible avec lui. Une gravité sans portance, transcendance de surplomb sans rapport avec notre chair. Un étre
jupitérien, omnipotens sans étre omnitenens, dont la solidité ne nous est d’aucun secours.

* Ce qui illustre & plein I'insuffisance des notions d’affectif et de cognitif, et plus encore de leur dichotomie, qui est ici
transcendée. La reconnaissance, comme je I'ai suggéré au début, est transaffective et transcognitive. Tout comme 'amour et la
compréhension bien congus.

196 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 188-197, junho de 2023.



Références bibliographiques

MERLEAU-PONTY, M. (1969). La prose du monde. Paris: Gallimard.
MERLEAU-PONTY, M. (1990). La structure du comportement. Paris: PU.F. Quadrige.

RICCEUR, P. (2004). Parcours de la reconnaissance. Paris: Stock.

SAINT AUBERT, E. de (2015). “La chair ouverte 4 la portance de 1'étre” [http://journals.openedition.
org/alter/384]. Alter, Paris, n° 23, pp. 168-18S5.

SAINT AUBERT, E. de (2016). “Introduction 4 la notion de portance” [http://www.cairn.info
revue-archives-de-philosophie-2016-2-page-317.htm]. Archives de philosophie, Paris, t. 79, n° 2, pp. 317-
343.

SAINT AUBERT, E. de (2017a). “Introducao a nogdo de sustentagio” [ http://e-revista.unioeste.br/
index.php/aoristo/article/view/18223]. Aoristo - International Journal of Phenomenology, Hermeneutics
and Metaphysics, Toledo-Parana-Brasil, n° 1, v. 2, pp. 346-378.

SAINT AUBERT, E. de (2017b). “S’abandonner et surgir. Réflexion sur les relations entre corps et
portance”. In: ANDRIEU, B.,, NOBREGA (da), P,, Au travers du vivant. Dans | esthésiologie, I'émersiologie.
Paris: L'Harmattan, pp. 163-186.

SAINT AUBERT, E. de (2021). “The Perceptual Foundation of Care”. In: MELANCON, J.,
Transforming Politics with Merleau-Ponty: Thinking beyond the State. Lanham - Boulder - New York -
London: Rowman & Littlefield, pp. 185-201.

SAINT AUBERT, E. de (2022). “Réflexions en vue d’une articulation entre portance et care”. In:
LEROY, C., PALERMO, C., Pesanteur et portance. Une éthique de la gravité. Paris: Hermann, pp. 13-36.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.188-197, junho de 2023. 197


http://journals.openedition.org/alter/384
http://journals.openedition.org/alter/384
http://www.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2016-2-page-317.htm
http://www.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2016-2-page-317.htm
http://e-revista.unioeste.br/index.php/aoristo/article/view/18223
http://e-revista.unioeste.br/index.php/aoristo/article/view/18223

doispontos:

Revints dos Departamenios e Flloaoha da Unbvenidsdes
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Déformaliser l'intersubjectivité

Claudia Serban (Université Toulouse Jean Jaures)

Résumé: Cette contribution réfléchit aux conditions d'une approche déformalisée de l'intersubjectivité, susceptible
de nourrir le projet d'une anthropologie phénoménologique d'inspiration husserlienne. Nous interrogeons d’abord
la place architectonique qui revient au probléme de la différence sexuelle au sein de la phénoménologie de Husserl,
pour montrer qu'il reléve du champ thématique de la“générativité”. C'est ensuite la signification de la phénoménologie
générative qui est discutée, en dialogue avec les commentateurs qui lui ont accordé une attention particuliéere
(Steinbock, Perreau). Enfin, nous nous penchons sur l'intérét de Husserl pour la genése du lien intersubjectif, en
privilégiant la référence a la maternité qui est étonnamment présente sous sa plume. Lexamen conjoint de ces
trois questions vise a faire apparaitre I'une des directions que pourrait suivre une entreprise de déformalisation de
I'intersubjectivité, et donc une approche plus concréte de celle-ci, sur la base méme du traitement qu'en a proposé
Husserl.

Mots clés: Husserl, intersubjectivité, générativité, sexe, maternité, anthropologie

Abstract: This contribution reflects on the conditions of a deformalized approach to intersubjectivity which would
be able to nourish the project of a phenomenological anthropology following a Husserlian inspiration. | first question
the architectonic place of the problem of sexual difference within Husserl’s phenomenology, in order to show that
it belongs to the thematic field of “generativity” It is then the meaning of a generative phenomenology that is
discussed, in dialogue with the interpreters who have given it particular attention (Steinbock, Perreau). Finally, |
look at Husserl's interest in the genesis of the intersubjective link, focusing on the reference to motherhood which
is surprisingly present in his writings. This triple inquiry aims to bring out one of the directions that the undertaking
of deformalizing intersubjectivity could follow, leading to a more concrete approach of otherness on the basis of
Husserl's own proposals.

Keywords: Husserl, Intersubjectivity, Generativity, Sex, Motherhood, Anthropology

198 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



L'un des mérites du mouvement phénoménologique inauguré par Husser] au début du XXe siécle est
d’avoir secoué durablement notre conception de la subjectivité ou de la vie subjective, en faisant ressortir
non seulement I'étre-incarné mais aussi I'étre-avec oul'étre-ensemble comme des dimensions fondamentales
de cette vie. Or si 'on regarde les descriptions inaugurales de 'expérience d’autrui ou de la rencontre
intersubjective — sous la plume de Husserl notamment, mais aussi de Heidegger —, on ne peut qu’étre
frappé par le fait que I'autre se présente le plus souvent comme un humain sans qualités, qu’il ou elle est
laissé(e) dans une assez totale indétermination anthropologique. Certes, la description phénoménologique
cherche a se concentrer sur les invariants de 'expérience d’autrui, mais il est a soupgonner que, ce faisant,
elle est parfois amenée a réduire ou a mettre entre parenthéses des déterminations irréductibles au lieu de se
demander comment elles infléchissent le sens de la rencontre. Le sexe oule genre, I'4ge, larace, la condition
médicale d’autrui sont-ils vraiment des caractéres qu'on peut faire librement varier dans cette rencontre?

Sil’on relit, par exemple, la cinquiéme des Méditations cartésiennes — qui est'un des endroits privilégiés
ou s’élabore la théorie husserlienne de I'intersubjectivité — avec une certaine attente de déterminations
concretes de la figure d’autrui, on est inévitablement condamné 4 rester sur sa soif, tellement le modéle
de la rencontre intersubjective reste formel et donc prétendument interchangeable quelles que soient les
qualités de I'autre qui vient a mon encontre. Néanmoins, comme souvent, le cas de Husserl est un peu plus
complexe, vu la maniére dont ses manuscrits de travail (et notamment ceux des années trente — postérieurs,
donc, aux Méditations cartésiennes et contemporains plutdt de la préparation du manuscrit de la Krisis)
enrichissent et complétent I'approche canonique de I'intersubjectivité, en développant des indications
demeurées a I'état inchoatif dans les écrits publiés de son vivant. Je me propose de le montrer ici en me
concentrant d’abord sur une question précise, a savoir celle de la place architectonique qui revient au
probléme de la différence sexuelle dans le cadre de la phénoménologie husserlienne. Ce sera le premier
temps de mon propos. Dans un deuxiéme moment, aprés avoir montré que le “probléme des sexes” reléve,
chez Husserl, du champ thématique de la “générativité”, je tacherai d’éclaircir la signification de celle-ci, en
revenant sur la maniére dont elle a été comprise par les commentateurs qui lui ont accordé une attention
particuliére. Enfin, je me pencherai sur une question encore plus circonscrite, 4 savoir I'intérét de Husserl
pour la genése dulien intersubjectif, et notamment pour les relations de parentalité et de filialité, manifeste
a travers la référence ala maternité qui est étonnamment présente sous sa plume. L'examen conjoint de ces
trois questions visera a poser quelques jalons permettant de faire apparaitre 'une des formes que pourrait
prendre une déformalisation de l'intersubjectivité et donc une approche plus concréte de celle-ci sur la
base méme du traitement qu’en a proposé Husserl, sans franchir le seuil d’une post-phénoménologie’
critique qui laisserait derriére elle I'héritage husserlien.

1. Le “probléme des sexes (Geschlechterproblem)”

Commengons par interroger la place architectonique que Husserl assigne au probléme de la différence
sexuelle dans le cadre de sa phénoménologie, et il faut d’abord souligner que c’est une question qu’il s’est
posée lui-méme. C’est encore une fois a la fin des années vingt, quand le chantier des Méditations cartésiennes
est mis en place, que la phénoménologie transcendantale révele ou plutét confirme I'importance qu'elle
accorde a la thématique de I'intersubjectivité. La vie transcendantale, bien qu’individuée, est une vie
relationnelle et communautaire. Toutefois, comme je viens de le rappeler, de nombreuses descriptions
de l'expérience d’autrui ou des interactions entre ego et alter ego — et notamment celles qui sont proposées
dans la cinquiéme Méditation cartésienne — s’en tiennent a une certaine neutralité, ou a une certaine
pauvreté en déterminations de la figure d’autrui qui pourrait suggérer que cette expérience serait, dans son
noyau, indifférente a toute détermination spécifique de 'autre (son genre, sa race, son 4ge...), et donc,
en particulier, a-sexuée. Ce que Husserl nomme Paarung — a savoir I'appariement qui me fait reconnaitre,

! Comme celle que propose Johanna Oksala (voir OKSALA, 2006 et 2016).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.198-208, junho de 2023. 199



dans la perception du corps animé d’autrui, la vie subjective d’un alfer ego (au lieu qu’autrui demeure,
comme dans la deuxiéme Méditation métaphysique de Descartes, inapparent ou dissimulé derriére ce
que j’en vois — ou, selon Descartes, seulement “des chapeaux et des manteaux”) -, ce mécanisme de la
reconnaissance d’autrui semble opérer d’'une maniére parfaitement indifférente au fait de savoir si les
subjectivités qui se rencontrent ont un genre ou sont ou non du méme genre (je laisserai de coté ici la
question de la race, qui fait désormais 'objet d’une littérature abondante?, mais je vais revenir sur celle de
I'age, notamment a travers la figure de 'enfant). On pourrait méme penser que parler d’ego ou alter ego
masculin ou féminin, ce serait dénaturer le sens de la pensée husserlienne de I'ego compris comme sujet
transcendantal, en péchant par une ficheuse adjonction de déterminations anthropologiques et donc par
une inadmissible naturalisation de I'analyse transcendantale. L'on voit ainsi que le probléme de la différence
sexuelle ne peut manquer de soulever également celui, classique et extrémement débattu, des rapports entre
phénoménologie (transcendantale) et anthropologie, la question étant ici de savoir si tout ce qui a trait
ala différence sexuelle ou plus généralement au caractére sexué de la subjectivité reléve seulement d'une
anthropologie (empirique ou philosophique) par rapport a laquelle la phénoménologie transcendantale
devrait toujours continuer a se démarquer. Et en retour, si au contraire la phénoménologie transcendantale
s’avére capable ou méme contrainte d’accueillir la détermination sexuelle en son sein et d’affronter le
probléme de I'identité et de I'altérité sexuelles, son rapport a 'anthropologie ne pourrait que s’en trouver
modifié, rendant urgente la reconnaissance de la légitimité d’une anthropologie phénoménologique, ainsi
que, surtout, son élaboration.

A cet égard, on connait les réserves tenaces que Blumenberg a exprimées dans sa Description de I’homme,
en soutenant qu’il serait vain et illusoire de chercher 4 édifier une anthropologie phénoménologique surla
base des théories husserliennes de I'intersubjectivité et du monde de la vie (BLUMENBERG, 2006/2011,
ch. II). Blumenberg prend ainsi en considération deux des champs fondamentaux que Husserl a explorés
dans les années trente: celui ouvert par les Méditations cartésiennes et celui qui aboutira a la Krisis (les
ouvrages publiés étant bien str, dans les deux cas, seulement la trés mince partie visible de chantiers de
travail extrémement foisonnants, auxquels la publication posthume des manuscrits donne désormais
acceés). Or c’est précisément  la croisée de ces deux domaines de recherche que Husserl inscrit lui-méme
le probléme de la différence sexuelle ou, selon I'expression du § SS de la Crise des sciences européennes,
le “probléme des sexes (Geschlechterproblem)”. Ce passage de la Krisis, sur lequel les partisan(e)s d’une
phénoménologie de la différence sexuelle ou, plus particuliérement, d’une phénoménologie féministe
d’inspiration husserlienne, ont énergiquement attiré I'attention pendant les derniéres décennies’, mérite
d’étre rappelé intégralement, dansla mesure ot il inscrit le “probléme des sexes” au sein d une constellation
conceptuelle plus vaste et semble ainsi 8 méme de dévoiler le lieu architectonique que Husserl lui attribue
au sein de sa phénoménologie. Cette séquence de la Krisis fait suite a la “résolution”, au § 54, du “paradoxe
de la subjectivité humaine”, qui revient & comprendre celle-ci comme une “auto-objectivation de I'ego
transcendantal” (et de cette maniére, les dimensions transcendantale et anthropologique de la vie subjective
sontindissolublement liées et séparées a la fois). Parla suite, les problémes particuliers que 'on rencontre
une fois que 'on admet que la subjectivité transcendantale est “objectivée dans I'humanité” ont trait de
prime abord a ce que l'on pourrait appeler la diversité anthropologique, qui fait que cette objectivation
n’est pas homogeéne ou univoque: Husserl évoque conjointementles cas de la folie, de I'enfant, de l'animal,
renvoyant tous a des étres qui, loin d’étre écartés sur le modele du célébre geste cartésien (“mais quoi,
ce sont des fous...”), “doivent prendre part i la transcendantalité, 2 une transcendantalité qui leur soit
propre (ihre Weise der Transzendentalitit zugemessen werden kann und muss)” (HUSSERL, 1954, p. 191;

2 A titre d’exemple, voir les travaux de Linda Martin Alcoff (MARTIN ALCOFF, 1999 et 2006), ainsi que deux collectifs
récents (LEE, 2019; GARRAU et PROVOST, 2022).

3 Le passage que nous allons commenter figure ainsi en exergue de OKSALA, 2006. Voir aussi HEINAMAA et RODEMEYER,
2010, p. 1.

200 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023.



HUSSERL, 1976, p.213). Qu’est-ce qu'il faut comprendre ici par “transcendantalité”? Sans entrer dansle
détail de la théorie husserlienne de la constitution, on pourrait s’en tenir a cette caractérisation minimale:
une vie transcendantale est une vie donatrice de sens et configuratrice de monde; une vie qui n’est pas
seulement faconnée et déterminée de l'extérieur, mais qui se fagonne elle-méme ainsi que son extérieur.
Et Husserl poursuit:

Cela empiéte naturellement sur le domaine des problémes transcendantaux qui englobent finalement tous les étres
vivants, dans lamesure ot ils ont, de fagon aussi indirecte qu'on voudra, mais cependant de fagon confirmable, quelque
chose comme une “vie”, y compris une vie en communauté au sens spirituel. Ce qui fait apparaitre également [ ....]
les problémes de la générativité, les problémes de I'historicité transcendantale, [ .. ..] au-dela encore les probléemes
de la naissance et de la mort et de la constitution transcendantale de leur sens en tant quévénements mondains,
comme aussi le probléme des sexes. (HUSSERL, 1954, pp. 191-2; HUSSERL, 1976, p. 213-4)

Cette énumération de nceuds problématiques qui culmine dans la mention du Geschlechterproblem
dessine la constellation conceptuelle dans laquelle la prise en compte de la différence sexuelle s’inscrit chez
Husserl. Nous pouvons constater qu'il ne s’agit pas tant de la théorie de I'intersubjectivité (pas, en tout cas,
au sens ou elle s'édifie dans la cinquiéme Méditation), ni de celle de la Lebenswelt, mais plutot de la croisée
de trois champs qui se situent aux confins de ces deux domaines thématiques: problémes de la générativité,
problémes de I'historicité transcendantale, problémes de la naissance et de la mort. Les tout derniers sont
parfois désignés par Husserl comme Randprobleme, problémes-limite en un sens particulier?, car liminaires
ou liminaux, exposant la phénoménologie transcendantale, voire la vie transcendantale elle-méme, a ses
limites. Les problémes de I'historicité transcendantale représentent, quant a eux, un versant fondamental
delentreprise qui s'illustre dans la Krisis et dans les textes connexes. Mais c’est le lien conceptuel qui relie
le “probléme des sexes” aux “problémes de la générativité” qui est sans doute le plus fort. Et éclaircir ce
lien, c’est aussi soulever la question du rapport entre générativité et historicité transcendantale.

2. Qu'est-ce que la “générativité (Generativitit)”?

Tout d’abord, que faut-il comprendre par “problémes de la générativité”? Dans les ceuvres publiées
de Husserl, une autre mention significative de ce dernier champ de problemes est présente au § 61 des
Meéditations cartésiennes (donc au sein de la cinquiéme Méditation, tout de méme), qui pose la question
de la genése du psychisme et prend la forme de cette interrogation particuliére: “L'enfant, a considérer
les choses objectivement, vient au monde; comment en vient-il & un commencement de sa vie psychique?”
(HUSSERL, 1950, p. 168; HUSSERL, 1994, p. 192). Et Husserl se demande aussitdt si un tel questionnement
psychologique ne renvoie pas, en derniére instance, aux “questions les plus essentielles propres a une
phénomeénologie qui se constitue comme une philosophie transcendantale”, pour autant, précisément,
que les étres humains, ainsi que les animaux, sont des “auto-objectivations” des “monades transcendantales
absolues” (etlorsque la thése d’une auto-objectivation du transcendantal dans 'humain est ainsi formulée,
le parallélisme avec la page de la Krisis citée plus haut devient parfaitement manifeste). Apparait ensuite,
pour le Husserl des Méditations, la nécessité de distinguer entre les problémes génétiques dont reléve “la
constitution de la conscience interne du temps et toute la théorie phénoménologique de I'association”,
et un autre ensemble de problémes que Husserl appelle “génératifs (generativ)” (mais que la version
frangaise parue aux Presses universitaires de France sous la direction de Marc de Launay sous-traduit de
maniére regrettable en parlant simplement de “problémes de genése™). Ces problémes génératifs, précise
Husserl, sont “ceux de la naissance, de la mort et du lien présent dans la génération entre les étres animés

*Voir a ce propos GERARD, 2016.

3 Gabrielle Peiffer et Emmanuel Levinas, auteurs de la premiére traduction des Méditations, parue en 1931, avaient été sans doute eux
aussi embarrassés par le vocabulaire génératif, mais ils ont opté pour une traduction qui alimente moins la confusion avec les problémes
génétiques tout en étant une surtraduction, & savoir “problémes de l'origine”. Voir HUSSERL, 1992, p. 228.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.198-208, junho de 2023. 201



(Generationszusammenhang der Animalitit)®” (HUSSERL, 1950, p. 168; HUSSERL 1994, p. 192 et 193);
le “probleme des sexes” n'est pas mentionné expressément, mais la naissance et I'enchainement génératif
(autre traduction possible de Generationszusammenhang) renvoient sans conteste a la procréation ” et
donc a la sexuation et a la sexualité. Pressentant, en tout cas, 'immensité du champ de recherche ouvert
par les problémes génératifs, le Husserl des Méditations cartésiennes affirme qu'ils “relévent a I'évidence
d’une dimension supérieure et présupposent donc un travail interprétatif des spheres inférieures si énorme
qu'ils ne pourront devenir avant longtemps des problématiques sur lesquelles on travaillera” (HUSSERL,

1950, p. 168; HUSSERL, 1994, p. 193).

Les mots de Husserl semblent avoir ici l'allure d’'une prophétie et suggérer que le développement
d’une phénoménologie générative devait rester longtemps en gestation, mais il faut reconnaitre qu'une
telle prévision a été de fait assez vite démentie et que I'importance des problémes génératifs soulevés
par la phénoménologie transcendantale n'est pas demeurée si longtemps inapercue. Merleau-Ponty
faisait référence déja, dans la Phénoménologie de la perception, a “notre naissance ou, comme dit Husserl
dans ses inédits, notre ‘générativité’”” (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 491), choisissant ainsi de ressaisir
les problémes génératifs a travers le prisme privilégié de la naissance. Pourtant, au sein de I'exégése
husserlienne, ce n'est pas la question de la naissance qui a été le plus souvent privilégiée dans I'approche
de ces problémes, si l'on songe du moins a I'ouvrage incontournable d’Anthony Steinbock, Home and
Beyond, sous-titré Generative Phenomenology after Husserl et paru en 1995. Pour Steinbock, qui fait lui aussi
ressortir la double proximité de ce champ thématique par rapport au chantier des Méditations cartésiennes
et a celui de la Krisis, “la générativité concerne le devenir historique et intersubjectif” (STEINBOCK,
1995, p. 258), mais le traitement qu’il en propose s'ordonne finalement autour de la polarité Heimwelt /
Fremdwelt, monde familier et monde étranger.

La discussion critique de la proposition de Steinbock par Laurent Perreau® montre en outre que le
rapport entre phénoménologie génétique et phénoménologie générative continue a faire débat, et
nous pouvons considérer que ce rapport renvoie en derniére instance a la relation entre la temporalité
immanente, 'historicité transcendantale et la générativité. Ainsi, pour Laurent Perreau, la générativité est
surtout synonyme d’un premier niveau d’historicité et doit étre appréhendée a partir des problémes plus
généraux que souléve la considération de la Lebenswelt. Dans cette perspective, la

phénoménologie de la générativité [...] doit nous permettre de comprendre que le monde de la vie ne se donne &
nous, nécessairement, qu’a travers un contexte normatif et générationnel qui a toujours ses propreslois, sa propre
normalité particuliére et détermine les formations de sens du monde & nous prédonné (PERREAU, 2013, p. 320).

Cette interprétation sappuie sur une lecture conjointe du § 61 des Méditations cartésiennes, déja
évoqué, et du § 97 de Logique formelle et logique transcendantale, qui porte sur la méthode de “dévoilement
(Enthiillung) d’implications intentionnelles” et expose la tiche d’une explicitation des “formations de sens

¢ Cette idée d’un Generationszusammenhang ou generativer Zusammenhang (Peiffer et Levinas traduisent: “lien parla génération”
des étres vivants en général et des étres humains en particulier est abondamment présente dans les manuscrits de travail de
Husserl. Pour ne citer que quelques mentions qui se trouvent dans les textes tardifs sur I'intersubjectivité, voir HUSSERL 1973,
p- 38,178, 199-200...

7 Un manuscrit de travail de 1933 ou 1934 souléve ainsi “les questions relatives au fait de savoir ce qu’il faut entendre & proprement
parler par ‘procréation’ d’un point de vue monadique (die Fragen, was, monadisch gesehen, unter dem Titel Zeugung’ eigentlich
<zu verstehen> ist)” (HUSSERL, 2014, p. 25).

8 Laurent Perreau reproche a Anthony Steinbock une “survalorisation de la méthode générative”: selon lui, “Steinbock
semble [...] méconnaitre le fait que le monde familier (Heimwelt), avant d’apparaitre comme monde natal dans sa distinction
d’avec le monde étranger, est une formation de la vie subjective personnelle se retrouvant ‘chez elle’, prenant ses aises dans
le monde a la faveur d’une habitualité typifiante et familiarisante”; autrement dit, “la mise en valeur de la générativité conduit
a la méconnaissance de ’impact de la phénoménologie génétique sur la conception du Heimwelt comme produit de I’activité
subjective familiére, typifiante et normalisante” (PERREAU, 2013, p. 332).

202 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023.



(Sinngebilde)” de la vie culturelle (HUSSERL, 1974, p. 216-7; HUSSERL, 1984, p. 328-9, trad. modif.).
Cette derniére problématique peut paraitre plus proche de ce quAlexander Schnell a développé, dans ses
ouvrages récents, sous l'intitulé de “phénoménologie générative” (SCHNELL, 2015 et 2021) que de la
signification attribuée par Husserl aux problémes génératifs. Néanmoins, I'historicité transcendantale
dont parle Husserl s’illustre  la fois dans I'historicité propre aux communautés intersubjectives (régie
par laloi de “l'enchainement des générations (Generationszusammenhang)”) et dans I'historicité du sens
(qui obéit, de surcroit, a une téléologie rationnelle): c’est ce que suggere le fait que Husserl puisse parler,
de fagon bien significative, d’une générativité de la philosophie (HUSSERL, 1954, p. 488sq.; HUSSERL,
1976, p. 542) pour décrire I'historicité propre au sens philosophique. I nest donc pas inexact de dire,
comme le fait Laurent Perreau, qu’“d partir des années 1930 [...] la thématique de la ‘générativité’ se
confond avec celle de I historicité’” (PERREAU, 2013, p. 325), a condition de préciser que la générativité
exprime I'un des aspects fondamentaux de I'historicité transcendantale, ou le fait que la diachronie qui
caractérise celle-ci en propre repose sur I'enchainement des générations — qu’il s’agisse des générations
d’une lignée dont les membres sont apparentés ou de celles d'une communauté scientifique (celle des
philosophes, par exemple ; le fait de parler d’une “générativité spirituelle” (HUSSERL, 1954, p. 444;
HUSSERL, 1976, p. 491) étant, bien stir, un levier pour résister a toute compréhension biologisante du
lien génératif). Par ailleurs, le fait que seul le premier “niveau d’historicité” identifié par Husserl dans le
célebre Appendice XXVI ala Krisis soit décrit en termes d’“historicité générative originelle (urspriingliche
generative Historizitit)” (HUSSERL, 1954, p. 502; HUSSERL, 1976, p. 556) suggére lui aussi qu'il n’y
pas de recouvrement parfait entre la générativité et historicité. Si dans le contexte d’analyse qui est le
sien, Laurent Perreau est naturellement amené  interpréter le “contexte génératif” comme étant surtout
“pratique et normatif, social et historique” (PERREAU, 2013, p. 330), l'on peut considérer quen son
sens le plus propre, la générativité indique la maniére dont 'historicité originelle d'une communauté se
constitue sur la base, encore une fois, de 'enchainement des générations, qui suppose ala fois la naissance
et la mort, ainsi que, plus spécifiquement, la procréation comme reproduction sexuée ou la transmission
spirituelle sur laquelle repose la tradition’.

Dans Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl, paru en 2017, Anthony Steinbock est revenu de
manieére éclairante sur la signification de la phénoménologie générative. Fidéle a son hypothése de travail
de Home and Beyond, Steinbock considére de prime abord que

ce sont les analyses husserliennes de I'expérience de I'étranger, et plus profondément, ses analyses de linter-
dynamique du monde familier et du monde étranger qui lui permettent d’aborder dans un contexte plus large
les traits constitutifs de la naissance et de la mort, transcendant ainsi la sphére de la genése auto-temporalisante

(STEINBOCK, 2017, p. 30).

7«

Cependant, dans le chapitre intitulé “From Immortality to Natality in Phenomenology: The Liminal
Character of Birth and Death”, c’est la question de la naissance qui semble se présenter comme le probléme
génératif par excellence, alors quelarticulation entre immortalité et natalité au sein de la phénoménologie
transcendantale de Husserl engage encore une fois le rapport entre phénoménologie génétique et
phénomeénologie générative. Si dans la phénoménologie génétique la temporalité égologique immanente
permet de dérouler un temps sans fin (pour autant que rien, dans la structure de mon présent vivant,
ne saurait suggérer que mon temps soit fini) — ou, pour parler dans les termes de Merleau-Ponty, une
“éternité existentielle” (MERLEAU-PONTY, 1964, pp. 229, 241, 318 et 321) qui, pour le Husserl des

®Dans I'Appendice XIII de la Krisis qui comprend un projet tardif de Préface a la suite de I'ouvrage, Husser] insiste sur “la
différence entre I'unité de la générativité spirituelle et la traditionalité”, différence qui consiste dans le fait que la premiére “rend
possible la formation d’une communauté supra-temporelle” (celle des philosophes, par exemple) ou plus précisément, d’une
communauté qui vit dans “un présent constant” (HUSSERL, 1954, p. 444; HUSSERL, 1976, p. 491). Mais cela ne veut pas dire
que la tradition ne soit pas elle aussi'une des formes de la générativité spirituelle, en tant que transmission intergénérationnelle
qui ne repose pas forcément sur un lien familial ou relatif a la procréation.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, nimero 1, p.198-208, junho de 2023. 203



années vingt, ala signification de I'immortalité de I'ego transcendantal comme “un étre éternel en devenir”
(HUSSERL, 1966, p. 381; HUSSERL, 1998, p. 365) —, la phénoménologie générative fait apparaitre par
la suite “la naissance et la mort comme événements essentiels pour la constitution du monde (Geburt
und Tod als Wesensvorkommnisse fiir die Weltkonstitution)”'°. Dés lors, on ne peut plus raisonner “comme
si la générativité, avec la naissance et la mort” nétaient qu “un fait contingent du monde (ein zufilliges
Weltfaktum)” (HUSSERL, 1973, p. 171; HUSSERL, 2001, p. 318), mais on doit reconnaitre leur signification
transcendantale. C'est ce qui conduit Husserl, par exemple, dans les manuscrits du groupe C, a parler de
“I'unité de l'enchainement transcendantal des générations transcendantales (transzendental einheitlichen
Zusammenhang der transzendentalen Generationen)” et & attribuer une signification transcendantale a
I'enfance, en soulignant sa portée pour la constitution du monde et en faisant ainsi ressortir le fait que “le
monde lui-méme a une enfance” (HUSSERL 2006, p. 392 et 74). Et si l'on ne peut qu'étre d’accord avec
Steinbock lorsqu’il souligne que “le foyer intergénérationnel de la mere ou du parent et de I'enfant” est
“la plus petite unité générative d'un monde familier” (STEINBOCK, 2017, p. 30), il faudrait peut-étre
ajouter que le foyer intergénérationnel de la mere ou du parent et de I'enfant révéle aussil'une des relations
intersubjectives les plus originelles et donc 'une des articulations fondamentales de I'enchainement
génératif lui-méme'’, au sein duquel les subjectivités en relation occupent (tour a tour, parfois) les places
bien précises du descendant et de 'ascendant. L'attention que Husserl a portée & la parentalité et a la
filialité (ou a I'étre-parent et a 'étre-enfant) se refléte notamment dans la récurrence, sous sa plume, de la
référence a la maternité et a la relation entre la mére et I'enfant.

3. Pourquoi la meére?

Lintérét de se pencher surla figure dela mére quand on envisage une déformalisation de la phénoménologie
del'intersubjectivité élaborée par Husserl et 'on aborde, 4 cette fin, les “problémes génératifs” que souléve
cette phénoménologie (dont reléve aussi, nous I'avons vu, les “problémes des sexes”) n'est sans doute pas
difficile a justifier: la meére, pour Husser] comme pour chacun et chacune d’entre nous, est l'autre dont
l'incarnation est irréductiblement sexuée (et pour certaines femmes, parler de “lamére”, c’est a la fois parler
d’une autre et de “soi-méme comme une autre”). Cette référence  la maternité ou a la figure de la mére
ne manque toutefois de soulever de nombreuses questions : bien évidemment, son traitement ne sédifie
pas sur la base d’expériences que Husserl décrit ou explicite en premiére personne, et l'on est dés lors
en droit de se demander si elle a un statut proprement phénoménologique — autrement dit, si elle a une
teneur expérientielle et posséde une signification particuliére pour la phénoménologie transcendantale.
Ne s’agit-il pas plutot, soit d'une simple figure empirique, soit d’une figure symbolique, d'une idéalisation,
d’un type idéal?

Pour commencer a répondre a ces questions, il convient d'insister sur le fait que la référence a la mére
sert de prime abord a dévoiler une irréductible incarnation sexuée et relationnelle de la subjectivité. Une
telle incarnation, en outre, la mére non seulement I'exprime, mais elle I'assigne & toutes et a tous. Dés lors,
un discours sur la subjectivité et I'intersubjectivité qui, comme celui de Husserl, parle — d’une fagon assez
inouie dans Ihistoire de la philosophie, il faut I'admettre — de la mére de maniére récurrente, ne saurait
plus s’en tenir a des figures asexuées de la subjectivité et de I'intersubjectivité, au nom de I'indétermination
anthropologique de l'autre, comme certaines de ses descriptions de I'expérience d’autrui peuvent encore le
suggérer. En méme temps, ce discours est représentatif de la maniére dontla prise en compte des “problémes

10 Selon I’intitulé du court texte du début des années trente publié comme Appendice VIII au tome XV des Husserliana.
Voir HUSSERL, 1973, p. 171sq.; HUSSERL, 2001, p. 317sq.

! Car il serait résolument abstrait de parler de naissance sans tenir compte de I’“enchainement génératif” ou de la “connexion
générative”, du generativen Zusammenhang avec les ascendants — parents, grand-parents, etc. — que celle-ci implique. Comme
I’écrit Emmanuel Housset: “La présence des parents comme champ est la présupposition de toute naissance” (HOUSSET,
1997, p. 145).

204 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023.



génératifs” permet a Husser] d’indiquer des directions fécondes pour 'élaboration d’une anthropologie
phénoménologique — autrement dit, d'une anthropologie qui prolonge I'entreprise de la phénoménologie
transcendantale, en réfléchissant a la signification transcendantale des faits anthropologiques et en engageant
le sens méme de la genése de la subjectivité et de la communauté intersubjective.

Afin de dégagerla portée d’'une telle entreprise, il faut d’abord montrer ot et pourquoi il est question de
la mére au sein de la phénoménologie husserlienne. Un premier niveau auquel cette référence intervient
est précisément celui des “problémes génératifs”, tels qu'ils expriment le prolongement nécessaire et
fondamental, mais demeuré en chantier, de la théorie husserlienne de I'intersubjectivité et de sa conception
d’une historicité transcendantale. La prise en compte de la maternité concerne ainsi la constitution de la
communauté intersubjective, ses assises et ses modalités d'expérience fondamentales, tout en conduisant
a ressaisir le Leib comme une chair sexuée provenant — par “déhiscence”, pour parler comme Merleau-
Ponty (MERLEAU-PONTY, 1964, pp. 157, 165, 170ss.) — d’une autre chair sexuée'?. Mais la référence
alameére est aussi étonnamment présente dans les textes éthiques tardifs de Husserl (et notamment dans
les textes publiés au tome XLII des Husserliana), traversés de part en part par I'exemple canonique de
I'amour maternel. On peut se redemander ici si cette figure de la mere aimante ne releve pas simplement
d’une idéalisation; mais il n'est pas exclu que Husserl en parle sur la base de sa double expérience de fils
et de pére, et a ce titre son approche de la maternité aurait le statut d'une description phénoménologique
indirecte (mais néanmoins phénoménologique). En ce sens, dans les fragments éthiques de la période
fribourgeoise ol la référence a'amour maternel est extrémement présente, l'exemple récurrent et lancinant
de la meére qui a perdu son enfant ne peut manquer de faire penser que Husserl se référe a l'expérience de
deuil de son épouse (méme si on pourrait bien str se demander pourquoi la figure du pére en deuil, ou
du pére aimant, n'est pas symétriquement présente et analysée).

Cependant, dans ces textes animés par des questions éthiques, Husserl ne parle pas seulement d’amour
maternel (d’'une fagon qui n'est pas faite pour plaire aux féministes qui ont 4prement critiqué la conception
classique ou romantique de l'amour maternel comme donné et inconditionnel'®), mais aussi (d'une maniére
qui, encore une fois, semble ne pouvoir conduire quau rejet catégorique de ses théses par toute pensée
féministe'*) d’un “instinct maternel”. Il faut toutefois évaluer le sens et la portée de I'instinct en question,
car il ne va pas du tout de soi que Husserl soit en train de naturaliser 'amour maternel ou d'opérer avec un
concept biologique d’instinct. Linstinct maternel (ainsi que l'instinct de 'enfant a se porter vers la mére)
sert en effet d'exemple privilégié dans la théorie des instincts quand il s’agit de décrire le caractére pulsionnel
de l'orientation vers autrui'® et vient donc répondre a la question de la formation des tout premiers liens
intersubjectifs. Théorie de la générativité ( la croisée des chantiers de travail sur l'intersubjectivité et
I'historicité transcendantale), éthique phénoménologique et théorie phénoménologique des instincts:
voici les multiples niveaux, en apparence disparates mais néanmoins cohérents, auxquels la référence a la
maternité intervient sous la plume de Husserl.

Ce n'est pas l'objet de cet article d'examiner de pres les descriptions husserliennes de la figure de la
meére, qui me paraissent hautement représentatives d’'une approche déformalisée de 'intersubjectivité et,
partant, de 'une des orientations que pourrait prendre une anthropologie phénoménologique d’inspiration

'2 Ce point de vue “génératif” sur le Leib affleure déja dans des textes contemporains de la rédaction des Ideen II. Voir par
exempleHUSSERL 2014, p. 16 (texte datant probablement de 1915 et intitulé “Der Tod”): “In der Welt, wie wir sie vorfinden, sind
nicht nur Leiber da, sondern es werden auch Leiber; aus Leibern entspringen durch geschlechtliche Zeugung, durch Teilung etc. andere Leiber”.

13 Voir par exemple BADINTER, 2010.
'* L'on trouvera cependant une défense des propositions de Husserl dans DONOHOE, 2010.

'S Curieusement, malgré une certaine attention portée aux références a la figure de la mére, Nam-In Lee ne discute pas le cas
de I'instinct maternel dans son Husserls Phinomenologie der Instinkte (LEE, 1993).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.198-208, junho de 2023. 205



husserlienne. Mais il me semble que I'analyse de ces descriptions, que j’ai menée ailleurs (SERBAN, 2022),
permet de conclure que la mére n'est ni une figure empirique, ni une figure symbolique ou type idéal,
mais posséde surtout une signification fonctionnelle dans la phénoménologie de Husser], signification
qui consiste dans le fait d’incarner un “premier autrui” (HUSSERL, 1973, p. 604; HUSSERL, 2001, p.
562). Faire une place a la figure de la mére au sein de la phénoménologie transcendantale, c’est donc
faire ressortir I'une des articulations fondamentales de I'“enchainement génératif” de la communauté
intersubjective, ainsi que la médiation intersubjective de la venue a soi de toute subjectivité, tout en faisant
sortir “'autre” générique de son indétermination fonciére. Selon sa signification fonctionnelle, en tant
qu'elle est appelée, pour Husserl, 4 incarner le parent d'une maniére plus prégnante que le pére, la mére
est 'une des premiéres figures du “proche” (HUSSERL, 1973, pp. 428-9; HUSSERL 2001, p. 342). La
référence a la maternité participe ainsi a ‘élaboration d’une théorie déformalisée de I'intersubjectivité qui
s’émancipe de la contrainte d’indétermination anthropologique a laquelle obéissait encore la cinquieme
Méditation cartésienne, sans quitter pour autant le terrain de la phénoménologie transcendantale.

Bibliographie

BADINTER, E. (2010) [1980]. L'amour en plus. Histoire de 'amour maternel, XVIIe-XX¢ siécle. Paris:

Flammarion.
BLUMENBERG, H. (2006). Beschreibung des Menschen, Francfort-sur-le-Main: Suhrkamp.
BLUMENBERG, H. (2011). Description de I'homme. Trad. Denis Trierweiler. Paris: Cerf.

DONOHOE, J. 2010. “The Vocation of Motherhood: Husserl and Feminist Ethics”. Continental Philo-
sophy Review, vol. 43 pp. 127-40.

GARRAU, M. et PROVOST, M. (2022). Expériences vécues du genre et de la race. Paris: Editions de la
Sorbonne.

GERARD, V. 2016. “ ‘L'ego hors de soi’: sur la naissance, le sommeil et la mort”. De I’ Anthropologie du
point de vue pragmatique aux Textes tardifs sur la constitution du temps. Meta: Research in Hermeneutics,
Phenomenology, and Practical Philosophy, vol. VIII, n° 2, pp. 571-595.

HEINAMAA, S. et RODEMEYER. (2010). “Introduction”. Continental Philosophy Review, special issue:
Feminist Phenomenologies, vol. 43, pp. 1-11.

HOUSSET, E. (1997). Personne et sujet selon Husserl. Paris: Presses universitaires de France.

HUSSERL, E. (1950). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Husserliana, tome 1. Ed.
Stephan Strasser. La Haye: Martinus Nijhoff.

HUSSERL, E. (1992). Méditations cartésiennes. Trad. Gabrielle Peiffer et Emmanuel Levinas. Paris:
Vrin.

HUSSERL, E. (1994). Méditations cartésiennes et les Conférences de Paris. Trad. Marc de Launay. Paris:
Presses universitaires de France.

HUSSERL, E. (1954). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomeno-

206 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023.



logie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie. Husserliana, tome VI. Ed. Walter Biemel. La
Haye: Martinus Nijhoff.

HUSSERL, E. (1976). La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale. Trad. Gé-
rard Granel. Paris: Gallimard.

HUSSERL, E. (1966). Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten
1918-1926. Husserliana, vol. XI. Ed. Margot Fleischer. La Haye: Martinus Nijohff.

HUSSERL, E. (1998). De la synthése passive. Logique transcendantale et constitutions originaires. Trad.
Bruce Bégout et Jean Kessler. Grenoble: Jerome Millon.

HUSSERL, E. (1973). Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil:
1929-193S. Husserliana, tome XV. Ed. Iso Kern. La Haye: Martinus Nijhofl.

HUSSERL, E. (2001). Sur lintersubjectivité, tome 1L Trad. Natalie Depraz. Paris: Presses universitaires
de France.

HUSSERL, E. (1974). Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft.
Husserliana, tome XVII. Ed. Paul Janssen. La Haye: Martinus Nijhoff.

HUSSERL, E. (2006). Spiite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte. Husserliana
Materialien, tome VIIL Ed. Dieter Lohmar. Dordrecht: Springer.

HUSSERL, E. (2014). Grenzprobleme der Phinomenologie. Analysen des Unbewusstseins und der Instinkte.
Metaphysik. Spite Ethik (Texte aus dem Nachlass 1908 — 1937).Husserliana, tome XLIIL Ed. Rochus
Sowa et Thomas Vongehr. Dordrecht: Springer.

LEE, E. S. (éd.). (2019). Race as Phenomena. Between Phenomenology and Philosophy of Race.Lanham:
Rowman & Littlefield.

LEE, N.-I. (1993). Husserls Phinomenologie der Instinkte. Dordrecht: Springer.
MARTIN ALCOFF, L. 1999. “Towards a Phenomenology of Racial Embodiment”, Radical Philosophy,
vol. 95, pp. 15-26.

MARTIN ALCOFF, L. (2006). Visible Identities: Race, Gender, and the Self. Oxford: Oxford University
Press.

MERLEAU-PONTY, M. (2000) [1945]. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.
MERLEAU-PONTY, M. (1964). Le visible et I'invisible suivi de notes de travail. Paris: Gallimard.

OKSALA, J. (2006). “A Phenomenology of Gender”, Continental Philosophy Review, vol. 39, pp. 229-
244.

OKSALA, J. (2016). Feminist Experiences: Foucauldian and Phenomenological Investigations. Evanston
(IL.): Northwestern University Press.

PERREAU, L. (2013). Le monde social selon Husserl. Dordrecht: Springer.

SERBAN, C. (2022). “Husserl, phénoménologue de la maternité?”. ALTER. Revue de phénoménologie,

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p.198-208, junho de 2023. 207



vol. 30.
SCHNELL, A. (2015). La déhiscence du sens. Paris: Hermann.
SCHNELL, A. (2021). Le clignotement de I’étre. Paris: Hermann.

STEINBOCK, A. (1995). Home and Beyond. Generative Phenomenology after Husserl. Evanston (IL.):
Northwestern University Press.

STEINBOCK, A. (2017). Limit-Phenomena and Phenomenology in Husserl. Lanham: Rowman & Little-
field.

208 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 198-208, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

La question de la socialité du sujet

Laurent Perreau (Université de Franche-Comté)

Résumé: Cet article identifie différentes voies empruntées par la phénoménologie sociale de langue francaise,
depuis une vingtaine d'années. Celles-ci apparaissent comme autant de fagons de penser la socialité du sujet. Ces
différentes approches peuvent étre comprises comme des réponses a ce constat critique formulé par Jocelyn Benoist
et Bruno Karsenti: il y a parfois loin de I'intersubjectivité a la socialité. En restituant les éléments fondamentaux dela
philosophie du quotidien de Bruce Bégout, de laphénoménologie des "phénomenes-sociaux” de Grégori Jean, de la
théorie du "sujet social" développée par nous-méme, nous montrons qu'il est possible de contourner les difficultés
posées par la "question du tiers" pour penser la phénoménalité du social.

Mots-clés: Sujet; Socialité; Phénoménologie; Intentionnalité collective

Abstract: This article identifies different paths taken by French-speaking social phenomenology over the last
twenty years. These appear as many ways of thinking the sociality of the subject. These different approaches can
be understood as responses to the critical observation made by Jocelyn Benoist and Bruno Karsenti: there is a gap
between intersubjectivity and sociality. By restoring the fundamental elements of Bruce Bégout’s philosophy of
everyday life, of Grégori Jean's phenomenology of “social phenomena’, of the theory of the“social subject” developed
by ourselves, we show that it is possible to bypass the difficulties posed by the “question of the third party”in order
to think the phenomenality of the social.

Key-words: Subject; Sociality; Phenomenology; Collective intentionality

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 209
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



La philosophie contemporaine la plus récente a consacré une attention certaine a la question de la

r6s

nature ou de I'étre du “social’. A cet égard, le long débat sur le statut de I"“intentionnalité collective’, initié
dans le champ de la philosophie dite “analytique’, a joué un réle décisif (SCHMID/SCHWEIKARD,
2009; PERREAU, 2010). En effet, les analyses inaugurales de Raimo Tuomela (TUOMELA/MILLER,
1988), Margaret Gilbert (GILBERT, 1990), John Searle (SEARLE, 1990) ou encore Michael Bratman
(BRATMAN, 1992) ont suscité des questionnements nouveaux sur ces actions qui impliquent une pluralité
d’acteurs ceuvrant de maniére plus ou moins coordonnée. Il faut étre plusieurs pour marcher ensemble,
danser le tango ou encore déplacer un piano. Ces actions peuvent étre le fruit d'une coopération, d’'une
décision collective: je peux décider de jouer seul de mon instrument de musique, nous pouvons décider
de jouer ensemble en formation de quatuor. Mais il apparait aussi que certaines de ces actions sont aussi
constitutivement sociales: s'exercer seul au tango n'est pas danser le tango. Il reste que, dans les deux cas,
laction d’un seul n’y suffit pas et, de ce fait, la dimension proprement collective de l'expérience qui se
joue dans ce type d’actions requiert une attention particuliere. Le concept d’“intentionnalité collective”
a précisément pour fonction de désigner ces états mentaux et ces attitudes qui sont au principe de telles
expériences. En mobilisant ce concept, on sous-entend qu'une intentionnalité est bien présente et quelle
est partagée. Mais le terme d’“intentionnalité” doit alors étre entendu au sens téléologique du terme (au
sens de “to intend to do something”), puisque I'on tend collectivement vers une fin visée: l'action implique
nécessairement une pluralité d’acteurs qui vise une méme fin (méme si, parfois, ils ne la visent pas de la
méme maniére). Dés lors, l'intentionnalité collective désigne la conscience partagée d’'une implication
commune dans l'action engagée.

Par suite, on congoit qu’il était tentant d'y découvrir une voie d'acces privilégiée pour penser, plus
généralement, des phénoménes tels que la coopération, les groupes, I'institution sociale etc. En un sens,
sous la perspective de la “philosophie de I'esprit”, la rubrique de I'intentionnalité collective a établi une
nouvelle interface permettant de penser les rapports de l'esprit et de la société, complétant I'étude du
rapport de l'intentionnalité aux capacités linguistiques (rapport de l'esprit au langage) et celle du rapport
entre l'intentionnalité et les capacités cognitives (rapport de lesprit au cerveau).

Le débat sur I'intentionnalité collective a donné lieu a des controverses nombreuses, servies par une
littérature abondante. Des rencontres internationales structurées et réguliéres rythment la recherche
entreprise sur cette question. Ce débat a également irrigué nombre de disciplines adjacentes, allant de
I'économie a la psychologie. Enfin, les réflexions sur la nature de I'intentionnalité collective ont également
suscité I'essor d'une sous-discipline philosophique, I'ontologie sociale, explicitement dédiée ala considération
de la nature de la réalité sociale dans son ensemble, des étres ou entités qui la composent, ainsi enfin que
des types de relations que ces entités entretiennent entre elles. Il revient a Searle d’en avoir défini les
principes (SEARLE, 2004).

Cette fortune particuliére n'a pas été sans effet sur ce que I'on peut appeler, au moins par commodité, la
“phénoménologie sociale”, en comprenant sous cette désignation 'ensemble des analyses phénoménologiques
se rapportant aux vécus ou aux phénomenes sociaux. Pour le dire vite, tout s’est passé comme si la
phénoménologie avait redécouvert ses propres possibilités de thématisation et d’investigation du
social en réponse aux approches relevant de I'ontologie sociale qui se développaient sous la rubrique de
I'intentionnalité collective. Les investigations, nombreuses et variées, ont souvent privilégié une approche
historique qui a conduit a redécouvrir les théories du “Nous’, et plus largement de I'intersubjectivité et
social, chez les principaux représentants du mouvement phénoménologique (Husserl, Scheler, Schiitz,
Sartre, Merleau-Ponty, etc.) mais aussi des auteurs parfois quelque peu oubliés (tels von Hildebrand ou
Walther) (SZANTO/MORAN, 2018).

210 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023.



On peut toutefois considérer que le champ de la phénoménologie francophone n’a pas emprunté les mémes
voies. Al'évidence, elle n’a pas trouvé un motif de relance avec le débat sur I'intentionnalité collective. Trois
raisons peuvent étre alléguées pour expliquer cette singularité. D’une part, les débats relatifs au statut et
la portée deI'intentionnalité collective ont été relativement ignorés, sans doute parce que I'unité générale
des discussions était mal percue et parce qu’un certain nombre de textes cruciaux n'ont pas encore bénéficié
de traductions'. D’autre part, la philosophie sociale francaise demeure marquée par1’héritage des sciences
sociales et elle s’est souvent définie en lien avec celles-ci ou par rapport a celles-ci, voire méme en leur sein
(KARSENT]I, 2013). Enfin, la thématique phénoménologique de I'intersubjectivité, développée depuis
la prise en compte du rapport ego-alter ego, a fait 'objet d’analyses importantes, qui ont pu faire écran.

Enun sens, c’est peut-étre ce dernier point, qui concerne précisément la question du rapport complexe
qui se joue entre intersubjectivité et socialité,qui aura pu paraitre comme le plus problématique. Dans le
volume collectif intitulé Phénoménologie et sociologie (BENOIST/KARSENTTI, 2001), Jocelyn Benoist et
Bruno Karsenti formaient ce constat:

A travers un tel type de questionnement [sur l'intersubjectivité], la phénoménologie rejoignait, ou du moins
croyait pouvoir rejoindre, un certain type de thématisation de la “socialité” comme telle : du subjectif au social
en passant par l'intersubjectif, la socialité se voyant elle-méme interprétée comme une forme d’intersubjectivité
ultime. (BENOIST/KARSENTT, 2001, p. 6).

Le risque d'une telle transition, aux yeux de Jocelyn Benoist, Bruno Karsenti ou encore Vincent Descombes,
n’était pas seulement d’induire une confusion regrettable entre phénoménologie et sociologie mais bien
de nous faire manquer la réalité de I'expérience sociale en tant que telle. En d’autres termes, I'entreprise
d’une phénoménologie sociale ou d’une phénoménologie portant sur les phénomeénes sociaux apparaissait
comme une réduction coupable ou comme un artifice qui courrait toujours le risque de manquer la réalité
véritable de son objet. Dans un article figurant dans ce méme volume, Jocelyn Benoist cherchait alors a
identifier ce qui était, & ses yeux, nécessairement délaissé dans cette approche phénoménologique du
social. Selon lui, le grand tort d’une analyse de I'intersubjectivité déployée a partir de I'analyse constitutive
de l'alter ego était d’en rester au modeéle de la rencontre entre deux sujets (BENOIST, 2001, p. 25), soit &
un modele de relation intersubjective qui se référait quasi-exclusivement a la figure d’autrui. Ce faisant, la
phénoménologie (sauf peut-étre chez Merleau-Ponty) s'empéchait de poser la question du tiers qui lui aurait
permis d’échapper a la dualité de la relation ego-alter ego. Et si cette question du tiers n'était pas affrontée
pour elle-méme, il n'était pas possible de prendre en considération la question de la communication
sociale située a la genése de toute pratique sociale, comme celle, corrélative, de I'institution sociale et de
I'“objectivité” qu’il faut bien lui reconnaitre. Le scepticisme ainsi déployé a 'égard de tout ce qui pouvait
sapparenter a une phénoménologie sociale fondée sur la théorie de I'intersubjectivité pouvait paraitre
bien décourageant: pour des raisons principielles, qui tenaient au projet historique — husserlien — de la
phénoménologie, on avait de bonnes raisons de douter de la capacité de la phénoménologie a rendre
compte du social en tant que tel. Une certaine philosophie sociale, qui devait beaucoup a la tradition
durkheimienne comme au structuralisme, se trouvait ainsi confortée et la phénoménologie se trouvait
renvoyée aux déficiences supposées de son subjectivisme et de son intersubjectivisme.

Cependant, il était pourtant possible de faire droit aux possibles d'une phénoménologie sociale sans
perdre de vue l'objectivité des réalités sociales ou la question du “tiers”, telle que Jocelyn Benoist avait pu
la formuler. En un sens, la relance de la phénoménologie sociale, dans le champ de la phénoménologie
de langue frangaise, s'est peut-étre jouée en relevant le gant de la “question du tiers” A tout le moins,

! Signalons tout de méme I'excellent numéro de la revue Klesis dirigé par E. Marrou (Klesis, “Dire ‘Nous’”34, 2016): https://
www.revue-klesis.org/#d34 [accédé le 15/11/2022].

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023. 211



nous semble-t-il, dispose-t-on ainsi d’'une clé de compréhension des différentes voies qui auront pu étre
parcourues a la recherche d'une phénoménologie du social.

*

En un sens, la voie empruntée par Bruce Bégout, depuis La découverte du quotidien (BEGOUT, 2005)
jusqu’a son ouvrage Le concept d'ambiance (BEGOUT, 2020), aura consisté a explorer les formes les plus
banales de I'expérience sociale. Si La découverte du quotidien pouvait se présenter comme une tentative de
réorientation postmétaphysique de la philosophie qui devait désormais découvrir son théme dans I’ “ici-
bas” (BEGOUT, 20085, p. 9), 'ouvrage faisait aussi du quotidien une trame commune de l'expérience: “La
quotidienneté est le fait primitif de toute expérience humaine, la réalité commune et ordinaire en deca
de laquelle il n’est pas possible de remonter”. (BEGOUT, 2005, p. 39). En ce sens, la quotidianisation
était interprétée comme un processus de dépassement de I'étrangeté du monde qui nous permettait de
sécuriser notre rapport au monde, celui-ci devenant familier. Le quotidien, cette toile de fond de I'existence
toujours tenue pour allant de soi, présentait bien une dimension sociale, voire historique, qu’il fallait faire
apparaitre pour elle-méme. Bruce Bégout détaillait ainsi patiemment la “genése socio-transcendantale
du quotidien” (Ibid., p. 245 sq.). 1l explorait aussi le rapport entre monde familier et monde étranger, la
temporalité sociale ou encore les structures normatives de la quotidienneté, en développant, en somme,
une forme de philosophie sociale d’inspiration phénoménologique centrée surla quotidienneté. Aborder
ainsi la vie sociale par la quotidienneté ou encore depuis les usages possibles du concept d’ambiance?,
C’est s’éviter de se poser la question de la rencontre: ce sont les structures mémes du monde de la vie qu’il
s’agit de penser, en laissant de coté 'investigation de I'intersubjectivité, que I'on entende celle-ci comme
rapport a autrui ou comme la reconnaissance de I'existence d’une pluralité de consciences distinctes. La
phénoménologie de la quotidienneté, ou I’ “éco-phénoménologie” des ambiances qui s’inscrit dans son
sillage, offre une voie singuliére a la phénoménologie sociale, qui s’épargne le détour d’une théorie de
I'intersubjectivité, voire méme celui d’une théorie de la subjectivité fondatrice.

On peut également considérer que Grégori Jean, dans l'ouvrage intitulé Le quotidien en situation.
Enquéte sur les phénoménes sociaux (JEAN, 2012), aura pour sa part frayé une voie bien différente, qui
s’est présentée comme une méditation phénoménologique surla nature des “phénomeénes-sociaux”. Mais
il convient de noter que, sous cette désignation, il ne s’agissait plus vraiment de penser la spécificité d'une
certaine catégorie de phénoménes que I'on pouvait qualifier de sociaux. L'interrogation philosophique
portait bien plutot sur “I'apparaitre social” de ce qui nous apparait 4 chaque fois en tant que phénomeéne.
Tel était le reproche adressé a une phénoménologie qui entendait rendre compte, dans une perspective
qui pouvait étre celle de Husserl, de la constitution des phénomeénes sociaux: “[...] I'appel & une instance
transcendantale constituante ne rendrait justice a cette phénomeénalité qu’en la désocialisant — réduisant
sa dimension “sociale” a une propriété partielle et extrinséque.” (JEAN, 2012, p. 9). Ainsi, de maniére
un peu paradoxale, Grégori Jean entendait-il reprendre le fil d’une interrogation sur la phénoménalité
du social en faisant pleinement droit a la socialité de la phénoménalité. De cette maniére, l'entreprise se
démarquait de la perspective d’'une phénoménologie du quotidien initiée par Bruce Bégout comme d’une
philosophie des sciences sociales et humaines qui pouvait croire déceler en celles-ci une certaine “vérité”
du social’. In fine, cette phénoménologie des “phénomeénes-sociaux” pouvait découvrir son inspiration
véritable dans une “analytique philosophico-ontologique de la finitude humaine comme fondement de

* Dans Le concept d ambiance, méme si l'accent est mis sur la dimension affective de I'expérience atmosphérique, la “question
du tiers” est encore rediscutée depuis les analyses que Sartre a pu consacrées a la genése du groupe en fusion (BEGOUT, 2020,
p-3385sq.).

3[...] une telle ‘histoire’ de 'émergence connexe du quotidien et des ‘sciences humaines’ livre 4 la philosophie une tout autre
tache que celle d'opérer avec elles une ‘nouvelle alliance’ aussi communes que puissent désormais sembler leurs tiches.” (JEAN,
2012, p. 207).

212 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023.



l'ouverture ontologique” (JEAN, 2012, p. 209), analytique qui devait encore beaucoup au Heidegger de
Sein und Zeit. En effet, c’est de la reconsidération de I'attitude naturelle qu’il convenait alors de repartir,
pour redécouvrir le sens de ce qui nous est commun. Mais, on le voit bien, la perspective n'était alors
plus tant celle d’une constitution de I'expérience sociale que celle d’une ontologie fondamentale: c’est
en définitive & I’ “ouverture préalable” de la socialité, congue comme une dimension fondamentale de
Iexistence humaine, qu'’il fallait désormais revenir. Il n’en reste pas moins que, de cette maniére, Grégori
Jean apportait une réponse proprement phénoménologique a la question du tiers soulevée par Jocelyn
Benoist. Il ne s’agissait plus de penser celui-ci sur le mode de la rencontre ou du rapport duel ego/alter
ego mais depuis une “ouverture fondamentale” de la subjectivité humaine. La question du tiers se trouvait
ainsi résorbée dans une perspective ontologie qui la resituait sur le méme plan d’immanence que celui
de la subjectivité.

Cest enun sens cette méme question del “ouverture” de la subjectivité a lautre, au tiers et en définitive au
social que nous avons cherché a reprendre, mais sans comprendre celle-ci dans les termes d’une analytique
existentiale ou d’'une ontologie fondamentale. Notre propre interrogation aura porté sur les dispositions a
lasocialité que I'on peut déceler au coeur méme de la subjectivité. Notre intuition initiale était simple: pour
répondre a la question du “tiers”, il semblait possible d'emprunter une autre voie en considérant qu'une
phénoménologie des phénomenes sociaux (au sens classique du terme, cette fois-ci) méritait réexamen et
qu’il était possible d'y découvrir des ressources qui valaient bien meilleure estime que les jugements expéditifs
dont elle avait parfois fait l'objet. C’est donc en reprenant le fil de la constitution subjective des phénomeénes
sociaux qu'il nous a semblé possible de relire Husserl (PERREAU, 2013). En un sens, il s’agissait alors,
de maniére assez classique, de reprendre I'investigation du corpus husserlien sur une thématique précise,
en poursuivant une tche déja entreprise il y a longtemps par René Toulemont dans Lessence de la société
selon Husser] (TOULEMONT, 1962): était-il donc bien dit que la phénoménologie, et en particulier la
phénoménologie considérée en sa version canonique, c'est-a-dire husserlienne, ne pouvait par principe pas
rendre compte de la socialité? Ce faisant, il ne sagissait pas pour nous de plaider simplement en défense
de la phénoménologie, mais bien de conduire un examen critique, diment informé, des résultats de la
phénoménologie husserlienne. En cela, il nous paraissait indispensable — et c’est 1a sans doute un point de
divergence avec 'approche proposée par Grégori Jean — de garder a I'esprit que les sciences sociales nous
donnent a voir les réalités du monde social, d'une maniére si spécifique qu’il y avait 1a un acquis dont il
fallait impérativement tenir compte. Il convenait toutefois de conserver l'exigence de réalisme portée par
les sciences sociales, et en particulier parla sociologie. En cela, nous sommes redevables a Jocelyn Benoist
et, par certains détours, a Bruno Karsenti: la “question du tiers” vaut pour nous comme une invitation a
interroger la phénoménologie dans la prétention qu'elle éléve a rendre compte des phénomenes sociaux,
jusqu'au point, peut-étre, ot s'avére une certaine transcendance du social. Sur un plan méthodologique, il
était aussi pour nous absolument certain qu’il fallait maintenir une différence essentielle: soit I'on fait de
la phénoménologie, soit I'on pratique les sciences sociales et il est sans doute vain de chercher une forme
de “fusion” ou de synthése entre les deux entreprises.

Dans Le monde social selon Husserl (PERREAU, 2013), nous avons donc exploré méthodiquement
les voies diverses et variées de la phénoménologie husserlienne du monde social. Or I'idée maitresse de
la phénoménologie, on le sait, est d'analyser cette propriété fondamentale de la conscience en vertu de
laquelle celle-ci est toujours “conscience de”) soit cette corrélation intentionnelle qui lie le sujet & l'objet
et confére un sens a 'expérience. Dés lors, l'objectif d'une phénoménologie statique est d’analyser cette
constitution du sens objectif concret en détaillant les structures eidétiques et en exhibant les relations
de fondation (Fundierung) qui existent entre les différentes strates de I'expérience. Il est ainsi possible de
développer une phénoménologie des phénomeénes sociaux en mode statique, sur le fondement d'une

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023. 213



théorie deI'intersubjectivité comprise comme pluralité de consciences distinctes. Cette phénoménologie
du monde social, chez Husserl, aboutit in fine & une ontologie des structures essentielles du monde
social. Cette ontologie régionale, que Husserl développe en particulier dans les livres 11 et I1I des
Idées directrices, envisage tout d'abord le monde social  partir du monde de l'esprit (Geist) compris
comme totalité des réalités culturelles: le monde social est une sous-région du monde de I'esprit, lui-méme
distinct du monde naturel. Selon une voie complémentaire, il est aussi possible de rendre compte de la
socialité a partir de la communication (DUPORTAIL, 1999) et des relations interpersonnelles. Husserl
inaugure ainsi une analyse des “actes sociaux”, qui sont ces actes par lesquels les volontés individuelles se
réglent les unes par rapports aux autres. Sous cette perspective, “I'essence du monde social réside alors
dans le jeu des volontés individuelles qui communiquent entre elles, dans les différentes formes de leur
accord et de leur désaccord éventuels” (PERREAU, 2013, p. 95). Dés lors, on peut également conduire
une analyse phénoménologique de I'institution sociale, sous la rubrique de ce que Husserl appelle les
“personnalités d’'ordre supérieur” (PERREAU, 2007/2008). Enfin, dans un certain nombre de textes, on
peut suivre Husserl dans I'esquisse d'une morphologie eidétique du monde social ot la famille, le village,
le peuple apparaissent comme autant de cercles concentriques qui se déploient autour de I'ego.

Cependant Husserl n'en est pas resté a ce rapport de face a face entre le sujet et les phénomeénes sociaux.
Comme on le sait, I'un des acquis majeurs de laméthodologie husserlienne estla phénoménologie génétique
qui interroge la genése méme du sens de l'expérience depuis les associations et les synthéses passives.
Or cette genése s'origine dans une institution originaire — la fameuse Urstiftung — qui est cette opération
particuliére par laquelle la conscience constitue pour la premiére fois un sens objectif. Elle se déploie
ensuite a travers des acquis stables et durables que Husserl appelle “habitus” ou “habitualités”, & travers
des convictions et des dispositions qui déterminent toute une économie de la vie intentionnelle. Enfin,
cette genése du sens est au principe de la constitution d'un monde prédonné, qui nous apparait comme
étant toujours déja-1a et qui est le sol véritable de I'expérience.

Sous I'impulsion de la phénoménologie génétique tout d’abord et relativement a la problématique de
l'individuation concréte de I'ego, Husserl explicite la genése passive de la personne, alors pensée comme
ensemble des propriétés concrétes de I'ego. En resituant la personne dans le cours de l'auto-constitution
du sujet, la personne se définit par les puissances de 'habitualité et de la typicalité. Cest en fonction d’elles
que s'organise un monde environnant requalifié comme monde familier ou quotidien. Parallélement,
Husserl décrit la genése “active” de la personne, alors pensée comme sujet transcendantal de la pratique
(Praxis), celle-ci englobant I'ensemble des activités théoriques, axiologiques et pratiques. Lapport de la
phénoménologie génétique, la aussi décisif, se méle alors a celui des réflexions éthiques de Husserl. La
personne est ainsi l'ensemble des propriétés qui composent un “caractére”, un “style” personnels, mais ot
S'atteste aussi une liberté qui impose au sujet la charge d’une responsabilité individuelle et sociale.

L'unité de ces deux genéses, passives et actives, réside dans une théorie de I'habitualité personnelle,
clest-a-dire de cette capacité qu’a I'ego d’instituer et de conserver des habitus qui sont tout son “avoir” et
qui font du méme coup son “étre” personnel spécifique. Cette double genése ouvre également la voie a
une phénoménologie générative (STEINBOCK, 1995), dont on n’a sans doute pas encore pris toute la
mesure. Cette phénoménologie générative doit nous permettre de comprendre que le monde de la vie
ne se donne a nous, nécessairement, qu’a travers un contexte normatif et générationnel qui a toujours ses
propres lois, sa propre normalité particuliére et qui détermine les formations de sens du monde a nous
prédonnées. Ce que Husserl appelle “générativité” ou “premiére historicité” nous permet de concevoir la
relativisation de l'expérience dans le cadre de I'expérience communautaire prise en sa dimension socio-
historique: en ce sens, la théorie de la générativité renouvelle la conception phénoménologique de la
socialité en I'appréhendant dans sa référence a I'héritage traditionnel et dans sa dynamique téléologique

214 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023.



d’une part, et dans le jeu des différences communautaires quexplicite la relation constitutive Heimwelt/
Fremdwelt (monde natal/monde étranger) d’autre part.

11 faut bien faire apparaitre que cette conception du sujet qui pense le rapport a soi impliqué par notre
appartenance au monde social procéde a une forme de “désubstantialisation” radicale de I'idée de sujet.
Linstitution du sens objectif de l'expérience va de pair avec celle des propriétés de I'ego. La double genése
passive et active décide d’une auto-constitution du sujet, qui se détermine, comme le formule Husser],
“dansl'unité d’une histoire”. Pour autant, s’il est ainsi désubstantialisé, I'ego transcendantal ne doit pas pour
autant étre congu comme un pole d’identité vide, comme une instance purement fonctionnelle. C'est 1a
le second effet des réflexions husserliennes sur le monde social: dans l'institution et la réinstitution du
sens, dans la confirmation de celui-ci et sa mise a I'épreuve dans le cours de I'expérience, apparait une
subjectivité sédimentée, incarnée, socialisée, enracinée dans 'histoire etla tradition. En un sens, il devient
donc possible de maintenir la perspective d'une genése proprement transcendantale de la subjectivité tout
en prenant prendre en compte I'inscription sociale et historique de cette derniére. Le projet husserlien
d’une “sociologie transcendantale”, qui peut paraitre parfaitement incongru au regard des exigences qui
peuvent étre celles d'une sociologie “empirique”, trouve ainsi sa pleine et entiére justification au sein du
projet husserlien.

En définitive, si la question du tiers ne se pose plus seulement dans les termes d’une “rencontre” ou du

rapport ego-alter ego, Cest aussi parce que la subjectivité transcendantale découvre en elle-méme toutes les
. b “« » . . . I . . g7 7 . \ 3 R4 .

puissances d'un “nous” originaire. L'intersubjectivité ne se réduit pas a l'altérité: elle est la reconnaissance
de I'appartenance du sujet a une pluralité de consciences distinctes. Et la conscience que nous avons de
cette intersubjectivité n'est pas seulement horizontale (comme cela peut étre le cas avec la thématique
du “monde pour tous”, trés présente dans les derniers écrits de Husserl): la phénoménologie génétique
et générative nous donne & penser un “nous” originaire qui décide de la socialisation du sujet a travers la
naissance, les liens familiaux, la tradition et l'enchainement des générations.

Cependant il nous a aussi semblé que l'apport de la phénoménologie pouvait aussi se jouer sur un
autre plan que celui des analyses thématiques des actes sociaux, de l'institution sociale ou encore de la
générativité. En effet, le mérite de la phénoménologie nous semble étre de tenir ensemble la perspective
d’une théorie conséquente de la subjectivité et celle d'une théorie du social qui n'entend pas réduire sa
nature al'intersubjectivité. Il nous parait ainsi possible de défendre les droits d'une conception consistante,
phénoménologiquement informée, de la subjectivité sociale. Dés lors, ainsi considérée, il se pourrait aussi
qu’une perspective phénoménologique puisse éclairer d'un jour particulier certaines difficultés de sciences
sociales, et en particulier de la sociologie. En effet, dans une sorte d’effet en retour, la phénoménologie sociale
peut aussi nous aider a identifier les nécessités et les difficultés d'une théorie sociologique du sujet social.

Pour mieux comprendre ce point, il convient de nous tourner vers Durkheim. Comme on le sait,
Durkheim est ce philosophe qui a rompu avec la philosophie pour fonder la sociologie comme science
objective, précisément parce que cette derniére pensait et analysait les “faits sociaux” avec des moyens que la
philosophie n'avait pas a sa disposition. Lentreprise sociologique de Durkheim nous montre I'irréductibilité
du social a I'individuel et elle nous apprend a penser le social au niveau méme de sa structure collective.
Or I'un des problémes majeurs posés par la sociologie de Durkheim est celui du rapport entre le mental
etle social. Durkheim congoit la sociologie comme une “science positive et progressive des faits sociaux”,
clest-a-dire des “maniéres d’agir, de penser et de sentir, extérieures a I'individu, et qui sont douées d’'un
pouvoir de coercition en vertu duquel ils s'imposent a eux” (DURKHEIM, 1990, p. 35). Durkheim nous

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023. 215



montre quil y a une pensée collective qui s'impose a nous, qui nous contraint et qui constitue une réalité
sui generis, irréductible a la conscience individuelle. Dans le méme temps, Durkheim est aussi celui qui
pense l'attachement de I'individu au fait social: en effet, selon la seconde définition du fait social adoptée
a partir de 1901, tout fait social est un fait simultanément impératif et attractif et il n'est pas seulement ce
qui s'impose a nous, mais aussi ce a quoi on adhére, voire que l'on désire.

Cette conception du fait social implique un double probléme: celui de la nature méme de la pensée
collective et celui du rapport de la conscience individuelle a cette pensée collective. Durkheim la médite a
travers différents concepts: celui de conscience collective, celui de représentations collectives, puis enfin,
dans le cadre de la sociologie des religions, celui de mentalité. Or c’est dans le droit fil de ces réflexions
que l'on trouve une remarquable occurrence de I'idée qu’il existe quelque chose comme un “sujet social”
En effet, a la fin des Formes élémentaires de la vie religieuse, Durkheim énonce des théses étonnantes, qui
situent dans la religion les origines des catégories scientifiques et de la pensée logique en général. Il a
alors ce propos:

Silasociété est quelque chose d’universel par rapport 4 I'individu, elle ne laisse pas d’étre elle-méme une individualité
qui a sa physionomie personnelle, son idiosyncrasie; clest un sujet particulier et qui, par suite, particularise ce
qu'il pense (DURKHEIM, 1960, p. 634).

On voit immédiatement toute la difficulté du propos de Durkheim, puisqu’il faut alors concevoir la
société elle-méme comme une sorte de “super-sujet” qui “particularise ce qu'il pense”. Et le sujet individuel
ne se congoit plus que comme la particularisation de la pensée sociale. Or, ce qui se trouve par la manqué,
a nos yeux, cest le rapport d soi qu'implique I'idée de sujet, auquel la phénoménologie, pour sa part, fait
pleinement droit. Il n'en reste pas moins que I'on peut mesurer le défi qui est celui d’une théorie du sujet
social: rendre compte a la fois du rapport a soi, du rapport aux phénomeénes sociaux, mais aussi de la
pensée sociale, impersonnelle qui nous constitue.

En ce sens, il nous a paru possible de déceler dans'ceuvre théorique de Pierre Bourdieu une théorie du
“sujet social” qui devait bien quelque chose a la phénoménologie, méme sile rapport a celle-ci est le plus
souvent critique. En effet, tout au long de son ceuvre, la phénomeénologie est une référence réguliérement
mobilisée par Bourdieu. Elle est méme particulierement présente dans les premiers travaux sur I’Algérie.
Au-dela des emprunts ponctuels, le rapport a la phénoménologie se joue autour de la question du sujet.
Dans notre ouvrage Bourdieu et la phénoménologie. Théorie du sujet social (PERREAU, 2019), nous relisons
la théorie bourdieusienne des pratiques pour montrer que celle-ci fait bien droit a une théorie du sujet,
ou a tout le moins a la théorie de ce que Bourdieu appelle lui-méme “quelque chose comme un sujet™. Il
nous a ainsi semblé possible de montrer qu’il existe chez Bourdieu une certaine théorie du “sujet” ou, &
tout le moins, que cette question constitue une problématique déterminante de son anthropologie de la
pratique et de sa sociologie des pratiques.

En effet, la théorie bourdieusienne des pratiques se présente en dépassement de deux tendances
théoriques qui divisent 'anthropologie. Ainsi, selon Bourdieu, le subjectivisme substitue une théorie du
sujet a la théorie de la pratique et il réduit le social & I'expérience vécue, ce qui lui interdit de comprendre
ce qui vient structurer cette derniére. Il trouve son illustration dans la phénoménologie sociale et la
philosophie sartrienne de la liberté. Lobjectivisme (soit la linguistique saussurienne ou le structuralisme
de Lévi-Strauss) apparait comme une tendance inverses, qui sefforce de faire mieux droit aux relations
objectives qui conditionnent les pratiques sociales. Mais il risque de traiter les structures sociales comme

*“En forcant & découvrir l'extériorité au coeur de I'intériorité, la banalité dans l'illusion de la rareté, le commun dans la recherche
de I'unique, la sociologie na pas seulement pour effet de dénoncer toutes les impostures de I'égotisme narcissique; elle offre
un moyen, peut-étre le seul, de contribuer, ne fat-ce que par la conscience des déterminations, a la construction, autrement
abandonnée aux forces du monde, de quelque chose comme un sujet” (BOURDIEU, 1880, p. 41).

216 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023.



des entités autonomes en réduisant les pratiques & une simple exécution du modéle (BOURDIEU, 2000).
C’est en raison d’une insatisfaction fonciére a I'égard de ces modéles théoriques existants que Bourdieu
entreprend d’élaborer sa propre théorie de la pratique, centrée sur les concepts fondamentaux d’habitus
(lensemble des dispositions a agir, penser et juger, socialement acquises et déterminées) et de champ
(soit I'espace des positions et des rapports de force correspondant a un enjeu partagé).

La sociologie de Pierre Bourdieu déploie ainsi une théorie du sujet social ot il s’agit de penser tout ce
que le sujet doit a sa propre socialisation, qui fait de lui un “agent” mobilisant un sens pratique qui lui
permet de répondre, de maniére plus ou moins adéquate, a la diversité des situations qui se présentent
a lui. Cette théorie du sujet social se décline a travers les thématiques de la constitution de l'ordre du
sens, de la temporalité et de la réflexivité. Cette lecture de Bourdieu ne doit pas étre comprise comme
la reconnaissance d’une dette contractée a I'endroit de la phénoménologie: la catégorie du “sujet social”
nomme un ensemble de tensions qui présentent en elle-méme un certain intérét philosophique.

Bibliographie

BEGOUT B. (2005). La découverte du quotidien. Paris: Allia.
BEGOUT B. (2020). Le concept d ambiance. Paris: Seuil.

BENOIST J. (2001). “Intersujectivité et socialité : la phénoménologie et la question du tiers” in: BE-
NOIST J./KARSENTI B. 2001. Phénoménologie et sociologie. Paris: PUF, pp. 19-41.

BENOIST J. & KARSENTI B. (2001). Phénoménologie et sociologie. Paris: PUF.
BOURDIEU P. (1980). Le sens pratique. Paris: Editions de Minuit.

BOURDIEU P. (2000). Esquisse d'une théorie de la pratique précédé de Trois études d’ethnologie [1972].
Paris: Seuil.

BRATMANN M. 1992. “Shared Cooperative Activity”. In: Philosophical Review, 101 (2), pp. 327-41.
DUPORTAIL G.-F. (1999). Phénoménologie de la communication. Paris: Ellipses.

DURKHEIM E. (1990). Les régles de la méthode sociologique. Paris: PUF.

GILBERT M. (1990). “Walking Together”. In: Midwest Studies in Philosophy 1S, pp. 1-14 [tr. fr. par

B. Auerbach dans M. Gilbert. 2003. Marcher ensemble. Essai sur les fondements des phénomeénes collectifs,

Paris: PUF, pp. 45-71].

JEAN G. (2012). Le quotidienen situations. Enquéte sur les phénoménes sociaux. Louvain-la-Neuve:
Presses universitaires de Louvain.

KARSENTI B. (2013). D’une philosophie a l'autre. Les sciences sociales et la politique des Modernes. Paris:
Gallimard.

PERREAU L. 2007/2008. ““L’homme en grand’: I'idée husserlienne d’une éthique sociale et le
concept de ‘personnalité d’ordre supérieur’”. In : Etudes phénoménologiques, 45-48, pp. 123-149.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023. 217



PERREAU L. (2010). “En quel sens peut-on parler d’intentionnalité collective?”, In: Bulletin d’Analyse
Phénoménologique [En ligne], Volume 6, Numéro 8: Questions d’intentionnalité (Actes n°3), URL:
https://popups.uliege.be/1782-2041/index.php?id=446.

PERREAU L. (2013). Le monde social selon Husserl. Dordrecht, Boston, London, New York: Springer.

SCHMID H. B. & SCHWEIKARDP. (dirs.). (2009). Kollektive Intentionalitit. Eine Debatte iiber die
Grundlagen des Sozialen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

SEARLE]J. (1990). “Collective Intentions and Actions”. In: P. Cohen, J. Morgan, et M. E. Pollack (éds.),
Intentions in Communication. Cambridge Mass.: Bradford Books, MIT Press, pp. 401-415.

SEARLEJ. (2004). “Social Ontology: Some Basic Principles”. Anthropological Theory, 6, 1, pp. 12-29.

STEINBOCK A. (1995). Home and Beyond. Generative phenomenology after Husserl, Evanston (I1L.):
Northwestern University Press.

SZANTO T. & MORAN D. (2018). Phenomenology of Sociality: Discovering the ‘We’. Routledge Re-
search in Phenomenology, vol. 3, New York: Routledge.

TOULEMONT R. (1962). L'essence de la société selon Husserl. Paris: PUF.

TUOMELA R. & MILLER K. (1988). “We-Intentions”. In: Philosophical Studies, 53, pp. 367-89.

218 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 209-218, junho de 2023.



doispontos:

Revints dos Departamenios e Flloaoha da Unbvenidsdes
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Penser la condition animale

Florence Burgat (Archives Husserl de Paris)

Résumé: Alors que la “question animale” fait surtout l'objet d’'une réflexion tres avancée en philosophie morale,
au point de constituer le domaine propre de lI'éthique animale, notre intérét pour cette question s'est porté vers la
phénoménologie. Nous nous proposons (I) d’expliciter les raisons de ce choix; (Il) de présenter le renouvellement
conceptuel et les principales voies frayées par une approche phénoménologique de la vie ou, plus exactement, de
I'existence animale; (Ill) d'indiquer que, au-dela de la mise en lumiére d’une vie de conscience vécue en premiére
personne et de la constitution d'un monde spécifique par une donation de sens, une réflexion plus large sur la
psyché animale simpose dés lors que sont prises en compte les psychopathologies qui frappent les animaux.

Mots clés: différence anthropozoologique, humanisme métaphysique, ontologie animale, vie psychique.

Abstract: While the“animal question”is above all the subject of very advanced reflection in moral philosophy, to the
point of constituting the specific field of animal ethics, our interest in this question has focused on phenomenology.
We propose (1) to explain the reasons for this choice;(ll) to present the conceptual renewal and the main paths
opened up by a phenomenological approach to life or, more precisely, to animal existence;(lll) to indicate that,
beyond highlighting a life of consciousness lived in the first person and the constitution of a specific world by giving
meaning, a broader reflection on the animal psyche simposes that the psychopathologies that strike animals are
taken into account.

Keywords: anthropozoological difference, metaphysical humanism, animal ontology, psychic life.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 219
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Introduction

Nos recherches eurent pour point de départ un fait ordinaire et tenu pour allant de soi: la mise a mort de
trois millions d’animaux par jour dans les abattoirs en France, comme ailleurs. Notre interrogation initiale
fut la suivante: quel est le dispositif assez puissant pour légitimer un tel fait que n’explique aucun état de
nécessité, d’urgence ou de chaos? La phénoménologie ajoute a cette interrogation, plus anthropologique
que simplement socio-économique’, sa dimension expérientielle: qu’ont-ils vécu, ces animaux confinés
dans des batiments aveugles ot1, dans I'enfer de la promiscuité, ils sont privés de la possibilité méme de
se mouvoir? Qu'ont-ils vécu le jour ot ils en sont sortis pour étre conduits vers 'un de ces lieux dévolus
a leur mise 3 mort ot travailler, c’est tuer?

Jusqu'a il y a peu, ce fait, que Pythagore aurait le premier nommé le “meurtre alimentaire”, ne méritait
méme pas que ft ravivée a I'université la longue controverse antique opposant Aristote, les Stoiciens et
les Epicuriens aux partisans, non rassemblés en une école, de l'intelligence des animaux et de I'obligation
morale quont les hommes de les laisser poursuivre leurs propres fins. De ce dernier courant, Plutarque
et Porphyre sont les plus hauts mais non les uniques représentants (Lhermitte, 2015). De maniére
remarquable, les animaux intéressent de nouveau les philosophes. Aux cotés de I'éthique animale, nourrie
par un riche courant contemporain, souvent analytique, qui s’interroge sur les obstacles théoriques a une
modification des pratiques contemporaines, devenues si oppressives envers les animaux en raison de
possibilités zootechniques et biotechnologiques inédites (Singer, 1993; Regan, 2012; Francione, 2015;
Kymlicka et Donaldson, 2016), le versant ontologique se développe, mobilisant notamment 'approche
phénoménologique (Bailly, 2007 et 2013; Burgat, 2006 et 2012; Cosson, 2017; Zaietta, 2019; Dufourcq,
2022).

Alors que la philosophie analytique transcrit volontiers les problémes moraux en énoncés logiques, leur
résolution, pour rigoureuse qu’elle soit, trouve ses limites intrinséques dans I'ignorance de la dimension
vécue des expériences. Si ces deux champs de recherche — I'ontologie phénoménologique et la philosophie
analytique — peinent a dialoguer, un ouvrage collectif récent articule, a partir et autour de la notion de
vulnérabilité, des pistes particuliérement intéressantes mélant ontologie et éthique (Bouchard et Utria,
2021). La définition de I'empathie qui y est proposée nous semble exemplaire de la place octroyée a
l'ontologie au fondement de I'inquiétude morale:

Lempathie est I'expérience de la conscience étrangére en général, présentant I'expérience d’autrui, sans pour
autant que le sujet empathique éprouve lexpérience d’autrui en premiére personne, [...] une ‘saisie intuitive)
claire, de I'expérience des autres — comme une lumiére qui illumine soudainement un paysage sombre —, une
intuition intérieure que 'on ne peut expliquer ni décrire en totalité, mais qui [ ...] offre une saisie indubitable de
la vie psychique étrangere (Ibid., p. 9).

Bref, une “philosophie animale”, composée de 'ensemble de ces recherches, est née.

Le topos de la différence anthropozoologique et ses usages

Avant de puiser dans les ressources de la phénoménologie pour nourrir le versant ontologique de la
“question animale”, c’est vers la différence anthropozoologique que nous nous sommes tournée; moins
pour elle-méme que comme dispositif capable de fonder un droit absolu sur les animaux, distinct d'un droit
relatif pouvant étre commandé par et limité & la nécessité ou la survie, ou tenant dans une collaboration
de travail ménageant I'équivalent d’une rétribution et accordant un temps de repos et de loisir.

'"Voir notre livre L'humanité carnivore, Paris: Seuil, 2017.

220 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023.



Disons-le d'emblée, nous ne sommes pas en guerre contre la recherche de ce qui produisit I'écart —
manifeste — entre les formes de vie animales et celle de ’homme moderne. Encore faut-il tenir compte
de la pluralité des ontologies comme de la diversité des individus au sein d'une méme société. Claude
Lévi-Strauss le rappelle en des termes sévéres s’agissant des philosophes prisonniers de l'existentialisme:

L'homme contemporain senferme en téte-a-téte avec lui-méme et tombe en extase devant soi [ ... ] Café du Commerce
idéologique o, pris entre les quatre murs d'une condition humaine taillée a la mesure d’une société particuliere,
des habitués ressassent a longueur de journée des problémes d’intérétlocal, au-dela desquels 'atmosphére enfumée
de leur tabagie dialectique les empéche de porter la vue (Lévi-Strauss, 1971, p. 572).

La compréhension généalogique de cet écart, surtout si elle est déployée de maniére non métaphysique
a partir de dispositions psychobiologiques qui se sont combinées au fil de I'évolution, ne constitue pas
nécessairement une machine de guerre contre les animaux (Bimbenet, 2017). Lon peut méme penser
qu'elle ne le sera plus. En effet, la réflexion sur la différence anthropozoologique est appelée a se renouveler
en profondeur, car 'homme semble en avoir fini de se comparer aux animaux pour s’en distinguer, sa
grande affaire durant des siécles. Il s’en remet, corps et 4me, aux performances de la machine qui, peu a
peu, le remplace en toute chose, ne lui laissant plus aucun espace pour exister librement. En devenant
hors-sol, en se virtualisant, en quittant le monde entendu en son sens phénoménologique, cet homme
anti-nietzschéen entre dans une ére ot l'archi-présence comme condition de possibilité de toute expérience
est en passe de disparaitre. Il est probable que jamais aucun tournant ne fut a ce point en rupture avec le
passé, les grandes révolutions, artistiques, scientifiques et techniques, la génétique elle-méme, trouvant
toujours leurs racines dans un projet plus ancien qu'elles.

79

Pour notre part, nous soutinmes d’entrée de jeu qu'une “différence par originalité” devait prendre le
pas sur une “différence par défaut” (Burgat, 1997, p. 17), ol ceuvre une logique soustractive qui prive
“l'animal” de tout attribut reconnu a4 ’homme. Nous ne soutinmes pasI'idée que toute distinction devait
étre rejetée au motif de ses conséquences malheureuses pour les animaux, pour regarder plutot comment
n'importe quel attribut valait différence moralement discriminante. Avant de préciser ces points, notons
au passage qu'il n'est venu a I'idée de personne, sinon de Nietzsche qui voit en ’homme “/’animal malade”
(Nietzsche, 1974, p. 246), de douter que ressembler de part en part 2 'humain pat ne nécessairement
constituer une promotion ontologique.

Ces conséquences malheureuses sont le fruit d’'une position doublement dogmatique qui tient dans le
refus de s’interroger sur la nature des critéres spécifiques eu égard a leur devoir d'obliger et dans I'affirmation
d’une différence radicale a priori. Alors que tout critére de distinction n'est pas, loin s’en faut, moralement
discriminant, tout se passe comme si tous possédaient indifféremment ce pouvoir. On pouvait croire ce
probléme résolu depuis le second Discours, ot Rousseau distingue le critére moralement pertinent des
facultés permettant a 'homme d’étre sourd aux voix de la nature pour prendre, de son propre chef, une
autre route. En effet, c’est sur le fondement de la sensibilité que Rousseau assied un droit naturel a ne pas
étre maltraité par autrui — droit qu’il étend par conséquent a tout étre sensible, alors qu’il énonce dansle
méme temps une différence radicale entre '’humain et les animaux. Celle-ci, on le sait, tient dans la liberté
qui conditionne la perfectibilité, une possibilité que Rousseau déprécie aussitot puisque s’y jouele malheur
de’homme (Rousseau, 1964; Burgat, 2009). Cette position philosophique, qui combine une conception
ontologiquement trés pauvre des animaux et met pourtant en évidence leur droit a ne pas étre maltraité
parce qu’ils sont des étres sensibles, aurait dii clarifier ce qui demeure étonnement trés confus dans les
esprits, & savoir: qu'est-ce qu’un critére moralement pertinent et, en tant que tel, discriminant? Que ’homme
aitacquis une intelligence singuliére, probablement grice a 'accumulation des savoirs rendue possible par
Técriture et, par ailleurs, en raison de sa pulsion d'emprise, qu'il se soit tout a fait relevé (Lequin, 2015),
qu'il ait radicalement transformé son environnement au lieu de s’y adapter, aux cotés d'autres particularités
(Bimbenet, 2011), nul ne songe a le nier; mais beaucoup ont & coeur de rappeler qu'il ne va pas de soi que

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023. 221



de celles-ci se déduise le pouvoir légitime d’user et d’abuser des animaux; de rappeler, en outre, que ces
derniers possédent a leur tour des particularités ne se rencontrant chez aucun humain.

Partant, si la différence anthropozoologique en tant qu'objet de recherche n’est pas en soi une machine
de guerre contre les animaux, force est de constater qu’elle I'est le plus souvent (Fontenay, 1998; Derrida,
1987; Derrida, 2006) et que, face a la persistance d’un usage aveugle des critéres distinctifs — dont laliste
est d’ailleurs sans cesse révisée, comme si la philosophie n’en avait jamais fini d’enquéter sur le “propre de
I’homme” —, comment ne pas suivre Montaigne dans son désir de rabattre I'orgueil humain? comment
ne pas se montrer sceptique quant au motif de “la différence entre ’homme et I'animal” (Gontier, 1998)?2
Parce que 'intention de Montaigne est morale, il restitue aux animaux des grices que le vieux finalisme
anthropocentrique hérité des Stoiciens leur a confisqué (Montaigne, 2009).

La suspension du jugement est nécessaire; il faut en passer par une tabula rasa pour contrer la thése
humaniste métaphysique ou se trouve a priori niée toute considération pour la diversité des formes de
vie animales, tenues pour équivalentes et sans relief au regard de I'aune humaine absolutisée. Tel un
universel vide, n'importe quel animal devient alors philosophiquement désignable par ce qu’il n’a pas
et nest pas: sans dme, sans conscience, sans langage, sans histoire, sans société etc. Il est posé en contre-
modéle dont]'unique vertu est de faire-valoir’humain. Les manuels de cours ont ressassé cette antienne;
espérons-la aujourd’hui quelque peu éculée. .. Il reste que persiste dans'opinion commune le sentiment,
non thématisé, que I’humain reléve d’un ordre a part dont il tire un droit absolu sur les animaux. Cette
opinion ne trouve-t-elle pas un important point d’appui dans le fait que, ne varietur depuis sa fondation
romaine, le droit positif de plusieurs pays européens a, en distinguant dans le code civil les animaux des
choses par la reconnaissance expresse de leur sensibilité, réitéré que ceux-ci restaient soumis au régime
des biens (ou des choses), pérennisant ainsi le droit d’en user et d’en abuser que caractérise le droit de
propriété”. Nous nentrerons pas dans ces problémes d’épistémologie juridique sur lesquels nous nous
sommes arrétée ailleurs (Burgat, 2021).

Ainsi vidé de tout ce qui etit pu le remplir, cet “animal” s’est vu servir ’humanisme métaphysique en
figurant ce qui dévie en 'homme. Lorsque celui-ci succombe a de vils penchants, il serait la proie de son
“animalité” — notion ici véritablement inepte, qui ne s’arrime a aucune réalité éthologique, ne serait-ce
qu’en raison de I'unification dont procéde la notion d’animalité ainsi entendue, et qui ignore par ailleurs
'intention et la jouissance inhérentes a ces penchants humains, trop humains. Comment résister a la
citation de ces lignes exemplaires des outrances, pour ne pas dire plus, auxquels conduit le dualisme de
I'ame et du corps ot se trouverait le fin mot de la diftérence anthropozoologique. Extraites du rapport du
Comité national d’éthique sur les xénotransplantations, elles nous apprennent que

I'individu qui arrive a transcender le niveau purement organique de son étre et qui estime que l'essence de son
humanité est sa pensée, qui permet précisément cette transcendance, n‘aura pas ou peu de réticence a I'égard
d’un greffon animal. ATinverse, celui qui refuse ou n'arrive pas a faire la différence entre son humanité et son étre
matériel n'acceptera pas la xénogreffe (Rapport du Comité national d’éthique, 1999, p. 10).

Aussi le ou les auteurs du rapport enjoignent-ils le sujet qui serait en attente d’un greffon animal de
“confier sa transcendance a ses capacités neuronales, corticales, langagiéres et relationnelles” (Ibid.). Ce
sont, enfin, les usages socio-politiques de I'animalisation de '’humain qui trouvent dans ce piétre humanisme
leur soubassement philosophique, une origine que 'on ne saurait méconnaitre lors de I'examen de ses

*Voici, parmi d’autres, trois exemples. Code autrichien, loi du 10 mars 1988: "Les animaux ne sont pas des choses, ils sont protégés
par des lois particuliéres. Les lois comportant des dispositions sur les choses ne sont & appliquer aux animaux que quand il n’y a
pas d’autres réglements.” Code suisse, loi du 22 décembre 1999: "Les animaux ne sont pas des choses. Sauf disposition contraire,
les dispositions s’appliquant aux choses sont également valables pour les animaux.” Code civil frangais, loi du 16 février 2015: "Les
animaux sont des étres vivants doués de sensibilité. Sous réserve des lois qui les protégent, ils sont soumis au régime des biens."

222 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023.



ravages sous plusieurs régimes politiques comme, de maniére plus triviale,entre divers groupes sociaux
(Poliakov, 1975; Lévi-Strauss, 1996; Armengaud, 1998; Guichet, 2008).

Le renouvellement conceptuel et les principales voies frayées par 'approche phénoménologique,
loin du dualisme comme du gradualisme

Pour toutes ces raisons, mais il y en a d’autres, la notion d’animalité de I’homme doit & nos yeux étre
récusée et abandonnée. L’humain n’est pas ce qui surmonte “I'animal” tout comme “I’animal” n’est
pas la sous-couche de I'humain. Si nous voulons évoquer une couche archaique commune aux formes
psychobiologiques, un nouveau concept doit étre proposé®. Il importe d’affirmer ce que les vies animales
ont, a leur tour, de singulier, en tout cas d’étranger aux états balbutiants de I'humain. Ce n’est toutefois
pas a une entreprise d’égalisation des formes de vie humaines — un pluriel qui ne cherche pas a briser
I'unité du genre humain mais a dire des maniéres d’étre parfois trés éloignées I'une de l'autre — et des
formes de vie animales, qui ne le sont pas non plus entre elles, qu’il s’agit de procéder. Du reste, seul un
réductionnisme biologique, tel que le pronent le béhaviorisme ou la sociobiologie, peuvent assumer
une égalisation pure et simple des formes de vie en repoussant, précisément, toute herméneutique des
comportements. Excepté ce réductionnisme, quelle voie reste-t-il a 'entreprise qui cherche & combler le
gouflre posé entre “I’homme et 'animal”?

Le gradualisme ne reconduit-il pas, tout compte fait, quoique de maniére moins brutale, le dualisme
métaphysique? “L'animal” n'est plus privé de tel ou tel attribut, il est déclaré en posséder les prémisses.
Le voici doté d’une proto-culture, d'un proto-langage etc. Quont donc gagné les animaux dans ce nouvel
aménagement philosophique? Bien peu de chose en vérité. Au lieu de figurer l'envers de 'humain, ils
font office d’¢bauche, d’esquisse, de commencement figé, de travail évolutif inabouti. Certains auteurs
sappuient sur cette continuité (s’agit-il d'une continuité?), pourtant barrée, pour faire valoir les droits de
certaines espéces, au motif que ses membres sont “capables”, lors d’expériences contrélées en laboratoire,
de “performances cognitives” comparables a celles d’'un enfant de trois ans (Steven Wise, 2016). La
controverse entre fondement des droits sur les performances cognitives ou, au contraire, sur la sensibilité
occupait déja les auteurs du Projet Grands singes (Cavalieri et Singer, 2003). Or, les animaux ne sont ni
des ébauches plus ou moins abouties de 'humain — c’est pourquoi la réticence s'impose a I'égard des
approches cognitives et de I'évaluation morale par les performances; ni des vivants réglés sur le méme
modeéle de la vie végétale ou déterminés par “les lois de la mécanique” — c’est pourquoi les approches
néo-béhavioristes doivent étre récusées. Il faut, en somme, les extraire d'une double annexion: annexion
a 'humain et annexion a la nature (entendue au sens cartésien et non a celui de la Naturphilosophie, ou
de l'esprit ceuvre toujours déja).

Ces perspectives ne permettent en aucun cas de penser la condition animale. Pour étre pleinement
phénoménologique, celle-ci doit étre entendue en deux sens. Un sens ontologique, qui désigne une
maniére d’étre au monde; et un sens historiquement déterminé, qui désigne des conditions matérielles
d’existence — deux dimensions distinctes, mais dont I'une pése sur l'autre. La dimension ontologique,
qui porte, en droit, sur I'étre des animaux, ne peut demeurer coupée d'une réflexion sur la généralisation
de l'emprise biotechnologique (tous les animaux domestiques sont, & un degré ou a un autre, modifiés
génétiquement) et de l'enrdlement d'un nombre inoui d’entre eux dans des processus de production.
Cette nouvelle condition a perdu tout caractére contingent ou ponctuel: elle est instituée. Afin d’en saisir
les enjeux, il faut considérer I'ontologie d’une vie vécue en premiére personne dans une présence a soi qui
est celle de I'expérience. Est-il possible de déterminer la tonalité générale de cette expérience? La partie

3 Dans un livre & paraitre au mois de février 2023 (L'Inconscient animal, Seuil), nous proposons, dans le sillage de la réflexion
freudienne, remplacer le concept d’”animalité” entendu comme fond commun originel aux animaux et & 'homme par celui
d"arché-psycho-biologie”

doispontos: Curitiba, Séo Carlos, volume 20, nimero 1, p. 219-228, junho de 2023. 223



étho-phénomeénologique de I'ceuvre de Frederik Buytendijk met au jour la tonalité d’ensemble de ce vécu.
Par définition, le vécu a une épaisseur, une profondeur qui est celle de la vie psychique, loin de la platitude
supposée de la “simple vie”. Dans le sillage, dailleurs non explicite, de Hegel qui pense le premier une
subjectivité malheureuse des animaux en évoquant le “sentiment d’incertitude, d’anxiété et de malheur”
(Hegel, 2004, p. 324) qui caractérise leur état d’ame en raison de la contrainte ot ils sont d’affronter une
extériorité étrangére possiblement dangereuse, mentionnons Freud, Goldstein ou encore Simondon, et
avant eux Schopenhauer, qui décélent chez les animaux un vécu d’angoisse (Burgat, 2016). Les notions
de corps propre, de chair, de subjectivité organique, d’existence corporelle, forgées au cceur des approches
phénoménologiques, soulignent, quant  elles, la dimension a la fois incarnée et transcendantale de la vie
animale. Celle-ci, au contraire de la vie végétale, est une vie égologique (Burgat, 2020).

Lalogique soustractive tout comme I'annexion 4 'humain ou a la nature, qui manquent nécessairement
la singularité des vies animales, la phénoménologie les a rejetées en vertu d’une interrogation sans
présupposés et donc véritablement radicale. Le fait que les animaux n'usent pas d'un langage semblable aux
langues humaines ne constitue pas un manque entrainant une perte de sens; ces autres maniéres d’étre-au-
monde fondent une condition, un état, une Stimmung qui induit une autre position d'existence. Nous avons
proposé de parler d’existence chaque fois qu'un étre vivant est non seulement un centre a partir duquel
s'organisent ses relations a 'entourage, mais encore le sujet de ses expériences ou qu'elles sont vécues en
premiére personne. Sans la référence 4 la notion d’expérience, I'existence perdrait sa spécificité et pourrait
se ramener a une description en troisiéme personne. Sujets de leurs expériences constitue peut-étre une
formulation plus précise que celle de sujets dune vie, cette derniére pouvant évoquerun sujet surplombant
sa vie, forgeant des “projets de vie”.

Dans notre critique de I'opposition existentialiste entre vie et existence, nous avons suivi Merleau-
Ponty (Merleau-Ponty, 1977, p. 137), Plessner (Plessner, 2017, pp. S1-52 et pp. 375-440) et Buytendijk
(Buytendijk, 1965, p.46), qui promeuvent le concept d’existence animale & la place de celui de vie. Celle-ci
comprend en effet trop d’entités diverses pour rendre compte de la particularité de la condition d’individus
nés et mortels, ayant un point de vue unique sur le monde en raison de leur histoire de vie.

Nous nentendons pas existence dans le sens étroit que lui prétent dans la théorie de I'étre l'anthropologie
etl'ontologie actuelles qui en font un mode d’étre réservé al’homme. Ce terme d'existence désigne pour nous
une situation manifestée par un comportement (Buytendijk, 1965, p. 46).

Clest au sens explicitement merleau-pontyen que Buytendijk entend le comportement, dont'observation
conduit a dépasser “l'alternative de 'en-soi et du pour-soi’, de “la conscience pure” et de “'automate sans
intérieur” pour voir s'imposer, loin de toute “théorie sur I'ame des bétes”, une “autre existence” (Merleau-
Ponty, ibid.). Et, lorsque Merleau-Ponty évoque, cette fois dans les Causeries, le comportement animal
comme révélant “I'effort d’'une existence jetée dans un monde dont elle n'a pas la clé”, ne suggere-t-il pas
que les animaux sont plus radicalement “jetés” dans I'existence que I’humain, qui s’interroge sur le silence
du monde quant au sens de sa vie et lui répond de mille maniéres (Merleau-Ponty, 2002, p. 40)? Adorno
et Horkheimer affirmaient de leur c6té, selon une intuition proche, que “pour échapper au vide lancinant
de T'existence, il faut une capacité de résistance a laquelle le langage est indispensable. Méme I'animal le
plus fort est infiniment faible” (Horkheimer & Adorno, 1974, p. 270).

Au-dela de la vie de conscience, la vie psychique

A-t-on épuisé les voies pouvant nourrir I'ontologie en reconnaissant aux animaux une vie de conscience
et un comportement qui en est I'indice? Si c’est bien le vécu qui occupe la place centrale d'une enquéte

224 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023.



sur la condition animale, il faut pourtant prolonger l'investigation au-dela des procés de la connaissance,
certes, mais au-dela aussi des opérations propres a la vie de conscience.

Sans entrer dans la question aussi plurielle que complexe de I'inconscient animal (Burgat, 2023), indiquons
que Freud invite explicitement la psychologie animale a reconsidérer son objet a lalumiére de I'affirmation
selon laquelle les animaux présentant une ressemblance psychique avec 'homme ont, comme lui, un
appareil psychique: un ¢a, un surmoi, un moi (Freud, 1951, p. 6). Ce qui fait la vulnérabilité de la psyché,
comme le détaille Henri Ey dans son analyse des fondements de lanotion de “psychiatrie animale”, c’estle
fait qu'elle est composée d’instances qui ne “veulent” pas la méme chose (Henri Ey, 1964, pp. 11-40); en
d'autres termes, c’est son caractére fondamentalement hétérogéne. Ey insiste mainte fois dans son ceuvre
sur I'importance du réve, dont on sait que Freud a souligné 'analogie frappante avec les expressions de la
folie, les productions pathologiques, mais présentant en l'occurrence I'avantage de pouvoir étre observées
chez les bien portants. Or, les animaux révent; le fait est indiscuté. Le fait méme de réver atteste I'existence
d’un régime psychique soumis a une autre législation que celle de la conscience et, par conséquent, la
cohabitation de deux champs psychiques. Selon Henri Ey, le réve fournit la clé de toute l'organisation
psychique. “Il m'est arrivé souvent de dire ‘celui qui réve peut devenir fou’ et en effet”, poursuit-il,

la possibilité pour un animal de dormir et de réver (possibilité qui est aujourd’hui objectivement contrélable)
inscrit a I'intérieur méme de son organisation un potentiel d'anomalies psychopathologiques. C’est dire, d’une
autre maniére, que 'organisation méme de la zooconscience pour autant qu'elle comporte I'intégration dans un
régime de veille et de sommeil, implique la possibilité de se déstructurer. Et c’est donc [...] parce qu'il y a une
organisation psychique de I'animal que celle-ci contient la virtualité méme de ses anomalies psychopathologiques
(Ey, 1964, p. 33-34).

Sila psychologie animale n'a rien cherché dans I'ceuvre de Freud pour enrichir ou pour infléchir sa réflexion,
quelques psychiatres et psychanalystes freudiens, en revanche, ont su le faire. Doit ici étre mentionnée
la magistrale étude de John Bowlby sur la perte et I'attachement chez les enfants et les jeunes primates
(Bowlby, 1978; 1984). Laffirmation freudienne d’'un appareil psychique chez les animaux ressemblant
psychiquement a '’homme ne lui avait pas échappé, fait rare. Bowlby déclare au terme de ses recherches:
“Nous savons maintenant que '’homme nale monopole ni du conflit ni du comportement pathologique”
(Bowlby, 1978 (a), p. 24).

Enfin, parmi ces bréves indications, ne saurait étre omise la psychiatrie vétérinaire ou zoopsychiatrie, dont
la voie fut ouverte par le vétérinaire Fernand Méry, dans sa theése, soutenue en 1925, Psychologie animale et
Psychiatrie vétérinaire. Plusieurs décennies plus tard, ses continuateurs se tournérent vers la classification
des maladies mentales dans le DSM (Manuel diagnostique et statistique des troubles mentaux) pour
nommer et décrire les psychopathologies des animaux. Ils ont établi la liste des psychopathologies et des
psychotropes pouvant en adoucir les symptomes, mais ont aussi élaboré des thérapies, le plus souvent
liées au jeu, rapprochant alors leur travail de celui des psychothérapeutes plus que des psychiatres. Des
conditions de vie catastrophiques ou des sévices sont loin de résumer les situations qui générent, chez les
animaux, des psychopathologies. Le mal de vivre les atteint pésent également sur eux.

Références bibliographiques

ARMENGAUD, F. (1998). “Au titre du sacrifice: I'exploitation économique, symbolique et idéolo-
gique des animaux", in Boris Cyrulnik (dir.), Si les lions pouvaient parler. Essais sur la condition animale,
Paris, Gallimard, "Quarto”, pp. 856-887.

BAILLY, J.C. (2007) Le versant animal. Paris: Bayard.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023. 225



BAILLY, J.C. (2013). Le parti pris des animaux. Paris: Christian Bourgois éditeur.
BIMBENET, E. (2011) L'animal que je ne suis plus. Paris: Gallimard, Folio essais.
BIMBENET, E. (2017). Le complexe des trois singes. Essai sur l'animalité humaine. Paris: Seuil.

BOUCHARD, S. & UTRIA, E. (dir.). (2021). Perspectives sur l'animalité. Vulnérabilité, empathie, statut
moral. Rouen: Presses universitaires de Rouen et du Havre.

BOWLBY, J. (1978a). Attachement et perte. 1 L'attachement [1969]. Paris: Puf, “Le fil rouge”, traduit de
I'anglais par Jeannine Kalmanovitch.

BOWLBY, J. (1978b). Attachement et perte. 2 La séparation. Angoisse et colére [1973]. traduit de I'anglais
par Bruno de Panafieu. Paris: Puf, “Le fil rouge”.

BOWLRBY, J. (1984). Attachement et perte 3. La perte. Tristesse et dépression [1980]. John Bowlby, trad de
'anglais par Didier E. Weil. Paris: Puf, Le fil rouge.

BURGAT, F. (1997). Animal mon prochain. Paris: Odile Jacob [est la version réduite et remaniée, parue
sous un titre d’éditeur, de ma theése de doctorat, soutenue en 1994, intitulée De l'oubli a la réification.
Réflexion sur la différence entre I’homme et l'animal. ]

BURGAT, F. (2006). Liberté et inquiétude de la vie animale. Paris: Kimé, 2006.

BURGAT, F. (2009). “Le droit naturel au fondement du droit des animaux? J.-J. Rousseau critique de
I’Ecole du droit naturel moderne”, In: Jean-Pierre Marguénaud et Olivier Dubos (dir.), Les animaux et
les droits européens. Au-deld de la distinction entre les hommes et les choses. Paris: éditions Pédone, pp. 7-20.

BURGAT, F. (2012). Une autre existence. La condition animale. Paris: Albin Michel, “Bibliothéque
idées”.

BURGAT, F. (2016) “Le phénomeéne de I'angoisse chez 'animal”, In: F. Burgat et C. Ciocan (dir.), Phé-
noménologie de la vie animale. Bucarest: Zeta Books, pp. 185-205.

BURGAT, F. (2020) Qu'est-ce qu ‘une plante? Essai sur la vie végétale. Paris: Seuil, “La couleur des idées”.
BURGAT, F. (2021). “Les dommages de la fiction juridiques. Les animaux dans le droit positif”, In:
Le droit, la politique, Jean-Baptiste Nanta et Silvia Manonellas, Neuilly-sur-Seine, éditions Atlande, pp.

351-368.

BUYTENDUK, F. (1965). L’homme et l'animal. Essai de psychologie comparée [1958]. traduit de 'alle-
mand par Rémi Laureillard. Paris: Gallimard.

CAVALIERI, P. & SINGER, P. (dir.). (2003). Le Projet Grands Singes. L'égalité au-dela de I’humanité
[1993]. traduit de I'anglais par Marc Rozenbaum. Nantes: éditions One Voice.

COSSON, F. (2017). Animalité & Humanité. La frontiére croisée. Nice: éditions Ovadia.

DERRIDA, J. (1989). ““Il faut bien manger’ ou le calcul du sujet”, In: Confrontations, cahiers 20, hiver
1989, Paris: Aubier.

226 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023.



DERRIDA, J. (2006). L'animal que donc je suis. Paris: Galilée.
DUFOURCQ, A. (2022). The Imaginary of Animals. Routledge: London et New-York.

EY, H. (1964). “Le concept de ‘psychiatrie animale’ (Difficultés et intérét de sa problématique)”, In:
Psychiatrie animale, Abel-Justin Brion et Henri Ey (dir.). Paris: Desclée de Brouwer.

FONTENAY, E. (1998). Le Silence des bétes. La philosophie a I'épreuve de l'animalité. Paris: Fayard.

FRANCIONE, G. (2015). Introduction aux droits des animaux [2000]. traduit de I'anglais (Etats-Unis)
par Laure Gall. Lausanne: éditions L'Age " Homme.

FREUD, S. (1951). Abrégé de psychanalyse [ 1940], traduit de I'allemand par Anne Berman. Paris: Puf.

GONTIER, T. (2008). De I'homme & l'animal. Paradoxes sur la nature des animaux. Montaigne et Des-
cartes. Paris: Vrin.

GUICHET, J.L. (dir.). (2008). Usages politiques de 'animalité. Paris: L'Harmattan.

HEGEL, F. (2004). Encyclopédie des sciences philosophiques. I1. Philosophie de la nature [1817, 1827,
1830]. Texte intégral présenté, traduit et annoté par Bernard Bourgeois. Paris: Vrin.

HORKHEIMER, M. & ADORNO, T. (1974). La dialectique de la raison. Fragments philosophiques
[1944]. Traduit de 'allemand par Eliane Kautholz. Paris: Gallimard.

KYMLICKA, W. & DONALDSON, S. (2016). Zoopolis. Une théorie politique des droits des animaux
[2011]. Traduit de I'anglais par Pierre Madelin, relu par Hicham-Stéphane Afeissa. Paris: Alma éditeur.

LEQUIN, M. (2015). La bipédie humaine: épistémologie, paléo-anthropologie, métaphysique, thése de
doctorat.

LEVI-STRAUSS, C. (1971). Mythologiques ****, L’homme nu. Paris: Plon.

LEVI-STRAUSS, C. (1996). “Jean-Jacques Rousseau, fondateur des sciences de I"’homme”, In: Anthro-
pologie structurale deux [1973]. Paris: Agora Pocket, pp. 45-56.

LHERMITIE, J.F. (2015). L’Animal vertueux dans la philosophie antique & I'époque impériale. Paris: Clas-
siques Garnier.

MERLEAU-PONTY, M. (1977). La structure du comportement [ 1942 ]. Paris: Puf.
MERLEAU-PONTY, M. (2002). Causeries 1948. Edition établie par Stéphanie Ménasé. Paris: Seuil.

MONTAIGNE, M. (2009). Les Essais, Livre 11, “Apologie de Raymond Sebon”, adaptation en frangais
moderne par André Lanly. Paris: Gallimard.

NIETZSCHE, F. (2006). Contribution a la généalogie de la morale [1887]. Traduit de l'allemand par
Angele Kremer-Marietti. Paris: 10/18.

PLESSNER, H. (2017). Les degrés de I'organique et I'Homme. Introduction & l'anthropologie philosophique
[1975, 3*™ édition]. Traduit de I'allemand par Pierre Osmo. Paris: Gallimard.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023. 227



POLIAKOV, L. (dir.). (1975). Hommes et bétes, entretiens sur le racisme. Paris et La Haye: Mouton édi-
teur.

Rapport du Comité national d’éthique n° 61, “Ethique et”, Les Cahiers du Comité national consultatif
d’éthique, n° 21, octobre 1999.

REGAN, T. (2012). Les Droits des animaux [ 1983, 2004]. Traduit de l'américain par Enrique Utria.
Paris: Hermann.

ROUSSEAU, J.J. (1964). Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les hommes [1754].
Paris: Gallimard.

SINGER, P. (1993). La libération animale. Préface a I'édition de 1975, traduit de I'anglais par Louise
Rouselle, traduction relue par David Olivier. Paris: Grasset.

WISE, S.M. (2016). Tant qu’il y aura des cages. Vers les droits fondamentaux des animaux [2000]. Traduit
de I'anglais par David Chauvet. Villeneuve d’Ascq: Presses universitaires du Septentrion.

ZAIETTA, L. (2019). Une étrange parenté. Repenser l'animalité avec la philosophie de Merleau-Ponty. Mi-
lan: Mimésis.

228 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 219-228, junho de 2023.



Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

doispontos:

Face a la folie. Psychose, phénoménologie
et analyse existentielle (Daseinsanalyse)

Philippe Cabestan (Ecole Frangaise de Daseinsanalyse)

Résumé: En prétendant jeter sur la folie alias la psychose de nouvelles lumiéres, 'analyse existentielle (Daseinsanalyse)
se heurte a une objection méthodologique fondamentale: a quelle condition la phénoménologie est-elle en mesure
de pénétrer dans le monde de lafolie? En d’autres termes, si l'on reconnait "le gouffre d'incompréhension mutuelle"
qui sépare les psychotiques et ceux qui ne le sont pas, ne faut-il pas renoncer a la voie husserlienne d’exploration de
lafolie, fondée sur la réflexion transcendantale? Mais dans ce cas, en quel sens une phénoménologie des psychoses
est-elle encore possible?

Mots clés: délire, ontologie, phénoménologie, psychose, psychanalyse, réduction, réflexion

Abstract: In claiming to shed new light on madness that is psychosis, existential analysis (Daseinsanalyse) comes up
against a fundamental methodological objection: is it phenomenologically possible to penetrate and describe the
world of madness? In other words, if we recognize the gap of mutual incomprehension that separates psychotics
and non-psychotics, should we not give up the Husserlian path of exploration of madness, based on transcendental
reflexion? But in this case, is a phenomenology of psychoses still possible and how?

Keywords: delusion, ontology, phenomenology, psychosis, psychoanalysis, reduction, reflexion

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 229
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Ne serait-il pas temps d’abandonner cette notion — “courante, équivoque, empruntée a un fond
incontrélable”, comme l’écrit Jacques Derrida (Derrida, 1967, p.66) — de folie? De nos jours, en effet,
les hopitaux accueillent et les psychiatres soignent des mélancoliques, des bipolaires, des schizophrenes,
des dépressifs, des paranoiaques, etc. Pourquoi alors s’accrocher a ce terme si peu scientifique? Certes, la
notion de folie demeure trés présente dans lalangue courante qui en use pour qualifier des comportements
déroutants ou encore, comme le dit Karl Jaspers, incompréhensibles. Ainsi, on peut distinguer entre un
usage trés large et trés vague de la notion de folie et un usage plus spécifique. Dans un cas, le fou oula folle
est aussi bien I'automobiliste imprudente que 'aventurier irresponsable ou la femme qui parle toute seule;
dans l'autre, le fou est un malade qui se prend pour Dieu, une infirmiére mélancolique qui se suicide par
intoxication médicamenteuse ou encore un schizophréne armé d’un fusil d’assaut qui répand la terreur
sur le campus de son université.

Toutes ces conduites représentent a vrai dire un défi pour une anthropologie phénoménologique qui
aspire a en dégager les motivations et, plus profondément, les conditions de possibilité existentiales. En
effet, il ne va nullement de soi qu'elle puisse apporter quelques éclaircissements sur ces phénomeénes qui,
pour certains d’entre eux, relévent manifestement de la psychose. Si, comme 'a montré inlassablement
Edmund Husser], la perception d’un arbre peut faire I'objet d’'une description phénoménologique qui
en dégage alors la structure intentionnelle et ses déterminations eidétiques, en revanche il semble qu'un
abime sépare le phénoménologue de la folie et, plus particuliérement de la psychose. Dans ces conditions,
quest-ce que la phénoménologie peut bien nous apprendre sur des conduites pathologiques dont la
description semble au-dela de ses possibilités? Et pourtant, comme nous allons le voir dans les lignes qui
suivent, la phénoménologie a donné naissance & un ensemble particuliérement riche de travaux que I'on
peut rassembler sous le titre de I'analyse existentielle ou Daseinsanalyse.

Ainsi, aprés avoir rapidement évoqué quelques jalons dans I'histoire de 'analyse existentielle ainsi que sa
situation actuelle, nous rappellerons la conviction fondamentale qui la fonde. Puis, nous nous interrogerons
sur la possibilité d'une approche proprement phénoménologique des phénomenes psychotiques et, en
raison des difficultés qu'elle rencontre, sur sa tentation d’y renoncer au profit de la psychanalyse. Enfin, nous
nous demanderons sila solution ne se trouve pas dans la mise en question de la réflexion transcendantale
en tant que voie d’accés a la psychose.

1. Naissance, déclin et renouveau de 'analyse existentielle ou Daseinsanalyse

En publiant en 1961 Folie et déraison. Histoire de la folie a ldge classique, Michel Foucault entendait
mettre en question les présupposés d’une psychiatrie humaniste, issue de Philippe Pinel (1745-1826) et
Jean-Etienne Esquirol (1772-1840), qui préconisait un traitement moral de la folie. Louvrage fut alors
un véritable choc pour la psychiatrie et 'un de ses maitres, Henri Ey, parla méme a son propos, lors d'un
colloque a Toulouse en 1969, d’une “position psychiatricide” (Ey, 1971, p.226). Les relations de Foucault
ala psychiatrie sont a vrai dire plus complexes qu'il n’y parait, et siI'on sait habituellement que l'auteur de
Folie et déraison ne s’est jamais reconnu dans ce qu'on a appelé 'antipsychiatrie, on ignore parfois qu’il fut
un temps a I'‘école de la Daseinsanalyse. La récente publication d'un manuscrit de Foucault (Foucault, 2021)
rappelle opportunément ce moment de son parcours philosophique, quil'amena, ala suite d’une visite qu’il
rendit a Ludwig Binswanger en compagnie de Jacqueline Verdeaux, a écrire une longue et substantielle
introduction a la traduction francaise de Réve ef existence (Foucault, 1994, pp. 65-119). Cet intérét pour
lanalyse existentielle est d’autant plus remarquable qu’a cette époque la psychanalyse freudienne et
postfreudienne domine largement les esprits, en France tout du moins. On peut naturellement regretter que,
découvrant 'historicité de la psychiatrie comme de son objet, Foucault ait abandonné 'analyse existentielle
a son sort. Mais il etit fallu sinon tenir ensemble anthropologie et histoire, reconnaitre autrement dit que

230 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023.



si'homme est bien une idée historique, selon le mot de Merleau-Ponty (Merleau-Ponty, 1945, p.199), la
condition humaine est transhistorique.

Il apparait rétrospectivement que I'évolution de Foucault a I'endroit de la Daseinsanalyse annongait
sinon sa disparition du moins son déclin & partir des années soixante-dix. Toutefois, en France, on doit
a un grand psychiatre marseillais d'origine arménienne, Arthur Tatossian (1929-1995), dont les ceuvres
complétes sont en cours de publication, d’avoir transmis cette riche tradition qui s'élabore au croisement de
laphénomeénologie et de la psychiatrie et dont'acte de naissance remonte a 1922. Cette année-13, en effet,
Binswanger présente devant la Société Suisse de Psychiatrie a Zurich, un exposé sur la phénoménologie
husserlienne et ses implications psychopathologiques. A cette occasion, Binswanger déclare attendre de “la
phénoménologie qu'elle éclaircisse les concepts fondamentaux de la psychopathologie”. Quelques années
aprés, Binswanger se plonge dans la lecture de Heidegger et, notamment, d’Etre et temps (1927) qui doit
a ses yeux devenir alors la référence philosophique fondamentale de la psychiatrie phénoménologique.
Dans un article de 1949, “Importance et signification de I'analytique existentiale de Martin Heidegger
pour l'accession de la psychiatrie a la compréhension d’elle-méme”, Binswanger déclare a ce propos:

en élaborant la structure fondamentale de I'étre en tant qu'étre-dans-le-monde, Heidegger a mis entre les mains
du psychiatre un fil d’Ariane méthodologique grace auquel celui-ci peut saisir et décrire les phénomeénes a étudier
ainsi que leurs relations phénoménales essentielles, sans parti pris vis-a-vis de leur contenu total, c’est-a-dire de
toute théorie scientifique (Binswanger, 1971, pp. 147-8).

En d'autres termes, grace a l'analytique existentiale qui expose la structure fondamentale du Dasein et ses
différentes déterminations ontologiques, Heidegger jette les fondements d’'une nouvelle compréhension
de I'étre humain et de ses pathologies. La Daseinsanalyse au sens médical est née.

De fait, I'enthousiasme de Binswanger n'est resté ni solitaire ni sans lendemain et la Daseinsanalyse peut
senorgueillir d’avoir suscité un ensemble de travaux tout a fait remarquable. Outre 'ouvrage pionnier de
Binswanger Sur la fuite des idées qui, dés 1932, envisage ce phénomeéne du point de vue d’'une anthropologie
existentiale, il faut également citer 'Introduction a la médecine psychosomatique, publiée en 1954 par Medard
Boss qui travailla en étroite collaboration avec Heidegger comme en témoignent les Séminaires de Zurich
(Heidegger, 2010) Plus prés de nous, on peut penser — sans prétendre a l'exhaustivité — a l'ouvrage de
Hubertus Tellenbach sur La Mélancolie (1961) ainsi qu'a La perte de l'évidence naturelle (1971) de Wolfgang
Blankenburg, sans oublier Penser ['homme et la folie (1991) de Henri Maldiney. Il est vrai que toutes ces
grandes figures de la phénoménologie psychiatrique sont décédées et que La phénoménologie des psychoses
estau départ une communication d’Arthur Tatossian au Congrés de psychiatrie et de Neurologie de langue
frangaise qui s’est tenu & Angers en 1979, soit il y a plus de quarante ans. Mais il convient de reconnaitre
depuis une vingtaine d'années un incontestable renouveau de ce courant de pensée: en 1993 fut fondée
I'Ecole Frangaise de Daseinsanalyse (E.E.D) et, en 2018, I'Association Européenne de Phénoménologie
et de Psychopathologie (A.E.P.P.)/European Association of Phenomenology and Psychopathology (E. A.
P.P.) dontle président est actuellement le professeur Thomas Fuchs de 'Université de Heidelberg. Enfin,
aux cours de ces vingt derniéres années, de nombreuses publications, notamment aux éditions du Cercle
herméneutique que dirige Georges Charbonneau, ont permis de donner un écho a des travaux et des
recherches en cours.

2. L’étre humain n’est pas une chose

Nous avons jusqu’ici parlé indifféremment de la psychiatrie phénoménologique et de I'analyse existentielle
(Daseinsanalyse). 11 est possible de distinguer I'une de l'autre dans la mesure ot, au sein méme de la
psychiatrie phénoménologique, 'analyse existentielle trouve ses fondements dans 'analytique existentiale

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023. 231



de Heidegger. Mais, comme nous allons le montrer, une conviction ontologique les rassemblent, que 'on
peut formuler tout d’abord négativement et trés simplement: I’étre humain n’est pas une chose.

Apreés avoir déploré en 1991 Le Tournant théologique de la phénoménologie frangaise, Dominique Janicaud
plaide quelques années plus tard, dans La Phénoménologie éclatée, pour une phénoménologie minimaliste qui
renonce a son ambition aussi bien fondatrice que totalisatrice. Pour Janicaud, en effet, la phénoménologie
doit renoncer au cogito cartésien et a son projet d'une philosophie premiére, absolument indubitable et
fondatrice de la totalité du savoir. Elle doit, en outre, faire droit “4 la fragilité et au pluralisme (...) de toute
enquéte sur I'apparaitre phénoménal” (Janicaud, 1998, p. 94) qui ressortit alors & une herméneutique.
Toutefois, au sein de cette relative incertitude, il y a au moins une conviction qui nous parait relever de ce
qu’on peut appeler “une vérité d’essence pré-herméneutique” (Romano, 2010, p. 902). Cette conviction
repose sur une compréhension pré-ontologique de I'étre de '’homme en vertu de laquelle I'étre humain
ne saurait étre une chose (res), fat-elle pensante comme le soutient Descartes dans ses Méditations
métaphysiques. On la retrouve sous la plume de Husserl lorsque, dans un manuscrit bien souvent cité et
dans le droit fil de sa critique du réalisme transcendantal de Descartes, il déclare: “Qui nous sauve d’une
réalisation (Realisierung) de la conscience est le sauveur de la philosophie, voire son créateur” (Husser],
1994, p. 67; Rodrigo, 2021, p. 111). Elle réapparait dans la Sixiéme méditation cartésienne lorsque Eugen
Fink établit une différence ontologique entre la conscience constituante et le monde constitué, différence
que méconnait la vie naturelle dans le monde (Fink, 1994, p. 129; Bernet, 1989, p. 95). Et, comme on le sait
sans doute, cette conviction est au principe de I'analytique existentiale et de la distinction heideggérienne
entre |'existential et le catégorial. Cependant, cette conviction n’est jamais acquise une fois pour toute dans
la mesure ot1 le Dasein se comprend d’abord et le plus souvent a partir de I'étant qu’il n’est pas lui-méme,
c’est-a-dire comme un étant subsistant (Heidegger, 1986, p. 156). Ainsi la compréhension pré-ontologique
du Dasein en tant qu’étre-au-monde est-elle voilée par une mécompréhension tout aussi originaire qui
trouve un inquiétant prolongement dans I'effort d’objectivation de I'étre humain par la science moderne.

C’estlaraison pourlaquelle I'explicitation de I'étre de ’homme est inséparable d’une démarche réductive
analogue, en un sens, a celle mise en ceuvre par Husserl dans la Krisis afin de dévoiler le monde de la vie
(Lebenswelt). 11 s’agit de “sauver les phénoménes” en mettant entre parenthéses toutes les formes de réification
de l'existence opérées par les sciences et, par conséquent, de suspendre la validité de ce “vétement d’idées
(Ideenkleid)” tissé par les sciences, qui participe a 'occultation de I’étre de ’homme (Husserl, 1989, p. 60).
Mais il s’agit en outre, comme le précise Heidegger dans sa reprise du concept husserlien de réduction,
de reconduire le regard phénoménologique de I’étant a I'étre de I’étant (Heidegger, 1985, p. 39). De ce
point de vue, si une phénoménologie des psychoses s’avére possible, elle n’aura a coup stir rien a voir avec
les recherches menées dans le cadre des neurosciences: pour la simple raison que les concepts de I'une,
la phénoménologie, ne sont pas ceux des autres, les neurosciences, et, ce, parce que leur “objet” respectif
différe ontologiquement. En d’autres termes, phénoménologie et neurosciences ne parlent pas la méme
langue parce qu’elles ne parlent pas de la méme chose. Du reste, cette mise entre parenthéses ou époché
ne concerne pas seulement les neurosciences. Elle s’applique également, par exemple, aux approches
systémiques de 'intersubjectivité, développées par I'école de Paolo Alto, qui assimilent les relations entre
les individus a un systéme qui s’autorégule selon les principes de la cybernétique et des mécanismes de
feedback (Delvenne, 2013, p. 234)". Risquons en passant cette question : ces considérations scientifiques
sont-elles sur le fond si éloignées de la réduction de I'étre humain & un automate matériel ou spirituel,
dont la liberté est alors analogue, comme l’écrivait Kant, a celle d"un tournebroche (Kant, 1974, p. 110)?

! "Quand ce mode de pensée scientifique détermine la représentation de I’étre humain, et que ce dernier devient I'objet de

recherches — dans le cadre de la cybernétique — selon le modéle du feed-back, la ruine de ce qui fait I'étre de 'homme atteint
son terme" (Heidegger, 2010, p. 186).

232 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023.



3.Lavoie husserlienne d’une phénoménologie des psychoses

Ilva sans dire que ces premiéres remarques sontloin de dégager la possibilité d'une phénoménologie
des psychoses, quand bien méme on la rebaptiserait phénoménologie de Iétre-au-monde psychotique.
Car si l'explicitation de la compréhension pré-ontologique de I'étre que je suis est toujours possible, en
revanche, le dévoilement du mode de présence psychotique au monde parait d’autant plus difficile que
ce mode de présence est celui d’'un autre en tant que tel. Non pas de l'autre qui est mon semblable et
dont le mode d’existence m’est familier et tacitement compréhensibles tout en demeurant dans son fond
énigmatique (Romano, 2019, p. 213); mais de l'autre dont les conduites, a 'inverse, me déroutent et me
sont, au premier abord tout du moins, incompréhensibles. La question est donc de déterminer selon
quelles modalités il est possible daccéder a ce mode bien spécifique de présence pathologique au monde
qu'est la psychose.

Avrai dire la question estloin d’étre nouvelle et Husserl s'est lui-méme interrogé sur les conditions d'une
phénoménologie des troubles psychopathologiques. C'est en effet ce qui, entre autres, est en jeu lorsqu’il
met en question la radicalité de la voie cartésienne et qu’il recherche d'autres voies ou chemins permettant
d’accéder au sens plein de la subjectivité en tant qu'intersubjectivité. Husserl envisage ainsi une extension
delaréduction phénoménologique al'intersubjectivité, c’est-a-dire une introduction de l'intersubjectivité
dans le champ thématique de la phénoménologie transcendantale (Dastur, 1989, pp. 43-64). Se trouve
alors ouverte la possibilité de décrire, dans un premier temps, la co-constitution d'un monde objectif en
tant que monde commun de sujets dits normaux; puis, dans un deuxiéme temps, l'aperception spécifique
du monde par ces sujets dits “anormaux” que sont les enfants, les primitifs, les animaux et les malades
mentaux. Ainsi, Husserl revient a plusieurs reprises sur la maniére dont les animaux sont appréhendés
et participent dans une certaine mesure a la constitution du monde: “si le chien est appréhendé comme
flairant le gibier, il nous apprend en quelque sorte quelque chose que nous ne savions pas encore”, écrit-
il (Depraz, 2001, p. 148). En revanche, le fondateur de la phénoménologie n'est guére prolixe en ce qui
concerne plus particuliérement les fous et la maniére dont ils participent a la co-constitution du monde.
En outre, Husserl ne s’essaye jamais a décrire la structure intentionnelle de la démence ou du délire
psychotique en tant que tel (Bernet, 1994, p. 110).

Il semble possible cependant de dégager de 'ceuvre méme de Husserl une voie d’accés aux phénomeénes
psychotiques, qui trouve son point de départ dans I'idée que les “anormaux”, c’est-a-dire aussi bien
les animaux que les enfants et les fous ne nous sont pas radicalement étrangers®. C’est pourquoi, si les
“anormaux” ne participent pas a la constitution normale du monde, leur aperception du monde peut étre
toutefois ressaisie par analogie comme une modification ou variation (Abwandlung) de la nétre (Husserl,
1989, p. 213, Depraz, 2001, p. 150). Plus précisément, dans le cas de la folie, Husserl soutient, d une part,
que le fou est un alter ego, un autre moi-méme a la place duquel je puis me transposer en imagination (mich
hinein phantasieren) et, d’autre part, que “chacun peut fort bien devenir fou, et (que) je peux moi-méme
me représenter (vorstellen) mon devenir-fou” (Depraz, 2001, pp. 180-5). Ainsi, ce serait & partir d’'une
réflexion sur soi, sur la possibilité de sa propre folie que le phénoménologue accéderait a lIa folie de I'autre
voire la partagerait. ]’imagine par exemple, 4 titre de variation, que mon expérience, systématiquement,
ne concorde pas avec celle des autres qui dés lors me tiennent pour un malade (Husserl, 1982, p. 120).
C’est du reste dans cette perspective husserlienne que se situe Binswanger méme si, depuis sa lecture de

* Force est de reconnaitre que les fous n'en sont pas moins des mortels et qu’ils partagent avec ceux qui ne sont pas fous un seul
et méme monde, comme le rappelle Boss a Binswanger (Boss, 2007, p.61). Ce dernier, en effet, tend 4 enfermer chaque malade
dans son monde en tant que monde privé (idios kosmos) quoique, manifestement, les singularités du monde d’un malade telles
que son caractére oppressant ou angoissant ne soient possibles qu’a partir d'un monde commun (koinos kosmos). Nous retrouvons
ainsi I'inaltérable principe formulé par le poéte latin Terence dans Heautontimoroumenos: “Je suis un homme ; je considére que
rien de ce qui est humain ne m'est étranger (homo sum ; humani nihil a me alienum puto)”.

doispontos: Curitiba, S&o Carlos, volume 20, nimero 1, p. 229-239, junho de 2023. 233



Sein und Zeit, il envisage “les psychoses a partir de la structure de I’étre-dans-le-monde”, tout en demeurant
fidele 4 la voie de la réflexion transcendantale (Binswanger, 1987, p.23). En effet, Binswanger les étudie
comme “des variations (Abwandlungen) de la transcendance”, et notamment de la temporalisation et
de la spatialisation en tant qu’ils ressortissent & un projet-de-monde pathologique (Binswanger, 1970,
p-56). Il en va de méme des trois formes pathologiques de présence au monde que sont la présomption,
la distorsion et le maniérisme, qui caractérisent la schizophrénie et sont, pour Binswanger, des variations
de la transcendance (Binswanger, 2002). C’est dans cette méme perspective que se situe Wolfgang
Blankenburg lorsqu’il interroge La perte de I'évidence naturelle dans I'aliénation schizophrénique. En effet,
la perte de ce petit quelque chose sans lequel on ne peut pas vivre et qui fait défaut & Anne Rau, est alors
décrite comme une variation pathologique de I'évidence (Selbverstindlickeit) avec laquelle le monde se
donne dans l'attitude naturelle et que suspend le phénoménologue (Blankenburg, 1991)3.

4. Objections

Cette conception de la phénoménologie des psychoses appelle au moins deux remarques critiques.
Tout d’abord, il faut souligner que notre présentation est gravement incompléte aussi longtemps qu'elle
fait abstraction de la condition fondamentale de sa mise en ceuvre qui n'est autre que la rencontre, la
fréquentation, I'écoute attentive des psychotiques afin de cerner dans leur diversité voire leur singularité les
modes pathologiques de présence au monde qui les caractérisent. Cela va peut-étre de soi mais il convient
d’'insister lourdement sur I'importance décisive de cette relation qui confére aux travaux des psychiatres
comme Binswanger ou Boss une incontestable légitimité.

§'il (e psychiatre phénoménologue) veut atteindre I'expérience proprement phénoménologique du malade mental,
écrit Tatossian, il ne peut s'enferme avecle philosophe transcendantal dans sa tour d’ivoire. Au travail spéculatif sur
lalittérature spécialisée qui a été la méthode de Merleau-Ponty et de bien d’autres, il doit préférer obligatoirement
le commerce direct avec ce qui est en question : la folie et le fou (Tatossian, 1997, p.12).

A défaut d’une telle fréquentation des malades et d’'une véritable expérience clinique, en effet, la
phénomeénologie des psychoses risque fort de ressembler aux spéculations en chambre de Freud surlahorde
primitive ou de Lucien Lévy-Bruhl sur la mentalité primitive. Toutefois, il convient de ne pas surestimer
les lecons de cette rencontre qui, étant donnée la gravité des troubles dont souflrent les psychotiques, est
nécessairement énigmatique, bizarre (T. Gozé, 2020). C'est pourquoi, il peut étre fécond d’'un point de vue
phénoménologique de confronterla parole des malades a certains témoignages relativement exceptionnels
comme ceux de Gérard de Nerval dans Aurélia ou August Strindberg dans Inferno, deux auteurs parmi
d'autres qui ont tutoyé la folie et qui nous offrent un précieux éclairage sur ce qu'ils ont vécu en premiére
personne (Tosquelles, 2012; Jaspers, 1953).

Mais il y a une autre objection plus massive: lorsque Husserl écrit: “Chacun peut fort bien devenir fou,
et je peux moi-méme me représenter mon devenir-fou”, ne sous-estime-t-il pas le fossé qui sépare les
psychotiques de ceux qui ne le sont pas? Il ne s’agit évidemment pas de nier que je puisse un jour sombrer a
mon tour dans la folie, mais de m’interroger sur la possibilité de me représenter sérieusement mon devenir-
fou alors que je ne 'ai jamais été moi-méme et d’en dégager des vérités eidétiques ou vérités d’essence.
Or, il n'en va pas de la folie comme de I'enfance: alors que nous avons tous été enfants avant que d’étre
hommes, la folie est une expérience 6 combien déroutante qui est loin d’étre universelle. Sartre, pour sa
part, se montre relativement prudent dans L'Imaginaire lorsqu’il aborde le cas des hallucinations dans la
psychose dite hallucinatoire. On sait que pour bien faire Sartre, en février 1935, demande a son condisciple
de la rue d’Ulm et interne en psychiatrie, Daniel Lagache, de lui injecter de la mescaline. Cependant, la

* D’un point de vue husserlien, cette voie d’acces a la psychose n'est peut-étre pas la seule et pourrait étre complétée par la voie
dite “générative”, au sens initié par Antony Steinbock et, ce, en dépit de son caractére éminemment inchoatif et problématique
dans I'ceuvre méme de Husserl (Perreau, 2013, p. 331).

234 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023.



mescaline n’est jamais qu'une substance hallucinogéne et psychotomimétique, c’est-a-dire qui simule la
psychose (Sartre, 2010). C’est pourquoi, Sartre tient & distinguer ses propres hallucinations artificielles
et les hallucinations qui sont liées & une “conduite hallucinatoire” et qui relévent de la psychose (Sartre,
1986, p. 308). Dans cet ordre d’idées, il n’est pas sans intérét de constater que, dans ses différents essais de
psychanalyse existentielles comme son Baudelaire ou L'Idiot de la famille, Sartre propose “le vrai roman”
d’une névrose mais ne se risque jamais du coté de la psychose (Sartre, 1972, p. 123). Comme si Sartre,
lecteur et traducteur de Karl Jaspers, qui lui-méme n’a cessé de souligner les limites de la compréhension
face aux psychotiques (Jaspers, 1953, p. 62)* avait la conscience aigué du fossé qui sépare les psychotiques
du reste des mortels.

§. La tentation d’un “retour a Freud”

La reconnaissance des limites d’'une phénoménologie des psychoses peut alors conduire a rechercher
en-dehors de la phénoménologie une voie d’accés a la psychose. Ainsi, tout en demeurant attachés a la
phénoménologie en tant que méthode, certains phénoménologues cédérent a la tentation — 6 combien forte
au cours de la deuxiéme moitié du vingtiéme siécle — de délaisser I'analyse existentielle (Daseinsanalyse)
au profit de la psychanalyse freudienne. Ce retour  Freud n’allait évidemment pas de soi, s’il est vrai que
la psychanalyse repose, pour une large part, sur une conception naturaliste des phénoménes psychiques :
qu’il s’agisse des concepts d’énergie libidinale, de sublimation ou de transfert, c’est & chaque fois une
méme ontologie de la subsistance (Vorhandenheit) qui, d'une maniére générale, sous-tend la réduction de
I'ame (Seele) a un appareil (Apparat), régi par un principe de constance emprunté a la thermodynamique.

On peut dans ces conditions comprendre 'attrait exercé plus particuliérement par le psychiatre
et psychanalyste Jacques Lacan (1901-1981) dont “le retour a Freud”, & la lumiére de la linguistique
structurale, tourne le dos au naturalisme freudien. Insensibles a 'avertissement de Paul Ricceur: “Que la
psychanalyse n’est pas la phénoménologie” (Ricceur, 1968, p. 410), certains phénoménologues, et non
des moindres, crurent alors trouver de ce c6té de nouvelles possibilités théoriques. En écrivant ces lignes,
nous pensons tout d’abord 2 Alphonse De Waelhens (1911-1981), traducteur avec Walter Biemel de Kant
et le probléme de la métaphysique, et auteur de La Psychose. Essai d’interprétation analytique et existentiale,
publié une premiére fois en 1972. De Waelhens s’intéressait depuis longtemps a la psychiatrie, au point de
se rendre plusieurs fois par semaine dans I'une des cliniques de I'Université Catholique de Louvain, et fut
un membre éminent de I'Ecole Belge de psychanalyse, ot il a enseigné pendant plusieurs années (Schotte,
2008, p.371). Ce qui frappe au premier abord dans cet essai sur la psychose, c’est pour ainsi dire I'absence
de Binwanger qui n’a droit en tout et pour tout qu’a quatre pages (De Waelhens, 1972, pp. 25-28). Qu’il
soit pour ainsi dire ignoré n’est guére surprenant étant donné le large crédit accordé en contre partie aux
travaux de Lacan et de Piera Aulagner (1923-1990). Car, pour De Waelhens, la clef de tout psychose ne se
trouve désormais nulle part ailleurs que dans la forclusion du Nom-du-Pére (De Waehlens, 1972, p. 125).

Difficile, un demi-siécle aprés, de partagerla fascination exercée par les écrits de Lacan sur ses contemporains
alors que, d’un point de vue phénoménologique, la forclusion du Nom-du-Pére tout aussi bien que le

* Pour éclaircir ce point, nous pouvons reprendre la notion décisive de processus morbide 4 laquelle recourt Jaspers pour
éclairer lajalousie morbide de Strindberg. Jaspers écrit a ce propos: “Il y a des jaloux qui se laissent emporter dans leurs inventions
et dans leurs actes jusqu’a se conduire comme des malades, sans I'étre positivement. Ce sont des anormaux chez quiil n’y a pas
de processus (Prozess) ; ils peuvent devenir jaloux en tout temps et de toute femme qui leur tient & coeur, mais chaque fois, les
circonstances, leur expérience particuliére et tout leur caractére rendent la chose compréhensible. Il en est autrement pour des
malades dontlajalousie reléve d’un processus, et qui, une seule fois dans leur vie, souffrent de ce délire qui ébranle jusqu’aux assises
deleur existence intime”. Ainsi, Jaspers distingue entre la jalousie normale et compréhensible d’un homme trompé par sa femme,
lajalousie anormale car excessive d’'un homme dontla jalousie reste toutefois compréhensible a partir des circonstances, du passé,
du caractere de I'individu — pensons a la jalousie d’Othello attisée par Iago; et, enfin, la jalousie pathologique de Strindberg a
I’égard de sa premiére femme en 1887, qui reléve de la psychose et qui est proprement incompréhensible.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023. 235



refoulement se présentent comme des concepts dont l'attestation reste tres problématique. Cependant,
si, de son propre aveu, De Waelhens ne réussit pas a articuler phénoménologie et psychanalyse (De
Waelhens, p. 7), cela ne signifie pas qu’une telle entreprise soit nécessairement vouée a I'échec. Ne serait-
ce quafin de lui rendre hommage, nous voudrions évoquer ici un article relativement ancien de Rudolf
Bernet’, intitulé “Délire et réalité dans la psychose” (Bernet, 1992, p.25) qui nous parait exemplaire dans
la maniére dont la phénoménologue peut accorder sa place a la psychanalyse sans, contrairement a De
Waelhens, lui céder toute la place®. Plus modeste dans son ambition, qui se limite & la question du délire
dans la schizophrénie et la paranoia, cet article s’attache a ressaisir la maniere dont Merleau-Ponty puis
Lacan articule le rapport du délire psychotique a la réalité. Sans entrer dans le détail de 'argumentation,
rappelons en simplement la thése: “Nous essayerons de montrer que la réalité perdue et partiellement
reconstruite dans le délire doit étre comprise comme une réalité symbolique. Sila réalité de tous et la réalité
du délirant sont en effet séparées par un gouffre d’incompréhension mutuelle, elles sont néanmoins taillées
dans la méme étoffe symbolique”. Ce qui nous parait ici remarquable, c’est l'effort manifeste de Bernet
pour s’approprier la conceptualité lacanienne et donner un contenu phénoménologique a 'opposition de
I'imaginaire et du symbolique. Ainsi I'ordre symbolique est-il redéfini a partir de la notion de monde et
le délire psychotique apparait comme un ébranlement des lois symboliques et, notamment, du systéme
symbolique qui régit les relations familiales.

Conclusion

Une phénoménologie des psychoses est-elle possible? Il convient avant tout de s’entendre sur sa nature
et ses limites. Comme nous l'avons vu, son point de départ ne peut étre que la mise entre parenthése
des multiples formes de réification des mortels en général qui partagent avec les psychotiques un seul et
méme mode d’étre dans un seul et méme monde. Toutefois, cette communauté de destin ne peut masquer
le fossé, mieux: “le gouffre d'incompréhension mutuelle” qui les sépare et qui rend dés lors hautement
problématique une tentative de description phénoménologique du mode de présence psychotique au
monde: parce qu’il reléve manifestement plus de la spéculation que de I'élucidation proprement dite de
lexpérience délirante, l'essai de Binswanger sur le délire & partir de la phénoménologie de Wilhelm Szilazi
(1889-1966) ne témoigne-t-il pas au fond d’une telle impasse (Szilazi 2011, Binswanger, 1992)? Autrement
dit, une description de la folie qui s’en tient strictement a la voie de la réflexion transcendantale n'est-elle
pas, en raison de sa démarche méme, vouée a I'échec? Peut-étre est-ce 1a une des raisons qui a conduit
certains phénoménologues a chercher du coté de la psychanalyse alias “I'herméneutique du soupgon”
(Ricceur, 1965) la possibilité d'une compréhension renouvelée des psychoses.

Cependant, comme nous 'avons indiqué en évoquant l'essai sur la psychose de De Waelhens et l'article
sur le délire de Rudolf Bernet, une telle démarche est fructueuse a la condition expresse que 'analyse
existentielle, loin de renoncer & elle-méme, y conserve intacte la conviction fondatrice qui estla sienne quant
alétre de’homme en tant que condition de la compréhension des divers modes de présence psychotique
aumonde. Ce quiimplique alors un remaniement en profondeur de concepts empruntés a la psychanalyse.
En outre, sila voie proprement husserlienne de la réflexion transcendantale se révele une impasse, il est
vrai dire une autre maniére d’aborderla psychose — plus modeste car moins stre d’elle-méme — qui n'est
pas a proprement parler phénoménologique. Cette voie, sil est vrai que la phénoménologie stricto sensu se
confond avecl'ontologie fondamentale et le dévoilement des existentiaux, est celle plurielle del'interprétation

3 Nous aurions pu également évoquer I'ceuvre d’Henri Maldiney. Lecteur aussi bien de Binswanger que de Lacan et de Szondi,
Henri Maldiney constate, en effet, “que la triangulation cedipienne est, au sens le plus strict, la forme de I'étre au monde de
lenfant” (MALDINEY, 2012, p. 114)

¢ Dans une perspective analogue, nous avons récemment tenté de réélaborer le concept de narcissisme en partant de sa
compréhension freudienne (CABESTAN, 2022, pp. 73-89).
p pp

236 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023.



ou explicitation (Auslegung) des conduites pathologiques a partir de 'analytique existentiale. Il ne s’agit
pas alors de plaquer les concepts de I'analytique existentiale sur les conduites pathologique ni d’assimiler
mécaniquement 'angoisse d’un psychotique a 'angoisse du Dasein, mais, comme l’écrit Frangoise Dastur,
de décrire les phénomeénes ontiques que sont ces conduites a la lumiére des phénomeénes ontologiques,
c’est-a-dire des existentiaux (Dastur, 2022, p.25). C'est en ce sens que Heidegger dit 8 Medard Boss dans
un entretien de septembre 1968: “La méthode de recherche ‘conforme au Dasein’ n'est pas elle-méme
phénomeénologique mais elle est dans la dépendance et sous la direction de la phénoménologie comprise
comme 'herméneutique du Dasein” (Heidegger, 2010, p. 310).

Bibliographie

ABETTAN C. (2018). Phénoménologie et psychiatrie. Heidegger, Binswanger, Maldiney. Paris: Vrin.

BERNET, R. (1989). “Différence ontologique et conscience transcendantale”. In: ESCOUBAS, E. et
RICHIR, M. Husserl. Grenoble: J. Millon.

BERNET, R. (1992). “Délire et réalité dans la psychose”, Etudes phénoménologiques, t. 8, N°18.

BERNET, R. (1994). La vie du sujet. Recherches sur l'interprétation de Husserl dans la phénoménologie.
Paris: PUF, collection Epiméthée.

BISWANGER, L. (1970). Analyse existentielle et psychanalyse freudienne. Discours, parcours, et Freud.
trad. fr. R. Lewinter. Paris: Gallimard, collection TEL.

BISWANGER, L. (1971). Introduction a la psychanalyse existentielle. trad. fr. J. Verdeaux et R. Kuhn.
Paris: éditions de Minuit.

BISWANGER, L. (1987). Mélancolie et manie. Etudes phénoménologiques. trad. fr. J.-M. Azorin et Y. To-
toyan. Paris: PUE.

BISWANGER, L. (2002). Trois formes manquées de la présence humaine. trad. fr. J.-M. Froissart. Argen-
teuil: Le Cercle herméneutique.

BINSWANGER, L. (1992). Délire. trad. fr. ].-M. Azorin et Y. Totoyan. Grenoble: J. Millon.

BLANKENBURG, W. (1991). La perte de I'évidence naturelle. trad. fr. ].-M. Azorin et Y. Totoyan. Paris:
PUE

BOSS, M. (2007). Psychanalyse et analytique du Dasein. trad. fr. Ph. Cabestan et F. Dastur. Paris: Vrin.
CABESTAN, P. (2021). Tomber malade, devenir fou. Essai de phénoménologie existentielle. Paris: Vrin.

CABESTAN, P. “Du narcissisme 2 la surestimation de soi. Approche phénoménologico-existentielle”,
In: Philosophie. Paris: éditions de Minuit, N°153, pp.73-89.

CABESTAN, P.; DASTUR, F. (2011). Daseinsanalyse. Phénoménologie et psychiatrie. Paris: Vrin.

DASTUR, F. (1989). “Réduction et intersubjectivité”. In: Husserl. E. Escoubas et M. Richir (éds.). Gre-
noble: J. Millon.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023. 237



DASTURF. (2022). Analyse(s) de la présence. Phénoménologie et thérapie. Argenteuil: Le Cercle hermé-
neutique.

DELVENNE, V. (2013) “L’intersubjectivité dans les systémes familiaux et les consultations familiales”,
In: Psychopathologie de l'intersubjectivité, N. GEORGIEFF, N. et SPERANZA, M. (éds.). Issy-les-Mouli-

neaux: France, Masson.

DEPRAZ, N. (2001). Lucidité du corps. De l'empirisme transcendantal en phénoménologie. Dordrecht:
Springer, collection Pheenomenologica.

DERRIDA, J. (1967). “Cogito et histoire de la folie”, In: L'écriture et la différence. Paris: Editions du Seuil,
collection Points.

DE WAELHENS, A. (1975). La Psychose. Essai d'interprétation analytique et existentiale. Bruxelles: édi-
tions Nauwelaerts.

EY, H. (1971). “Actes du colloque”, In: Evolution psychiatrique. Toulouse: Privat, t. 36, fasc. IL
FINK, E. (1994). Sixi¢me méditation cartésienne. Grenoble: J. Millon.
FOUCAULT, M. (1972). Histoire de la folie a I'age classique. Paris: Gallimard, collection TEL.

FOUCAULT, M. (2021). Binswanger et l'analyse existentielle, manuscrit édité par Elisabetta Basso. Paris:
Seuil/Gallimard.

GOZE, T. (2020). Expérience de la rencontre schizophrénique. De la bizarrerie du contact: Paris: Her-
mann.

HEIDEGGER, M. (1985). Les Problémes fondamentaux de la phénoménologie. trad. fr. J.-F. Courtine.
Paris: Gallimard.

HEIDEGGER, M. (1986). Etre et temps. trad. fr. F. Vezin. Paris: Gallimard.
HEIDEGGER, M. (2010). Séminaires de Zurich. trad. fr. C. Gros. Paris: Gallimard.

HUSSERL, E. (1982). Recherches phénoménologiques pour la constitution. trad. fr. E. Escoubas. Paris:
PUF, collection Epiméthée.

HUSSERL, E. (1989). La Crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale. trad. fr. G.
Granel. Paris: Gallimard, collection TEL.

HUSSERL, E. (1994). Méditations cartésiennes. trad. fr. M. de Launay. Paris: PUF, collection Epimé-
thée.

HUSSERL, E. (2011). Sur Uintersubjectivité, t.1 et t.2. trad. fr. N. Depraz. Paris: PUF, collection Epimé-
thée.

JANICAUD, D. (1992). Le tournant théologique de la phénoménologie frangaise. Paris: éditions de 1'éclat.

JANICAUD, D. (1998). La Phénoménologie éclatée. Paris: éditions de 1'éclat.

238 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 229-239, junho de 2023.



JASPERS, K. (1953). Strindberg et Van Gogh. trad. fr. H. Naef. Paris: Minuit.

KANT, E. (1974). Critique de la raison pratique. trad. fr. . Gibelin. Paris: Vrin.

MALDINEY, H. (1991). Penser I'homme et la folie. Grenoble: Jérdme Millon.

MALDINEY, H. (2012). Regard, espace, parole. Paris: les éditions du Cerf.

MERLEAU-PONTY, M. (1985). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, collection TEL.

PERREAU, L. (2013). Le Monde social selon Husserl. Dordrecht: Springer, collection Phenomenologica
N°209.

RODRIGO, P. (2021). Post-phénoménologies. Merleau-Ponty, Patocka, Barbaras. Louvain-La-Neuve:
Peeters.

ROMANO, C. (2010). Au ceeur de la raison, la phénoménologie. Paris: Gallimard.
ROMANO, C. (2019). Les Repeéres éblouissants. Renouveler la phénoménologie. Paris: PUF.
RICCEUR, P. (1965). De linterprétation. Essai sur Freud. Paris: Seuil.

SARTRE, J.-P. (1972). Situations IX. Paris: Gallimard.

SARTRE, J.-P. (1986). L'Imaginaire. Paris: Gallimard.

SARTRE, J.-P. (2010) “Notes sur la prise de mescaline”, In: Les Mots et autres écrits autobiographiques.
Paris: Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade.

SCHOTTE, J. (2008). Vers l'anthropopsychiatrie. Paris: Hermann.

SZILAZI, W. (2011). Introduction & la phénoménologie de Husserl. trad. fr. A. Fournier et F. Dastur.
Argenteuil: Le Cercle herméneutique.

TATOSSIAN, A. (1997). La phénoménologie des psychoses. Argenteuil: Le Cercle herméneutique.

TELLENBACH, H. (1979). La Mélancolie. trad. fr. L. Claude, D. Macher, A. de Saint-Sauveur et C.
Rogowski. Paris: PUF.

TOSQUELLES, F. (2012). Le vécu de la fin du monde dans la folie. Le témoignage de Gérard de Nerval.
Grenoble: Jérome Millon.

doispontos: Curitiba, S&o Carlos, volume 20, nimero 1, p. 229-239, junho de 2023. 239



Beyivls o Densrtamenion oe Filoanfa dy Debvsrurdsde
Frodhed ol ba Patinsh € da Unive sl Fdotal de 500 Carks

doispontos:

The fundamental associative principles
of the daydreaming experience. A
phenomenological study’

Marcus Sacrini (USP)

Resumo: No inicio do artigo, reconstruo a posicdo complexa de Husserl em relacédo a nocéo de fantasia. Por um
lado, a fantasia aparece como severamente limitada, do ponto de vista da progressdo da consciéncia na constituicdo
de objetidades em um mundo objetivo.Por outro lado, uma vez esclarecidas as op¢cdes metodoldgicas de Husserl
para dar destaque a essa constituicdo objetiva, aparece a riqueza da associatividade inerente ao fantasiar. Pretendo
avancar essa investigacao ao propor uma sistematizacdo dos padrdes de associacdo por semelhanca das experiéncias
comumente chamadas de “devaneios”

Palavras-chave: fenomenologia, unidades intuitivas, associacdo por semelhanca, devaneio.

Abstract: At the start of this article, | reconstruct the complex position taken by Husserl in relation to the notion of
phantasy. On the one hand, phantasy appears to be severely limited from the point of view of the progression of
consciousness in the constitution of the objectivities in an objective world. On the other hand, once one clarifies
Husserl’s methodological options for highlighting this objective constitution, the richness of the associativity inherent
to phantasizing shows forth. | would like to make progress in this investigation by proposing a systematization of
the patterns of association by resemblance of the experiences commonly called “daydreams”.

Keywords: phenomenology, intuitive unities, resemblance association, reverie.

! Translated from Portuguese by Daniel Nagase.

240 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Introduction

Husser!’s has a well-known saying, according to which “feigning’ [ ‘Fiktion’] makes up the vital element of
phenomenology”. This saying highlights the irreplaceable role of imagination in the procedure of intuitively
seizing upon the essences of the phenomenologically investigated topics. To fulfill this desideratum, one needs
to start from the intuitive conscience of the individuals, or, better, of merely imagined quasi-individuals
— imagined themes without an individualizing anchor in the objective spatio-temporality. The starting
instances, being simply imagined, are easily confirmed as just that: possible instances or examples of a kind
of object whose invariant features one needs to discover. The initially imagined case in the investigation
of an essence is, precisely, any case, and, as a mere example, it can be varied into new similar examples, in
such a way as to make seizable the identical aspects that are progressively emphasized in the sequence of
arbitrary variations of the initial example. The imagination is, therefore, responsible not only for providing
the initial case for an eidetic investigation, but also for indefinitely multiplying such a case into a series
of similar examples.

It is important to note that the imagination or phantasy (here, I will not distinguish between those
terms) is not merely a technical resource, that is, a resource with a central but unique function in the
methodological architectonic of phenomenology. Imagination is, above all, a modality of consciousness, and,
from this point of view, a theme of the discipline that seeks to distinguish and describe all the modes through
which we experience something X one of the many ways through which Husserl presents phenomenology®.
Nevertheless, one must assess whether the emphasis on phantasy as a methodological resource for eidetic
investigation does not end up limiting the range of some of the phenomenological analyses concerning
this intentional modality. Of course, it is not a matter of denying that Husserl dedicated himself for a
long time to the analysis of imagination, bequeathing us a plethora of very rich manuscripts about this
topic. Still, it seems that some of the results stressed in those texts were guided more by a perspective
of instrumentalization of phantasy’s power of variation than by the intrinsic structuration of such a power.
Consider, for instance, an excerpt from his Introduction to philosophy, course taught in 1922-3. There,
Husserl remarks on the role of phantasy in obtaining the pure eidetic possibilities. Phantasy’s power is such
that it can transform, “without limit”, any thematized object. Husserl then offers the following warning:

Indeed, we should not relinquish ourselves so much to the play of phantasy. In it, it is possible, and this is an
empirically verified possibility, for the respective phantasized formations to mix and mingle in a dissonant
conflict, and, in this way, the unity of the phantasized object is not kept. The centaur can be phantasized as blond
and bearded, with a white horse body. But other colors and even, perhaps, another form can sneak in unnoticed:
suddenly, we have a dark-haired centaur with another beard and face, etc. We go from one to the other, not as a
modification, but rather as a dissonant alteration; the phantasized passively loses the originary objectual sense
and admits in its inertia for a new sense to be taken over by the old one. It could be like in a kaleidoscope: always
new forms and none of them has anything to do with the others (HUSSERL, 2002, p. 174).*

The above excerpt may suggest that the directionality of the imaginative experience is a result of the
theoretical interest in producing a series of variations that would allow one to capture the eidetic aspects
of the theme being analyzed. Thus, if there is any kind of unity in the experience of the free phantasy,
this unity would be the result of the “attraction” suffered by the transformative capacities from the eidos
underlying each arbitrary variation. Left on its own, without this active concentration around the essence,
phantasy — in its passively configured manifestations — would be limited to a succession of disconnected
fragments, with no intrinsic principle of unification.

* Husserl, 1976, § 70, p.148 /p. 160. References to Husserl’s works will be done by first giving the pagination of the German
edition and then of the English translation, if applicable. For the translations used, see the bibliography.

3 Cf. Husserl, 1973, § 20, pp. 84-5./ Husserl, 1960, § 20, pp. 46-8.
* Husserl, 2002, p.174.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 241



This does not seem to be a satisfying phenomenological description. There are many texts in which
Husserl insists that one must unveil the forms of experience in their immanent legality.’ True, it is not
in principle excluded the possibility of there being chaotic or disorderly modalities of consciousness;
however, the seeming fragmentation of the phantasizing could be more a result of certain perspectives that
skew the analysis than of exhaustive scrutiny of its immanent configurations. In this article, I would like
to, first, discuss how the general phenomenological theme of the constitution of the object often guides the
descriptions of phantasy. After this, I will attempt to show that Husser] is aware of these thematic filters
through which, in many texts, he approaches the imagining conscience, and that he developed conceptual
resources for an autonomous analysis of the structures proper to the phantasizing. Nonetheless, I still
consider that this analysis has not been fully carried out, and so I seek to sketch its continuity by elaborating
on the phenomenological notion of daydreaming.

I - Phantasy and objectification

1.  The intuitive unification based on relational perceiving

In order for us to advance in the clarification of the topics mentioned in the introduction, I will
especially focus on Experience and Judgment, Husserl’s posthumously published work of 1939.¢ Very
roughly, Experience and Judgment develops a genetic analysis of predicative thought, which is led back to
its founding intentional basis, that is, to the passive operations of pre-predicative sensible experience. The
objectivity of knowledge, which is reached by employing many kinds of judgments systematized in theories,
is led back to a series of subjective operations, which are then studied in their gradual complexification.
In this way, Husserl seeks to show that knowledge is not merely organized around autonomous logical
evidence, but is erected upon pre-logical and intuitive foundations. In order to carry out this analysis,
he needs to leave out of play many kinds of idealizations, which are partly derived from the sciences and
which have become lodged in our ordinary experience of the world, thus blocking a clear apprehension
of the originary intuitive sources of evidence. Husserl, therefore, proposes an “abstractive limitation of
experience’,’ suspending the validity of the judgments of knowledge and even of all significations whose
origins lie in the socio-communicative interactions. Experience is thus reduced to sensible givenness;*
and, starting from this point, Husserl intends to rebuild all the strata of the operations by means of which

logical thought is developed.

I'will not reconstruct in all details the strata of intuitive experience genetically examined in Experience
and Judgment. I will rather focus on the discussion of a kind of perceptual apprehension (called relating)
that demands from Husserl a detailed exposition of imagination’s intrinsic features. To give this topic
a minimum of context, let us note that perceptual apprehension, in general, is not treated as a kind of
inert receptivity, causally determined by sensory stimulation. When we perceive, we already exercise
an orientation of our apprehensive capacities, directed to the sensible objects in accordance with several
exploratory interests. In other words, to perceive is not to let one be indifferently filled by any sensible data.
Itis, rather, the actualization of an exploratory potential that, little by little, circumscribes the many kinds
of features of the perceived objects. In order to better emphasize this active character of the perception

$ “In spite of that, however, the idea of an intentional analysis is legitimate, since, in the flux of intentional synthesis (which
creates unity in all consciousness and which, noetically and noematically, constitutes unity of objective sense), an essentially
necessary conformity to type prevails and can be apprehended in strict concepts” (Husserl, 1973, § 20, p.86/p. 49).

¢ For details concerning the history of this book’s composition, cf. Lohmar, 1996.
7 Husserl, 1954, § 12, p.57/p. 57.

¥ “Accordingly, we leave as valid only pure sensuous perception and then experience in general; we look upon the world purely as
a world of perception, and we abstract from everything which manifests in itself as regards familiarities and determinations which
are not rooted in purely perceptive acts but in evaluative ones, ours as well as those of others” (Id., p.56/id., p. 56).

242 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



process, Husserl uses the expression “inspecting perception” [betrachtende Wahrnehmung].” In the case
of relating perception, one inspects the external horizon of the determinations of the thematic object, that
is, one inspects the other objects that constitute the surroundings of the thematic object. In this kind of
perceptual operation, there are in play different forms of “intuitive unity”'° between the object taken as a
basis and the relational determinations: these determinations are not necessarily limited to the immediate
sensible surroundings but can also involve connections with what has already been given or which will be
given (thus forging unities between what is present and what is past and future), and even with that which
could possibly be given. In other words, there can also be relations to merely imagined objectivities that
are, nevertheless, still somehow connected to the thematic basis in the course of the relating exploration.

Let us follow more closely the Husserlian exposition concerning this relating exploration. This exposition
goes from § 33 to § 46, a stretch that constitutes the third chapter of the first part of Experience and Judgment.
There, in the beginning, Husserl makes clear that the relational inspection starts from an object taken as
the main theme; the perceptual interest then exceeds this object’s intrinsic determinations, retaining it as
atheme in relation to which other objects (initially from the coaffecting sensible field) are apprehended. In
this way, determinations that are not contained in the internal features of the initial object are configured;
these determinations are stabilized in the transition from the partial apprehensions according to which,
for example, a pen appears on the table or bigger than an eraser, etc.

In addition to these minimal processual conditions (the transition from the exploratory interest to aspects
of the object’s external horizon), Husserl investigates the ultimate intentional conditions for the formation
of intuitive unities among different objectual substrata. The syntheses of the temporal determination are
responsible for the passive structuring of the field of experience. The initial objectual givenness occurs in
the exact measure of the duration of the perceptual experience. Hence, the constitution of objectual unities
based on intuitive manifestations is due to the self-constitution of the immanent temporality.

Husserl emphasizes the intrinsically objectifying perspective contained in the temporal structuring
of experience. In general, perceptual experience does not exhibit just a harmonious concatenation of
phenomenal manifestations but seeks in these manifestations existing objects, worldly things with their
own spatio-temporal determinations. The relating inspections extend this intrinsic objectifying perspective
and seek to capture the relational unities as determinations grounded on the objective spatio-temporality
of the related themes. Now, this appeal to worldly objectivity as a background to the relational inspection
breaks the very limits of the genetic investigation: as we saw, this latter was initially circumscribed to the
sensible experience free from all intentional contributions whose origins lay in the superior strata of
intentional operations.'’ What is, then, the urgency that compels Husserl to deny the methodological
presuppositions of his investigation, carefully upheld until that point? The answer is already sketched at
the end of § 36: the reference to objective time is “unavoidable”? to establish the contrast between the
forms of relational unities obtained in the domain of perception and those obtained by means of a synthesis
between perceptions and presentifications (memory, expectation, phantasy).

Husserl then analyzes the formation of intuitive unities (a fundamental condition for the relating explorations)
beyond the perceived data, when the objectivities brought close together are not simultaneously present

°Id, § 22,p.112/1d., § 22, p. 103. The English translator opted for translating “betrachtende” as “contemplative’, thus masking
the active component suggested by the German expression.

101d, § 33, p.172/id., p. 150.

! “These cases will compel us to go a little beyond the domain of that which is proper to oneself alone, a domain to which in
other respects our study will remain limited” (Ibid., § 36, p. 183/p. 159).

2 Ibid.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 243



in the sensible field but are partially reproduced in presentifications. In relation to memory, Husserl notes
that the remembered object is not united with the immediately perceived objects, and, more generally,
he recognizes that the “world of perception and the world of memory are separate worlds”"* There are,
nevertheless, specific forms of objectual connection between the themes of perception and those of
memory. The disconnection between the remembered manifestation and the perceptual manifestation is
relativized if one understands that both are posited in a single stream of consciousness, which extends to
the past by means of the spontaneous entanglement of the lived phases, and is also constantly open to the
future. When I remember something, I reproduce a section of a past experience in which this something
was manifest and was there meant as an object determinable by a certain spatio-temporal location. This
objectifying intention is implicated in memory, in such a way that what is remembered can be recognized
relative to the currently perceived spatio-temporal situation (for example, there was, months ago, abook on
this same table that I currently see). Thus, what appears in memory, while often immediately disconnected
from the current spatio-temporal situation, can be reconnected to it as a manifestation that takes part
in a single temporality, to which, then, corresponds the objectivities meant as existing in a single world.

That is not the case if one now asks about the possibility of intuitive unities between perceptions and
non-positional presentifications (phantasies), that is, presentifications that intend fictitious objectivities
and situations. The objects intended by phantasy cannot be continuously spatiotemporally determined,
so it is not possible to recognize in them different manners of referring to a single objective world. It
is not part of the essence of phantasy to progressively unveil objectivities that are verified as part of
the existing world. As Husser] remarks, “imaginings [Phantasien] separate from one another have no
necessary connection a priori and, as arule, also have none in our actual experience”.'* The manifestations
of phantasy are not intended as composing the objective world. True, what imaginatively appears can be
temporally extended, which simply means that it is something configured according to the successive
phases of immanent temporality. It is not, however, intended as an existing objectual pole, captured in a
fragment of its objective time. That is why there is a radical separation between those objects intended
by perception and those intended by phantasy. “One thing which distinguishes actually existing objects
is necessarily lacking in the mere fiction: absolute temporal position, ‘actual’ time, as absolute, rigorous
uniqueness [ Einmalgkeit] of the individual content given in temporal form”'* The imaginatively intended
objectivities are not manifested as determined by the temporal relations that mark the objects as existing
in an objective world; such objectivities are not characterized by a single temporal order, which would
allow one to recognize them as the same objects occupying prior or posterior temporal locations.

Husserl concedes, in § 40, that an objectifying unification of the manifestations of phantasy is possible
“to some degree”,'¢ for instance when we create fictional scenarios that involve a narrative development.
In those cases, the acts of imagination converge to progressively qualify characters and situations that are
intended as components of a single story. Relations of temporal and spatial determination (what happened
before or after, what happened here and there) can then be fixed in the mode of “quasi’, that is, such
relations are reproduced as if they constituted actual determinations of worldly objectivities, even while
they are realized in a fictional scenario, a quasi-world in which one continuously intends only some of the
features that minimally allow one to recognize quasi-individuals. In any case, there is still a background
disconnection between the acts of phantasy: “in the nature of any two imaginings [ Phantasien] there is
nothing at all to imply that they require to be unified in a single act of imagination [ Phantasie] 7 As we have

131d, § 37, p.184/p. 160.
“1d,, § 39, p.198./p. 170.
51d, p.197./p. 169.

161d., § 40, p.200./p. 171.
71d,, p.201.

244 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



seen, this verdict is a result of the specific point of view by means of which Husserl analyzed imagination
in Experience and Judgment, namely, the point of view of a progressive objectification of the phenomenal
manifestations, from the pre-predicative level to the exercise of universal judgments. That is why Husserl
once again highlights, at the end of § 40, the initial exclusion of phantasy from the intentional progression
that was reconstructed in Experience and Judgment. From the beginning, he was interested in following the
acts that originally identify objects, which was only possible through perceptual experience, as is confirmed
by the presupposition of the objective form of time. As Husser] himself puts it: “Thus our initial exclusion
of the sphere of neutrality for the purpose of laying the foundation of a theory of judgment proves to be
justified, insofar as a theory of judgment must begin precisely with the experience of the individual as
yielding ultimate self-evidence, and such an experience of the individual does not occur in imagination
or in general in a neutral consciousness”"®

One finds here echoes of the same evaluative result from the excerpt of the 1922-3 course cited in the
introduction to this article. By itself, imagination does not involve any objectifying directionality and,
according to its essence, it manifests only disconnected intuitive configurations that add little or nothing
to the objectifying ascension supposedly inscribed in the complexification of the operational strata of
consciousness.

2. Intuitive unities by association

Until this point of the third chapter of Experience and Judgment, the analysis highlights what phantasy lacks,
taking into account the objectifying progression inscribed in the passage from pre-predicative experience to
predicative experience. Husserl considers the form “object” as akind of teleological regulator of the functions
of consciousness, a regulator that also becomes one of the keys of the phenomenological method, which
starts, then, to consider objects as guides for conducting the analyses of the structure of consciousness." In
Cartesian Meditations, Husserl admits that an investigation of conscious lived experiences, of the processes
in which a manifold of singular contents are continuously entangled in new formations, seems like a “highly
questionable™ enterprise, since the lived “Heraclitean flux”' is not shaped by identical and conceptually
fixable elements in a definitive way. To avoid that transcendental consciousness appears as “a chaos of
intentional processes”,”’Husserl considers the form object as a terminus ad quem of the lived multiplicities,
as these multiplicities would now be ordered while making possible the reference to a manifold of objectual
types. Phenomenology thus takes “the unitary objective world as a transcendental clue”* and, starting
from stable and permanent objectual unities, regressively unveils the intentional operations responsible
for the attribution of being “object” to the phenomenal manifestations.

Husserl has been often criticized for his emphasis on the form “object” as akind of inescapable teleology
of being conscious. Now, more than a naive objectivist bias, this emphasis is, as we have just seen, a
methodological demand carefully elaborated with the goal of providing the foundation of a scientific-
transcendental investigation of consciousness. Moreover, it should also be clear that the emphasis on objects
is an epistemic strategy for the development of a rigorous analysis of consciousness, and that this does not
mean that every intentional operation is necessarily directed to objectification. This supposition would

181d, p.203/ p. 174.

' Cf. Husserl, 1973, pp.90-1./pp. 53-5.
*Id., p.86./p. 49

2 Ibid.

21d, p.90./p. 54

1d, p.89./p. 53

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 245



lead one, for example, to practically eradicate phantasy from the life of consciousness, since, as we have
already seen, one does not intend — by phantasizing — objectual poles subject to objectively determinable
spatio-temporal locations, but, rather, one intends (apparently) disconnected fragments. It is true that,
on the one hand, there are many texts in which Husserl analyzes phantasy with the goal of showing what
it lacks for constituting stable and permanent objects. On the other hand, the author also recognizes
intrinsic principles that allow one to recognize the positive features of phantasizing, which are independent
of the objectifying function. In other words, Husserl knows that his appeal to the form “object” can be
a very comfortable sufficient condition to avoid considering subjectivity as a disordered multiplicity of
contents, but he also knows that this is not a necessary condition for such a result. Other forms of ordering
the lived experiences can be unveiled, forms that are even presupposed by the objectifying operations,
though they are not reducible to the constitution of stable objectual poles and are also not progressively
determinable in accordance to “in-itself” features. It is in this sense that, at the end of the third chapter of
Experience and Judgment, Husserl explores the associative relations by resemblance as connection principles
intrinsic to phantasy.

The study of phantasy can now lead us to “the broadest concept of the unity of intuition (...) and to
the most inclusive kind of relations, namely, the relations of likeness and similarity, which are possible
between all objectivities capable of being united in such a unity of intuition, whether they are objects of
perception or of imagination [Phantasie]”** Even though the imagined objectivities — because of their
intrinsic features — cannot enter in relational synthesis of progressively objectifying determinations with
the perceptual objectivities, Husserl admits that there is an immanent ordering principle to phantasy,
which leads him to recognize a more general sense of intuitive unity among different intentional mo-
dalities. As Husserl very aptly puts it: “Therefore, if the unity is not a unity of objectivities, it can only
be a unity of lived experiences constituting objectivities, of lived experiences of perception, of memory, and
of imagination [Phantasie]”* Hence, as they are constituted in the same consciousness, the lived expe-
riences are part of a unified experiential stream. Still, this generic homogenization of lived experiences
as temporalized experiential blocks can only guarantee the possibility that they all form intuitive unities.
In the concreteness of conscious life, it is not the case that there is, first, a merely temporal unification
and then, later, eventual connections among lived experiences that institute some thematic sense. In
truth, the temporal unification, as an abstract form of what is lived, occurs concretely by means of or-
dering principles of intuitive contents, a result that is derived from association. Husserl had already dealt
with this theme in § 16 of Experience and Judgment. Far from being reducible to unanalyzable singular
mental events, association is there studied from the point of view of transcendental phenomenology. In
Husserl’s own words: “The term ‘association’ denotes in this context a form of belonging essentially to
consciousness in general, a form of the regularity [ Gesetzmdssigkeit] of immanent genesis”*® As one can see,
association has a legality, a Gesetzmadssigkeit; in other words, in addition to the singular manifestations,
there are rules in it that make intelligible countless empirical cases ordered by this binding force. This fact
— that association can be studied in terms of the legality immanent to consciousness — shows that it is not
necessary to limit the phenomenological analyses to the form “object” in order to avoid the description
of consciousness as a lived chaos. Association is not limited to the configuration of objective unities and
it allows, as we will see, a systematic understanding of extremely basic operations of consciousness. In
Husserl’s words,

However great and however continuous the efficacy of association is for the constitution uniformly intercon-
nected objects, it is also efficacious where objects, so to speak, snow in upon consciousness without connec-

tion. It createsabond |, especially association according to similarity (Id, § 43¢, p.221./p. 187).7

*Husserl, 1954,§ 41, p.203./ p. 174
»1d, § 42, p.20S. /p. 175

*Id,§ 16,p.78./p. 74

1d, § 43¢, p.221./p. 187

246 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



Thus, if, from the point of view of the intuitive unities progressively delineated as taking part in a
single objective world, phantasies are considered as limited to the manifestation of disconnected frag-
ments, now, from the point of view of the associative principles, it will be possible to reveal a power of
interconnectivity with no precedent in other intentional modalities. In order to make this point explicit,
it is necessary to describe in detail the foundational associative principles which regulate the phantasiz-
ing. Husserl sketches this task in very general lines: according to § 16, the fundamental associative rule
responsible for the concatenation of successive lived experiences is the principle of resemblance, in two
specific forms: likeness or uniformity [ Gleichheit] and similarity [ Ahnlichkeit].** As Husserl admits, “the
relations of likeness and similarity are completely indifferent to such disconnectedness of things not
actually joined together. They are indifferent precisely because they have their original source exclusively
in the linkage which is preconstituted by the unity of association”*?As one can see, the free phantasizing
is not a lived chaos, a disorder of isolated fragments, but, rather, a concatenation whose order is derived
from the associativity of the contents.

It is exactly this type of dense lived experience, one which is internally articulated by the passively
triggered associative links, that I would like to study following these Husserlian remarks. After all, it
seems that lived episodes of this type are fairly common, episodes in which we let ourselves be absorbed
by an obscure succession of “thoughts”, without necessarily instrumentalizing these experiences by any
further determinate cognitive task. We know these episodes as daydreams, and they are, normally, ex-
periences in-between the practical or theoretical activities to which we dedicate ourselves in our daily
lives. Far from being a fringe of gratuitous manifestations, a kind of semi-sleep in which the intentional
capacities are almost shut down — only preserved in order to be activated before important cognitive
tasks —, I will argue that daydreams allow us to reveal specific operations of consciousness, which make
more clearly understandable, for instance, how non-positional presentifications are intrinsically ordered.
When Husserl formulated the concept of “intuitive unity” in its broadest range, he opened the path for
us to investigate the forms of intrinsic legality by means of which thematic contents, disconnected from
the point of view of the progressive determination of their objective character, still constitute ordered
lived concatenations. Let us now explore the way that associations by resemblance offer the kinds of
fundamental nexuses by means of which passively manifested phantasies are articulated.

II - The lived nexuses constitutive of the daydreams

1. Forms of connection by resemblance

Even if it has only been considered so far in a very vague manner, daydreams can be considered as a
specifickind of lived experience, one that is not to be confused either with the many varieties of perceptual
exploration or with the voluntary exercise of our judging capacities. In this sense, daydreams can be studied
at different levels of detail, according to whether one is seeking to elucidate its most general intentional
features, how they are delimited, and how they are inter-related to other intentional functions (perception,
directed cognition, dream, etc.), or whether one progressively analyzes its components according to the
intrinsic stratification of its manifestation forms. Here, I will pursue only this second type of analysis,
with a very circumscribed thematic reach.*® I will consider here as daydreams only the lived experiences
in which some scenes of pure phantasy — non-positional presentifications — succeed each other. This is, of
course, merely a didactic delimitation and one that does not intend to ontologically identify daydreams

8 Two terminological remarks. First, the translator of Experience and Judgmentchose to render “Gleichheit” as “likeness’, but
it also has a sense of “uniformity”, which will be important in the analyses that follow, so I will mostly render it as “uniformity”,
except in quotations from this book. Second, Husserl does not always distinguish between the genusof associative relation,
resemblance, and one of itsspecies, similarity, using the same term for both (“Ahnlichkeit”). Since both the genus and the species
will be relevant for what follows, I will here strictly distinguish these two.

*1d, § 43¢, pp.220-1.

3Some of the themes that are here only alluded to were developed in more detail in Sacrini, 2022.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 247



with phantasies, since in concrete daydream episodes there is such an inter-intentional porosity that
different presentifications (and even predicative thought) modalities are connected in very complex lived
configurations. In any case, in the non-positional presentifications, there are fewer articulatory restrictions
concerning the content, since in those cases one deals with merely “invented” contents, and so does not
need to worry about correctly reproducing a certain lived sequence or about reliably anticipating some
event. This makes it easier to see the spontaneous connection of contents by the simple association by
resemblance. Once this elementary formation of nexus by resemblance between any presentified scenes
is captured, it becomes possible to make explicit how positionality implies more complex thematic
connections among the contents (for example, the connection by contiguity already presupposes the
exploratory continuity of an object or a minimally uniform scenery). In this article, I am interested in
showing that a fundamental associative pregnancy marks any presentified content, in such a way that each
of its aspects pulses with minimal connections by resemblance.

Let us, therefore, exclude the theme of the connections between daydreams and modalities of presentation
consciousness and even, within the daydreaming experience, the connections among the many presentifying
modalities. Let us focus, instead, on capturing the legal forms of nexuses between successive phantasies,
understood as elementary presentifying manifestations. As I have already mentioned, the most basic
type of connectivity between contents is resemblance, effectively accomplished through two forms of
relationality: similarity and likeness. Here, we can still base our analysis on some points of Husserl’s
exposition in Experience and Judgment. The author distinguishes, first in § 16 and later in § 42b two levels
of association between contents. At the fundamental level, there is the stabilization of the sensorial fields
by means of which the sensible receptivity acts. In order for this to happen, there needs to take place either
a homogeneous sensible unity, among the data from the same sensory field, or a heterogeneous sensible unity,
among the data from different sensory fields. This unification of the sensible fields allows the different
objectivities to be seized upon as intuitively present in experience. New associative nexuses are then formed
over this homogenizing unification, between something that is actually manifested and something that is
not present but which is awakened by what is manifested. It is at this level that I would like to analyze the
relations of resemblance, taking into account the specificity of our case, since here the actual content is
not a perceptual datum but any phantasized scene, on the basis of which another phantasized scene will be
passively configured, thus generating a minimal lived nexus of presentifications. It is important to note,
however, that, as we will see, the sensible homogeneity, as something that is reproductively operative in
every presentification, will have a decisive role in the formation of daydreams.

What does it mean to say, more precisely, that resemblance is a unifying factor of phantasized contents?
There will be a lived resemblance connection when the contents either partially or totally coincide. The
phantasized scene C will be associatively united to scene B if at least some of the elements from the two
scenes overlap. Scene B remains minimally retained in the elaboration of C, in such a way that the latter
can be recognized as resembling the first one. In case of similarity, the intended contents are similar
and can be brought closer together under different aspects without there being an identification or a
perfect overlap. There are in these cases dissimilar aspects that are still in force and that, therefore, limit
the coincidence of features highlighted by the resemblance. On the other hand, in case of uniformity, the
prominent aspect of B adequately overlaps with the corresponding aspect of C, in such a way that in the
transition from one content to the other there is an identity between the aspects, which are now repeated
in each content as the same.

It is important to notice that similarity and uniformity are not determinations definitely associated
with the contents, but qualifications that vary in degree and in the way they are actualized in accordance
with the type of connection intended. Elements that appear as similar in a nexus may evidently appear as
uniform in another one and vice versa. Moreover, generally speaking, there may be degrees of similarity,

248 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



with uniformity at one end, when there are no dissimilar aspects anymore (at least in relation to the element
in question) that block the reiterative overlap of the two associated contents. Uniformity would therefore
be the upper limit of similarity between contents. On the opposite side, there would be pure difference,
when the intended elements are not at all similar relative to the relevant aspect in question. It is worth
highlighting that, in the case of similarity, there is always some degree of internal difference, so that the
elements brought closer together are only similar to each other and not identical. The types of differences
in question will depend on the elements which are brought together as similar. In the case of abstract
determinations (colors, shapes, roughness, etc.), there could be differences in scope, intensity, represented
level of detail, or forms of connection among the intended aspects. In the case of elements represented as
relatively independent (quasi-individuals), beyond such phenomenal differences, the way they stand out
from the phantasized scenery, the imagined or stipulated spatio-temporal location, the articulation with
other individuals, all of this could be dissimilar factors that block the overlapping coincidence.

As can be seen, one can establish possibilities of gradation between similarity and uniformity relative
to the element that bears the resemblance and which triggers the lived connection. In § 45 of Experience
and Judgment, Husserl seeks to systematize this analysis in mereological terms — which refer back to the
third Logical Investigation. The resemblance relations can be accomplished among concreta (independent
objects) or, in a more general sense, among wholes, and also among the parts of these wholes. In the case of
the connection among lived phantasy experiences, each presentified scene can be considered as a whole,
in the sense defined in § 21 of the third Logical Investigation: “a range of contents which are all covered
by a single foundation without the help of further contents”* The presentified lived contents are united
in the manifestation of the phantasized scene. This scene is, of course, only relatively independent, both
in what concerns the nearby moments of the conscious flux from which it is detached and also in what
concerns the foundational intentional dimension that keeps consciousness connected to the sensible
world even while it is phantasizing.** Husserl recognizes in § 13 of the third Logical Investigation that the
relations of dependency and independency among the parts of a whole, and even the circumscription
of the whole, are relative. Thus, an impressional moment of presentification — the current manifestation
of the phantasized scene — can be taken as a relatively independent whole, in spite of the fact that, in an
absolute sense, it still depends on the sensible rootedness of consciousness, and even on the continuous
immanent temporalization of the lived experiencing,

It can also be enlightening to understand the notions of whole and part in light of the notions of substrate
and determination, as Husserl proposes in §§ 29-32 of Experience and Judgment. Indeed, anything that can
be highlighted and become a thematic substrate for exploratory perception can be considered as a whole.
Still, from a genetic point of view, there are certain affecting data that originally impose substrates, not
depending in any way on some special exploratory operation of highlighting and isolating properties.
These affecting data are those that present sensible individual objects, which are apprehended as beings
that exist in- and for-themselves. The determinations, in their turn, are the dependent qualities that exist in
the substrates or in their relations. Now, the fact that relations can be taken as determinations or dependent
parts presupposes that the individual objects are not isolatedly given. In general, as Husserl himself puts
it, “no individual body which we bring to givenness in experience is isolated and for itself’** The objects
presuppose their surroundings and, through various kinds of relations, are entangled with other objects and

3'Husserl, 1984, p.282./p. 34.

32 About this point, Husserl admits in § 42 of Experience and Judgment: “If, e.g., while I perceive my material environment, a
flash of memory comes to me and I devote myself entirely to it, this world of perception does not then disappear; no matter how
much this world may lose its ‘actuality’, may ‘withdraw from me’ perceptively it is always there, perceived, in the broader sense
of the term” (1954, p.205/pp. 175-6).

3 Husserl, 1954, § 29, p.156/p. 137..

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 249



with a background environment. One should, therefore, recognize a broader notion of substrate, namely,
the context of mundane relations in which each object can be an individual. From the point of view that
ishere in question - the connections between presentifications - it is therefore plausible to consider each
phantasized scene - as it represents a diversity of quasi-objects in a minimal surrounding — as the most
general substrate in view. Inside this broad whole - the totality of figure-ground aspects of the phantasized
scenes — different kinds of parts can be analytically distinguished:

a) The particular imagined substrates, that is, the quasi-individuals detached from the
background and that also appear as relative wholes in the global scene;

b) The components of the imagined surrounding;

c) 'The intrinsic qualities or determinations either of the individual substrates or of the
surrounding, be they relatively independent parts (for example, fragments of imagined qua-
si-objects) or relatively dependent parts (color qualities, shape, roughness, etc.);

d) The determinations derived from the total arrangement of the scene (a certain spatial
disposition of the themes, a certain pattern of movement of something in relation to the back-
ground, etc.).

By means of this circumscription of the different kinds of elements that can fulfill the presentifying
impressional moment, one can track in which way the resemblance relations occurs in regards to each
presentified unity, something that makes it much easier to understand how the elementary lived nexuses
are formed.** According to § 45 of Experience and Judgment, the relations of resemblance, as the trigger
of intuitive unities, occur relative to wholes or to parts of those wholes, be those independent (each quasi-
individual must here be counted, as well as its independent parts) or dependent. It is then possible to
highlight, in the continuous passage between similarity and uniformity, specific kinds of resemblance
relations, in accordance with whether one takes into consideration the whole or part of the lived content
as the trigger of the daydreaming nexus:*

3 The mereological notions are part of the framework of formal resources which can be used by phenomenology in its
investigations. The establishment of relations of foundation between contents or the distinction between their dependent and
independent parts are conceptual operations that can be applied to any kind of objectivities, without clarifying anything about the
“material” particularities that make it that such objectivities present such and such ontological determinations. Husserl considers
that even the immanent contents of the conscious flux “are only a special class of objects” (Husserl,1984,p.218/p. 309) and,
therefore, are submitted to the a priori relations between parts and wholes that are valid for objectivities in general. I subscribe
to this thesis throughout the study of daydreaming.

33T was here inspired by a similar table proposed by De Santis, 2012.

250 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



Resemblance
+ difference + repetition
— repetition — difference
1) Similar 2) Similar 3) 4)
parts in wholes in Uniformparts Uniform
disjunct varyingdegrees in similar wholes
wholes wholes

As one can see, the bringing together of presentified wholes, that is, the formation of the associative
nexus which institutes an intuitive unity between two impressional moments, can occur relative to a (or
to some) elements manifested in the presentified scene or even relative to the scene taken in its globality.
Each relation marked in the above scheme constitutes a type of associative nexus among the impressional
moments of presentifications. In the most elementary relation (1), some partial aspects are similar. Here,
the differences between the presentified wholes prevail and, at the limit, there are no repeated (uniform)
aspects between the two of them. On the opposite side of this continuum, there is the relation of complete
uniformity (4), in which there is no difference.

It is worth noticing that it is possible to distinguish subtypes of nexuses inside each of these types. For
example, Husserl recognizes different forms by means of which the transference of similarity between wholes
(2) takes place. The similarity relation can occur between aspects or parts of wholes and, in that case, the
“wholes participate in a similarity in consequence of the similarity of the subordinate features to which
the similarity belongs”*® In this case, for example, the similar wholes B and C are brought together and
taken as similar because they respectively share similar features a and a’. In addition to this case, wholes
can also be considered similar because their parts correspond to each other and can be coordinated (a—a’,
b—1U’, etc.). Hence, “here the wholes are not similar ‘in consequence of” the similarities of the parts. On
the contrary, the similarity of the parts is here merely ‘transferred’ to the similarity of the wholes”*

Itis also possible to recognize many subforms of connection in item 3. For example, either the dependent
parts of certain scenes (certain identical coloration, even though it is instantiated in very different quasi-
objects) or the relatively independent parts could be uniform, and this includes, as we have seen, the
imagined quasi-objects themselves as focal themes that are repeated in different scenes. And here, new
distinctions are possible. The objectual genera could be uniform without an individual identification: two
objects of the same type are imagined as sharing all their phenomenal qualities without being numerically
identical (for example, a copy of a book in a scene and another copy of the same book in the next scene).
On the other hand, an individual could also be uniform: a quasi-object is represented in two scenes as
the same. In this case, however, the numerical identity (in the two scenes, the quasi-object is a single
object) does not imply that there could not be phenomenally distinguished qualitative differences (for
example, in one scene I imagine a young person and, in the other, the same person older). Moreover, for
all the above cases, it is worth noting that there could be similar co-given elements in each scene. Indeed,
the existence of uniform aspects guarantees that the wholes in view are not completely disjoint and, in
this sense, are already similar.

36 Husserl, 1954,§ 45, p.227./p. 192.
VId, p.228./p. 192.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 251



It is clear that similarity between wholes does not exclude that some of their parts can also be uniform.
However, in order for the wholes to be globally uniform, it is logically demanded that their parts also be
uniform. That is the case of item 4 in the above scheme. That case is distinguished as the limit, in which
there is total uniformity and there are no differentiating elements that could block the content coincidence.
Since in this study the wholes are presentified scenes, total uniformity would mean that there would not
be a nexus, properly speaking, among the contents, but rather their continuous manifestation, in such a
way that the impressional moments would blend or be extended as if they also remained the same. While I
will not explore this case here — I intend to do so in a broader work —, let us note that there are important
phenomenological consequences for the understanding of the immanent temporalization, consequences
that may be more easily shown not by supposing a seamless maintenance of an identical content in the
modification of the temporal phases, but rather by the absence of any presentified content, as, for example,
in deep meditative states, in the sense systematized by some Buddhist traditions.

As one can see, it would be possible to ramify on several levels the forms of connection presented above.
And even if that scheme does not intend to be an exhaustive review of types of resemblance nexuses, it
already offers precise analytical resources to capture the legality instantiated in the passive succession
of apparently random phantasized scenes. The lived intuitive unities — even if they are severed from the
exploratory processes that determine the form “object” — are clearly ordered by associative principles.
Nevertheless, we still don’t have, considering the phenomenological resources historically developed,
detailed expositions of the micro-associative rules by means of which the contents can be effectively
connected. The systematic analysis of the manifestations of phantasy in terms of wholes and parts ofters
a typology of the nexuses which ground the institution of the intuitive unities. Taking the association by
resemblance as the most elementary form of lived connection, one that is in force when the presentified
contents are united without any direction by a cognitive interest, it is still possible, as one can see, to
distinguish the nexuses according to their different modalities (if they are united by similarity or uniformity)
and applied to distinct components of the presentified manifestation (whole or parts). Thus, between
presentified contents B and C — passively lived through in sequence — could occur, in principle, any of the
cases enumerated in the above scheme: B-'-C, B->-C, B-3-C, B-*-C.

One should at least mention that not all of those connection rules are equally neutral in relation to
their actualization potential. In nexuses with uniform elements, there is a total coincidence between at
least part of the themes in the transition of contents, something that fosters the prominence of those that
remain the same. In this kind of content succession, it is highlighted what remains the same, even if it is
recontextualized in conformity to the thematic configurations of each new impressional moment. Here,
one finds the rudimentary demands for narrative concatenations to take place: an element sustained as
the same is highlighted in a succession of scenes, which is then lived as a minimum “plot”. The identifying
overlapping of the element is emphasized and promotes the thematic continuity in the presentified
succession. Indeed, daydreaming episodes in which we figure ourselves or other characters in a sequence
of actions are very common. We have here the minimal associative conditions for the creation of the
imaginary quasi-world of fictions, mentioned by Husserl in § 40 of Experience and Judgment. The uniform
element (be it uniform in an absolute or relative way, in accordance with the transformations undergone
throughout the figured scenes) makes it easier to recognize that there is unity in daydreaming, since its
manifestation overlaps in the scenes and acts as a kind of anchor that attests the lived unification. In any
case, even when the unification is less evident, such as in the case of nexuses 1 and 2 — in which there are
no uniform elements anchoring the associative unity — there is still a legal character in the connection of
the contents, a character that is derived solely from the similar aspects.

In order to emphasize the striking disconnection among contents of phantasy and between the contents
of phantasy and the contents of perception, Husserl gives as an example the succession of two apparently

252 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



random impressional moments followed by a perception: “The centaur which I now imagine, and a
hippopotamus which I have previously imagined, and, in addition, the table I am perceiving even now
have no connection among themselves, i.e. they have no temporal position in relation to one another”** While
effective in making explicit that the phantasy figurations essentially do not accomplish an exploratory
path by which objectual poles are determined as part of a single objective world, the example suggests a
certain unanalyzable arbitrariness as being constituent of phantasizing. The considerations adduced in the
previous paragraph allow us, however, to reject this suggestion. That a centaur is phantasized following
the phantasizing of a hippopotamus is not random, but refers to the highlighting of certain aspects of the
former which are reconfigured in the second, such as the animal body or, at least, its being-quadruped.*’
The figuration of the centaur is motivated by the figuration of the hippopotamus, and this motivation
accomplishes itself by the prominence of the abstract part x (the body of the hippopotamus), reconfigured
in the similar abstract part x” (the body of the centaur). There is no pure randomness, but, instead, a
minimally ruled nexus, a nexus among at least one similar aspect inside the associated wholes.

This analysis shows that wholes (understood here — it is important to insist on this point - as scenes
phantasized each at a time) that are not in any way contiguous, that is, that do not represent progressively
explored objects or environments, can still be articulated in the lived experience. The fact that the wholes
are disjoint in regards to their global sense does not block them from sharing, according to various
degrees of resemblance, at least their dependent parts; and this is enough for the establishment of ordered
nexuses among the contents, which can then succeed each other in an associated way. Nevertheless, this
fundamental nexus (highlighting and reconfiguration of similar dependent moments in wholes that
are in general disjoint) occurs almost invisibly, since the global dissimilarities are phenomenally more
imposing. After all, as Husserl remarks in § 45 of Experience and Judgment, the whole is “what is primarily
given”, and, in the case of disjoint (in relation to the global sense) wholes connected just by dependent
moments, this general disjoint character overrides the fleeting motivation between the moments. The
abstract dependent feature x in B triggers the manifestation of C, in which it appears as x". But that which
immediately manifests itself is B, followed by C; as C appears in its general sense as separated from B,
the association among some of the parts may remain obscure and, in a hurried rememorative reflection,
B and C may be taken as randomly brought together. Before subscribing to this type of judgment, it is
important to remark that the nexus between similar aspects of disjoint wholes is the minimal form of an always
pulsing or latent connectivity in any presentified content. After all, as Husserl had already emphasized, the
interconnectivity of separated contents presupposes the homogeneity of their generic manifestation form.
That contents are presentifiedly intuitive means that they share aspects that delimit, in general, the intuitive
phenomenalization. In other words, what allows the intuitive representability in general (aspects of the
figure and ground ordering, thematic substrates, colors, shapes, etc.) is always actualized in a concrete
lived whole as a power of connecting with other possible wholes. Presentification, as a field of intuitive
representability, operates over the fundamental associativity that allows homogeneous terms to be brought
together. From here on, that any presentified contents may articulate themselves presupposes, evenifin a
minimum degree, this homogenizing approximation of what is intuitively imaginable.

3% Husserl, 1954, § 39, p.196./p. 168.

¥The prominent similar aspect can already be noticed if one understands well the words used in Husserl’s example. “Centaur”
designates a mythological being with a human upper’s body and the lower body and legs of a horse. The term “hippopotamus”,
in its turn, refers etymologically to “river horse”. In the German language, the closeness of the “equine” character of the centaur
and the hippopotamus is even more evident, since the term “horse” [Pferd] is part of the German word used to refer to
hippopotamuses[ Nilpferd].

“Husserl, 1954, p.228./p. 193

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 253



2. Forms of connection by resemblance The associative concatenation

The background homogeneity between the abstract moments that can figure in any presentified scene
guarantees the possibility of minimal associative nexuses between the lived contents. This, however, still
does not clarify how these nexuses are effectively established.*' More than the clarification of why certain
particular contents appear interconnected — which would demand considering aspects of the individual
historicity of the person who daydreams -, what is interesting here is the study of how the process of
connecting phantasized scenes actualizes, in terms of its general legality, this associative pregnancy distinctive
of every presentified content. Husserl explores the theme of the associative awakening — the dynamics
by means of which a present content “reminds” us of something and motivates the figuration of this
something — in many texts, particularly in some parts of his course Analysis concerning passive synthesis. Let
us recall here atleast one of his reflections concerning the relations amonglived experiences, with the goal
of elucidating the intrinsic operations of daydreaming. In Appendix 18 to this course, Husserl proposes
that it “is a universal law of consciousness that a resonance proceeds from every special consciousness or
from every special object, and similarity is the unity of the resonating element”.** The notion of resonance
—understood as the amplification of a vibration of a physical system stimulated with the same frequency
— is a metaphor that makes sensible the idea of a constant openness of each element of a lived experience
to consonant elements in other lived experiences. Limiting ourselves to the case of phantasy, one should
here emphasize that each imagined scene does not exhaust in itself, but rather pulses in the direction of
congruent elements. The general sense of a phantasized scene, or even of some of the parts there prominent,
awakens the configuration of a similar whole or of similar parts. Hence, there are congruent elements that
harmonize themselves even while remaining separate, that is, lived in different impressional moments.
In other words, what is prominent resonates in such a way that it keeps the highlighted material aspect
vibrating in consonant contents. Similarity, in its many degrees and, at the limit, uniformity, are the result
of this congruence among elements in different impressional moments: content C does not haphazardly
succeed content B, rather, C succeeds B by the resonance of an element that is prominent in B. There is,
thus, a minimally orderly transition: the highlighted elements coincide, in different degrees, in the sequence
of contents, which do not burst arbitrarily, but, rather, fulfill the unending succession of the temporal
phases by means of several forms of thematic consonance.

As we have seen, in order to make apparent the eidetic legality of daydreams, I proposed to schematize
each impressional moment of a presentification as a whole, and the succession between two contiguous
moments as a kind of discrete nexus, represented by a dash. It is clear that the experience of daydreaming
does not take place by means of the joining together of isolated contents by an autonomous “connector”;
there is a continuous filling of the impressional focus by successive contents, each of them detaching itself
and submerging as a just lived phenomenal trail. In any case, the proposed schematization allows one to
consider the mere form of spontaneous reposition of the temporal impression as a lived concatenation,
that is, as a sequence distinguished by a minimal order intrinsic to the contents. For example, during a
relaxing moment, in which I am not paying attention to the urgent tasks of the day, I remain absorbed in
multiple phantasized scenes. The distinction of the contents in accordance with the impressional moments
and the making explicit of the possibilities of nexuses by resemblance among such contents wards off any
simplifying ideas according to which such episodes could barely betaken as lived experiences. Consider
a sequence of scenes passively manifested, R to X. Such contents can be connected (without considering
other particularizing factors of the lived experiences) by any of the nexuses previously studied - for

' Note that it is not just the phenomenal aspects of the presentifications that constantly suggest associative connections. The
knowledge stipulated, to a greater or lesser degree, in each phantasized scene also opens the possibility of associative nexuses. I
will not develop this point in this article.

*Husserl, 1966, p.406./p. 505-6.

254 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023.



instance, R-'-S-*-T-*-U->-V-2-X, among many other possibilities. That sometimes a certain feeling of
disconnection prevails — whose source is frequently to be found in disattention —,this does not mean,
however, that it would not be possible to capture the ordering intrinsic to daydreaming by employing an
appropriate methodology.

After this long expositive path, phenomenology students and teachers do not need to feel guilty anymore
ifthey do not heed Husser!’s advice — contained in the long quotation mentioned in the introduction — and
surrender themselves to the play of phantasy. After all, even if they are not employing their imagination to
track the pure eidos and, instead, are merely enjoying passively ordered daydream connections, they can
still dedicate themselves to a topic of great phenomenological interest.

References

DE SANTIS, D. (2012). “Phenomenological kaleidoscope: remarks on the Husserlian method of ei-
detic variation”, The new yearbook for phenomenology and phenomenological philosophy, vol XI, pp.16-41.

HUSSERL, E. (1966). Analysen zur passiven Synthesis. Hua X1. Den Haag: Martinus Nijhoff.
HUSSERL, E. (2001). Analysis Concerning Passive and Active Synthesis. Dordrecht: Kluwer.

HUSSERL, E. (1973). Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige. Hua I. Den Haag: Martinus
Nijhoff.

HUSSERL, E. (1960). Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology. Den Haag: Martinus
Nijhoft.

HUSSERL, E. (2002). Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Hua XXXV. Dordrecht: Klu-
wer.

HUSSERL, E. (1954). Erfahrung und Urteil. 2. ed. Hamburg: Claasen Verlag.

HUSSERL, E. (1973) Experience and Judgment: Investigations in a Genealogy of Logic. London: Rout-
ledge & Kegan Paul.

HUSSERL, E. (1976). Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie. Erstes
Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie. Hua III. Den Haag: Martinus Nijhoff.

HUSSERL, E. (1983). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological Philosophy.
First Book: General Introduction to a Pure Phenomenology. Den Haag: Martinus Nijhoft.

HUSSERL, E. (1984). Logische Untersuchungen. Hua XIX. Den Haag: Martinus Nijhoff.
HUSSERL, E. (1970). Logical Investigations. Vol.IL. London: Routledge.

LOHMAR, D. (1996). “Zu der Entstehung und den Ausgangsmaterialien von Edmund Husserls Werk
Erfahrung und Urteil’, Husserl Studies, vol.13, n.1, pp.31-71.

SACRINI, M. (2022). Fenomenologia dos devaneios. Sio Paulo: Edusp, 2023.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 240-255, junho de 2023. 255



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

L'avenir du transcendantal: la surprise.
Pour une phénoménologie empirique

Natalie Depraz (Université de Rouen Normandie)

Résumeé: La surprise est une épreuve pour la philosophie. Pour le régime transcendantal de la pensée, ce que
certaines, certains considerent comme la pointe du philosophique. En effet, la surprise emblématise I'empirique,
ce qui résiste, ce qui se dissocie du philosophique. Elle pose un probléme a la philosophie. Ou alors elle requiert
une autre philosophie que celle du sens ou de la raison pure. Une philosophie qui puisse peut-étre réengager, au
dela de la dissociation, au dela de la résistance, une alliance d’'un nouveau type entre transcendantal et empirique.
Dans cette contribution, je voudrais montrer comment le phénoméne de la surprise permet d'instaurer une autre
relation au transcendantal : ni de disjonction, ni de conjonction. Quitte a le faire radicalement muter. Et comment la
surprise peut alors recevoir une investiture philosophique d'un nouveau genre. Elle sera la pierre d'angle d’'une
phénoménologie elle-méme d'un nouveau genre : une phénoménologie empirique.

Mots-clé : surprise, phénoménologie, transcendantal, empirique, nature, Kant, Husserl, Heidegger.

Abstract: Surprise challenges philosophy. Transcendental thinking, what some consider to be the core of philosophy.
Surprise indeed emblematizes the empirical, i.e. the resistance to philosophy, its dissociation. Philosophy has a problem
with surprise. Unless it requires another philosophy than meaning or reason. A philosophy able to enterinto an alliance
of a new kind between transcendantal and empirical, beyond dissociation, beyond resistance. In this contribution,
I would like to show how the phenomenon of surprise allows the birth of a new relation to transcendantal, either
of disjonction, nor of conjonction. Even if it means radically changing it. And how surprise may then receive a new
philosophical credit. It willbecome the corner stone of aphenomenology of anew kind:an empirical phenomenology.

Key-words: surprise, phenomenology, transcendental, empirical, nature, Kant, Husserl, Heidegger.

256 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. ISSN 2179-7412.
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Introduction

La surprise est une épreuve pour la philosophie. Pour le régime transcendantal de la pensée, ce que
certaines, certains considérent comme la pointe du philosophique. En effet, la surprise emblématise
I'empirique, ce qui résiste, ce qui se dissocie du philosophique. Elle pose un probleme a la philosophie.
Ou alors elle requiert une autre philosophie que celle du sens ou de la raison pure. Une philosophie qui
puisse peut-étre réengager, au dela de la dissociation, au dela de la résistance, une alliance d’un nouveau
type entre transcendantal et empirique.

A la lumiére du phénomeéne de la surprise, voyons donc si une autre relation de la philosophie
transcendantale avec I'empirique pourrait émerger. Et, si oui : comment la surprise pourrait-elle alors
recevoir une investiture philosophique d’un nouveau genre?

Pour ce faire, une analogie anthropologique me servira de levier. Inmanuel Kant la nomme “insociable
sociabilité”. Ce sera mon opérateur pour repenser la relation de 'empirique et du transcendantal et, par
la méme, pour ré-envisager la relation difficile entre surprise et philosophie.

De prime abord, le transcendantal offre un point de butée contre toutes les tentatives humaines (trop
humaines?), qui s’engagent dans une naturalisation, qui s’attachent a faire droit a I'empirique en tant
que tel.! Le transcendantal est le “contre-nature” par excellence. Or, la mutation du transcendantal qui
s’amorce avec la phénoménologie, laquelle est justement exemplaire de ce retournement contre-nature,
est intéressante a observer. On y verra si la surprise y change quelque chose et, conséquemment, si cela
change d’ailleurs quelque chose pour la surprise.

Deés les années S0 puis 60, avec I'ouvrage ancien mais toujours actuel de Iso Kern, Husserl und Kant,
édité en 1964 et encore en attente de traduction, puis depuis les articles-phare de Paul Ricceur en 1987,
de Henri Dussort des 1959, puis I'excellent compte rendu de 'ouvrage de Kern par Arion Lothar Kelkel
en 1966, la carte de la proximité et des différences entre philosophie critique et phénoménologie a été
précisément tracée.” Au transcendantal kantien situé au plan des conditions de possibilité de I'expérience,
indépendantes de celle-ci, Husserl oppose onle sait la mise en évidence d une “expérience transcendantale”.
Déslors, c’estle critére de I'expérience (et de 'intuition) qui distinguera la Critique de la phénoménologie.
Avec le transcendantal kantien, l'expérience sensible est délimitée. Dans ces limites, la connaissance est
possible; en phénoménologie au contraire, la connaissance, intuitive, s’illimite, 13 ot 'intuition chez
Kant était circonscrite a I'espace et au temps sensibles. Il y aura donc eu chez Kant disjonction des régimes
transcendantal et empirique, tandis que, pour Husserl, régne la conjonction, a savoir la possibilité d'une
expérience transcendantale, qui établit de facto la phénoménologie comme un “empirisme transcendantal”?

Ceciestbien connu. Je vais dans cette contribution explorer le rapport particulier que la surprise entretient
a la philosophie a partir de ces deux relations du transcendantal a I'empirique que sont disjonction et

!'N. Depraz, “When transcendental genesis encounters the naturalization project”, in Naturalizing Phenomenology (]. Petitot,
FJ. Varela, ].-M. Roy, B. Pachoud eds.), Standford University Press, 2000, et “De l'affinité de Geethe avec Kant et Husserl : 2 la
croisée de la nature et du transcendantal, entre éthique et morale”, in Le coach de Geethe. Conseil et médiation dans Les affinités
électives (A. Richter, sous la dir.), Paris, Riveneuves éditions, Actes Académiques, 2014, pp. 45-78.

* P. Ricceur, “Kant et Husserl”, Kant-Studien 46, 1954-SS, republié dans A l¥école de la phénoménologie, Paris, Vrin, 1987; H.
Dussort, “Husser], juge de Kant”, Revue philosophique, n°149, 1959; 1. Kern, Husserl und Kant, Den Haag, M. Nijhoff, 1964; A. L.
Kelkel, “Husserl et Kant”, Revue de métaphysique et de morale, avril-juin, n°2, 1966.

3 N. Depraz, Lucidité du corps. De lempirisme transcendantal en phénoménologie, Dordrecht, Kluwer, Phaenomenologica, 2001;
“Del'empirisme transcendantal: entre Husserl et Derrida’, in Alter n°8, 2000, Derrida et la phénoménologie, Paris, Alter, pp. 53-69;
“L'empirisme transcendantal: de Deleuze & Husserl” in Phénoménologie allemande, phénoménologie francaise, Revue germanique
internationale, 13, Paris, CNRS Editions, 2011.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 257



conjonction. Et ce, en faisant jouer en guise de métalangage I'antinomie kantienne de I'insociable sociabilité.
La question étant: a quelles conditions 'insociabilité (I'extériorité) que représente 'empirique pour la
philosophie peut-elle se sociabiliser (se relier)? Qu'est-ce que le transcendantal y gagne, et comment
la surprise en tant que phénoméne inassimilable par la philosophie (transcendantale) peut-elle étre
réinvestie? Et & quel prix?

Pour cette exploration, je vais tout d’abord restituer les données du probléme dans I'approche Critique,
puis, autrement, dans la phénoménologie. Je pourrais alors y introduire la surprise, évaluer sa capacité a
instruire et, peut-étre, a faire muter le régime transcendantal. Peut-étre, alors, pourra-t-on penser autrement
sa singularité face a la philosophie.

1. Transcendantal et empirique: une insociable sociabilité?

Dans son célébre opuscule I'Idée d'une histoire universelle d’un point de vue cosmopolitique (1784),* Kant
introduit 'hypothése bien connue d’une “insociable sociabilité” (ungesellige Geselligkeit) des humains
entre eux en société. Cette tension irrésolue des opposés est selon lui le moteur de la relation & autrui et,
plus largement, de la vie en commun. Le philosophe voit dans I'étre humain un étre antagoniste voire
ambivalent dans son rapport a l'autre. Il est en effet a la fois un étre sociable, disposé a s’associer (sich
vergesellschaften), et un étre insociable, opposant a autrui, par égoisme, de la résistance, et cherchant a s’isoler
(sich absondern). Kant situe cette ambivalence au cceur de "humain et y voit une tension productrice qui
peut contribuer a la maturation de la relation a autrui et s’avérer productrice d’humanisation.

Je voudrais ici mettre cette conception antagoniste de ’humain au service d’une exploration nouvelle de
la relation entre transcendantal et empirique. Il s’agit ce faisant de proposer un déplacement par rapport
a la situation standard du transcendantal dans la philosophie kantienne. Celui-ci est en général placé en
position de prééminence a la fois méthodologique et cognitive. Par conséquent, 'empirique est dévalué:
rejeté au rang de “commencement” et de dérivé.

Mas de quel déplacement s’agit-il? L'idée est d’examiner jusqu’oti 'empirique, dans une philosophie
transcendantale, kantienne, mais aussi husserlienne, est une matiére étrangére externe. A quelles conditions
I'empirique est un opposant, un résistant, voire un rival, ce qui le placerait alors dans une position plus
interne au transcendantal? Uempirique affecterait alorsle transcendantal au point d’étre A méme d’instruire
sa mutation.

Dans un premier temps, j'examinerai une telle mutation aI'intérieur de la philosophie kantienne, puis ce
serale tour de Husserl. Je projetterai alors cette mutation sur le phénomeéne de la surprise pour en découvrir
la relation singuliére au philosophique. Et, en retour, je scruterailes possibilités que cette relation contient
pour renouveler voire faire a son tour muter la relation entre empirique et transcendantal.

— Figures kantiennes de 'empirique: de I'asocial a I'insociable

Lalecture kantienne la plus courante montre que I'empirique, pour filer la métaphore qui me sert de fil
rouge ici, est moins “insociable” qu’ “asocial”: totalement in-intégrable parla philosophie transcendantale.
En d’autres termes, on a affaire a un cas de dissociation des deux régimes: 'empirique est le régne de la
confusion des impressions sensibles, que signifie clairement 'expression, dans 1’ Introduction ala premiére
édition de la Critique de la raison pure, de la “matiére brute des sensations”™ ; dans le régime transcendantal

*1. Kant, Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, Paris, Bordas, Poche, 1993, quatriéme partie.

3 1. Kant, Critique de la raison pure, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, (Euvres philosophiques 1, 1980, p. 761 a.

258 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



a lieu en revanche une articulation entre I'intuition, forme a priori de 'expérience, et les catégories de
'entendement, qui structurent la connaissance de 'objet.®

éslors, “transcendantal” équivaut a “a priori formel” et s’oppose a “empirique” Il correspond a un plan
Déslors, “t dantal t f 1” et 1l d 1
d’antériorité logique qui se nomme aussi “pur”, “absolu’, ce quile dégage entierement de toute immixtion
e I'expérience sensible. Il qualifie une condition de I'expérience en amont de celle-ci. Plus largemen

del ble. Il qualifi dition de | t de celle-ci. Plus 1 t,
il renvoie au plan des formes, des principes ou des idées a priori auxquelles I'expérience s’applique, mais
qui s’exerce indépendamment d’elle. Une telle dissociation entre transcendantal et empirique, qui, pour
amorcer I'analogie, rend ce dernier “asocial’, prend appui sur une distinction étanche entre apriori et
expérience sensible.

Or, seule la mise en place de trois critéres pris ensemble’ permet de préciser le statut de 'empirique dans
sarelation au transcendantal dans la théorie kantienne de la connaissance: sil'empirique comme matiére
sensible chaotique factuelle est bien dévalué et rejeté, admis seulement dans son réle de commencement, il
est en tant qu’expérience possible le levier d’un usage légitime des principes quis’y appliquent, et il permet
d’en identifier par exclusion un sens métaphysique, illégitime car non-arrimé a 'expérience. L'empirique
comme expérience possible sera dés lors moins asocial qu’insociable: il résistera a sa sociabilisation,
entendons ici, selon la transposition filée de I'anthropologie, a sa transcendantalisation, a son intégration
dansle transcendantal: il refusera de se laisser absorber. Mais il jouera aussi, du sein de I'usage transcendantal
des principes, un role constructif de régulation non-métaphysique.

De I'empirique matiére exogéne a I'empirique résistant, on passe de la dissociation a une dynamique
constructive en relation avec le transcendantal. On va voir comment ces deux figures se rejouent dans la
phénoménologie husserlienne dans un cadrage transcendantal modifié. Une troisiéme figure de 'empirique
en émergera, qui jouera moins le seul role d’un résistant (passif ) que d’un contestataire (actif), et appellera
moins sa réforme (son renouvellement) que sa révolution (sa mutation).

— Husserl: une troisiéme figure de 'empirique?

Dansl'opuscule de 1784, Kant souligne combien I'insociable sociabilité, qui fait jouer ensemble résistance
et association, s'exacerbe a un certain stade en une “rivalité incessante”. C’est ce motif de la rivalité que je
voudrais a présent solliciter, pour faire ressortir, au dela de la disjonction-dissociation (1) et de I'association-
résistance (2), une figure phénoménologique de I'empirique, placée sous le signe de la rivale. La rivale,
qui lutte & armes égales avec le transcendantal, et contribue ce faisant a sa mutation.

Avant d’'identifier cette troisiéme figure de l'empirique, mettons en évidence les deux premiéres dans la
lumiére husserlienne, car c’est depuis elles qu'apparaitra la troisiéme.

Chez Husserl, la premiére figure kantienne de la relation de I'empirique au transcendantal, la disjonction-
dissociation, prend la forme de I'exclusion. Sous le terme d’“empirique’, le fondateur de la phénoménologie
entend ce qu’il s’agit de mettre hors-circuit. Que faut-il donc mettre hors circuit? Cest ce qui, dans notre
expérience, est pré-donné. A savoir, un préjugé, un présupposé : ce qui n’a pas fait l'objet d’'un examen,
d’'une mise en suspens: d'une époché. Ce que l'on considére comme n'ayant pas besoin d’étre mis en
question: nos habitudes, nos routines, nos pensées spontanées. En ce sens, empirique est synonyme du
terme consacré en phénoménologie husserlienne selbstverstindlich, “ce qui va de soi”, ce qui est “naturel”.

¢ G. Deleuze, La philosophie critique de Kant (1963), Paris, PU.F, 1977, p. 19.
7 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie (1928), Paris, PU.F,, Quadrige, 2002, pp. 1145-1148.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 259



Le sens de ce terme est présent dans l'expression tout aussi consacrée d’“attitude naturelle”. Car l'attitude
naturelle, justement, c’est ce qui se donne sans plus, ce qui n'est pas soumis a une interrogation.

Mais “empirique” désigne également un rapport plus construit a 'expérience, défendu notamment
par la tradition philosophique empiriste (Locke, Hume, Mill), ou bien pratiquée dans les sciences
expérimentales, physiologiques ou psychologiques. Dés 1901, dans sa II* Recherche logique, Husserl prend
position de fagon plus tranchée contre cet empirique, a travers sa célebre critique du psychologisme, qui
cible justement I'empirisme britannique. En 1911, dans sa célébre Philosophie comme science rigoureuse, il
étendra cette critique au “naturalisme” qui caractérise l'attitude scientifique (en la généralisant dans les
années 30, dans le texte de la Krisis, par la notion d”“objectivisme”). Dés lors, l'empirique, c’est d'une part
la sensation isolée, atomique, avant toute donation de sens par la conscience, ou bien, d’autre part, c’est,
avec le donné expérimental, 'objet d'une mesure quantifiée, établie sans prise en considération du sujet
qui observe et interpréte.

Lempirique est donc, dans ces deux formes, un donné présupposé ou une sensation atomique mesurable:
il est disjoint du phénoménologique. C'est le caractére non-interrogé du fait, la dimension de I'atome
séparé, l'objectivation non-consciente d’elle-méme. La phénoménologie dans sa forme suspensive ne
peut que mettre l'empirique hors d’elle-méme comme son risque majeur. Cest le risque de I'ignorance qui
n'interroge pas, de la perte du lien, la plongée dans la non-conscience. A contrario, elle sera la philosophie
d’un sujet interrogeant, créant du lien et conscient de lui-méme. Le sujet phénoménologique, c’est celui
qui donne sens a ce qui est, a ce qu'il est et & ce qu’il fait.

Pourtant, la n'est pas le dernier mot de la phénoménologie. Sil'empirique dans ces deux sens est mis hors-
jeu, Husserl ouvre la possibilité d'inscrire un autre empirique dans la phénoménologie transcendantale. Car
l'attitude naturelle n'est nommeée “naturelle” on le sait que depuis une attitude qui la désigne comme telle
et qui s'affirme contre elle comme transcendantale. Ou encore : attitudes naturelle et transcendantale
sont toutes deux des atfitudes. Elle partagent la disposition d’'un sujet au moins capable d’interroger sa
nature profonde: ses préjugés. C'est dire, c’est bien connu, que I'expérience naturelle est fagonnée depuis
I'époché méme qui la met hors jeu comme sa part non-interrogée. D’ailleurs, l'attitude transcendantale
est de son coté présentée par Husserl comme une “expérience” a part entiére, non comme une condition
formelle de l'expérience possible, comme chez Kant. C'est dire que I'expérience a selon Husserl une qualité
proprement transcendantale, qui réside justement dans la capacité de suspension, a savoir d’examen
interrogatif du sujet. Enfin, I'attention du sujet a son expérience vécue, et non pas seulement a l'objet qu’il
cherche a connaitre, le conduit a faire droit au processus méme par lequel il connait. Le sujet place alors le
projecteur sur le “comment” de son expérience, sur son émergence, davantage sur le seul résultat quest
l'objet. C'est notamment le sens de la forme de réduction qui correspond au geste de la conversion du
regard, la dite “conversion” étant I'effet direct de la suspension du jugement. Ce déplacement de I'objet au
vécu, du “quoi” au “comment” signe l'attitude transcendantale du sujet en la resituant au coeur méme de
la dynamique vécue de l'expérience.

Husserl nous propose donc une entrée différenciée dans l'empirique: c’est le sujet lui-méme qui, par
son attitude, expérimente une relation modifiée a l'objet, et donc a lui-méme. Gréice a son aptitude a
s’interroger, bref a s’examiner lui-méme en devenant plus attentif a ce qu’il vit, 4 savoir a la maniére dont
il vit ce qu’il vit, il construit une véritable dynamique de relation entre ce qui est naturel et ce qui est
transcendantal. On pourrait dire qu’on a affaire ici, pour reprendre les termes anthropologiques kantiens,
aune co-sociabilisation de 'empirique et du transcendantal: attitude naturelle et attitude transcendantale
se co-construisent et coopérent dans une circulation entre le donné et le sens de I'expérience.?

8 E. Fink, La sixiéme Méditation cartésienne (1988), Grenoble, Millon, 1994, §5, trad.fr. N. Depraz.

260 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



Que se passe-t-il, alors, avec la troisiéme figure de I'empirique? N’a-t-on pas déja ouvert la voie, avec
cette circulation du transcendantal et de I'empirique, a une sortie assez définitive du kantisme?

Latroisieme figure de 'empirique changerala donne. Elle placerale vécu au cceur de l'attitude transcendantale,
et cette derniére mute alors en une attitude expérientielle au moment méme ou le transcendantal perd sa
dimension seulement formelle et devient la teneur méme, la matiére du vécu. Déslors, il y a moins insociable
sociabilité entre 'empirique et le transcendantal que co-socialité. Et c’est ce qu'emblématise la relation de
couplage (Paarung) al'ceuvre dans la relation réceptive entre sujets. De 'opérateur antinomique kantien,
placé sous le signe de la dissociation, puis de la résistance voire de la rivalité, on passe avec Husserl & un
opérateur d’altérité qui met en jeu l'alliance au sein du couple transcendantal/empirique: empirique et
transcendantal ceuvrent de concert  la mise en scéne d’une phénoménologie qui se renouvelle en prenant
en charge la genése méme de leur relation.

Cependant, de méme que le couple est une figure ambivalente qui produit de 'alliance tout autant que
de la rivalité, de méme I'empirique husserlien continue a inclure en lui de la rivalité au sein méme de sa
partie transcendantale: c’est la part du donné, qui jamais ne s’intégre entiérement dans la donation de
sens, toujours la déborde, I'instruit ou l'affecte. Le donné, qui en derniére instance impose sa loi.

Plus avant, la relation de 'empirique et du transcendantal peut s’avérer plus intime encore dans la figure
du couple selon la parenté. Quand le couple se forme sur la base de la consanguinité, surgit une relation
d’affinité qu'on a pu dans la traduction frangaise du texte husserlien identifier comme incestueuse (ou, du
moins, symboliquement, comme incestuelle). Ce que Husserl veut suggérer en fait, c’est que cette relation
trouve une métaphore frappante a travers le lien sororal voire gémellaire. Dans la Krisis, le phénoménologue
décrit en effet la relation entre psychologie et phénoménologie comme celle de deux sceurs (jumelles), et
souligne leur proximité étroite, ce que le frangais rend, a tort d’ailleurs, par I'adjectif “incestuelle”” Quelle
est alors cette relation singuliére entre empirique et transcendantal? Husserl est lui-méme suspicieux a
I’égard d’une confusion entre I'empirique et le transcendantal, qui serait une non-relation.'’ Il plaide pour
une affection du transcendantal par 'empirique, laissant ses droits, et 'un, et a 'autre. Bref, il accorde au
donné une part d’irréductibilité vis-a-vis du transcendantal, ce qui permet a la donation de sens de faire
ceuvre de limitation, et il reconnait parallélement I'excés inassimilable du donné.

2. La surprise: impossibilité ou chance pour la philosophie?

On a vu dans ce qui précéde que le donné excéde toujours la donation de sens: que I'empirique ne peut
étre réduit, sauf a se détruire lui-méme, et sauf A entrainer le transcendantal dans sa ruine.

°E. Husserl, Hua VI (1954), La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale (1934-1937), Paris, Gallimard,
1976, §58, pp. 232-233: “psychologie et philosophie transcendantale sont deux sceurs (verschwistert), liées I'une a l'autre
inséparablement et d’une fagon toute particuliére — & savoir grice a l'inceste (Verschwisterung) de l'identité et de la différence
(...) lapparentement intime, ineffagable (unldsliche innere Verschwisterung), entre psychologie et philosophie transcendantale, est
une donnée.” (Notons que la traduction standard de Verschwisterung, qui contient le substantif “Schwester”, c’est-a-dire “sceur”, est
“jumelage”, et non inceste. Plus avant, le lien décrit par Husser] est littéralement celui de la sororalité, de la relation sororale: il n'a
donc rien de pathologique, comme le signifierait I'inceste. On peut donc considérer que le choix de traduction de G. Granel est
“sexiste”, qui transforme en une relation problématique ce qui est présenté par Husserl comme une relation simplement intime,
comme l'est celle de deux sceurs, éventuellement jumelles. Cf. aussi E. Husserl, Psychologie phénoménologique (1925-1928), Paris,
Vrin, 2001, Conférence dAmsterdam, §13, p. 281, §14, pp. 282-283, ot il est question de recouvrement (Verdeckung) entre le
psychologique etle transcendantal, ot l'un est dit implicitement présent dans l'autre; cf. aussi Méditations cartésiennes, Paris, Vrin,
1986, §16, ou le parallélisme est mentionné, et surtout §57, intitulé “Eclaircissement du parallélisme entre l'explicitation de la
vie psychique interne et I'explicitation égologique et transcendantale”, puis §61, p. 123, et p. 126: “la psychologie intentionnelle
- bien que d’'une maniére implicite — porte déja le transcendantal en elle-méme”.

1 A propos de la critique du dédoublement du moi entre psychique et transcendantal, cf. le §9 de l'article pour 'Encyclopedia
Britannica (1927) in Psychologie phénoménologique, Paris, Vrin, p. 236.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 261



Etant donné ce pouvoir de l'empirique sur le transcendantal, je voudrais a présent examiner ce qu'un
phénomeéne exemplairement empirique comme la surprise fait spécifiquement au régime transcendantal
de la philosophie. Je prendrai ici la surprise, mon cas d’étude, comme ce qui a le statut d'un cas-limite,
clest-a-dire pousse a bout la non-intégration de 'empirique dans le transcendantal. Verra-t-on alors se
dessiner une figure “autrement” philosophique de la surprise? Le transcendantal, poussé a bout, sera-t-il
détruit, ou bien a son tour transformé?

— Régimes empiriques de la surprise

La surprise animale

Martin Heidegger a montré dans Etre et temps (1927) et dans ses Concepts fondamentaux de la métaphysique
(1929) quela surprise est ontologiquement in-intégrable. Celle-ci apparait aux paragraphes 68 et 69 de Etre
et temps sous la figure de I'étre-surpris (Uberrascht-sein), déclenché par I'étre-inattentif (ungegenwirtig) du
sujet, c’est-a-dire par une attention que ce dernier porte a autre chose. La surprise figure ainsil’absence du
sujet & lui-méme. Elle réapparait deux ans plus tard a 'occasion d’un examen de I'animal sous le terme de
Benommenheit. Traduit par “accaparement’, la Benommenheit désigne en réalité 1'étre-pris (eingenommen), a
la fois absorbé et stupéfié. Torpeur de l'attention et stupeur de la surprise coincident alors sous la modalité
commune de I'étre capté, ala fois étourdi et piégé. Pour Heidegger, cet état caractérise I'animal et ne saurait
s’appliquer a ’humain, sauf & décrire le mode animalisé de I'humain.

« . r

A travers ces deux types d’emprise (torpeur, stupeur) qui “réduisent” la surprise, il apparait que ces
phénomenes ne peuvent recevoir de sens qu’a un niveau empirique, ce que nomment respectivement
les termes “ontique” et “animal”. La surprise ne saurait concerner le Dasein, cet étre ouvert au monde et
présent a lui-méme. Dans sa Conférence de 1955 intitulée Qu'est-ce que la philosophie?, 'auteur emploiera
d’ailleurs un autre terme pour qualifier I'étre humain et pour marquer I’hétérogénéité des modes d’étre
de I'animal (ou encore du mode “animal” de I'homme capté) et du Dasein. Il s’agit de la Stimmung de
I'étonnement (Bavpdg, Oavpalew).

Heidegger nous offre ainsi a travers son analyse de la surprise le cas exemplaire d’une disjonction-
dissociation de I'empirique vis-a-vis du transcendantal. Cas dont nous sommes partis avec Kant puis
Husserl, a travers la premiére figure de I'empirique comme matiére impressionnelle chaotique dissociée
(Kant), ou comme sensation atomique expulsée du transcendantal (Husserl). Ici, avec Heidegger, c’est
l'ontique qui fait office d’empirique, et la surprise, explicitement convoquée par le disciple de Husser],
est 'embléme d’une dissociation de I'ontique et de 'ontologique, c’est-a-dire d’une distension de la dite
“différence” ontologique dans une disjonction qui bloque par avance la possibilité méme d’une relation.

Alalumiére dela situation heideggerienne ot1la surprise emblématise un régime de disjonction étanche
avecle transcendantal, je voudrais & présent réexaminer les postures kantienne et husserlienne en y incluant
la surprise. Lobjectif de cet examen a nouveaux frais consiste a voir ce que la surprise, ce “vilain petit
canard” de la philosophie, fait a la relation de I'empirique et du transcendantal. Nous fait-elle simplement
repasser par les trois figures de l'empirique disjonctif que nous avons identifiées de Kant & Husser]? Ou
bien ouvre-t-elle la possibilité d'une dynamique d’alliance d’un autre genre avec le transcendantal?

La surprise anthropologique (Kant)

Contrairement a 'auteur de Etre et temps, le philosophe critique n’a pas mené une analyse construite de
I'expérience de la surprise. A un premier examen, on pourrait méme penser que Kant n'y a absolument

262 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



pas fait droit, ce qui serait “normal’, compte tenu du réle marginal (dérivé) qui est dévolu a I'empirique
dans la philosophie transcendantale.

A plus ample examen cependant, on découvre au §74 de I’Anthropologie d’un point de vue pragmatique
(1798) une occurrence, ce qui n’est pas anodin, puisqu’on se trouve alors en régime anthropologique et
non-transcendantal: “I'affect est une surprise médiée parla sensation, par quoile coeur perd sa contenance™.
Cette citation est a mettre en relation avecle propos assez elliptique de I’écrivain Gotthold Ephraim Lessing
repris par Kant au méme endroit. La surprise, subite, y est associée au temps de U'instant (plétzlich),
conformément au radical allemand ‘rasch’ (rapide) présent dans le terme Uberraschung: “la terreur dans
la tragédie n’est rien d’autre que la subite surprise de la pitié”'%.

On a donc affaire avec ce probable hapax de la surprise chez Kant & une définition de l'affect comme
surprise placée sous le signe de la temporalité instantanée. Par contraste, la passion (Leidenschaft) se
caractérise on le sait par sa durée c’est-a-dire son endurance. De surcroit, la sensation est présentée comme
le facteur premier de la surprise, 4 la maniére dont un stimulus sensible produit en I'dme un effet, une
réaction. Enfin, c’est justement le Gemiit, c’est-a-dire le sujet dans la globalité de sa conscience rationnelle
et cordiale qui se trouve affecté, déstabilisé par la surprise suscitée par 'impression sensible. Sont ainsi
mises en défautles facultés transcendantales de la pensée et de la connaissance, la raison et'entendement,
au profit de I'intelligence du cceur.

Conclusion de cette petite analyse de I'hapax de la surprise chez Kant : son régime est empirique, en
grande proximité avec les critéres de I'empirisme philosophique (causalité sensorielle, temps de I'instant-
point, mise en hors jeu de la raison transcendantale en posture de maitrise connaissante). Si Kant valorise
le scepticisme de Hume, a savoir son réveil salutaire d’un sommeil dogmatique, il en limite la pertinence
en raison de la confusion chaotique qu’il véhicule d’un point de vue cognitif.

En cela, Husserl sera dés les Recherches logiques, avec sa critique de I'abstraction, de la généralisation et
du nominalisme, trés proche de la délimitation kantienne de I'empirique.'® Par ailleurs, Kant consonne
ici avec la disjonction étanche qui fournira a Heidegger son cadre d’analyse: seule cette premiére figure

1 “Der Affekt ist Uberraschung durch Empfindung, wodurch die Fassung des Gemiits aufgehoben wird.” (Anthropologie
d’un point de vue pragmatique, Paris, Vrin, 1994, p. 109.) Michel Foucault, traducteur frangais du texte, rend la phrase allemande
ainsi: “Dans I'émotion, 'esprit surpris par 'impression perd l'empire de soi-méme.” En dépit de son élégance, j’ai préféré garderle
terme “affect” et le terme “sensation”, plus proches des mots allemands, moins influencés par le contexte plus récent des travaux
scientifiques surles émotions. De plus, la traduction de M. Foucault modifie 8 mon sens la signification de la conception kantienne
de la surprise. En effet, le texte allemand indique que la surprise est un type d’affect branché sur la sensation, et qui emballe le
ceeur. J’ai choisi de traduire Gemiit, non par “esprit”, selon les traductions habituelles de Kant, mais par “cceur”, qui correspond
bien mieux 4 la racine affective du terme allemand. En effet, Gemiit contient la racine Mut, qui signifie le courage et renvoie a
Tétymologie latine du coeur: cors, cordis. A propos de cette traduction, voir mon article déja ancien, “Délimitations de I'émotion.
Pour une phénoménologie du coeur”, Alfer, revue de phénomeénologie, Paris, Alter, n°7, 1999 et, plus t6t encore, P. Ricceur dans
sa Philosophie de la volonté I1. Finitude et culpabilité, Paris, Seuil, 1960, pp. 125-126: “le cceur est le moment fragile par excellence”.
Le pari de Ricceur sera de miser sur le “cceur”, qu'il rétro-traduit depuis les mots allemand Gemiit et anglais feeling, en en faisant
le nceud de son anthropologie de la faillibilité: “I'anthropologie philosophique progresserait [ainsi] vers un point a la fois plus
intime et plus fragile [...]. Le “cceur” serait le moment fragile par excellence”. A ce stade, Ricceur s'interroge, conscient datteindre
un point-limite de ce que la philosophie peut “raisonnablement” accepter: “une philosophie du “cceur” est-elle possible? Qui soit
portée au niveau de cette raison qui ne se contente pas du pur, du radical, mais qui demande le total, le concret?” Ce point-limite
de la philosophie de la raison est aussi la limite de la philosophie transcendantale, celle-la méme que met & I'épreuve la surprise
et que Ricceur pointe avec la dimension du cceur. D’une certaine maniére, surprise et cceur sont le recto et le verso de cette feuille
qui permet d"“écrire” peut-étre autrement la philosophie transcendantale.

12 1. Kant, Anthropologie d'un point de vue pragmatique, ibid.: “das Schrecken in der Tragddie ist weiter nichts als die plétzliche
Uberraschung des Mitleides””

13 E. Husserl, Hua XIX (1968), Recherches logiques (1901), Paris, PU.F,, Epiméthée, 1969, tome 2, premiére Partie, deuxiéme
Recherche.

doispontos: Curitiba, Séo Carlos, volume 20, nimero 1, p. 256-280, junho de 2023. 263



de I'empirique, la disjonction-dissociation, répond donc a 'occurrence kantienne de la surprise. Celle-ci
ne “fait” donc pas grand-chose a la relation entre I'empirique et le transcendantal, si ce n’est en conforter
la forme disjonctive.

La surprise psychologique (Husserl)

Aurons-nous plus de bonheur avecle fondateur de la phénoménologie? Allons-nous entériner également
un régime de disjonction dissociante entre empirique et transcendantal? Allons-nous placer la surprise
sous le seul signe, chaotique et atomique, de la premiére figure de 'empirique?

Il faut reconnaitre que I'examen systématique de 'ceuvre de Husserl sous le projecteur de la surprise est
décevant. La récolte s’avére pauvre. On découvre tout d’abord une dizaine d’occurrences, “empiriques” au
sens commun du terme, a savoir personnelles ou privées. Le qualificatif “surprenant”, le verbe “surprendre”
al'infinitif ou au participe passé, voire le substantif “surprise”, tous désignent la maniére dont le chercheur
Husserl avance personnellement dans son questionnement philosophique. Ces occurrences sont souvent
liées au processus d’une découverte en mathématiques ou en logique, ou encore a des interactions avec
d’autres scientifiques ou philosophes défendant des théses différentes que celle de notre auteur. Seules
quelques occurrences sont a proprement parler conceptuelles. C’est alors le seul substantif “surprise” qui
parait: il aura valeur de proto-concept, puis revétira un sens phénoménologique.'* Notons que les quatre
occurrences majeures de ce type apparaissent durant la phase descriptive, encore pré-transcendantale de
la phénoménologie de Husserl, en tout cas antérieure a cette année-charniére de 1913, qui signera avec
le premier volume des Idées directrices le dit “tournant” de I'idéalisme transcendantal.”

Ces occurrences, situées d'une part dans les années quatre-vingt dix, d’autre part durant la premiére
décennie du XX° siecle, sont “empiriques’, mais en un sens cette fois philosophique: elles sont pré-
transcendantales voire non-transcendantales. Toutefois, elles ne correspondent pas a la premiére figure de
I'empirique que nous avons identifiée chez Husserl sous le registre du “naturalisme”, qui valorise la mesure
quantifiée et I'objectivation des résultats dans les sciences expérimentales, oubliant le sujet qui opére et
contribue a la formation de la mesure et du résultat dit “objectif”. Elles ne correspondent pas non plus a
I'empirique critiqué au titre d’un psychologisme atomiste dans les Recherches logiques en 1901. A quoi
correspondent alors ces occurrences de la surprise, que I'on dira pourtant “empiriques”?

En 1893,'¢ année de la premiére occurrence, la surprise (Uberraschung) est ce qui caractérise le sujet
comme un “étre-frappé” (frappiert-sein). Il y a, avec le terme “frappiert”, une sensation quasi-physique
de frappe qui place le sujet en position de subir la dite frappe. Ainsi, la surprise ne s’inscrit pas dans une
dynamique d’attente (se réjouir, étre anxieux) ni d’effet affectif (euphorie, déception). Husserl décrit au
fond principalement la frappe que subit le sujet, ainsi que le fait subjectif de manque et d’incomplétude

qu’elle provoque:

!4 Pour un examen systématique, cf. N. Depraz, “Husser] et la surprise”, in La surprise (N. Depraz éd., avec la coll. de Vincent
Houillon et de Cl. Serban), Paris, Alter. Revue de Phénoménologie, 2016.

'S Parler de phase pré-transcendantale permet prudemment de situer le dit tournant dans une généalogie dynamique de la
formation de la phénoménologie transcendantale, plutot que de s’en tenir & I'exégése plus ancienne d’un point de rupture que
signerait 'année 1913. A propos de la relecture de I'archéologie du motif transcendantal dans la philosophie de Husserl, voir J.-F.
Lavigne, Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913), Paris, PU.F,, Epiméthée, 2005.

19 E. Husserl, Hua X (1966) B. Textes complémentaires non-traduit en frangais: “Zur Einfiihrung der wesentlichen Unterscheidung
zwischen ‘frischer’ und ‘wieder”Erinnerung und iiber Inhaltsanderung und Auffasungunterschiede im Zeitbewuftsein, Nr. 1, “Wie
kommt es zur Vorstellung der Einheit eines lingerfortgesetzten Anderungsverlaufs? <Anschauung und Reprisentation>” (1893).
(“A propos de I'introduction de la distinction essentielle entre le souvenir ‘frais’ et la remémoration, et 4 propos de Ialtération
du contenu et des différences d’appréhension dans la conscience du temps”, n°1, “Comment en vient-on  se représenter I'unité
d’un processus d’altération qui se poursuit assez longtemps ?” Je traduis.)

264 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



[...] Cest un sentiment de manque, d’insatisfaction, un blocage plus ou moins vif qui va de pair avec le sentiment
de surprise, d'étre-frappé, et d’attente trompée. Cela se passe comme quand nous interrompons nous-mémes la
mélodie lors d’'une performance effective (...). Alors surgit le sentiment bien connu de surprise, d'étre frappé.
De tels sentiments marquent ainsi ce qui est vu dans Uinstant du caractére de l'incomplétude, de la lacune ou de

Pimperfection [.--] (Hua X, p. 140)"

Ce qui intéresse ici Husserl, ce nest donc pas la satisfaction liée a I'accomplissement ou, a I'inverse, la
non-satisfaction liée au non-remplissement. C’est le fait objectif d'une rupture, d'un arrét, auquel répond
le vécu subjectif d'un manque. Cette description ne se situe pas sur le plan de la dynamique intentionnelle
de la conscience. Le sujet y est passif, mais pas au sens de réceptif ou ouvert : il patit, simplement. Il est
un étre pris, captif de la frappe. A sa merci, pris au piége. Nous sommes trés loin de la passivité entendue
comme un accueil dynamique qui caractérise sous le terme de “réceptivité” la passivité phénoménologique
bien connue des lectrices et des lecteurs de la “synthése passive”. Cette passivité brute voire brutale est
d’ailleurs le fait d’'une action quasi-physique de forte intensité. “Frappieren”, du frangais “frapper”, cest,
au sens premier, 'action de refroidir rapidement le vin avec de la glace, comme on parle aujourd’hui d’'un
“café frappé”. Au sens second, cest stupéfier : stark iiberraschen, verbliiffen.

En 1911" paraitra une deuxiéme occurrence de la surprise. Avec I'étre frappé, elle partage le sens d’un
sentiment entendu comme un état passif, mais elle le décline cette fois sur le mode d’un sentiment non-
intentionnel de joie. En fait, cette deuxiéme occurrence confirme 'importance de la premiére. Elle fait
droit a une surprise-crise, identifiée cette fois a un débordement et située au niveau physique et organique
du cceur (Herz), lequel “éclate de joie™:

La difficulté consiste a voir de fagon juste la strate ot <se situent> les différences <entre> lajoie “paisible heureuse”,
“tumultueuse”, passionnée, 'explosion de joie, la surprise de la joie — le coeur est paisible et une grande vague de
félicité afflue dans le coeur grand ouvert, puis une excitation ou une joie douloureuse, <le> cceur menace d’éclater
de joie — <et> I'amour sans passion qui est tout équilibre. (HUSSERL,1911, p. 176)

La surprise de lajoie révéle une joie passionnée, enthousiaste, tumultueuse, excitée mais aussi douloureuse,
qui ouvre le cceur en le faisant exploser de I'intérieur, ce qui reléve physiologiquement d’une crise cardiaque,
lorsque, soudain, brutalement, le cceur s’arréte de battre. La surprise de la joie est ainsi d’une intensité
extréme, et elle est analogue en structure a I'étre frappé du sujet qui subit par exemple, pris de sidération,
un viol. Elle est fortement ancrée organiquement, elle a toutes les marques d’une paralysie: d’'une syncope.
Elle est une non-expérience, un blanc d’antenne.

' Hua X, p. [140]: “Was das Urteil vermittelt, ist nun ein Gefiihl des Mangels, der Unbefriedigung, einer mehr oder minder lebhaften
Hemmung, ev. zugleich mit dem Gefiihl der Uberraschung, des Frappiert-seins und der getiuschten Erwartung. Gleich verhilt es
sich, wenn wir selbst die Melodie bei wirklicher Erzeugung in der Wahrnehmung oder bei blofer Einbildung, abbrechen. Nur
entfallt hier das sonst wohl eintretende Gefiihl der Uberraschung, des Frappiertseins. (...) Jene Gefiihle also prigen dem momentan
Angeschauten den Charakter der Unvollkommenheit, der Liickenhaftigkeit oder Halbheit auf (...)" Je souligne et traduis.

18 E. Husserl, Studien zur Struktur des Bewusstseins, volume 2, Gefithl und Wert. Texte aus dem Nachlass (1896-1925),
Husserliana XXXXIII, Edmund Husser] - Gesammelte Werke, 2020, U. Melle, T. Vongehr (Hrsg.). La traduction francaise par
N. Depraz de ce volume 2 des Studien intitulé Gefiihl und Wert (Sentiment et valeur) (avec la coll. de M. Gyemant) est en cours
de finalisation aux éditions Vrin.

Y E. Husserl, Studien zur Struktur des Bewuftseins, op. cit,, texte n°VI “Gefiihlsbewusstsein - Bewusstsein von Gefiihlen.
Gefiihl als Akt und als Zustand”, §S : “Sinnliche Lust, Genuss, Stimmung und intentionale Wertgefiihle” (1911), p. [176]: “Die
Schwierigkeit ist es, der Schicht gerecht zu werden, in der die Unterschiede <zwischen> der ‘still beseligten), der ‘stiirmischen’,
leidenschaftlichen Freude, der Freudeniiberwiltigung und -iiberraschung — das Herz steht still und eine grofse Woge der Seligkeit stromt
in das weitgedffnete Herz hinein, dann Aufregung oder Freudenschmerz, <das> Herz droht zu zerspringen vor Freude — <und> der
ausgeglichenen sonstigen Liebe ohne Leidenschaft usw. <liegen>." Je souligne et je traduis. Une premiére traduction de ce texte
est parue dans le volume La surprise de la revue Alter (2016).

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 265



Les quelques pages qui entourent l'extrait ci-dessus décrivent remarquablement cet afflux de chaleur
sauto-générant, tout a la fois flux de plaisir, douleur qui vient du corps, état interne du cceur organique,
de la poitrine (Brust), et frisson qui pénétre partout dans le corps jusqu’aux orteils. En réalité, Husserl
raméne ces notations descriptives multiples & une disposition globale, une Stimmung, déliée de toute
référence a un objet:

“Tout prend une couleur et une chaleur qui émanent de I'ambiance (Stimmung), tout plaisir est accru, recoit un
afflux de chaleur (...) le plaisir ne provient pas lui-méme de la valeur de I'objet, mais renvoie a une valorisation et
un plaisir antérieurs, en ‘procédant’ deés lors. Je contemple le tableau avec plaisir, il y a une félicité qui ‘me’ traverse
en ‘me’ faisant frissonner. Un courant de plaisir traverse mon corps, je ressens cette félicité dans le cceur, dans la
poitrine, le frisson se diffuse jusque dans mes orteils, etc. Le lien entre I'état joyeux, le frisson de félicité, etc., et la
constitution charnelle et celle des organes charnels est un lien essentiellement différent du lien entre pour ainsi
dire le plaisir que je prends a savourer un mets et I'appréhension de ce mets. (...) le sentiment de bien-étre, le
plaisir tendre (la douleur cuisante) est dans la poitrine, mais il n’y a pas1a un objet précis qui soit I'objet du plaisir.
Bien plutét, le contenu sensoriel <est> tissé de plaisir (...)” (Op. cit, pp. 172-173).2°

La surprise-crise est donc d’'une intensité extréme. Toutefois, I'excés de joie qui ouvre le cceur engendre
un passage possible du positif au négatif et inversement, jusqu'au “collapse” des deux polarités. C'est ce
que manifeste I'expression énigmatique Freudenschmerz, douleur-joie ou joie douloureuse. Un oxymore
qui fait imploser la valence.

— La transcendantalisation de la surprise: l'effacement soit ma facon de resplendir (Jaccottet)

En 1904-1905, la surprise et le sentiment disparaissent des analyses husserliennes. Ce sera également
anouveau le cas dans les années 20 puis 30.

1904-1905: c’est le cours consacré par Edmund Husserl 4 la conscience intime du temps, et c’est
lapparition de l'activité perceptive intentionnelle, sise dans 'horizon d’attente du percu; années 20 et
30: c’est 'émergence de la dynamique de 'attention du sujet sur le fond de son affection. La surprise et le
sentiment seront absents de ces descriptions intentionnelles, tout autant de la perception que de l'attention.

Dans ces années dominées par la concordance intentionnelle harmonieuse, seule apparait par contraste,
lorsque l'expérience ne concorde pas, I'échec de la perception: en pleine discussion avec ma fille Anastasis,
je ratele coucher du soleil surle Léman. J'expérimente I'échec du remplissement: un “non-remplissement”.
Ou bien, ce sera l'expérience positive d’une attente comblée: allongée sur I'herbe a la Gardiole pendant
de longues minutes avec Anne-Marie, je vois soudain, apparition fulgurante, une étoile filante. Ma
perception rencontre une altérité qui fait rupture et marque sa valence positive, nouveauté (Neues), ou
bien négative, qui sera alors conflit-contradiction (Widerstreit-Widerspruch). Leffet vécu de cette rupture
est une déceptivité (Enttduschung) — le coucher de soleil manqué ; ou une curiosité (Neugier) — 'étoile
filante qui fulgure. Il y a donc bien une phase d’attente ouverte qui est indétermination du pergu, présence
anticipée de I'inconnu, et une phase d’aprés-coup associée au ratage déceptif ou a la curiosité comblée.
Toutefois, manque la phase de la crise proprement dite, le moment méme de la rupture, “frappe” franche
et nette, éclatement explosif, qui était on'a vula phase empirique de la surprise-sentiment chez le Husserl
de 1896 puis de 1911.

20 Op. cit., pp. [172-173]: “Alles nimmt Farbe und Wirme von der Stimmung an, alle Lust wird gesteigert, erhilt einen Zufluss
von Wirme (...) die Lust nicht aus dem Wert des Objekts selbst stammt, sondern auf frithere Wertung und Genuss zuriickweist
als daher ‘’kommend’. Ich betrachte mit Genuss das Bild, ‘mich’ durchschauert eine Seligkeit. Mich: Durch meinen Korper geht
ein Strom der Lust, ich fithle diese Seligkeit im Herzen, in der Brust, die Schauer breiten sich bis in die Zehen aus etc. Die Ver-
bindung zwischen Freudezustand, seligem Schauer etc. und Leibesauffassung, Leibesgliedauffassung, ist eine wesentlich andere
als die Verbindung etwa der Lust an der Speise und der Speisenauffassung. Es ist das Wohlgefiihl, die siile Lust (der nagende
Schmerz) in der Brust, aber nicht ist ein bestimmtes Objekt darin Objekt der Lust, vielmehr <ist> ein Empfindungsgehalt mit
Lust verwoben (...)”

266 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



Dans sa phase pré-transcendantale (1904-1905) puis post-transcendantale génétique (1918-1926/1939),
la surprise, ce fait faisant rupture, disparait. Elle se trouve recouverte, d’'une part dans son attente, d’autre part
dans son effet. Cette disparition coincide avecla disparition de ses marques organiques et relationnelles: le
corps, l'affect, autrui. S’agit-il encore de surprise au sens précis du terme? Celle-ci n'a-t-elle pas été absorbée
dans le régime intentionnel transcendantal de la phénoménologie, jusqu’a devenir autre, jusqu’a s’aliéner?

En 1904-1908, la surprise se trouvera donc insérée, absorbée dans un processus intentionnel fortement
cognitif d'indétermination, de contradiction, puis de réfutation ou de renforcement:

La chose soi-disant complétement inconnue est cependant un objet spatial, elle a cependant tout naturellement
une forme spatiale, des traits sensibles qualitatifs etc. Et, méme si, a y regarder de plus prés, la forme est bel et bien
nouvelle, siles couleurs, les odeurs etc. sont bel et bien surprenantes, pour pouvoir étre en général appréhendée, elle
doit s’insérer dans le cadre général de I'intention. (HUSSERL, 2004, p. 62)*

Husserl prend ici I'exemple de la vision d’une forme spatiale dotée de qualités (couleurs, odeurs)
inconnues et nouvelles, dites dés lors “surprenantes”, comme peut I'étre par exemple une orchidée vanda
aux couleurs magnétiques clair-obscur. La surprise est ici le propre de 'objet et, plus particuliérement,
de ses qualités sensibles: surprenant égale nouveau et inconnu. Ici, la surprise comme vécu subjectif,
comme étre frappé (= étre-surpris), a disparu de la description. Elle se trouve recouverte sous l'expérience
“objective” du nouveau surprenant, appréhendée intentionnellement. C'est cette expérience objective
qui fournit le “cadre” de la “compréhension” de la surprise. Dans notre exemple, on donnera sens a cette
fleur qu'est I'orchidée vanda en identifiant ce qu'elle est a partir de I'endroit ot elle pousse, en l'occurrence
dans les arbres et dans une région qui va de I'Inde a 'Australie: I'étre-surpris, I'étre-frappé disparait avec
la donation de sens, ici contextuelle.

C’est ce que manifeste I'analyse qui précéde, ot apparait in finele participe “surprenant” appliqué al'objet.
Cette surprise est une bréche (Bruch) cognitive relative: I'indétermination s'entrelace avec la détermination,
I'inconnu avec le connu. Dans notre exemple, l'orchidée vanda recoit une détermination partielle: elle
pousse dans les arbres d’Inde et d’Australie; une indétermination (Bestimmungslosigkeit) totale ferait d’elle
une parfait inconnue: une fiction. Elle reléverait du miracle (Wunder), tout autant que d'un vide (Leerheit)
total de visée; ainsi, le nouveau est ici relatif, une nouveauté absolue serait une auto-contradiction. Ou
encore: il y aura toujours un mélange d’insatisfaction et d’interrogations, de satisfaction et d’hypothéses,
la détermination compléte étant au mieux un cas limite idéal.

Avecvanda, on a donc affaire & une dynamique oscillante de réfutation (Widerlegung) — ce n'est pas une
fleur des pays tempérés - et de renforcement (Bekriftigung) — c’est une fleur indienne-océanienne. Avec
une tendance croissante, dans cette analyse, & oblitérer la premiére au profit de la seconde, a savoir, dans
les termes standard de la théorie husserlienne de la connaissance, a favoriser le “remplissement” comme
visée téléologique d'identification, au détriment de son échec:

Je vois une boule rouge lisse. Je la retourne et découvre une tache qui n’était pas sur sa face avant. Quoi qu’il
en soit, la partie principale des intentions — il s’agit bien d’une boule, globalement rouge, “a I'exception” de la
tache — est remplie. Tout en contredisant une partie des intentions, celle-ci s’insére pourtant bien dans le cadre

2! E. Husserl, Hua XXXVIII, Wahrnehmung und Aufmerksameit (1904-1905), Heideberg, Springer, 2004, Premiére Partie
principale: “La perception” (non-traduite en frangais), texte n°l, §15 “Remplissement et déceptivité (Enttaiischung) des
intentions. Indéterminité ne signifie pas absence de détermination’, [p. 62]: “Das angeblich génzlich unbekannte Ding ist doch
ein Raumobjekt, hat doch ganz selbstverstindlich eine Raumform, hat sinnlich-qualitative Merkmale usw. Und ist die Form bei
naherer Betrachtung noch so neu, und sind die Farben, die Geriiche usw. noch so iiberraschend, sie fiigen sich, wenn sie iiberhaupt
auffassbar sein sollen, dem allgemeinen Rahmen der Intention ein.” Je traduis.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 267



de I'ensemble; il s’agit d'une autre couleur, mais c’est bien une couleur, recouvrant la partie de la boule que la

couleur inexistante aurait ‘d4’ recouvrir (Husserl 2004, 59). 2

En 1918-1926, années transcendantales génétiques, la surprise sera identifiée, non plus seulement depuis
sa structure d’attente, mais depuis son effet, la déceptivité.

Absent en 1905 de l'exemple bien connu de la vision contradictoire des faces de la boule de billard
a la fois rouge-lisse, et verte-bosselée, le terme Enttiuschung (déceptivité) apparait dans les manuscrits
consacrés  la synthése passive (1918-1926). 1l est également présent dans Expérience et jugement (1939),
qui est la mise en forme abrégée de ces manuscrits, au §21 de la premiére Section: “Les structures de la
réceptivité”. Enttiuschung désigne alors l'effet cognitif immédiat de la bréche vécue (Bruch), qui suit elle-
méme la découverte inopinée de 'aspect rugueux et vert de la boule sur sa face arriére:

[...] d’un coup et contre toute attente apparait sur la face arriére  présent visible du vert a la place du rouge, un
bosselage ou une aspérité a la place de la forme ronde de la boule de la face avant. Avant la perception de la face
arriére la perception renvoie intentionnellement, dans son déroulement vivant, au rouge et 4 la forme ronde. Et
au lieu de se remplir selon ce sens et de se confirmer, il y a déceptivité. (HUSSERL, 1966, p.26)*

On peut ressaisir cette micro-dynamique perceptive sous la forme du schéma suivant, composé de trois
phases:

1

Vision de I'aspect rugueux et vert de la boule

2 | Décrochage interne : bréche perceptive, comparaison cognitive
implicite avec la perception visuelle antérieure de I'aspect lisse et
rouge de la boule

Effet cognitif-émotionnel : déceptivité

3

Cet exemple est 'embléme de la conception générale de la dynamique perceptive chez Husserl. Par le
terme Enttduschung, il décrit I'échec partiel de la perception et en relate l'effet sur le sujet. En traduisant
Enttiuschung par déceptivité plutdt que par déception et enttiuscht par déceptif plutot que par dégu, je
cherche a rendre compte de la situation également cognitive de l'analyse de la perception. En effet, le
terme “déception” indique une émotion, tandis que Husserl ne nous parle pas ici seulement d'émotion. Il
nous parle de conflit, de contradiction et de réfutation, donc d’une logique cognitive de I'échec perceptif,
méme si l'affect y interfére aussi.

Dans cette méme veine, le §5 du chapitre 1 des manuscrits consacrés a la synthese passive, intitulé “Le
mode dela négation”, et qui introduitla Section I “Modalisation”, peut se formuler ainsi: “La déceptivité est
le contre-avénement a la synthése de remplissement™*. A coté des synthéses standard de remplissement
placées sous le signe de la concordance, il y a autre chose:

un contre-avénement au remplissement, la déceptivité, un contre-avénement a la détermination plus précise, la
détermination-autre ; la prise de connaissance, au lieu de se conserver et de senrichir davantage, peut étre mise
en question, peut étre supprimée. (...) Toute attente (Erwartung) peut aussi étre déceptive, et la déceptivité

22 Hua XXXVIII, [p. 59]: “Ich sehe eine gleichmifig rote Kugel. Ich kehre sie um und finde einen bei der Vorderansicht gar
nicht angedeuteten Flecken. Jedenfalls erfiillt sich der Hauptteil der Intentionen — es ist doch eine Kugel, im Ganzen rot, ‘bis auf’,
‘ausgenommen’ den Fleck. Dieser fiigt sich, einem Teil der Intention widerstreitend, zugleich doch in den Rahmen des Ganzen
ein; es ist eine andere Farbe, aber doch eine Farbe, den Teil der Kugel bedeckend, den die nichtseiende Farbe hitte bedecken
‘sollen’”. Je traduis.

2 E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), Den Haag, M. Nijhoff, 1966, chapitre 1, §S, [p. 26], trad. fr. sous le
titre De la synthése passive, Grenoble, Millon, 1999.

# Op. cit, [p. 26]: “Enttiuschung ist das Gegenvorkommnis zur Synthese der Erfiillung”. Je modifie la traduction.

268 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



présuppose essentiellement un remplissement partiel. (...) malgré I'unité du processus perceptif (... ) se produit
pourtant une bréche (Bruch) et émerge le vécu de Taltérité’ (‘anders’) (...) (Op. cit, p. 25).

Non-nommée, la surprise sera absorbée dans son effet cognitif-émotionnel immédiat, la déceptivité.
Lexpérience de la bréche elle-méme, non-qualifiée, désincarnée et désaffectée, est passée a la trappe.
Surprise-breche doublement secondarisée, déslors: premiérement, au profit de son entourage intentionnel
fait d’un entrelacement de remplissement partiel et de non-remplissement provisoire; deuxiémement, au
profit de son effet cognitif-émotionnel, la “déceptivité”.

Petite conclusion provisoire: les occurrences des années quatre-vingt dix d’une part, de 1911 d’autre
part, relévent d’une phénoménologie descriptive non-intentionnelle. En ce sens, elles sont assimilables a la
situation de 'empirique, entendu comme un “vécu naturel” et dés lors non soumis a 'examen transcendantal.
Par contraste, les moments d’une surprise absente, dans les années 1905 puis dans les années 20, relévent
d’une phénoménologie descriptive intentionnelle.

De ce point de vue, la situation de Descartes aura été exemplaire : elle annonce la donne intentionnelle
husserlienne qui confirme I'absorption du fait de la surprise dans la dynamique du sens perceptif.
Arrétons-nous y un instant, histoire d’inscrire le “pére” de notre modernité philosophique dans'embryon
d’herméneutique transcendantale que nous avons commencé de retracer et contre laquelle nous aurons
finalement a nous situer.

Dans son traité Les Passions de I'ame (1649),* Descartes aborde la surprise de facon indirecte, dans le
cadre bien connu d’un examen de la passion qu’est 'admiration. Cette derniére est définie au §70 comme
une “subite surprise de 'ame”. Voila ce qu'énonce la définition dans son entier: “’Admiration est une subite
surprise de 'ame, qui fait qu’elle se porte a considérer avec attention les objets qui lui semblent rares et
extraordinaires” (Op. cit,, §70, p. 1006).”

Descartes nous propose en fait une description composée de cinq séquences: tout d’abord (1) un objet
attire mon attention, je juge aussitot (2) qu'il est nouveau (“rare”, “extraordinaire”), s'ensuit en moi-méme
(3) une subite surprise, avec pour premier effet (4) que je ressens de I'admiration et, enfin, deuxiéme
effet (5), que je le considére avec attention. Au §53, un peu plus haut dans le texte, ce processus en cinq
phases est déja décrit avec précision dans ces quatre premiéres phases: Lorsque la premiére rencontre
de quelque objet (1) nous surprend (2), et que nous le jugeons étre nouveau, ou fort différent de ce que
nous connaissions auparavant (3), ou bien de ce que nous supposions qu’il devait étre, cela fait que nous

'admirons (4).

La surprise résulte donc de la premiére rencontre avec un objet que nous jugeons étre nouveau et inconnu,
et ses effets immédiats seront l'admiration puis l'attention. A premiére vue, I'admiration étant définie
comme “une subite surprise de 'ime”, surprise et admiration apparaissent synonymes. Nous pouvons
donc affirmer que le nom cartésien de la surprise est 'admiration, cette derniére étant la premiére passion
parmi les six passions primitives, avec l'amour, la haine, le désir, la joie et la tristesse, et n'ayant comme
Clest le cas du désir aucun opposé. Toutefois, & plus ample examen, I'admiration n'est en fait que l'effet
émotionnel immédiat de la surprise, tout comme l'attention est son effet cognitif. La surprise elle-méme
est d'abord suscitée par un objet inconnu qui est immédiatement jugé nouveau.

3 Op. cit, [p. 25].

26 R. Descartes, Les passions de I'dme : in (Buvres philosophiques (1643-1650). Tome 3, Paris, Garnier Fréres, 1973, édition F.
Alquié, pp. 941-1103.

27 Op. cit, §70, p. 1006.

doispontos: Curitiba, Séo Carlos, volume 20, nimero 1, p. 256-280, junho de 2023. 269



Ainsi, chez Descartes, I'objet qui attire l'attention et crée la surprise par son caractere inconnu est
d’emblée recouvert par I'esprit dans un jugement de nouveauté a son propos. De méme, la surprise subite
del'dme est a son tour absorbée dans la double traine émotionnelle admirative et cognitive attentionnelle.
Dés lors, comme pour le Husserl de la concordance intentionnelle, et sur un mode remarquablement
précurseur, Descartes transcendantalise la surprise sous un jugement de surprise en amont, et sous le
segment émotionnel-cognitif de 'admiration-attention en aval. Au fond, il la fait disparaitre sous l'apriori
de sa condition jugeante et de son implication admirative et attentionnelle.

3. En perspective. La surprise de la nature

Reprenons. La situation du transcendantal face 4 l'empirique dans la philosophie kantienne a renforcé
leur disjonction: la surprise ne peut étre quempirique, “a-sociale”. Le régime transcendantal I'a limitée &
cette place abstraite, a la fois débutante et soumise. Curieusement, il s’en est trouvé des lors exclu d’elle,
disjoint par contrecoup.

Quant au régime phénoménologique, il a inscrit la surprise dans le processus intentionnel et constitutif de
la connaissance de l'objet par un sujet. Cela qui a eu pour conséquence la perte de son marquage corporel
et affectif, pourtant déterminant. Et la surprise s’en est trouvée alors située, en majeur, sur le plan cognitif.

A premiére vue, il semble que le transcendantal ait “gagné” sur I'empirique: il a “sociabilisé” la surprise.
Mais, en I'absorbant, il I'a aliénée plutot qu’il ne I'a reconnue. A plus forte raison, il n'a guere été affecté par
sa force empirique jusqu’a muter en retour. D’un “étre frappé” vivant une crise organique brutale et aigué,
la surprise est devenue une “bréche cognitive déceptive” assistée par les béquilles que sont son avant et
son apres et, ce faisant, d’autant plus occultée par son entourage.

Pourtant, il me semble que la frappe corporelle et affective de la surprise, en passant sur le plan transcendantal,
ne s’aliéne pas entiérement en déceptivité cognitive. Elle continue a affecter en sous-main le régime
transcendantal en faisant émerger des catégories qui introduisent du bougé et manifestent notamment la
force de la rupture: ce sont les notions de conflit (Widerstreit), de contradiction (Widerspruch), de contre-
avénement (Wider-vorkommnis). Sous cette figure du “contre” (wider-) se trouve ainsi nommé quelque
chose de laviolence de la bréche, ce qui est un indice net de la dé-formalisation et de la dé-neutralisation
du régime transcendantal. Trace obvie d’une influence et d'une immixtion de I'empirique au cceur du
transcendantal. Voila une contribution de taille a la mutation du transcendantal, et a sa capacité a étre
innervé, a se laisser en retour “sociabiliiser”, pourrait-on dire, par la force de l'empirique.

On doit donc se demander quel en est le prix a payer pour la surprise. Son destin est-il de se couler
dansle paradigme transcendantal phénoménologique? Une autre option serait de faire droit a I'alternative
philosophique que propose I'empirisme. J’ai identifié ailleurs, avec Aristote, Smith, Peirce, Dewey,® et
le Husserl de l'attention et de I'émotion dont j’ai détaillé ici les accents en 1896 et en 1911, une possible
autre histoire philosophique de la surprise: comment celle-ci peut étre pleinement elle-méme sans risquer
d’étre seulement reconduite & un sens cognitif et & une saisie rationnelle. Alors, et alors seulement, il sera
possible de rapatrier 4 nouveaux frais la phénoménologie, elle-méme en mutation, sous le garde-fou de
I'empirisme.

Pour ce faire, j’ai pu examiner comment le sujet qui vit sa vie au quotidien, depuis son emprise, et qui ne
s’interroge pas, est sans surprise. Et pourquoi, “a I'inverse”, la philosophie, dés lors que son souci premier
est celui, exclusif, d’'une prise conceptuelle logique, critique et argumentative, est elle aussi sans surprise.

¥ Cf. N. Depraz, Philosophie de la surprise. Les émotions en question, Paris, Hermann, 2023.

270 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



En réalité, la surprise est le fait de I'autre, qui débarque dans mon organisation rationnelle, dans ma vie
ordinaire, c’est selon, et qui dérange, qui trouble. Autrui, c’est toujours le risque d"un mal-entendu: d’une
méprise; le trauma, c’est ce qui m’arrive et que jamais je ne pourrai faire mien. Ou bien, plus rarement,
c’est une merveille, un miracle, que j’aurai également tant de mal & intégrer.

Lavraie surprise adopte donc les traits de I'altérité: autrui, trauma ou miracle, et'altérité toujours laissera
la philosophie dehors. Ainsi, quand le Je est surpris, se “laisse” surprendre, il ne sera plus lui-méme: il
lachera prise en méditant, il s’exposera a la fulgurance du beau, il se laissera faire en sabandonnant. De
l'autre se creuse en moi-méme, et la surprise se fait accueil du nouveau, abandon au “don” de la nouveauté
sans cesse recommencée. Pour autant, la surprise ne disparait pas, elle s’aiguise et rend le sujet toujours
plus vigilant, ce qui ne revient absolument pas au méme que 'absence de surprise en logique, ot tout est
d’avance déterminé.

Mais, en derniére instance, la question qu’on doit se poser est celle-ci: quelles mutations existentielles,
quelles pathologies sont occasionnées par un tropisme vers le péle logique (qui est celui de notre civilisation
du contrdle, de I'individu clos sur lui-méme, mais aussi de la paranoia) ou, a l'inverse, vers le pole de
I'ouverture (celui du “Tao”, de I'éveil méditatif, de I'art et de la priére)? Une autre question concerne les
surprises collectives et historiques, qu’elles soient politiques ou religieuses. Elles “nous” transcendent et ne
sont déslors en rien de simples amplifications des surprises individuelles. Font-elles fait émerger quelque
chose d’“autre”? Une autre surprise?

Je voudrais pour finir réinterroger cette distinction entre la logique, sans surprise, et 'ouverture, tout
entiére surprenante, ou bien encore, entre I'individuel immanent et le collectif transcendant. En faisant
droit a la surprise de la nature. Que nous révéle-t-elle? Il est convenu d’affirmer que la nature ne cesse de
nous réserver des surprises. On pense spontanément aux cataclysmes, aux ouragans, aux tempétes, mais
aussi aux sécheresses caniculaires qui vont de plus en plus affecter la vie des humains et des autres vivants,
et auront des conséquences dramatiques en termes de survie et de destructions. Plus largement, la prise
de conscience croissante des enjeux de 'effondrement climatique, identifié dés les années 70 quoique
non-conscientisé alors, crée un contexte de mobilisations en faveur d’un changement de nos modes de
vie et d’une attention accrue portée aux écosystémes en danger dans le monde. L'effet général de cette
prise de conscience de la précarité du monde qui nous entoure est de nous rendre davantage conscientes
et conscients de notre propre fragilité en tant qu’humains. C’est notre questionnement sur notre identité
d’humains qui s’en trouve intensifié et qui, pourrait-on dire, nous rendra tellement plus sensibles aux
surprises.

Face a une nature qui a durant des millénaires été considérée comme toute-puissante, |’ humain apparait
comme un étre pauvre et défaillant, un Mangelwesen. C’est la theése classique portée par exemple par le
philosophe et anthropologue Helmuth Plessner dés les années 60 au vingtiéme siécle,” qui s’origine
elle-méme dans la conception herderienne de I'humain comme animal sans méchoire et sans griffe.
Dans son existence biologique, I'humain serait hétéronome, caractérisé par la faiblesse de ses instincts
(instinktschwach), ce qui invite a le distinguer de la nature dominatrice, mais exige également de refuser
sa subordination a ses instincts. A cet égard, j’adopte la position mesurée d’un Friedrich Engels en 1876
dans La dialectique de la nature.*® En étant attentif a la puissance de la nature, il accueille ce fait indépassable
qu’elle ne cesse de nous surprendre dans son imprévisibilité, mais il souligne également combien nous
sommes essentiellement co-participant.e.s de sa dynamique tout 4 la fois puissante et précaire:

** H. Plessner, Philosophische Anthropologie. Gottinger Vorlesung vom Sommersemester 1961, Berlin, Suhrkamp, 2019.
% F. Engels, La dialectique de la nature (1876), Paris, Editions Sociales, 1952, pp. 171-183.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 271



[...] ne nous flattons pas trop de nos victoires sur la nature. Elle se venge sur nous de chacune d’elles. (...) les
faits nous rappellent a chaque pas que nous ne régnons nullement sur la nature comme un conquérant régne sur
un peuple étranger, comme quelqu’un qui serait en dehors de la nature, mais que nous lui appartenons avec notre
chair, notre sang, notre cerveau, que nous sommes dans son sein (...) Mais plus il en sera ainsi, plus les hommes
non seulement sentiront, mais sauront a nouveau qu’ils ne font qu’un avec la nature, et plus deviendra impossible
cette idée absurde et contre-nature d’une opposition entre I'esprit et la matiére, '’homme et la nature, I'ime et le
corps (ENGELS, op. cit, p. 180 -181).%!

Ainsi, plutot que de faire de la domestication de la nature instinctive de I’humain le prix a payer de
son progreés rationnel civilisationnel, dans une sorte de vain combat inspiré d’une pensée post-Lumiéres
désincarnée et hors-sol, au fond abstraite, je préfére recueillir la vraie humanité de 'humain au coeur de
la délicate et ténue fragilité d’un vivant conscient de cette fragilité. La réside a mon sens la subtilité de
l'ouverture du vivant a la surprise, de son aptitude a surprendre et a se laisser surprendre.

De ce point de vue, les premier mois de confinement, depuis fin février jusqu’a mai 2020, ont été qualifiés
par beaucoup de “sidérants”, d’“étranges”, d’“inédits”. En effet, ce temps fut tellement surprenant qu’il ne
nous a paradoxalement pas laissé beaucoup de répit, alors, pour conscientiser et verbaliser ce que nous

vivions.

Je voudrais retraverser un instant, pour finir, ce temps si singulier. L'idée étant d’évaluer comment la
nature, sous la forme emblématique d’une de ses attaques ici virale, nous a confrontée comme jamais
depuis longtemps a la précarité planétaire de I'humain. (Et1'a en nous, comme jamais, conscientisée.) Je
prendraiicila crise pandémique récente comme un exemple emblématique de ces surprises que la nature
nous réserve, qui tout a la fois nous transcendent, a savoir nous dépassent, accusent notre impuissance
fondamentale, au moment méme ot elles se trouvent logées au plus intime de notre organisation biophysique.

De ce point de vue, la surprise de la nature pourrait bien étre cette surprise ot se confondent la logique
scientifique homéostatique (qui I'’émousse) et 'ouverture esthético-éthico-méditative (qui l'accroit).

Précisons. Le confinement a fait émerger en nous un rapport surprenant au temps. La signature de
ce temps pandémique, qui comme jamais mit a 'épreuve notre corps, et remis au devant de la scéne
la puissance invaincue de la nature en nous et hors de nous, quelle fut-elle? Avec le confinement, nous
avons expérimenté la contrainte du lieu clos de la maison, de I'ofkog grec, 1a ot l'on est soi et entre soi,
in-exposé au regard des autres, 1a ot I'on habite (oikéw).? Avec le confinement, il y a eu pour beaucoup
cette expérience retrouvée (méme sous la contrainte) d’une éco-logie de I'espace intime. C’est ce sens
matriciel de I'écologie que j’aurai présent a I'esprit dans ce qui suit, méme si, bien entendu, notre nature
intime et la nature qui nous entoure forment un pli unique, recto et verso, tour a tour, de notre humanité.

Ily eut donc, tout d’abord, une défiance: ce virus ne pouvait pas étre aussi grave qu’on le disait. Nous ne
pimes y croire. Fin janvier 2020, on apprenait I'existence d'un cas de Covid-19 a’hopital Bichat dansle
nord de Paris, cas unique, une personne agée venant de Chine, mise artificiellement dansle coma, et qui en
mourut d’ailleurs. Mais la Chine n’est pas la France, et nous ne serions pas concernés. Déni. Puis, quelques
semaines plus tard, la sidération s’empara de nous. Le virus avait gagné I'Italie et faisait des ravages. Allait-
il arriver chez nous? Au fond, durant toutes ces semaines, nous allimes de surprise en surprise, car notre
attitude fut une attente verrouillée par le refus d’accepter, par le rejet rationnel de la réalité, a la maniére
du modele de la surprise ordinaire qui active la mécanique de I'absence d’attente ouverte, bloque le réel
par son déni, et dégénére dés lors en sursaut.

' F. Engels, op. cit,, pp. 180-181.
32 Aristote, Les politiques, Paris, Flammarion, 2015, 1, 2, 5-8, 1252b 12-14.

272 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



Et puis, avec la décision politique du confinement le 14 mars 2020, il y eut la prise de conscience d’un
changement contraint brutal du rythme de notre vie: nous n’allions plus pouvoir sortir librement, nous
allions télé-travailler. Et A mesure que le confinement a installé son espace-temps en nous, notre étre intime
s’est acclimaté a cette nouvelle situation surprenante, I'a de fait accueillie. Nous sommes entrés dans le
modeéle esthétique et méditatif de la surprise, oti le temps de 'attente ouverte se donne comme l'accueil
possible des surprises a venir. Nous avons commencé a redécouvrir un autre temps: sa qualité plus étale.
Un temps sans temps: pure ouverture. Sans rendez-vous, sans autre obligation que celle que je me propose
a moi-méme. Pour moi, ce temps s’est a ce moment nommé “Jouvernex”. Cest le lieu ol1 je me rassemble
chaque ét¢, le lieu ot1 je me retrouve, qui me fait entrer en moi-méme, un lieu ot je fais solitude. Il y a eu
ce ralentissement du temps et la conscience profonde d’un ré-ancrage: une authentique surprise-accueil.

Pourtant, il y eut aussi un curieux paradoxe : au moment oti le temps nous fut d'une certaine fagon rendu
au centuple, le gotit de méditer a pu s’évanouir ; alors que, souvent, I'ouverture de la priére est délaissée sous
prétexte que “je n'ai pasle temps”, quand le temps fut 1a en abondance, ce désir de I'essentiel étonnamment
s’absenta. J’ai méme formulé cela comme une contradictoire “ascése de la liturgie”. Si j’essaie de donner
sens & ce sentiment a la limite de I'absurde, je vois émerger un mouvement intérieur que je vais essayer
de caractériser. Serait-ce que le modeéle esthético-éthico-méditatif de la surprise fut alors lui-méme mis
en déroute devant la surprise de la nature, qui, a force de nous transcender, de nous déborder, par contre-
coup absenta en nous l'intime?

Ce sentiment d’inanité a en tout cas répondu a 'absolue détresse de la situation que nous vivions alors,
et qui on le sait n’a pas a présent de raison de ne pas durer. Il engendra en moi le sentiment diffus d’une
fragilité inconnue.”

Cela a été beaucoup écrit dans les médias, formulé sur les ondes: ce virus inconnu, en nous surprenant
comme jamais, nous confronte a la fragilité de notre humanité. Dans des moments de deuil, de mort
violente, de perte d’un proche, j’avais déja été confrontée a ce sentiment de fragilisation absolue de mon
étre. Mais ce fut & chaque fois une épreuve fugace, qui s’installa en moi un temps, avant de se retirer a
larriére-plan de ma conscience, assez vite reprise par la vie et les intéréts du quotidien. Avec la survenue
de ce virus inconnu, la fragilisation de mon étre s’est trouvée décuplée et la surprise s’est faite incessante,
quasi-chronique, triste écho de la surprise pathologique schizophrénique. Sauf que la fragilisation en
question s’est appliquée & moi-méme, et non au vécu par “procuration” de la perte d’autrui.

En y repensant, ce sentiment de fragilisation di a I'effraction-surprise du virus s’est réverbéré dans le
contexte social, politique et existentiel du moment: d’abord, le temps social et collectif des deux premiéres
semaines du confinement (de mi-mars  fin mars) s’est impacté en moi dans 'angoisse existentielle sourde
d’étre contaminée sans le savoir, d"une vie en sursis dans'attente chaque matin de I'émergence de possibles
symptomes. En suite, cette angoisse de fond, réactivée chaque matin au réveil par cette phrase: “ouf, pas
de fievre” fut intensifiée par un sentiment général d’insécurité causé par la gestion politique incohérente

33 Peu abordée en philosophie et en sciences humaines, la fragilité a pourtant été décrite par quelques rares penseurs: Paul
Ricceur dans Finitude et culpabilité, volume 2 de La philosophie de la volonté, Paris, Seuil, 1960, 2009, Livre I, chapitre 4, “La
fragilité affective”, pp. 124-184: “le coeur serait le moment fragile par excellence”, p. 125; Martha Nussbaum dans The Fragility of
Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy (1986), Cambridge University Press, 2001, comme la vertu singuliére
deI’humain; plus récemment, le philosophe frangais Jean-Louis Chrétien dans La fragilité (Paris, Minuit, 2017) nous en propose
une splendide enquéte a la fois historique et littéraire qui nous fait plonger dans une éthique esthétique de la fragilité. Il y voit la
quintessence de I’humain, toujours sur le point d’étre brisé ou blessé. Le témoignage de Chrétien révéle ainsi les propriétés de
la fragilité: délicatesse, extréme passivité, possible évanescence. La surprise n'est pas loin...

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 273



dela crise sanitaire du gouvernement frangais.** Sentiment de ne pas étre rassurée, portée, prise en charge
par un discours étatique clair; sentiment d’abandon et d’instabilisation accrue; enfin, il y eut 'ambivalence
d’un rapport a la mort placé sous le signe de I'affrontement et du déni, exacerbé durant la crise sanitaire
par le mélange obscéne du comptage des morts chaque soir dans les médias et du refus politique paralléle
de tout accompagnement des mourants.*

Ce sentiment d’extréme fragilité, corrélé a une surprise chronique, s’ancre dans un moment précis sur
lequel je vais revenir pour finir, en forme de micro-explicitation. C’est lundi matin, premier lundi de mars.
Je meréveille et je sens quelque chose de différent. Durant toute la semaine, je fus au fond de mon lit: forte
fiévre, toux séche épuisante, géne respiratoire. Chaque matin, j’ai guetté le signal: aggravation respiratoire,
j'irai al’hopital. Chaque matin, je fais le méme diagnostic: état fiévreux, congestion respiratoire. Je dénie et
j'attends, guettant les signes. Mon corps se bat je le sens. Fiévre montante a mesure que lajournée s’avance,
écroulement le soir. Au réveil ce matin du 2 mars, quelque chose a changé. Je me léve, je m’inspecte, et
soudain je comprends: la fiévre est tombée. Je marche dans I'appartement, je vérifie mon état: ma téte,
pluslégeére, mon front, dégagé, mes yeux, plus ouverts, et aussi, ma cage thoracique qui s’ouvre, un plaisir
enfantin a la faire jouer en inspire-expire, une aisance et une jubilation a simplement respirer. Joyeuse
surprise! Je me sens tout simplement “plus vivante”, au moment méme ol je me sens incroyablement
plus fragile. A la tension de lalutte du corps et de I'esprit contre celui qu'on appellera “I'ennemi invisible”
répond un relichement qui se traduit par ce soulagement émotionnel, ce besoin de soufller, littéralement
d’expirer, comme aprés un choc: remplir a fond sa cage thoracique pour y expérimenter le souffle, I'inspire
I'expire. Vérifier qu’on est bien toujours vivant.

Surprise de la nature en moi, hors de moi, en moi. Sensation de respiration accrue ot les poumons se
gonflent et se vident incessamment. Le philosophe Maurice Blanchot en témoigne a la fin de L'instant de
ma mort, cette ouverture infinie de la vie dans la mort, de la mort dans la vie: c’est tout un.

Celui que visaient déja les Allemands, n’attendant plus que l'ordre final, éprouva alors un sentiment de légéreté

extraordinaire, une sorte de béatitude (rien d’heureux cependant), -allégresse souveraine ? La rencontre de lamort
etdelamort? (...) Désormais, il futlié  la mort, par une amitié subreptice. (...) Alors commenga sans doute pour
le jeune homme le tourment de I'injustice (...). Demeurait cependant, au moment o1 la fusillade n’était plus qu'en
attente, le sentiment de légeéreté que je ne saurais traduire : libéré de la vie 2 L'infini qui s’ouvre ? Ni bonheur, ni
malheur. NiI'absence de crainte et peut-étre déja le pas au-dela. Je sais, j’'imagine que ce sentiment inanalysable
changea ce qui lui restait d’existence. Comme sila mort hors de lui ne pouvait désormais que se heurter a la mort
en lui. Je suis vivant. Non, tu es mort.(BLANCHOT, 1994, p. 10)*

Je parlerai ici de fragilité, et de surprise. L'imprévisible crée la fragilité, ainsi que l'effet corporel et
émotionnel de la surprise. La fragilité accuse la surprise: mon état rend la surprise plus intense, sursaut
ou ouverture, c’est selon. Vous aurez peut-étre d’autres mots pour nommer ce sentiment de détresse
absolue, de plongée dans une situation ot I'imprévisible désoriente toute maitrise. Vous préférerez parler
de “vulnérabilité”, de “précarité” ou encore de “soumission”. Dans tous ces termes résonnent certes quelque
chose de notre passivité, de notre étre-affecté, une forme de subir qui nomme les phases d’attente et de
résonance du processus de la surprise. ] ai préféré le terme de “fragilité”, car il traduit de fagon éminente le

caractére friable de mon étre. Le latin fragilis dit ce que 'on peut briser, ce qui est “faillible” comme le dit

3 N. Depraz, “Science et pouvoir. Quand un aveugle guide un aveugle”, article paru dans le Journal Libération du 15 avril 2020
(https://wwwliberation.fr/debats/2020/04/14/science-et-pouvoir-quand-un-aveugle-guide-un-aveugle 1785198). Voir aussi
Le Monde, “Le macronisme et le spectre de I'épistocratie” (18/10/2017), et N. Depraz, “La peur, c’est la paix’, Agence internationale
de Presse Pressenza, 20/05/2020 https://www.pressenza.com/fr/2020/05/la-peur-cest-la-paix/. Traduction italienne: https://
www.pressenza.com/it/2020/05/la-guerra-e-pace-anzi-no-la-paura-e-pace/

35 N. Depraz, “Mourir en temps de pandémie: la liturgie s'absente, la mascarade s’invite”, Agence internationale de Presse Pressenza,
https://www.pressenza.com/fr/2020/05/mourir-en-temps-de-pandemie-la-liturgie-sabsente-la-mascarade-sinvite//

36 Maurice Blanchot, L Instant de ma mort, Montpellier, Fata Morgana, 1994, p. 10.

274 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



si bien Ricceur, ce qui a pris conscience de sa faille, par quoi il y a aussi, avec la conscience surprise, une
reprise active possible de I'affection passive. J’ai préféré parler de fragilité car cette expérience me semble
plus universelle, du moins en comparaison avec I'usage contemporain des autres termes qui nomment
une passivité fondamentale, mais qui désignent en fait des catégories sociales ou politiques de personnes:
les personnes “vulnérables”, ce sont pour Levinas les veuves, les orphelins,®” ou bien, aujourd’hui, les
personnes agées, ou encore les personnes atteintes de maladies chroniques®; les sujets “précaires”, ce sont
pour Hans Jonas les vivants exposés au risque de la mort, a savoir les végétaux et les animaux,* ou bien
les personnes qui vivent en-dessous du seuil de pauvreté, et que le métier expose a la faim; les personnes
“soumises”, qui sont typiquement les esclaves. .. ou les femmes.*

Ainsi, dans ce contexte de fragilisation absolue de notre étre pandémique, méme les supports habituellement
opérants de la méditation ou de la priére, qui nous ouvrent si bien a I'attitude de “nous laisser surprendre”,
ont pu se vider de leur sens. Comme s’ils étaient par trop des “artefacts”, des formats de temps dédiés a se
retrouver, prédéterminés pour mon bien-étre, ainsi que le sociologue Frédéric Lordon en analyse la portée
ambigué durant les temps de méditation proposés par exemple aux employés dans les entreprises.* Un
temps pré-formaté, soi-disant de retour a soi-méme, destiné en fin de compte a rentabiliser la productivité
au travail. Ce nouveau capitalisme dit “cognitif ” n’est-il pas plus insidieusement manipulatoire encore que
celui que Karl Marx dénonga au XIX*™ siécle?

Bref, notre situation d’étres pandémiques engendre une détresse telle quelle rend inopérants (obscénes?)
des temps méditatifs abstraitement découpés sur le rythme continu d’un quotidien plombé par'angoisse
sourde, 'inquiétude, I'insécurité, d’instabilisation, ot la surprise, dés lors, se fait état chronique. Ces temps
artificiellement découpés voire encadrés d'une “préméditation” et d une “postméditation”* ne reproduisent-

ils pas paradoxalement la déconnection qui hante nos vies toujours au bord du risque schizophrénique?

D’ol un sentiment aigu d’absurdité a I'égard de ces “outils” mémes, insuffisamment puissants pour
permettre une reconnexion, une réincarnation de notre soi en détresse. Pour expulser le caractére chronique
de la surprise schizophrénique et ré-ouvrir I'espace d’accueil d’un “se laisser surprendre”. Que reste-t-il
alors? L'urgence d’une “ascése”, comme je le disais a propos de cette liturgie pré-formatée, technique
offerte a nos esprits bio-technicisés ou, pour le dire autrement, I'urgence d’une époché plus profonde. La
réponse, qui vient d'un lieu plus profond: se libérer des “formats” pré-donnés, des moments “déterminés”
et, a fortiori, de leur caricature, ces séances numériques de méditation guidée, ces liturgies par zoom, etc.
Laréponse qui vient, c’est la rencontre entre mon soi en détresse et'absurde de notre situation et, comme

le dit magnifiquement le russe orthodoxe saint Silouane: “tiens ton esprit en enfer et ne désespére pas”*

37 E. Levinas, Autrement qu'étre ou au deld de l'essence (1974), Paris, Le livre de poche, 1990.
3% Marie Garrau, Politiques de la vulnérabilité, Paris, CNRS Editions, 2018.

% H. Jonas, The phenomenon of life. Towards a philosophical biology (1966), Phoenix Editions, 1982; Le phénomeéne de la vie,
Bruxelles, De Boeck Editions, 2001.

%S, de Beauvoir, Le deuxi¢me sexe (1949), Paris, Folio, 1976, et Manon Garcia, On ne nait pas soumise, on le devient, Paris,
Flammarion, 2018.

! Frédéric Lordon, Capitalisme, désir et servitude, Paris, La Fabrique Editions, 2010.

# Ch. Trungpa, Meditation in action (1970), Shambhala Editions, 2010, ot l'auteur insiste sur le lien entre méditation et
postméditation, et ot il critique la pensée “fabriquée” de la méditation; K. Gamber, Die Reform der romischen Liturgie, Préface J.
Ratzinger, Regensburg, F. Pustet, 1981, ot ce dernier critique la liturgie dégénérée en “show”, s'exprimant ainsi: “On ne peut pas
‘fabriquer’ un mouvement liturgique de cette sorte - pas plus qu'on ne peut ‘fabriquer’ quelque chose de vivant. ”

# Archimandrite Sophrony, Saint Silouane I'’Athonite (1866-1938). Vie, doctrine, écrits, Paris, Cerf, Abbaye de Belle Fontaine,
Premiére partie, Chapitre X1, 2016.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 275



Qu’est-ce que me rend “plus vivante” dans cette situation pandémique presqu’apocalyptique? Qu’est-
ce qu’accueillir en moi le “surprenant”, jusqu’a devenir la surprenante, le surprenant? Plus “living”, plutot
que seulement “alive”, comme on le dit couramment. Living: ce participe présent traduit un processus,
le processus de vivre, pas un état ou un étre, comme le dit “alive”: being alive, c’est survivre. Comment
ne pas étre seulement des “survivantes”, qui guettons anxieusement les signaux de notre mort prochaine
possible, des surpris chroniques séparés, extérieurs a nous-mémes, séparés de nos proches si nous sommes
al’hopital, isolés, seuls? Comment étre des “vivant.e.s” from within, de I'intérieur de nous-mémes?

Ce sentiment de devenir plus vivante, (“becoming more living”), je I'ai éprouvé de fagon viscérale, dans
mon cceur. De fagon “cardiale”,* si je puis me permettre ce néologisme, qui traduit le pli du cceur, a la fois
organe-muscle et foyer de nos affects. Dans ces moments ol ma cage thoracique soudain prend de lair a
pleins poumons et se gonfle spontanément. Chaque inspire est une surprise de la nature, de I'air en moi,
chaque expire une surprise envoyée a la nature hors de moi, dans cette indéfinie circulation de la grande
respiration de la nature.* Ce moment que j’ainommé “Jouvernex” traduit I'affluxincontrélé de la vie dela
nature. Jouvernex est le nom de la surprise de la nature. En m’ouvrant a l'air, je m’expose, je risque ma vie.
Car, concrétement, je pourrais a tout instant inhaler ce fameux virus: ces fameuses gouttelettes, qui restent
dansair... Mais, en risquant ma vie, je la regagne. Je passe du statut de survivante a celui de vivante. Ainsi,
je suis la vivante, au cceur du risque que je choisis de prendre. Autre nom de la surprise, ici de la nature en
moi-hors de moi. Je suis le surprenant, la surprenante. Simone de Beauvoir le formule magnifiquement,
avec ces héroines de Stendhal qui vivent intensément de s’ouvrir a la dimension imprévisible, in-anticipable,
surprenante du réel:

[Cela met] en question le sens méme de lavie, celle de chacun et de tous (...) une femme passionnée et profonde
révise a chaque instant les valeurs établies; elle connait la constante tension d’une liberté sans appui; par 13, elle
se sent sans cesse en danger: elle peut en un moment tout gagner, ou tout perdre. C’est ce risque assumé dans
I'inquiétude qui donne a son histoire les couleurs d’une aventure héroique. Et 'enjeu est le plus haut qui soit: le
sens méme de cette existence qui est la part de chacun, sa seule part. L'équipée de Mina de Vanghel peut en un
sens paraitre absurde, mais elle engage toute une éthique (BEAUVOIR, 1949, p.385)*

Becoming more living in time of pandemic: assumer ma fragilité (ma faille interne), c’est risquer, c’est
exposer mon identité et mon intégrité. Des travaux de diftérents bords, en immunologie, en psychologie,
en politique, montrent que la normativité “sécuritaire” est mortifére. En s’exposant, i.e. en accueillant

* N. Depraz, Le sujet de la surprise : un sujet cardial, Bucarest, Zeta books, 2018.

* A propos de la mise en route spontanée du rythme cardiaque et respiratoire chez le bébé juste naissant avant I'émergence
neuronale, cf. M. Merleau-Ponty, La Nature. Notes. Cours du Collége de France, Paris, Seuil, 1995, pp. 191-192, qui parle d’une
“dynamique pré-neurale’, ot les contractions cardiaques définissent seule durant les premiers mois la croissance de l'organisme.
Cf. aussi N. Depraz, T. Desmidt, “Cardiophenomenology: a refinment of neurophenomenology”, Phenomenology and the Cognitive
Sciences, 2018: https://doi.org/10.1007/s11097-018-9590-y, 4.3. “An Embryo-genetic argument: the heart as a key for the growth
of the organism’, p. 14, citant Merleau-Ponty, La Nature. Notes du Collége de France, Paris, Gallimard, 1968, rééd. Seuil, 1995, p.
197: “A neuf semaines et demie, les principaux aspects de I'électro-cardiogramme humain se présentent de la méme fagon qu’a
Iétat adulte. Or, a cette date, il n’y a pas de controle nerveux du cceur. Gesell retrouve ici les idées de Georges E. Coghill, et parle
d’une ‘morphogenése dynamique’, qui envelopperait les faits intégrés ou non par le systéme nerveux. ”

46

S. de Beauvoir, Le deuxiéme sexe, op. cit. vol. 1 (1949), p. 38S.

276 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



chaque surprise, le vivant s"immunise; en transgressant, il se découvre; en s’engageant, il se transforme et,
en faisant tout cela, il contribue a n’en pas douter a changer le monde et les autres autour de soi."

Bibliographie

ARISTOTE. (2015). Les politiques. Paris: Flammarion.

BECK, U. (1986). Das Risiko Gesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Berlin: Surhkamp.
BEAUVOIR, S. (1976). Le deuxiéme sexe (1949). Paris: Folio.

BLANCHOT, M. (1994). L'Instant de ma mort. Fata Morgana: Montpellier.
CHRETIEN, J.-L. (2017). La fragilité. Paris: Minuit.
DEPRAZ, N. (2000) “When transcendental genesis encounters the naturalization project”, in Natural-

izing Phenomenology (J. Petitot, FJ. Varela, J.-M. Roy, B. Pachoud eds.), Standford University Press,
2000.

DEPRAZ, N. (2014). “De I'affinité de Geethe avec Kant et Husserl: A la croisée de la nature et du trans-
cendantal, entre éthique et morale”, in Le coach de Gaethe. Conseil et médiation dans Les affinités électives
(A. Richter, sous la dir.). Paris: Riveneuves éditions, Actes Académiques.

DEPRAZ, N. (2001). Lucidité du corps. De I'empirisme transcendantal en phénoménologie, Dordre-
cht: Kluwer, Phaenomenologica.

DEPRAZ, N. (2000). “De 'empirisme transcendantal: entre Husserl et Derrida”, in Alter. Revue de phé-
noménologie, n°8.

DEPRAZ, N. (2000). “Derrida et la phénoménologie”, in: Alter. Revue de phénoménologie. N°8.

DEPRAZ, N. (2011). “L'empirisme transcendantal: de Deleuze 3 Husserl”, in Phénoménologie alle-
mande, phénoménologie frangaise, Revue germanique internationale, 13, Paris, CNRS Editions.

DEPRAZ, N. (1999). “Délimitations de I'’émotion. Pour une phénoménologie du cceur”, in: Alfer. Re-
vue de phénoménologie, Paris, Alter, n°7, 1999.

DEPRAZ, N. (2016). “Husserl et la surprise”, in La surprise (N. Depraz éd., avec la coll. de Vincent
Houillon et de Cl. Serban), Paris, Alfer. Revue de Phénoménologie.

# A ce propos, N. Depraz, “Vie et risque. Le végétal au risque du mouvement”, Alter. Revue de phénoménologie, n°21 “La
vie”, Paris, Alter, 2012, pp. 51-71: mis en ligne le 01 juin 2019, URL:http://journals.openedition.org/alter/795; DOI: 10.4000/
alter.795; a propos de I'immunité biologique, voir N. M. Vaz, E. J. Varela, “Self and Non-Sense: An Organism-Centered Approach
to Immunology”, Med Hypotheses, mai-juin 1978, 4(3), pp. 231-67. DOI: 10.1016/0306-9877(78)90005-1; & propos du danger
des politiques sécuritaires pour le vivant, voir par exemple “Ulrich Beck et la théorie du risque”, http://www.ffsa.fr/webffsa/
risques.nsf/b724c3eb326a8defc12572290050915b/84dd4090d2263ce0c12573ec0042ec82/$FILE/Risques S0 _0025.htm,
“Lesrisques de I'hypersécurité”, Marianne, 27 février 2015; https: //www.lemondepolitique.fr/dossiers/securite-et-liberte. Une
référence pionniére sur ce point: U. Beck, Das Risiko Gesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Berlin, Surhkamp, 1986.
Pour tout cela, je renvoie aussi 4 mon article “The Lived Experience of Being Fragile: On Becoming more ‘Living’ During the
Pandemic” in: Constructivist Foundations (2021), 16(3), pp. 245-253.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 277



DEPRAZ, N. (2023). Philosophie de la surprise. Les émotions en question. Paris: Hermann.

DEPRAZ, N. (2020). “Science et pouvoir. Quand un aveugle guide un aveugle’, in : Journal Libération
du 15 avril 2020 (https://www.liberation.fr/debats/2020)

DEPRAZ, N. (2017). “Le macronisme et le spectre de 1'épistocratie” (18/10/2017), in Le Monde.

DEPRAZ, N. (2020). “La peur, c’est la paix”, in : Agence internationale de Presse Pressenza, 20/05/2020
https://www.pressenza.com/fr/2020/05/la-peur-cest-la-paix/

DEPRAZ, N. (2020). “Mourir en temps de pandémie: la liturgie s’absente, la mascarade s’invite”,
Agence internationale de Presse Pressenza, https://www.pressenza.com/fr/2020/0S/mourir-en-temps-
de-pandemie-la-liturgie-sabsente-la-mascarade-sinvite/

DEPRAZ, N. (2018). Le sujet de la surprise: un sujet cardial. Bucarest: Zeta booksS.

DEPRAZ, N. (2012). “Vie et risque. Le végétal au risque du mouvement”, in : Alter. Revue de phénomé-
nologie, n°21 “La vie”, Paris, Alter.

DEPRAZ, N. (2021). “The Lived Experience of Being Fragile: On Becoming more ‘Living’ During the
Pandemic”, in: Constructivist Foundations, 16(3), pp. 245-253.

DEPRAZ, N. & DESMIDT, T. (2018). “Cardiophenomenology: a refinment of neurophenomenolo-
gy, in: Phenomenology and the Cognitive Sciences: https://doi.org/10.1007/s11097-018-9590-y

DELEUZA, G. (1977). La philosophie critique de Kant (1963). Paris: PU.E.

DESCARTES, R. (1973). “Les passions de I'ame”. in: Guvres philosophiques (1643-1650). Tome 3. Pa-
ris: Garnier Fréres.

DUSSORT, H. (1959) “Husser], juge de Kant”, in: Revue philosophique, n°149.

ENGELS, F. (1952). La dialectique de la nature (1876). Paris: Editions Sociales.

FINK, E. (1994). La sixiéme Méditation cartésienne (1988). Trad. N. Depraz. Millon: Grenoble.
GAMBER, K. (1981). Die Reform der romischen Liturgie. Préface ]. Ratzinger. Regensburg: F. Pustet.
GARCIA, M. (2018). On ne nait pas soumise, on le devient. Paris: Flammarion.

GARRAU, M. (2018). Politiques de la vulnérabilité. Paris: CNRS Editions.

HUSSERL, E. (1976). La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale (1934-
1937). Paris: Gallimard.

HUSSERL, E. (2001). Psychologie phénoménologique (1925-1928). Paris: Vrin.
HUSSERL, E. (1969). Recherches logiques (1901). Paris: PU.E.

HUSSERL, E. (2020). Studien zur Struktur des Bewusstseins, volume 2, Gefiihl und Wert. Texte aus dem
Nachlass (1896-1925), Husserliana XXXXIII, Gesammelte Werke, U. Melle, T. Vongehr (Hrsg.).

278 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



HUSSERL, E. (2004). Wahrnehmung und Aufmerksameit (1904-1905). Heideberg: Springer, 2004.
HUSSERL, E. (1966). Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926). Den Haag: M. Nijhoff, 1966.
HUSSERL, E. (1990). De la synthése passive. Grenoble: Millon, 1990.

JONAS, H. (1982). The phenomenon of life. Towards a philosophical biology (1966). Paris: Phoenix Edi-
tions;

JONAS, H. (2001). Le phénoméne de la vie. Bruxelles: De Boeck Editions.

KERN, L. (1964). Husserl und Kant. Den Haag: M. Nijhoff.

KELKEL, A. L. (1966). "Husserl et Kant", in: Revue de métaphysique et de morale, avril-juin, n°2.
KANT, L. (1993). Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique. Paris: Bordas.

KANT, L. (1980). Critique de la raison pure. Paris: Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade, QZuvres philo-
sophiques L.

KANT, L. (1994). Anthropologie d’un point de vue pragmatique. Paris: Vrin.
LALANDE, A. (2002). Vocabulaire technique et critique de la philosophie (1928). Paris: PU.E,, Quadrige.

LAVIGNE, J.-F. (200S). Husser et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Paris: PU.F,, Epimé-
thée.

LEVINAS, E. (1990). Autrement qu'étre ou au dela de l'essence (1974). Paris: Le livre de poche.
LORDON, F. (2010). Capitalisme, désir et servitude. Paris: La Fabrique Editions.
MERLEAU-PONTY, M. (1995). La Nature. Notes. Cours du Collége de France. Paris: Seuil.

NUSSBAUM, M. (2001). The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy
(1986). Cambridge University Press.

PLESSNER, H. (2019). Philosophische Anthropologie. Géttinger Vorlesung vom Sommersemester 1961.
Berlin: Suhrkamp.

RICOEUR, P. (1987) “Kant et Husserl”, in A I'école de la phénoménologie. Paris: Vrin.
RICOEUR, P. (1960). Philosophie de la volonté I1. Finitude et culpabilité. Paris: Seuil.

SOPHRONY, A. (2016). Saint Silouane I’Athonite (1866-1938). Vie, doctrine, écrits. Paris: Cerf, Abbaye
de Belle Fontaine, Premiére partie, Chapitre XI.

TREHARD, M. (2015). “Les risques de I'hypersécurité’, Marianne, 27 février 2015; https://www.
lemondepolitique.fr/dossiers/securite-et-liberte.

TRUNGPA, C. (2010). Meditation in action (1970), Boulder: Shambhala Editions.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023. 279



VAZ,N. M. & VARELA, F. ]. (1978). “Self and Non-Sense: An Organism-Centered Approach to Im-
munology”, in: Med Hypotheses, mai-juin 1978, 4(3), pp. 231-67.

280 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 256-280, junho de 2023.



doispontos:

Revisla o Departsmenins de Flicanf da Debversde
gkl b P vidsniah o chib Wi bk Fedesad e S0 Cadhin

Phénoménologie et ontologie des
ambiances: quelques mises au point

Bruce Bégout (Université Bordeaux Montaigne)

Résumé: Dans cet article, nous tentons de clarifier le statut ontologique des ambiances. Car si, bien souvent, leur
description ne pose pas de problémes majeurs, leur interprétation philosophique donne lieu a des divergences de
vue. Pour ce faire, nous comparons les ambiances d'un cété avec les vécus, de I'autre avec des choses et concluons
a leur nature indépendante. Ce qui nous autorise a postuler un troisieme genre d'étre et a comprendre comment
les ambiances peuvent exister dés lors sans lien direct avec des sujets et des objets. Enfin nous montrons que notre
expérience des ambiances, loin de les dédoubler intérieurement en ambiances pour nous, nous fait accéder a ce
gu’elles sont en soi.

Mots-clés: ambiance, atmosphere, tiers-étre, expressivité, apparaitre en soi, tonalités affectives

Abstract: In this article, we wish to clarify the way of being and appearing of ambiences. First of all, by distinguishing
them on the one hand from lived experiences and on the other hand from external things; then by making the
hypothesis of a third mode of being which comes from what stands between the subjects and the objects and
which belongs neither to the one nor to the other. Finally, our proposal aims at showing that if the atmospheres
are properties of the situations even before the subjects feel them, they feel them anyway only as these intrinsic
and presubjective properties.

Keywords: ambience, atmospheres, third-being, expressivity, appearing in itself, affective tonalities

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023. ISSN 2179-7412. 281
DOI: 10.5380/dp.v%Vi%i.86976



Lorsque nous nous intéressons de maniére sérieuse a ces phénomenes particuliers, et peut-étre diffi-
ciles a définir, que sont les ambiances’, une chose ne laisse pas d’étonner: c’est le contraste fort qui existe
entre 'évidence immédiate de l'expérience et la difficulté que nous éprouvons a caractériser celle-ci. Car,
de fait, il existe peu de gens, méme parmi les savants, qui contestent l'existence de ce type de phéno-
meénes. Par contre nombreux sont ceux qui les interprétent de maniére trés différente. D’une certaine
fagon, nous comprenons sans peine ce qu’est une ambiance lorsqu’elle se manifeste & nous, mais, dés que
nous tentons de la définir, nous nous retrouvons dans I'embarras.

En vérité, si nous regardons de plus prés les études savantes qui ont été faites depuis plus de trente
ans sur des phénomenes tels que les ambiances et les atmospheéres, on remarque que cet écart n'est pas
si grand qu'on ne le croit habituellement. En effet la plupart des penseurs qui s’intéressent de prés a
ces types d’expérience, et ce a travers différentes approches théoriques relevant des sciences humaines
(sociologie, philosophie, anthropologie, psychiatrie, théorie esthétique, etc.), parviennent a décrire le
plus souvent de maniére quasi identique ce quest une ambiance et comment elle se manifeste. On re-
trouve chez Schmitz, B6hme, Anderson, Hauskeller, Griffero, Thibaud, pour ne citer que quelques-uns
des théoriciens contemporains des atmospheres les plus connus, des présentations trés ressemblantes.
A lire leurs travaux, on a affaire & un phénomeéne sensible, diffus et impalpable, qui enveloppe les indivi-
dus de maniére subtile et leur fait éprouver sur-le-champ la tonalité affective particuliére de la situation
spatio-temporelle dans laquelle ils se trouvent. Rares sont les présentations qui s’écartent de ce constat.
Toutefois nous devons admettre que sileurs descriptions des ambiances concordent, il n’en va pas tout a
fait de méme des explications qu’ils donnent de ce phénomeéne. Les uns posent 'ambiance comme un ef-
fet de I'environnement sur notre sensibilité (introjection), les autres au contraire comme le résultat d’un
transfert de certaines de nos humeurs sur cet environnement (projection), certains enfin considérent
que 'ambiance reléve en réalité des deux aspects, combinant ainsi en un phénoméne ambigu des éléments
objectifs et des réactions subjectives (mélange). Nous aurions donc affaire & un double contraste: pre-
miérement entre la maniére de sentir et la maniére de dire, et deuxiémement entre la maniére de dire et la
maniére d’interpréter. Dans les deux cas ce qui serait en jeu, c’est le décalage phénoméno-logiqueentre
le caractére commun d’une expérience (la dimension phénoménale) et la diversité des explications la
concernant (le type de logos convoqué). Comment dire en effet un phénoméne? Comment transposer
ce qui se donne a la sensibilité en une description verbale et une explication conceptuelle? Tout phéno-
mene n’est-il pas la relation entre une intuition et une objectivation? Une donnée et un concept?

Comment se fait-il donc que des penseurs venant d horizons théoriques divers décrivent de maniére
quasi identique 'ambiance, mais, lorsqu’il s’agit d’aller un peu plus loin dans leurs analyses et de com-
mencer a I'étudier de maniére plus approfondie, en rendent compte & partir de schémas explicatifs trés
différents. Afin de répondre a ce probléme, nous allons adopter une démarche phénoménologique. Il
nous semble en effet, pour des raisons que nous aurons l'occasion de préciser plus loin, que la phénomé-
nologie est la méthode la plus 4 méme de saisir le mode d’étre spécifique de ces phénomenes familiers
et pourtant étranges que sont les ambiances. Le fait par exemple qu’elle ne dissocie pas en général I'étre
et l'apparaitre d'une chose, mais qu’elle tire le premier du second, au point de les confondre, s’avére étre

! Nous préférons employer le terme d’ambiance plutét que celui d'atmosphére. Pour deux raisons : 1) le terme d’atmosphére
est métaphorique puisqu’il désigne tout d’abord la couche d'air qui entoure la terre et ensuite seulement, par extension de sens,
le climat moral et sentimental de ce qui nous entoure 2) les penseurs qui traitent de l'atmosphére ont ainsi souvent tendance a
concevoir par 1a une dimension d’abord sensible et perceptive de 'expérience (nuit, crépuscule, vent, etc.), puis de lui adjoindre
une coloration affective. Ainsi, pour eux, les atmosphéres constituent tout d'abord des phénoménes sensibles, qui ne possédent pas
de figure et ont une spatialité non localisable, et ensuite seulement des résonances affectives en nous. Or, selon notre perspective,
les ambiances, saisies comme des phénomeénes effectivement atmosphériques, possédent d’emblée une présence pathique. Ce
faisant, elles n'appartiennent pas au registre de la perception, mais a celui de l'affectivité, et c’est bien cette tonalité affective qui
est ressentie en premier lieu dans une ambiance, et non des qualités purement perceptives qui reléveraient de la lumiére, du
son, des odeurs. Certes tous les milieux sensibles sans objet comme la lumiére, la chaleur, le son, I'odeur, l'air, possédent une
marque ambiancielle ; mais c’est donc de cette marque, de cette empreinte affective, qu’il faut partir pour les étudier, et non d’'une
énumération affectivement neutralisée de leurs propriétés perceptives. En résumé l'ambiance se rapporte a l'affectivité, 'atmosphére
ala perception, 'une est d'abord ressentie, alors que la seconde est percue. Sur cette question, cf. BEGOUT, 2020, pp. 17-18.

282 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023.



ici un avantage tout a fait décisif pour une philosophie des ambiances. Car, en tant qu’elle n’existe que
dans sa manifestation ici et maintenant, 'ambiance parait étre le phénoméne phénoménologique par
excellence. Or si le champ des études atmosphériques est de nos jours vaste et en pleine expansion, il
affronte néanmoins de multiples problémes, le plus important étant d’ailleurs a nos yeux cette disparité
étonnante, non entre les observations, mais entre les explications fournies. Certes nous ne prétendrons
pas mettre fin a cette diversité en proposant la seule et unique théorie valable, et il est vraisemblable
que notre propre maniére théorique de saisir 'étre d'une ambiance sera elle-méme a son tour l'objet
de discussions et d’objections faites a partir d’'une théorie concurrente, mais nous sommes néanmoins
convaincu que cette approche phénoménologique aidera grandement a réduire en tout cas le décalage
entre description et compréhension.

Ni vécu ni chose

Aborder de maniére phénoménologique les ambiances, c’est, avant méme de statuer sur leur essence,
préciser leur mode de donation particulier. Or 'ambiance n’est rien d’autre que sa manifestation ici et
maintenant. Ce qu’elle est, nous ne pouvons le savoir qu’a partir de la maniére particuliére dont elle nous
apparait. Elle appartient en effet a un type d’étres qui n’existent qu’en tant qu’ils se manifestent et comme
ils se manifestent. Or, si 'on se fie a ce que Husserl a établi dans ses travaux, il n’existe au fond que deux
grandes régions d’apparaitre: la conscience et la réalité. Tout ce qui apparait est donc lui-méme distingué
en fonction de deux types d’étre distincts: le vécu immanent et la chose transcendante. Le champ phé-
noménal se divise ainsi entre, d’'un coté, (a) la région des vécus, que l'on peut elle-méme diviser selon
des sous-catégories, par exemple celles des vécus intentionnels et des vécus non-intentionnels, des vécus
d’acte d’appréhension et des vécus hylétiques simplement “présentatifs” (darstellenden), et, de l'autre,
(b) la région des choses matérielles, qui, de la méme fagon, admet a son tour des sous-divisions en fonc-
tion du type de choses qui apparait (chose naturelle, culturelle, artistique, etc.).

Ou se situe dans ce schéma 'ambiance? A-t-elle le mode d’étre du vécu, et notamment du vécu affec-
tif? Ou, au contraire, en raison de son lien avec les situations spatiales, reléve-t-elle de la chose matérielle?
11 est tout d’abord évident, pour des raisons que nous allons voir et sur lesquelles ont insisté plusieurs
penseurs, que le phénomeéne de 'ambiance, si affectif soit-il, n’est pas réductible a un état psychique. Rien
dans son apparaitre, sa spatialité, sa temporalité, son relief et son air propre, ne renvoie directement & un
vécu. Que I'ambiance soit ressentie par un sujet ne signifie donc pas qu’elle est un contenu immanent et
psychique de ce sujet. Au contraire, ce qui se manifeste immédiatement dans ce phénomene, c’est son
caractére pour ainsi dire asubjectif, sil’on entend par 1a le fait que ce caractére, & savoir sa tonalité affective
particuliére, n’est pas directement référé & un sujet. Lambiance que je ressens n'est pas mon ambiance
et en tant que telle immédiatement attribuée a celui qui la ressent, c’est 'ambiance qui apparait autour
de moi et que d’autres peuvent sentir. Alors que je mattribue automatiquement une sensation affective
organique (une douleur) ou un sentiment intentionnel (ma colére a propos de quelque chose ou de
quelqu’un), je ressens I'ambiance comme caractérisant aussit6t le monde environnant. Si, dés lors, un
vécu organique ou un sentiment renvoie immédiatement a celui qui les ressent, de sorte que le caractére
interne et subjectif de ces vécus constitue une de leurs qualités manifestes, au sens ol je ne peux pas
aimer quelque chose sans savoir que je I'aime et sans savoir que cette relation immédiate 4 moi-méme
se manifeste dans le sentiment lui-méme, il n’en va pas de méme pour I'ambiance. L'ambiance lugubre
d’une ruelle sombre et pluvieuse un soir d’hiver n’exprime en rien, dans sa manifestation, une modifica-
tion affective de la subjectivité ni ne renvoie 4 elle ; elle t¢moigne d une qualité expressive de la situation
elle-méme. Que nous soyons capables de ressentir ce caractére lugubre de la situation, et méme de le re-
connaitre comme tel par exemple en 'exprimant dans un jugement, ne signifie pas que nous en sommes
les créateurs. C’est lui qui sollicite notre expérience parce qu’il habite de prime abord cette situation et la
remplit de toute son expressivité. La situation affiche ainsi un air lugubre indépendamment des éventuels
sujets présents au sein de cette situation et capables de la saisir comme lugubre.

Or, pour Husser], les vécus, si divers soient-ils, sont toujours des contenus immanents de la conscience,
a savoir des parties réelles de son continuum, et qui renvoient en outre a un unique centre d’expérience

doispontos: Curitiba, Séo Carlos, volume 20, nimero 1, p. 281-291, junho de 2023. 283



nommé sujet ou pdle-moi (Ichpol). Il n’existe manifestement rien de tel pour les ambiances. Phénomé-
nologiquement parlant, il est donc erroné de rapporter ces phénomeénes immeédiats et holistes que sont
les ambiances & des contenus internes de la conscience. D’ailleurs, le sujet d’expérience fait lui-méme la
distinction entre un vécu affectif interne, intentionnel (sentiment) ou non (sensation organique) , etune
ambiance. Lorsqu’il éprouve in situ une ambiance, il sent quelque chose de flottant autour de lui qui,
tout en 'enveloppant, le décentre, le traverse et I'excéde, quelque chose qui semble appartenir plutot au
milieu ambiant dans lequel il est inséré qu’a sa sensibilité personnelle. Il n’est pas simplement question
ici du probléme de la localisation de cet affect, en moi ou hors de moi, car en ce sens un sentiment in-
tentionnel n’est pas non plus localisable ni dans mon corps ni dans le monde, mais de la qualité affective
elle-méme. Les propriétés phénoménales des ambiances, notamment leur dimension causale, spatiale et
temporelle, se manifestent de maniére autonome, sans se référer a un centre d’expérience interne que se-
rait le moi ou la conscience. Bien que conditionnée par la présence d’une subjectivité affective, 'ambiance
exprime un contenu phénoménal qui ne renvoie en rien a cette condition et la transgresse méme dans
son mode de donation et ses données concreétes.

Par conséquent, a la différence du vécu concret, intentionnel ou non, le phénomeéne de 'ambiance
n‘appartient pas a la sphére immanente réelle’ et, comme tel, il ne se référe pas dans son mode d’étre a un
sujet-pole dont il serait le vécu. Car un vécu n’est pas uniquement un contenu réel de la conscience, c’est
aussi un phénomeéne qui manifeste, dans son apparition méme, sa dépendance vis-a-vis du moi.Cette
dépendance s’exprime clairement par exemple dans son mode de temporalisation absolument identique
a celui de la conscience dont il forme une partie concréte. Or, sur ce point,le caractére temporel des
ambiances n’a rien de commun avec celui des vécus immanents s’écoulant dans le flux de la conscience
interne selon les lois de la présentation, de la rétention et de la protention. La encore sa donation tem-
porelle se singularise de celle des états de conscience fluents. Ce faisant, fait également défaut a ce phé-
noméne la donation adéquate, voire apodictique du vécu interne, qui ne peut pas ne pas étre saisi dans
sa totalité par le sujet qui le vit au moment ot il le vit. Tandis que “toute perception immanente garantit
nécessairement l'existence de son objet ™, et que donc sont exclus pour “la sphére absolue” du vécu le
conflit, le simulacre et l'altérité, la saisie d’une ambiance ne reléve pas de ce vécu non pergu qui était 1a
avant que le regard de la réflexion ne se tourne vers lui et ne I'apergoive comme une donnée absolue.
A cet égard, si la réduction phénoménologique consiste, comme I'indique encore Husserl dans le § 37
de sa Phinomenologische Psychologie de 1925, a reconduire le regard vers les composantes réellement
immanentes de la conscience que sont les data hylétiques et les actes intentionnels*, alors celle-ci ne
peut s’appliquer aux ambiances qui, en raison de leur caractére non immanent et asubjectif, ne sont pas
susceptibles d’étre réduites a de telles données phénoménologiques.

Est-ce & dire alors que 'ambiance aurait le mode d’étre des choses? Pas vraiment. Il est en effet impos-
sible de lui attribuer les modes de la donation spatiale et matérielle des choses, notamment la donation
par esquisses. Que les ambiances possédent ainsi des qualités spatiales, notamment 'enveloppement et
I'amplitude, ne signifie pas que cette spatialité soit celle des choses. Leur style est tout a fait différent. Si
une chose ne peut nous apparaitre que sous une face’, et si cette apparition sous une face implique d’autres
apparitions sous d’autres faces, en fonction de la relation perspective qui se noue entre elles et le sujet qui
les percoit, 'ambiance ne posséde absolument pas ce mode de donation unilatéral. On ne peut tourner
autour d’une ambiance pour y découvrir de nouvelles faces cachées. Cela n'aurait aucun sens de le faire
car une ambiance ne nous apparait pas comme une chose ni comme une entité partielle. Ce n’est pas non
plus la combinaison d’une donnée intuitivement sentie (la face percue) avec un ensemble de co-don-

*HUSSERL, 1976, p. 107: “Sous le nom de vécu au sens le plus large du terme, nous entendons tout ce qui se trouve dans le
flux du vécu; donc non seulement les vécus intentionnels, les cogitationes actuelles et potentielles, prises dans toute leur teneur
concréte, mais encore tout ce quon pourra trouver de moments réels quelconques dans ce flux et ses parties concrétes”.

3 HUSSERL, 1976, p. 138.
+ HUSSERL, 1962, p. 188.
S HUSSERL, 1976, p. 130 sq.

284 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023.



nées seulement apercgues dans une unité de chose posée comme une idée régulatrice de type kantien.
Sila perception de chose se caractérise dés lors par un mélange de pergu et d’apergu, de données et de
co-données dans un processus qui associe intuition et idée (celle de I'unité téléologique de la chose), le
phénomeéne de 'ambiance se présente toujours dans une donation totale. En un sens, une ambiance se
donne toujours comme un tout indécomposable, et si elle peut changer dans le temps — et c’est bien ainsi
qu’elle se donne d’ordinaire attestant presque toujours de son caractere passager et fugace — elle ne le fait
pas selon les régles graduelles des modifications chosales. Aussi une ambiance ne peut-elle décevoir une
attente comme peut le faire une perception, étant donné qu’elle se livre tout entiére dans sa présence phé-
noménale et ne contient aucun cours de confirmation ou d’infirmation de sa donation. Qu’elles soient
plaisantes ou déplaisantes, durables ou passageres, les ambiances se manifestent donc comme des tota-
lités spatiales non figurales et non substantielles. Elles n'ont pas de faces, et, pour cette raison, elles ne
se déroulent pas selon un cours réglé d’apparitions graduelles comme le font les choses spatiales. Etant
donné qu’elles ne possédent pas de figure, mais un air, a savoir une tonalité spécifique, elles manifestent
plutodt l'arriére-plan expressif de la situation qu'une quelconque qualité de diverses entités composant
cette situation. Ce sont des phénomeénes qui expriment sur un mode affectif le fond toujours variable de
I'expérience et non ses formes perceptibles.

En résumé, pour saisir ce qu’est une ambiance, il faut préalablement se défaire des concepts tradition-
nels de sujet et d’objet et, dans le méme mouvement, repenser la présence de I’homme dans le monde
sur un mode autre que celui de I'intentionnalité’. Cela implique de penser une expérience expressive
et affective de I'entourage qui échappe aux divisions traditionnelles dont la philosophie fait usage pour
penser les entités et les relations composant la réalité.

Ambiances et tiers étre

Faut-il alors considérer que les ambiances sont des phénoménes mixtes empruntant leurs qualités,
d’un c6té, aux vécus immanents et, de l'autre, aux choses transcendantes? Ou faut-il plutot admettre, en
respectant le pacte phénoménologique de I'équivalence entre mode d’apparaitre et type d’étre, qu’elles
désignent une toute nouvelle région phénoménale, irréductible a la fois a la conscience et a la réalité
chosale?

Si 'ambiance ne posséde pas le mode de manifestation d'un vécu ni celui d’une chose spatiale, il
serait pour le moins étonnant qu’elle découle du mélange des deux. Comment d’ailleurs quelque chose
pourrait-elle étre la combinaison de deux types d’étre absolument contradictoires? Que veut-on dire
exactement lorsque 'on dit de 'ambiance qu’elle serait un phénomeéne a la fois subjectif et objectif, mi
vécu mi chose? Ce qui est sir, c’est que cette théorie du mélange, que I'on rencontre souvent chez les
atmosphérologues, présentant les atmospheres comme des phénomeénes ambigus relevant a la fois des
vécus et des choses doit, sous peine de rester énigmatique, répondre a deux questions fondamentales:

Premiérement, comme un phénomeéne pourrait-il dériver de la synthése effective de deux phéno-
menes avec lesquels il n’a aucun rapport? Deuxiémement, comme ces deux types de phénomeénes op-
posés, le vécu et la chose, peuvent-ils se méler en un troisiéme type de phénomeénes alors méme qu’ils
ne possédent rien de commun? Il nous semble donc que, pour des raisons phénoménologiques et eidé-
tiques qui tiennent au respect de leur mode de donation, les ambiances ne sont ni des quasi vécus, ni des

¢ Comme l'avait bien compris Heidegger qui, avec le concept de Stimmung développé dans Etre et temps (1927) puis dans Les
concepts fondamentaux de la métaphysique (1929), essaie, le premier dans'histoire de la pensée, de mettre au jour cette dimension
ambiancielle de I'étre-au-monde, irréductible, d'un coté, a étre subjectif avec ses états internes et, de 'autre, a I‘étant chosal avec
sa spatialité divisible et ses limites extérieures. Lambiance n'est ni un affect organique-humoral ni un sentiment intentionnel-
objectivant, c'est une expérience affective sans objet qui imprégne I'individu mais surtout la situation dans laquelle il se trouve.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023. 285



quasi choses, encore moins des phénomeénes qui seraient a la fois des vécus et des choses’. Ou alors si
une ambiance parait exprimer quelque chose qui appartient a1'un et a 'autre, c’est peut-étre parce qu’elle
manifeste quelque chose qui, les précédant tous deux, n’appartient ni a 'un ni a 'autre. Il convient donc
de mettre au jour une troisiéme maniére d’étre® ne relevant pas des deux premieres (le vécu et la chose)
et n’en étant pas non plus le simple assemblage. Aussi 'ambiance ne peut-elle étre, en raison de son
hétérogénéité ontologique radicale, ni I'un ni I'autre et encore moins I'un et 'autre. De nombreux cher-
cheurs qui s’intéressent aux ambiances et & leur spécificité ontique soulignent la nécessité d’admettre ce
troisiéme type d’étre. Conscients d’agir dans un esprit contraire a celui de la sobriété ontologique exigée
par Ockham, ils réclament cet élargissement du champ des étants. D’une certaine fagon, ils souscrivent
a ce que Griffero nomme un "inflationnisme ontologique™. Etant donné, d’une part, que les ambiances
existent sans conteste, ce que nous croyons fermement puisqu’elles se manifestent tous les jours a nous
et que nous les ressentons de maniére immeédiate, et, d’autre part, que les types connus d’étre, psychique
et physique, ne leur conviennent pas, il faut alors accorder sans plus tarder aux ambiances un mode d’étre
original sur la base de leur mode d’apparaitre. Car si, comme I’écrit Sartre, "on sait qu’il n’y point, d’une
part, un pour soi et, d’autre part, le monde, comme deux touts fermés dont il faudrait ensuite chercher
comment ils communiquent"'?, on le sait d’autant mieux lorsqu’on éprouve une ambiance. Il faut ajou-
ter a cela que le pacte phénoménologique, qui insiste méthodologiquement sur la nécessité de tirer des
données phénomeénales tout ce que nous pouvons apprendre au sujet de leur mode d’apparaitre comme
de leurs contenus apparaissants, nous enjoint de prendre au sérieux ce mode de donation ni psychique
ni physique des ambiances.

Aussi I'ambiance renvoie-t-elle & un type d’expériences de ce qui se tient entre’’. D’une part, entre
les choses elles-mémes et, d’autre part, entre ces choses distinctes de leur fond et nous-mémes. Mais la
encore tout dépend de la maniére dont on congoit cette dimension de I’Entre. Il ne sufhit pas de dire que
les ambiances relévent de ces phénoménes se glissant entre les choses et nous, il faut préciser la nature de
"cette nouvelle catégorie ontologique"'?. A notre avis, on peut saisir d’un coté I'Entre comme ce qui relie
les entités séparées. Ici I'Entre assume alors le role dun intermédiaire. Il sert de pont entre le psychique
et le chosal. Mais on peut, d’un autre c6té, et de maniére plus profonde, saisir cet Entre, non comme ce
qui appartiendrait aux éléments distincts, mais comme ce qui les précéde. Dans le premier cas, I'Entre
reléve d’une synthése qui, mélant les séparés, les fait communiquer par une dimension commune. Le
tiers est le résultat du mélange des deux premiers types d’étre. On dépasse 'opposition du sujet et de
I'objet en créant une sorte d’étre hybride: le “sujobjet’”. Dans le second cas, I’Entre n’unifie pas les parties
éloignées les unes des autres par une scission dualistique, il les biffe plutét pour en révéler le fond ontolo-
gique commun. Ici, le tiers ne résulte pas d’'une réunion des deux premiers éléments existants, il apparait
comme une dimension commune a ces éléments qui ne renvoie ni a 'un ni a 'autre. Tandis que '’Entre
joue dans le premier cas de figure le role de la fusion, il ne fait rien fusionner dans le second cas, mais
il plonge les entités distinctes dans une expérience homogeéne et originelle. Au commun qui nait d’une

7 Sur ce point, nous nous écartons de la conception heideggérienne de la Stimmung (ambiance), telle qu’il la déploie a 'occasion
de l'analyse de 'ambiance de l'ennui dans les Concepts fondamentaux de la métaphysique: “la chose ne provoque pas l'ennui, mais
ce dernier lui est tout aussi peu attribué par le sujet. Bref, l'ennui — et fondamentalement toute ambiance — est un étre hybride,
en partie objectif, en partie subjectif”. HEIDEGGER, 1992, p. 138.

$ Cf. GRIFFERO, 2017, p. XIII: “tertiary qualities or sentimental (and therefore atmospheric) ones, which permeate the space
in which they are perceived”.

? Ibidem, p. 53.
1"SARTRE, 1943, p. 34S.

! GRIFFERO, 2017, p. XIV: “So in most cases, in our everyday life, atmospheres exist ‘between’ the object (or rather, the
environmental qualia) and the subject (or rather, the felt-body)”. Méme idée in OGAWA, 2021, p. 16: “Contemporary phenomenology
is increasingly turning its attention towards what is ‘between” humain beings and things; to what is between subject and object”.

12 GRIFFERO, 2017, p. XV.

286 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023.



synthése s’oppose le commun qui précéde toute thése'. Le modeéle ontologique du tiers-étre appartient
dans le premier cas a 'assemblage, dans le second a I'affinité.

Il va sans dire que, pour nous, dans la logique mersive et anti-jective que nous faisons nétre, I'ex-
périence de 'ambiance révéle le fond commun de la situation ne résultant pas d’un fusionnement des
éléments présents dans cette situation. La logique de la mersion est radicalement hétérogéne a celle de la
jection', dontI'intentionnalité de la conscience représente un mode privilégié. Si, par conséquent, vécus
et choses peuvent communiquer et donner lieu & des expériences semblant brouiller leurs frontiéres,
ce n'est pas parce que les vécus possédent en eux quelque chose des choses et les choses quelque chose
des vécus, mais parce que vécus et choses possédent en eux quelque chose de commun qui n’est ni vécu
ni chose: le fond homogeéne de 'expérience, I'unité non synthétique de la médiance qui précede toute
immanence et toute transcendance. C’est dire que 'ambiance est hétérogéne au vécu et a la chose, comme
a leur mélange, mais c’est dire aussi que le vécu et la chose possédent, en deca de leur spécification, un
fond commun ni vécu ni chosal. Pour autant, ce fond d’homogénéité que révélent les ambiances, méme
les plus passagéres, n'engendre pas par lui-méme les différences spécifiques du vécu et de la chose, il se
maintient plutot en elles en dépit de leur hétérogénéité. Aussi'ambiance peut-elle étre radicalement dif-
térente du vécu et de la chose et pourtant exprimer quelque chose auquel participent le vécu et la chose
en tant qu’eux aussi contiennent et maintiennent, dans leur étre spécifique, une dimension infra-spéci-
fique. Il y aurait donc dans le vécu et la chose la persistance d’un fond non spécifié. Par exemple, on peut
remarquer que le mode d’étre psychique du vécu s’oppose a I'étre des ambiances. Néanmoins tout vécu
n’est pas qu'un vécu spécifié, il contient, sous ou a coté de sa différence hétérogene, une part d’homoggé-
néité originelle qui coexiste avec la spécification tout en étant autre qu’elle'.

Mais n'est-ce pas poser alors 'existence d'une ambiance qui précéderait de facto les éléments psy-
chiques et chosaux semblant tout de méme la composer et concevoir de maniére pré-subjective une
expérience ambiancielle des situations? Comment peut-on affirmer la présence d’une ambiance en soi,
d’une ambiance comme qualité intrinséque du fond de la situation, sans un sujet qui en ferait I'expé-
rience sur un mode fusionnel ou non?

On I’a dit, la phénoménologie des ambiances implique a la fois une dépsychologisation et une déchosifi-
cation. Cela veut dire trés simplement que I'analyse des ambiances ne peut se référer aussitot a la présence
de subjectivités vivantes d’un c6té et de situations objectives de l'autre. S’il n’est pas difficile d’admettre
que les ambiances forment des phénomeénes non chosaux, comme nous I'avons montré plus haut, en
tant que ce ne sont pas des entités substantielles, délimitées et durables, il semble beaucoup plus difficile

13 Inspiré par Schmitz et Griffero, le travail de Tadashi Ogawa cherche & mettre au jour sous le nom de Ki (spirit, air, wind,
blow, etc.) cette présence médiale de I'atmosphére qui précéderait le coupage et couplage ontologiques entre les sujets d’'un c6té
et les objets de l'autre, et s'écoulerait comme une énergie vitale entre eux cf. OGAWA, 2021, p. 21: “mythesisis the following:
the totality of atmosphere, manifesting itself within the human existence before any thing else as world-horizon (...) is the pre-
predicative, pre-logic dimension of what is ‘between” human and world”. The same idea, p. 21: “atmosphere determines human
beings before our identification with a subject and our independence from objects”.

' Par jection, il faut entendre ici un modéle théorique selon nous dominant dans la pensée occidentale o la compréhension
de la réalité s'opére a partir de la présupposition (a) de substrats (le jectum du support constant) psychiques et physiques et (b)
de relations entre ces substrats posés (relations d’introjection et projection entre sujets et objets).

'S Ce qui signifie plus généralement que nous ne pouvons pas poser sur le méme plan les trois types d’étre, le vécu, la chose
et 'ambiance, puisque les deux premiers ne sopposent pas entre eux comme ils sopposent 4 I'ambiance. La différence entre le
vécu et la chose n'est pas la méme que la différence entre le vécu ou la chose d’'un c6té et 'ambiance de I'autre. Entre le vécu et la
chose, il n'y a rien de commun du point de vue de leur étre spécifique, et pourtant ils possedent quelque chose de commun qui
subsiste en eux malgré leur spécification. Si l'ambiance a un mode d’étre propre qui soppose radicalement aux modes d’étre du
vécu et de la chose, elle manifeste aussi ce fond tonal de 'expérience auquel participent également, en dépit de leur séparation et
de leur spécification, les vécus et les choses. Par ot I'on voit que 'ambiance ne résulte pas du mélange des vécus et des choses en
leur étre spécifique, ce qui est impossible eu égard a leur hétérogénéité ontologique radicale, mais exprime un fond d’étre encore
présent dans les vécus et les choses. Le commun ou I'Entre que révéle 'ambiance est la manifestation de ce fond qui ne provient
pas du fusionnement du vécu et de la chose hétérogénes, mais de la présence en eux d’'une dimension non spécifiée.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023. 287



de les détacher totalement d’une expérience subjective. Que peuvent signifier des ambiances concrétes,
avec leur ton caractéristique et leur durée propre,qui se produiraient en dehors de la présence de sujets
censés ressentir ces ambiances? Peut-on vraiment affirmer que les ambiances forment des phénomeénes
indépendants des sujets et qu’elles manifestent le fond présubjectif de toute expérience? Toute am-
biance, joyeuse ou triste, passagére ou durable, n’est-elle pas I'ambiance de quelqu’un? Ne nécessite-t-elle
pas la présence d’une personne émue pour advenir et paraitre? Que signifie une joie ou une tristesse qui
ne seraient pas corrélées a un sujet qui les éprouve?

Pour répondre a ces questions, il faut tout d’abord montrer que tout phénomeéne n’est pas nécessaire-
ment subjectif et que, par conséquent, de multiples choses et non choses se manifestent a chaque instant
dans le monde sans qu’il y ait & proximité d’elles des sujets capables de les percevoir. Il existe ainsi une
dimension phénoménale intrinséque au monde et aux choses qui n’a pas attendu sa réception dans et par
un sujet pour apparaitre. Le champ phénoménal n’advient pas uniquement avec notre intervention. Il lui
préexiste. Avant d’étre une condition subjective de réception, voire de constitution, I'apparaitre est une
propriété de tout ce qui est. C’est la raison pour laquelle on peut avancer que, si diverse soit-elle dans
ses présentations concrétes, la phénoménalité est une caractéristique intrinséque des choses et des non-
choses, et qu’elle ne se réduit pas a sa traduction subjective comme phénomeéne pour nous et en nous.
Autrement dit, avant le phantasma, il y a du phainoménon, avant la représentation subjective,il y a quelque
chose qui apparait de et par lui-méme. On pourrait méme ajouter qu’avant 'objectivation d’un quelque
chose et la subjectivation d’un quelqu’un, il y a 13, tout autour de nous, et sans nous, une présence ex-
pressive générale. Ainsi, instruit par la phénoménologie asubjective de Patocka, d’Arendt ou de Barba-
ras, il ne nous parait pas aberrant de dire qu’il puisse y avoir apparition effective d’ambiance sans une
personne pour laquelle il y aurait une telle ambiance. On pourrait néanmoins objecter que I'ambiance
n’est pas un phénomene comme un autre et qu’elle exprime une tonalité affective. Comment le champ
phénomeénal pourrait-il étre ainsi affectif sans se référer a un sujet? C’est que, en vérité, I'affectivité d’une
ambiance n’est pas celle d’un sentiment subjectif et désigne une qualité expressive des situations sans
qu’il y ait besoin de témoin. Tel paysage, tel moment du monde, tel environnement, possédentper seune
ambiance, a savoir ils expriment, de maniére atmosphérique et physionomique, des qualités singuliéres
qui appartiennent qu’a eux et quaucun sujet ne peut créer de lui-méme. La mise en avant systématique
de la présence subjective,et de son role de convertisseur phénoménal, masque la phénoménalité propre
des ambiances et le fait que leurs qualités affectives et expressives ne dépendent en rien de tels sujets
récepteurs ou projectifs.

Ambiance en soi, ambiance pour nous?

Mais faut-il alors distinguer entre, d'un c6té, cette ambiance originelle et en soi, cette expressivité
immédiate et autonome des situations, et, de 'autre, 'ambiance dérivée et pour nous, celle que nous
ressentons et qui nous étreint? Sil'on procede ainsi, par exemple comme le fait souvent Gernot Béhme
qui distingue entre, d’une part, “I'élément atmosphérique”, a savoir 'atmosphére objective non encore
ressentie et, d’autre part, “'atmosphére”® proprement dite lorsque cet élément atmosphérique est réel-
lement ressenti par un individu, ne nous exposons-nous pas a la ré-introduction d’une nouvelle duali-
té, non plus celle des vécus et des choses, mais celle de 'ambiance en soi et de 'ambiance pour nous?
En opérant cette distinction, n’est-on pas nécessairement conduit a poser la perception de I'atmospheére
comme antérieure a I'épreuve de sa teinte affective et donc a manquer I'affectivité primordiale du phéno-
meéne ambianciel? On pourrait trés bien imaginer, dans cette perspective, que les ambiances primaires ne
seraient que des ambiances en puissance, au sens o la situation posséderait un certain caractére expressif
potentiel, qu’actualiseraient seulement les sujets qui les ressentent et les font accéder ainsi a la phéno-
ménalité réelle. I y aurait ainsi dans le monde des facteurs objectifs qui prédisposeraient a I'apparition
des ambiances (lumiére, son, odeurs, paysage, etc.) et ensuite seulement, lorsque ces facteurs agissent
réellement sur des subjectivités présentes, |'’émergence alors de réelles ambiances. Dans ce cas-13, il serait

1 BOHME, 2020, p. 85: “rappelons que nous établissons ici une différence entre 'atmosphére, en tant que modalité caractéristique
de la co-présence, et I'élément atmosphérique qui forme une certaine classe de phénoménes naturels”

288 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023.



difficile d’affirmer que les situations constituent des ambiances, mais on pourrait toujours dire que, en
raison des traits expressifs qui les caractérisent, ces situations favorisent tout de méme en nous 'appa-
rition des ambiances. Or cette maniére de faire, qui emporte souvent I'adhésion de ceux et celles qui se
questionnent & propos des ambiances, ne nous convainc pas vraiment. Pour quelles raisons? Principale-
ment, parce que, du point de vue phénoménologique, le seul ot1 nous nous plagons, il n’existe pas de déri-
vation de I'une 4 'autre. Nulle part nous ne faisons la rencontre effective avec cette distinction et ses deux
éléments. Nous sentons une ambiance, nous ne sentons pas la transition d’'une ambiance en soi vers une
ambiance pour nous. De la méme maniére, nous n’éprouvons pas I'ambiance comme le passage a I'acte
d’une puissance expressive préalable. Nous sommes donc conduits a dire que I'ambiance pour nous n’est
pas autre que I'ambiance en soi, premiérement parce que nous n’avons aucun moyen de montrer en quoi
elles diftérent, étant donné que nous sommes incapables de les distinguer comme des types d’expérience
différents puis de les comparer entre elles, et deuxiémement, et de maniére plus phénoménologique, parce
que la maniére dont la premiére se donne n’est pas différente de la maniére de la seconde. L'homme ne
peut découvrir I'étant comme monde, nature ou environnement qu’a I'intérieur d’'un mode prédétermi-
né de 'ambiancialité. Et ce qu’il découvre 13, ce n’est justement pas lui, ni la relation qu’il entretiendrait
avec ce qui se tient devant lui, mais cette présence tonale et totale de ce qui I'entoure et qui le préceédera
toujours et se développera sans lui. Par ot 'on voit que la tonalité affective n’est pas une structure a priori
de I'ouverture au monde de I'étre humain; elle est une structure a priori de ce monde lui-méme. Et tel
est ce que nous ressentons dans n'importe quelle ambiance: cette préséance de I'expression sur toute
impression. C’est par conséquent la fidélité aux choses mémes qui nous conduit a poser que 'ambiance que
nous sentons n'est pas autre que I'ambiance en soi, puisque, d’ordinaire, telle est la fagon dont nous la res-
sentons. Nous éprouvons de maniére subjective le caractére absolument asubjectif de 'ambiance, atten-
du que nous la vivons comme une ambiance qui appartient a la situation et non a nous ressentant cette
situation. Dans 'ambiance, aucun des deux termes supposés de la relation (vécu et chose) n’apparaissent,
ni ne nous apparaissent, encore moins cette relation sans ou avant les termes reliés. L'ambiance ne se
donne pas en effet comme une relation, mais comme une présence totale, enveloppante et pénétrante du
monde ambiant. Non seulement les choses et les situations existent sans nous, mais avec leurs qualités
physionomiques et ambiancielles propres. Dans ces conditions, 'ambiance ne découle pas de la relation
qui s’instaurerait entre une situation mondaine et nous, elle est déja présente de maniére irrelative dans
cette situation. Sil’on peut et doit, d’une certaine facon, penser 'ambiance primaire comme caractérisant
des situations dans le monde sans nous, a savoir des présences expressives et affectives sans sujet, on doit
également reconnaitre que les ambiances dites secondaires, celles que nous éprouvons concrétement a
chaque instant de nos vies,se présentent alors comme ces ambiances primaires. La phénoménalité hu-
maine n’est pas tant un miroir déformant qu’une vitre transparente qui nous livre le réel comme tel.

Ainsi on peut affirmer que I'antéposition des ambiances primaires est justifiée phénoménologique-
ment par la fagon particuliére dont les ambiances secondaires sont elles-mémes vécues, a savoir comme
des ambiances primaires. En 'occurrence, l'expérience subjective des ambiances ne fait pas la différence
entre l'originel et le dérivé, I'en soi et le pour nous, et c’est pourquoi, en raison de sa phénoménalité
propre (la conscience sensible et perceptive), elle livre 'ensemble du contenu ambianciel de 'expérience
comme un caractére global, impersonnel et anonyme. Ici, le sujet des ambiances les ressent comme des
caractéres du fond de la situation, méme lorsque ces caractéres sont oppressants. Si le sujet réagit a une
ambiance négative (triste, hostile, angoissante, etc.) par exemple en y résistant (opposition, fuite, inter-
vention), il n’est pas 'auteur de cette ambiance et il le sait. L'ambiance ne devient pas ambiance lorsque
je la sens et y réagis. Mais, lorsqu’elle est effectivement sentie, elle est sentie comme une ambiance pré-
cédantnécessairement notre sentir et renvoyant a une expression tonale de ce qui nous entoure. Telle
est d’ailleurs la maniére dont notre flair la saisit. Il comprend I'ambiance, en son air particulier lié a une
situation particuliére, comme exprimant un fond d’expérience homogene qui préexiste a toute division
entre, d'un coté, des étantschosaux séparés de ce fond et, de l'autre,ces étantschosaux et nous-mémes.
L’ambiance est une et méme, qu’il n’y ait personne pour la ressentir ou une foule transie par elle. Quand
on se demande & quoi pourrait ressembler une ambiance existant avant des sujets capables de la ressentir,
on peut toujours se dire qu’il est inutile, et méme parfois impensable, de poser une différence entre une
ambiance primaire et une ambiance secondaire a partir du moment ot ce qu’elles manifestent in concre-

doispontos: Curitiba, Séo Carlos, volume 20, nimero 1, p. 281-291, junho de 2023. 289



toest identique du point de vue phénoménologique. Car c’est ]a méme phénoménalité avec ou sans nous.

Ce que nous apprend I'expérience ambiancielle que nous ressentons est donc que ses caractéres ap-
partiennent a la situation elle-méme et non a ceux qui la ressentent. Elle rend immédiatement compte
d’une expressivité autochtone des situations, a savoir des découpes de temps et d’espace mondaines. Par
expressivité, il faut comprendre ici le fait que ces situations variables, saisies comme des unités d’expé-
rience particuliéres, possédent des qualités physionomiques et tonales qui leur appartiennent en propre
et qui ne sont pas le résultat plus ou moins conscient de projections psychiques de la part des individus
qui y ajouteraient cum grano salis leur lot de significations affectives ou esthétiques.L'écophénoménolo-
gie désigne alors ce déplacement théorique de la phénoménologie centrée surI'individu (sujet transcen-
dantal, Dasein, conscience, ego s’auto-affectant, etc.) vers une phénoménologie du champ phénoménal
lui-méme pris dans sa dimension médiale et ambiancielle. Elle se propose donc rien de moins que de
dépasser tout d’abord le paradigme de la perception vers celui du sentir, et ensuite et de maniére plus fon-
damentale celui du sentir humain vers une expressivité autonome des situations. C’est la raison pour la-
quelle I'introduction de la subjectivité n’est ici d’aucun secours, ni dans son versant projectif, ni dans son
versant réceptif. L'expressivité originelle des situations est le contraire d’'une métaphore, d'un transfert
de sens d’une sphére de réalité a une autre, a savoir de I'esprit a la matiére'”. Dans le cas des ambiances, les
airs particuliers et leurs intensités variables se manifestent directement et de maniére autonome dans ce
qui apparait. Ce sont avant tout des écophénoménes, ni des phénomeénes subjectifs (la représentation) ni
des phénomeénes objectifs (le représenté). Et c’est dailleurs ainsi qu’ils sont immédiatement ressenties,
de sorte que la subjectivation du phénomeéne, sil'on entend par la sa relation a un sujet, ne le subjectivise
pas au sens ou elle lui conférerait une dimension phénoménalement subjective en lui imposant le mode
d’étre du vécu. C’est bien I'inverse qui se passe : I'expérience subjective comme condition n’est pas sub-
jective comme dimension. Si un sujet est bien nécessaire pour ressentir une ambiance (qui le nierait?), il
ne lest pas au sens ot le contenu de ce qui est senti est nécessairement dépendant de celui qui le sent. Il
y a dans le phénomeéne de I'ambiance un décrochage fondamental de la condition et de la dimension (le
contenu phénoménal), de sorte que ce qui est donné a sentir se donne de maniére étonnamment trans-
parente comme indépendant de celui a qui il se donne. En un sens, I'expérience des ambiances confirme le
caractére réaliste de I'apparaitre pour nous qui n’est, au fond, rien d’autre qu’un apparaitre en soi'®. Cela
signifie, non seulement que ce qui apparait est, mais également que ce qui nous apparait nous apparait
comme il est. Si nous sommes assignés a4 un mode de phénoménalisation particulier, en gros le mode
humain et subjectif de I'apparaitre, celui-ci, en dépit de sa position, atteste directement de la phéno-
ménalité de ce qui nous entoure et qui n’est pas nous. Aussi 'ambiance ne s’évanouit-elle pas derriére
la conscience que nous en avons, ni ne s’y révéle. Pour cette raison, I'expérience que nous faisons de
I'ambiance et'ambiance en dehors de 'expérience que nous en faisons n’ont aucune raison d’étre posées
comme différentes. Sinon il faudrait encore une fois, selon le schéma du passage de la puissance a I'acte,
concevoir que I'ambiance ne se manifeste que lorsqu’intervient le sujet la ressentant. Or quand ce sujet
d’expérience la ressent, il ne la ressent pas comme s’il la faisait naitre du méme coup en soi et par soi. Il
la regoit comme étant et se manifestant déja ld, comme une ambiance qui ne vaut pas pour lui en parti-
culier et méme pour personne. La présence tonale du monde sans nous, le champ phénoménal médial et
expressif, est précisément ce que nous vivons et sentons dans 'ambiance, c’est elle qui prédétermine le
comment de toute expérience.

'7 Bien évidemment ces traits expressifs et physionomiques des situations, & savoir les ambiances elles-mémes, dans lesquelles
nous sommes toujours déja immergés, peuvent étre ensuite réorientés vers la conscience perceptive en fonction des sensations
organiques et des visées intentionnelles, produisant ainsi, dans I'expérience concréte de la situation, un phénomeéne pluriel et
multicouches qui entreméle affectivité tonale et conscience jective. S’il existe une épokhé typiquement écophénoménologique, elle
ne peut consister qu'a mettre entre parenthéses ces réinterprétations subjectivantes et objectivantes de la conscience intentionnelle,
lesquelles traduisent la donnée ambiancielle primordiale en atmosphéres pergues et vécues. Avant le sens intentionnel, se présente
le sens ambianciel, avant I'expression signifiante, l'expressivité situationnelle.

'8 Sur cette thématique du caractére réaliste de 'apparaitre pour nous, je renvoie aux analyses stimulantes de Grégori Jean,
L'humanité a son insu, cf. JEAN, 2020, p. 192. Resterait néanmoins 4 se demander pour quelles raisons les hommes, alors méme
quils bénéficient de ce caractére apodictique de l'apparaitre qui les plonge au coeur méme du réel, continuent & croire que ce
dernier dépend toujours de leur apparaitre conscientiel et est pour ainsi dire dévié par ce filtre perceptif et subjectif.

290 doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023.



On le voit, les ambiances ne désignent pas la maniére dont nous ressentons les situations variables de
notre expérience, mais les qualités expressives et ambiancielles de ces situations elles-mémes. Ainsi, du
point de vue phénoménologique, il importe peu de distinguer I'ambiance soi et 'ambiance pour nous,
puisque toute expérience ambiancielle confond ces deux dimensions et les confond tout le temps au
profit de la premiére, celle de I'en soi.

Bibliographie

BEGOUT, B. (2020). Le concept d’ambiance. Essai d éco-phénoménologie. Paris: Seuil.
BOHME, G. (2020). Aisthétique, Pour une esthétique de l'expérience sensible. Dijon: Presses du réel.
GRIFFERO, T. (2017). Quasi-Things. The paradigm of atmospheres Albany: SunyPress.

HEIDEGGER, M. (1992). Les concepts fondamentaux de la métaphysique. Monde, finitude, solitude. Paris:
Gallimard.

HUSSERL, E. (1962). Phdnomenologische Psychologie, Vorlesungen Sommersemester 1925, Husserliana
IX, La Haye: MartinusNijhoff.

HUSSERL, E. (1976). Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Philosophie, (Ideen
I), in Edmund Husserls gesammelte Werke (Husserliana) 111, La Haye, MartinusNijhoff (traduction fran-
caise, Idées directrices pour une phénoménologie pure et une philosophie phénoménologique, tome I, trad. J-F.

Lavigne, Paris, Gallimard, 2018).

JEAN, G. (2020). L’humanité a son insu. Wuppertal: Mémoires des annales de phénoménologie, vo-
lume XTII.

OGAWA, T. (2021). Phenomenology of Wind and Atmosphere. Mimesis International: Series ‘‘Atmo-
spheric spaces”, n°9.

SARTRE, J.P. (1943). L'étre et le néant. Essai d 'ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard.

doispontos: Curitiba, Sdo Carlos, volume 20, numero 1, p. 281-291, junho de 2023. 291



