15

Fichtey la quintuplicidad antes, durante
y después de Jena (1793-1806)

Fichte’s Concept of Quintuplicity Between 1793-1806

Emiliano Acosta
University of Antwerp, Bélgica
emiliano.acosta@uantwerpen.be

Resumen: En este articulo ofrezco una reconstruccion de los desplazamientos del concepto fichteano de quintuplicidad
(Flinffachheit) entre 1793 y 1806. Si bien el término “quintuplicidad” suele ser puesto en relacion exclusiva con la
doctrina de la ciencia después de Jena, en este articulo intento mostrar que la apariciéon de esta palabra en el periodo
después de Jena no significa una novedad o invencién en sentido absoluto, sino antes bien el descubrimiento y
la formalizaciéon de un modo de concebir todo concepto y toda sintesis que ya se halla operando en la filosofia de
Fichte desde sus primeros esbozos a finales de 1793. Mi intencién en el presente articulo es mostrar el recorrido que
hace este concepto desde su uso implicito, irreflexivo o espontaneo hasta su formalizacién y utilizacion sistematica.

Palabras clave: quintuplicidad; sintesis; unidad; multiplicidad; doctrina de la ciencia.

Abstract: In this article | offer a reconstruction of the shifts in Fichte’s concept of quintuplicity (Fiinffachheit) between
1793 and 1806. While the term “quintuplicity” is usually associated exclusively with the doctrine of science after
Jena, in this article | attempt to show that the appearance of this word in the period after Jena does not signify a
novelty or invention in the absolute sense, but rather the discovery and formalization of a way of conceiving every
concept and every synthesis that was already at work in Fichte’s philosophy from its earliest sketches in late 1793.
My intention in this article is to show the journey this concept takes from its implicit, unreflective, or spontaneous
use to its formalization and systematic utilization.

Keywords: quintuplicity; synthesis; unit; multiplicity; doctrine of science.

Recebido em 21 de abril de 2025. Aceito em 12 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 15-29 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



16

En el presente articulo propongo una reconstruccion de los desplazamientos que sufre el concepto fichteano
de quintuplicidad (Fiinffachheit) en el periodo entre 1793y 1806. Este concepto refiere en general al principio
metodoldgico fichteano segtin el cual la estructura elemental de todo concepto y, por consiguiente, de toda
sintesis debe ser quintuple. En sentido especifico ‘quintuplicidad’ representala sintesis fundamental y ultima
del sistema. El término ‘quintuplicidad’ aparece por primera vez en las lecciones de la doctrina de la ciencia
de 1804 en Berlin, si bien, como mostraré mas adelante, ya en sus lecciones dictadas en la Universidad de
Jena entre 1796/99 —conocidas bajo el nombre de doctrina de la ciencia nova methodo- Fichte afirma que
toda sintesis es quintuple y pone como dltimo momento de su sistema una sintesis entre el mundo racional
y el mundo sensible compuesta de cinco elementos.

Fichte utiliza en 1804 ‘quintuplicidad’ en el sentido especifico de sintesis final cuando habla de “los
veinticinco momentos capitales y determinaciones fundamentales del conocimiento en su origen” (GAI1/8,
419), pero también en el sentido general cuando sostiene que la quintuplicidad es la forma que adquiere la
multiplicidad cuando es unificada mediante sintesis (GA 11/8: 21y 421). En sus lecciones sobre la doctrina
dela ciencia de 1805 en Erlangen Fichte afiade a esta quintuplicidad una quintuplicidad del deber en cuanto
su condicidn de posibilidad.

Fichte aplica también explicitamente el esquema de la quintuplicidad en sus escritos publicados en 1806
sobre la vocacién del intelectual, filosofia de la historia y filosofia de la religion, respectivamente: Sobre la
esencia del intelectual y sus manifestaciones en el dmbito de la libertad, Las caracteristicas fundamentales de la edad
contempordnea, y La instruccion para la vida bienaventurada. ‘Quintuplicidad’ vuelve a aparecer, por cierto, en
manuscritos posteriores, como por ejemplo Los hechos de la consciencia de 1810y 1813 ylas lecciones sobre
la doctrina de la ciencia y sobre 16gica transcendental de 1812 (véase por ejemplo GA 11/12, 29,11/15, 41,
11/13,85y11/14, 61 respectivamente). En lo que sigue me limito, sin embargo, al periodo entre 1793y 1806.

Sibien el término quintuplicidad en el periodo entre 1804y 1806 posee una centralidad manifiesta tanto en
lo que concierne al método como al contenido, no debemos creer, empero, que el concepto de quintuplicidad
pertenece de modo exclusivo aun momento en particular del desarrollo histérico de la doctrina de la ciencia.
Como pretendo mostrar, la aparicion de este concepto en el periodo después de Jena no significa una novedad
oinvencién en sentido absoluto, sino antes bien el descubrimiento y la formalizacién de un modo de concebir
todo concepto y toda sintesis que ya se halla operando en Ia filosofia de Fichte desde sus primeros esbozos
a finales de 1793. Mi intencidn en el presente articulo es mostrar el recorrido que hace este concepto desde
su uso implicito, irreflexivo o esponténeo hasta su formalizacién y utilizacion sistematica.

En este recorrido identifico los siguientes momentos entre 1793 y 1806:

1. uso no explicito de sintesis quintuples y construccién de conceptos a partir de cinco elementos en
Meditaciones personales sobre filosofia elemental de 1793/94 y el Fundamento de toda la doctrina de la
ciencia de 1794/95;

2. primeruso explicito, si bien sin utilizar la palabra ‘quintuplicidad’, en Doctrina de la ciencia nova methodo
de 1796/99, comportamiento reflexivo con respecto a la idea de que toda sintesis debe contener
cinco momentos y construccion de la primera quintuplicidad en sentido especifico como estructura
originaria del Yoy sumundo o, dicho conla terminologia de la nova methodo, dela sujeto-objetividad;

3. pasodelaquintuplicidad dela consciencia y autoconsciencia en general a su quintuple determinacién
o diferenciacion interna: la quintuplicidad de quintuplicidades conla que culmina la segunda serie de
lecciones sobre la doctrina de 1804 en Berlin;

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



17

4. pasodelamencionada quintuplicidad de quintuplicidades ala quintuplicidad del deber enlaslecciones
de Erlangen sobre la doctrina de la ciencia en 1805;

5. paso de la quintuplicidad en sentido estricto, esto es, aplicada a consciencia y autoconsciencia, a la
quintuplicidad como herramienta para definir un concepto en los escritos de Fichte publicados en
1806 mencionados anteriormente.

1. Quintuplicidad antes y durante Jena hasta 1795

Como he indicado arriba, Fichte se refiere, si bien auin sin utilizar el término ‘quintuplicidad) por primera
vez explicitamente a la estructura quintuple, por un lado, de todo concepto y toda sintesis y, por otro, del Yo
en cuanto sujeto-objetividad en suslecciones sobre los fundamentos de la filosofia transcendental dictadas en
la Universidad de Jena entre 1796y 1799, 1a doctrina de la ciencia nova methodo. Ahora bien, la quintuplicidad
ya estd presente, si bien de modo implicito, en pasajes o momentos especulativos en escritos anteriores a 1796.
Por esto, antes de analizar el motivo de la quintuplicidad en la nova methodo propongo rastrear este motivo
en las Meditaciones personales sobre filosofta elemental (1793/94) y el Fundamento de toda la doctrina de la
ciencia (1794/95). Alli, en efecto, puede verse que Fichte lleva a cabo sintesis de conceptos bajo lalégica de
la quintuplicidad sobre la cual reflexiona, es cierto, por primera vez en la doctrina de la ciencia nova methodo.

Este modo de entender toda sintesis en términos de una quintuplicidad ya estd presente en el manuscrito
Meditaciones personales sobre filosofia elemental —si bien sélo de modo implicito o, antes bien, siendo usado
irreflexiva o espontdneamente. Este escrito, elaborado en el invierno de 1793/94 y revisado por Fichte durante
el dictado de su primer curso sobre la doctrina de la ciencia en la Universidad de Jena, es el primer intento
de Fichte de reformular la filosoffa transcendental de Kant y Reinhold de modo tal que pueda resistir a las
criticas tanto de Maimon como de Schulze (GAII/3,23-24).

El manuscrito Meditaciones personales es, sin duda alguna, tal como ha dicho Breazeale, un “documento
fascinante” (BREAZEALE, 1992, p. 3 n. 6), dado que permite reconstruir la génesis misma de la doctrina
de la ciencia. El contenido de este manuscrito corresponde con lo que luego en el libro Fundamento de toda
la doctrina de la ciencia son la primera y la segunda parte: acerca de los axiomas ( Grundsitze) de la doctrina
de la ciencia (§§1-3) y acerca del saber teérico (§4). En un segundo manuscrito del mismo periodo de las
Meditaciones personales, que lleva el titulo de Filosofia prdctica, Fichte se ocupa de lo que en el Fundamento es
el saber practico (§§5-11). En lineas generales la exposicion y la terminologia en el Fundamento es, como ha
de esperarse, mas clara que en los dos manuscritos. Las Meditaciones personales y Filosofia prdctica son mds
bien borradores y Fichte escribe alli para é] mismo, no para ser leido por sus estudiantes como sucede en el
Fundamento. Enlo que concierne al contenido, la primera y segunda parte del Fundamento estin mucho mas
elaboradas que las Meditaciones personales. Sin embargo, no se puede decirlo mismo enlo que concierne ala
parte del saber préctico del Fundamento cuando se la compara con el manuscrito Filosofia prdctica. Pues en
este manuscrito Fichte discute la cuestion del cuerpo, algo que no aparece en la tercera parte del Fundamento,
y presenta suidea de unificar el contenido de la segunda y tercera criticas kantianas en lo que élllama filosofia
o saber practico de modo mucho mds claro que en el libro de 1794/95. Estas dos cuestiones, Fichte vuelve
aincluirlas en la doctrina de la ciencia nova methodo.

En las Meditaciones personales Fichte intenta reiteradamente construir una sintesis entre el Yo practico y el
Yo tedrico —por cierto: Fichte habla en este escrito a veces de “A” en lugar de Yo. Lo que estd esencialmente
enjuego esla sintesis entre el Yo practico (Apr.) y el Yo en cuanto inteligencia (Ai.) o Yo teérico. Esto implica
principalmente las sintesis entre actuar y padecer, autonomia e iniciativa propia y estar-determinado. Estas
oposiciones refieren a la disyuntiva central en el pensamiento de Fichte, heredada en sentido estricto de
Kant, entre libertad y necesidad.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



18

Ahorabien, no es mi intencion entrar en un analisis detallado de la totalidad de este manuscrito, sino mostrar
sencillamente como aparece la quintuplicidad en este escrito. Al final de las Meditaciones personales sobre filosofia
elemental, esto es: el momento en que, al igual que en el Fundamento, Fichte busca mostrarla necesidad de pasar
del ambito tedrico al practico para poder explicar la naturaleza libre de la vida autoconsciente, Fichte formula,
amodo de conclusion de todo lo que ha venido llevando a cabo, la sintesis tltima en la que el Yo consiste. Esta
sintesis es la sintesis entre, por un lado, el Yo practico y su objeto, el cual es él mismo, y, por el otro lado, el Yo
tedrico y su objeto, el cual es algo exterior al Yo. El elemento que sintetiza estos cuatro elementos es:

una causalidad de la ley absoluta de A [sc. Yo] fuera de A. —Esto serfa de antemano una potencia deseante de A, [una
potencia] que demanda, y que va dirigida a -A [sc. No-Yo). (GA11/3, 177)

La construccién de esta quintuplicidad puede reducirse a dos pasos: primero hay una duplicacién de
la relacién subjeto-objeto a partir de la distincion entre esta relacién en términos tedricos y en términos
practicos; luego, se postula no solo la existencia de un nexo entre ambas relaciones, sino que ademds este
nexo es un elemento del Yo practico: la potencia apetitiva o deseante como respuesta a una ley de la razén
que exige que el sujeto sea en su relacion con el objeto lo determinante siempre y en sentido absoluto. Esto
ultimo Fichte lo anuncia al inicio de las Meditaciones personales donde esboza en unas pocas lineas qué es lo
que debe ser demostrado, a saber: el primado de la razén practica en su rol de dictar la ley que determina el
actuar del Yo y justifica la necesidad del No-Yo. (GA11/3, 26 y 48)

Esta sintesis quintuple tiene un correlato al nivel de la disciplina filoséfica o del sistema en cuanto exposicién
cientifica de la vida autoconsciente. El sistema también se estructura de modo quintuple. Fichte explica en
qué se diferencian filosofia tedrica y practica a partir de cémo sujeto (A) y objeto (-A) se comportan:

Asi como la filosoffa relacional [sc. filosoffa tedrica] trabaja para hacer -A igual al A y avanza hacia A subiendo; asi
también trabajala [filosofia] practica [ para] hacer A igual a-A, y va hacia -A descendiendo. ~En cada nivel donde [A
y -A] se encuentran, surgen contradicciones que tienen que ser resueltas. (GA11/3, 177)

Esta sintesis presenta la siguiente estructura quintuple: la filosoffa sin més o el sistema todo (primer
elemento) consiste en la sintesis de identidad o unidad de dos formas de identificacién: la tedrica consistente
en la identificacién del objeto con el sujeto del conocimiento (segundo y tercer elementos) —es decir: que
el objeto debe darse segun las reglas del Yo en cuanto inteligencia— y la identificacién prictica del sujeto
con un objeto no dado, sino inteligible (cuarto y quinto) —esta identificacién que nunca llega a realizarse
completamente es lo que en el Fundamento Fichte llama el conato (Streben): “una causa que no es causa”
(GA1/2,417). Esta quintuplicidad tiene el principio de movimiento en si misma, dado que en sus elementos
ya se hallan las contradicciones que exigirdn nuevas sintesis.

En los dos casos citados puede verse como Fichte ya en este momento inicial de su filosofia construye la
estructura quintuple a partir de una triada —algo que luego volvera a aparecer cuando Fichte aplica a partir
de 1796 deliberadamente el esquema de la quintuplicidad o lo quintuple. En la primera cita la triada estd
compuesta por el Yo practico, el Yo tedrico o inteligencia, y la ley. A esta triada se le suman dos miembros
—a ambos lados un nuevo elemento: el objeto préctico y el tedrico. En la segunda cita, los elementos de la
triada son filosofia sin mds, filosofia tedrica y filosofia practica. La quintuplicidad se consigue cuando los
dos tltimos elementos de la triada se traducen en dtios de opuestos (sujeto y objeto en sentido teérico y en
sentido practico).

Las Meditaciones personales muestran, entonces, que la dialéctica fichteana y sus sintesis quintuples ya estin presentes
en el pensamiento de Fichte antes de que él se vuelva conocido como el continuador o el més cabal representante
de la filosofia transcendental de Kant y encuentre para su filosofia el neologismo de doctrina de la ciencia.

kKK

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



19

Pasemos ahora al Fundamento de toda la doctrina de la ciencia, publicado cuando Fichte ya habia tomado posesion
dela citedra de Reinhold en Jena y cuando su filosofia ya tenia un nombre propio. Aqui también encontramos
varios ejemplos de sintesis quintuples, si bien ningtin pasaje donde Fichte reflexione sobre este método. Enlo que
concierne ala parte del saber tedrico, se puede mencionar,a modo de ejemplo, la quintuplicidad enla que consiste
el concepto tedrico del Yo en cuanto actividad absoluta que se pone como limitada (§4). Sus cinco elementos
son: actividad absoluta, determinacién o restriccion, causalidad, sustancialidad, y determinacién reciproca. En
lo que concierne al saber practico, Fichte construye también una nocién quintuple del Yo en sentido practico,
es decir en cuanto actividad absoluta que se pone como determinante (§§5-10). Esta quintuplicidad consiste
enla diferenciacién interna del Yo en cuanto actividad absoluta (primer elemento) en cuatro elementos: conato
(Streben), sentimiento, pulsion ( Trieb) y anhelo (Sehnen).

Estos ejemplos presentan variaciones con respecto a lo que hemos visto en las Meditaciones. Mientras que
las sintesis quintuples de las Meditaciones personales contenian dios de oposiciones, los dos ejemplos del
Fundamento consisten en cuatro especificaciones de un primer elemento. Ademds, a diferencia de los casos
presentados anteriormente en los que la quintuplicidad aparece s6lo como ordenamiento de elementos ya
dados, en el caso de la quintuple nocién de Yo teérico y practico cada elemento, con excepcion del primero,
es deducido mediante reflexion sobre el elemento anterior (por ejemplo: el Yo en cuanto sentimiento es el
resultado de una reflexion sobre el Yo en cuanto pulsién y el Yo en cuanto sustancialidad es resultado de una
reflexion sobre la causalidad) (GA 1/2, 419 y 302 respectivamente).

Ahorabien, laidea presente en las Meditaciones acerca de que la sintesis originaria o fundamental del Yo en
general es quintuple y de que la misma tiene un correlato en la presentacion del sistema aparece también en
el Fundamento. Los cuatro elementos que componen la contradiccién entre Yo teérico y Yo préctico (sujeto
y objeto en sentido practico y tedrico) son sintetizados, al igual que en las Meditaciones mediante la inclusién
de la ley como quinto elemento. Fichte llama esta ley en el Fundamento el “decreto” (Machtspruch) y “el
imperativo categorico de Kant” (GA 1/2, 268 y 396 n. respectivamente).

Esta sintesis fundamental aparece reflejada en la estructura quintuple del sistema de Fichte, la cual consiste
bésicamente en tres axiomas (§§1-3), un teorema tedrico (§4) y un conjunto de siete teoremas practicos
(§95-11) —sibien equivalente al tinico teorema del saber teérico en cuanto al contenido y funcién sistematica:

Primer axioma: Segundo axioma:

Yo absoluto o identidad absoluta No-Yo absoluto o diferencia absoluta
Tercer axioma (centro de la quintuplicidad):

Identidad y diferencias parciales de Yo y No-Yo

Yo y No-Yo parciales en determinacidn reciproca en el Yo

Primer teorema Teoremas 2-8

Auto-posicion del Yo como determinado por el No-Yo [ Auto-posicion del Yo como determinando el No-Yo

Ahora bien, la estructura de la presentacion de la doctrina de la ciencia en el Fundamento no sigue en
realidad la estructura de la sintesis fundamental mencionada. En efecto, laley, que es una reformulacién dela
identidad absoluta del Yo —esta identidad pasa del ser al deber ser— no es el centro o el origen de la estructura
quintuple de la exposicion, sino que, como muestra el esquema, esta quintuplicidad tiene su centro en el
tercer elemento. En efecto, del tercer axioma se deducen los teoremas que componen tanto el saber practico
como el tedrico. También del tercer axioma recibe cada uno de los dos primeros axiomas su significado final

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



20

y funcién sistematica. Tomando esto en consideracion, uno puede notar que enlos §§1-3 el punto de partida
no es el Yo sin mas o Yo absolutamente incondicionado, sino el significado del tercer axioma, el cual es una
formalizacion delo que Fichte llama en este escrito la “consciencia empirica” o “laidentidad de la consciencia”
(GA1/2,261y269 respectivamente): la experiencia individual de ser conscientes de algo que no somosyala
vez conscientes de nosotros mismos en cuanto el sujeto de la primera consciencia. Esta formalizacién puede
bien entenderse como una version mds general y, segtin Fichte, superadora del principio de la consciencia
de Reinhold (dado que también lo prictico estd incluido aqui). En este sentido, es a partir de la forma de
la identidad de la consciencia empirica que tanto Yo y No-Yo absolutos son reformulados de modo que la
inclusién de ambos sea compatible con el hecho innegable de la consciencia empirica. De otro modo, es
decir, si Yo y No-Yo absolutos son incluidos sin mediacién alguna, se debe llegar a la conclusién de que la
consciencia empirica no es posible. Precisamente esto es lo que Fichte lleva a cabo al inicio del §3 cuando
demuestra que ni comenzando con una posicién absoluta del Yo ni comenzando con una contraposicién
absoluta del No-Yo se puede explicar la vida consciente y autoconsciente. En ambos casos los dos primeros
axiomas se cancelan a si mismos (GA 1/2, 269). Para el presente estudio, es importante notar que en el
Fundamento Fichte ya hace uso de unajerarquia interna de la quintuplicidad enla que el tercer elemento, y no
el primero, es el punto de partida y el momento sintetizador de los otros cuatro. Este modo de ordenamiento
interno de la quintuplicidad aparece —como vamos a ver en el punto 5— después de Jena en la quintuplicidad
de las cinco visiones del mundo en La instruccion para la vida bienaventurada.

2. Quintuplicidad en la doctrina de la ciencia nova methodo (1796/1799)

Como ya he indicado, Fichte toma consciencia de la naturaleza necesariamente quintuple de toda sintesis
y todo concepto durante los cursos impartidos entre 1796 y 1799, la doctrina de la ciencia nova methodo.
Casi al final de su curso, cuando Fichte comienza a construir la sintesis quintuple con la que estas lecciones
terminan, afirma lo siguiente: “como ya sabemos una sintesis acabada tiene S miembros” (WLnm-H, GA
IV/2, 238, pasaje equivalente en WLnm-K, GA IV/3, 502). Con esta afirmacién Fichte quiere justificar lo
que en este momento de sus lecciones lleva a cabo: transformar una triada en una quintuplicidad por medio
de afiadir, como sucedia en las Meditaciones, un nuevo miembro a cada lado de la oposicion.

Ahora bien, antes de analizar la quintuplicidad final de la nova methodo, creo necesario detenernos en la
afirmacion de Fichte de que la quintuple naturaleza de toda sintesis es algo que ély sus estudiantes ya conocen.
Esta afirmacion significa que en estas lecciones ya ha habido sintesis quintuples. En efecto, ya al inicio de las
lecciones, uno encuentra enla discusion sobre el método que la filosofia debe seguir un concepto de filosofia
que presenta una estructura quintuple. Filosoffa (primer elemento) puede seguir el procedimiento analitico
(2) o el sintético (3), el primero toma hechos de consciencia, (4) mientras que el segundo, la actividad del
Yo que va hacia si misma (5) (WLnm-H, GA IV/2, 28-29 y WLnm-K, GA IV/3, 343-345). También el
primer resultado de estas lecciones es una sintesis quintuple: el concepto del Yo llevado a cabo mediante el
procedimiento sintético, es decir, tomando como objeto la actividad del Yo dirigida a si mismo. Cuando Fichte
lo construye, lo hace llevando una sintesis de tres a cinco elementos, esto es: reformulando la triada —esto es una
relacién simple- en la que consiste la “consciencia inmediata” de mi mismo —visién intelectual (intellektuelle
Anschauung), lo que ve y lo visto, es decir: la relacién y los extremos relacionados- en la quintuplicidad del
concepto del Yo compuesta de la accién del Yo de ponerse sin mds y sus cuatro elementos: vision, actividad,
concepto y reposo (GA IV/3,349/350).

Esta quintuplicidad del concepto de Yo pone la vision intelectual en una relacién de dependencia con el
concepto. Aqui Fichte no hace més que seguir la sentencia kantiana acerca de que no hay visién sin concepto ni
concepto sin vision (KrV B 75), si bien Fichte lo aplica a un tipo de conocimiento que para Kant esimposible,
dado que refiere a una vision no sensible. Ahora, la sentencia kantiana refiere a la interdependencia entre
vision y concepto, esto quiere decir que la visién intelectual u originaria no sélo determina el contenido

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



21

del concepto, sino que, ademds, a pesar de su lugar fundacional en la génesis del Yo, se halla en relacién de
dependencia con respecto al concepto. Lo mismo ha de decirse acerca de la actividad y su dependencia del
reposo. Esta interdependencia es el resultado de sintetizar en cinco elementos o, dicho de otro modo, la
quintuplicidad pone todoslos elementos en relacion de interdependencia al mostrar que todos son necesarios
para lograr el concepto en cuestion.

Este punto, segiin veo yo, es de capital importancia para comprender el significado completo de algunos
elementos en la doctrina de la ciencia que portan un carcter inmediato de total independencia como por
ejemplo el Yo absoluto, el querer puro y lo absoluto. Esta independencia es solo aparente en el sentido de que
es en si pero no para nosotros. Para pensarla debemos hacer abstracciéon de nuestra propia existencia. Por esto, su
comprension cabal debe ser, tal como Fichte lo hace, en el elemento delo quintuple, es decir del concepto o, con
otras palabras, estos elementos deben ser pensados enla forma en quellegan ala consciencia realmente efectiva.

En este sentido, el Yo absoluto del Fundamento debe ser concebido en su dependencia con respecto a la
quintuplicidad que tiene como centro el tercer axioma. Asi mismo, uno no debe quedarse obnubilado por
laluz que irradia la pureza del querer puro —lo mismo puede decirse de la luz de la doctrina de la ciencia de
1804-, sino pensarlo como lo exige la doctrina de la ciencia en cuanto lo a priori del querer concreto —lo
a posteriori- o la hipdtesis para explicar la consciencia. Sin esto otro, sin la negatividad del querer puro, el
querer puro no es nada, es decir no llega a la consciencia. De alli, por ejemplo, que para explicar en la nova
methodo en qué medida el querer puro es la condicién de posibilidad de toda consciencia, Fichte ponga el
querer puro en interdependencia con su otredad, lo cual implica su dependencia del deseo (Begierde), el cual
aparece aqui en cuanto condicién de posibilidad del querer puro:

[El querer puro] se vuelve un querer puro [para nosotros] sélo luego de la irrupcién del deseo, sélo por esto se
convierte en ley [ para nosotros] y sin la presuposicién del puro querer no es posible la consciencia. (WLnm-K, GA
1V/3, 441, véase WLnm-H, GAIV/2, 135-136)

La construccion de la quintuplicidad con respecto al querer puro y su rol como condicién de posibilidad
de toda consciencia pone en evidencia que el querer puro tiene que ser primero sentido para que llegue a
la consciencia y que para ser sentido tiene que presuponerse el deseo en cuanto tendencia a ir més alld de
lo que se debe querer. Lo que se siente conscientemente no es el querer puro sin mds, sino el querer puro
como ley ~imperativo categérico— en el conflicto entre esta ley y el deseo de transgredirla (Fichte parece
estar comentando aqui el concepto kantiano de Achtung) (KpV, AA 05:73).

La quintuplicidad aplicada al querer puro resulta en un movimiento dialéctico mediante el cual lo otro de
lavoluntad pura olaley, esto es: el deseo, aparece como condicion de posibilidad de la consciencia del querer
puro. Eldeseo de infringirlaley es, pues, tan fundamental como el imperativo categérico parala constitucion
del Yo. De alli que en el manuscrito Krause de la nova methodo Fichte sostenga que:

el deseo vale para toda razén finita. Quien quiere liberarse del deseo, quiere liberarse de la consciencia. (GAIV/3,441)

Y en el manuscrito de Halle:

Eldeseo que se afana contra estaley esla consciencia de cada uno delos seres racionales finitos. Santo, esto es: sin este
deseo, es, por esto, solo Dios. Pero por esta razén no le podemos adjudicar a Dios consciencia alguna, [su consciencia,
de poseerla,] es al menos incomprensible. (GA IV/2, 136)

Lo que sucede conlo absoluto cuando es pensado en una sintesis quintuple lo veremos en el punto 4 sobre
la quintuplicidad del deber en la doctrina de la ciencia de 180S. Pasemos ahora, a la sintesis quintuple con
la que la nova methodo termina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



22

Esta sintesis significa la culminacion del sistema que presenta Fichte en sus lecciones en estos anos dado
que logra el objetivo principal de la doctrina de la ciencia, el cual consiste en “obtener un substrato fijo del
mundo inteligible para el empirico”, es decir: indicar en qué consiste “el punto de unificacién entre el mundo
suprasensible y el sensible” (WLnm-H, GA IV/2 150 y WLnm-K, GA IV/3, 451, respectivamente). La
sintesis quintuple final muestra como la totalidad del Yo, esto es: de la vida consciente y autoconsciente de la
cual todos nosotros formamos parte, consiste en la determinacion reciproca entre libertad y necesidad. Esta
interaccién que supone interdependencia Radrizzani, sin duda el especialista en Fichte que més ha estudiado
la nova methodo, la describe del siguiente modo:

La obra [sc. la doctrina de la ciencia nova methodo] se cierra con una sintesis quintuple cuyos miembros estan
conjuntamente en efectuacion reciproca con todoslos demds: hay una efectuacion reciproca dentro de la naturaleza,
dentro de la sociedad [sc. lo que Fichte llama el mundo de la razén] y entre naturaleza y sociedad. (RADRIZZANI,
2024, p. xxx)

Fichte mismo habla de una determinacion reciproca entre dos determinaciones reciprocas: la que se da en
el mundo racional (intersubjetividad en el actuar y en el reconocimiento reciproco entre seres racionales) y
la que se da en el mundo sensible (el universo como el conjunto de las fuerzas naturales interactuando entre
si). Para pasar de tres a cinco miembros, a cada una de estas dos determinaciones reciprocas Fichte le suma,
como lo ha hecho por ejemplo en las Meditaciones, un nuevo miembro: el individuo en cuanto ser racional
y libre -notimeno- y en cuanto cuerpo articulado —fenémeno- (WLnm-H, GAIV/2,260 y WLnm-K, GA
IV/3, 518). Al poner libertad y necesidad en determinacién reciproca, la quintuplicidad aqui construida
transforma las nociones iniciales o provisorias de naturaleza y libertad que han venido apareciendo en
estas lecciones, de modo que la naturaleza aparece como siendo libre en su tarea de organizar la materia en
totalidades auténomas y la libertad aparece materializada en cuerpos.

Para una historia de la doctrina de la ciencia, esta sintesis quintuple representa un progreso significativo
de la filosofia de Fichte dado que es el primer momento en que Fichte logra construir un puente conceptual
y sistemético entre la doctrina de la ciencia en cuanto filosofia primera y las ciencias filoséficas elementales
del sistema (filosofia del derecho natural, sistema de las costumbres, filosofia de la naturaleza, filosofia de
la religion). Esta idea de que sus lecciones sobre el fundamento de la doctrina de la ciencia o de la filosofia
trascendental debe incluir el puente hacia las disciplinas filoséficas particulares es un motivo que Fichte
seguird tomando de guia en sus lecciones después de Jena.

Tanto Janke como Philonenko han propuesto una estructura quintuple para el sistema de las ciencias de
Fichte, el cual estd basado en la sintesis final quintuple de la nova methodo. Janke propone un sistema compuesto
por una ciencia de las ciencias (doctrina de la ciencia) y cuatro ciencias filoséficas particulares: filosoffa de
la naturaleza, filosoffa de la religion, doctrina de las costumbres y doctrina del derecho (JANKE, 1977, p.
102). Philonenko, por su parte, sostiene que el sistema fichteano resulta de tomar en consideracién tres obras
de Fichte y la primera y tercera criticas kantianas: el Fundamento es la ciencia de las ciencias, de la cual se
deducen cuatro ciencias subordinadas: filosofia tedrica ( Critica de la razén pura), filosofia practica (Sistema
de la doctrina de las costumbres segiin principios de la doctrina de la ciencia), derecho natural (Fundamento del
derecho natural segiin principios de la doctrina de la ciencia) y, por tltimo, estética (primera parte de la Critica
del Juicio) (PHILONENKO, 1999, p. 99).

3. Quintuplicidad en las lecciones sobre la doctrina de la ciencia en 1804

Como es sabido, a raiz de la acusacion de ateismo contra Fichte y su renuncia al cargo de profesor en la
Universidad de Jena, Fichte no pudo continuar con sus cursos sobre la doctrina de la ciencia nova methodo. De
todos modos, Fichte no abandona el concepto de la sujeto-objetividad o de la totalidad de lo que ocurre en la
consciencia en cuanto quintuplicidad. En 1804 Fichte presenta una nueva version de esta idea, la cual consiste en

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



23

primer lugar en reformular los elementos de la quintuplicidad del Yo en la nova methodo, y, luego, en desarrollar
a partir de cada miembro de la quintuplicidad una nueva sintesis quintuple que representa una forma particular
de autoconsciencia y consciencia de mundo. Se trata de la quintuplicidad de quintuplicidades que Fichte [lama
los “veinticinco momentos y determinaciones fundamentales del saber en su origen” (GA11/8,419). Presento
aqui de modo breve qué es lo nuevo que ofrecen las lecciones de la doctrina de la ciencia en 1804 en Berlin.
En otro lado, he ofrecido un andlisis en detalle de esta quintuplicidad de quintuplicidades (ACOSTA, 2024).

Estos cinco modos en que el Yo se determina y que agotan el concepto del Yo existente son: el Yo sensualista,
el Yolegal, el Yo moral, el Yo religioso y el Yo filosofico. Fichte los presenta como manifestaciones o concreciones
efectivas de la razén en cuanto unidad absoluta, es decir, unidad sin mediacion, de verdad y certeza. Esta
quintuple quintuplicidad ofrece el conjunto completo de posibles formas de consciencia y autoconsciencia
que pueden darse en el dmbito fenoménico. Cada modo del Yo existente es esta misma razon, en el sentido
de unidad entre sujeto y objeto, apareciendo bajo una forma distinta, determinada porla mediacién delmodo
particular en que el Yo se comprende a si mismo y del principio que guia esta autocomprension. De alli que
los cinco tipos de Yo existente se generen a si mismos y construyan sus respectivos mundos espontineamente
y por libertad. Cada Yo deviene una quintuplicidad particular puesto que cada uno sigue un principio de
unificacion diferente. En cada Yo existente encontramos un modo distinto de vivenciar el mundo y de concebir
las dimensiones sensualista, legal, moral, religiosa y filosofica de la vida autoconsciente.

La diferencia especifica entre el Yo filos6fico ylas otras cuatro formas de la subjetividad y de su mundo consiste
en que so6lo en el primer caso la razén alcanza conocimiento cabal de si misma en cuanto actividad generatriz
libre. Las otras cuatro determinaciones del Yo existente son basicamente formas de ignorancia de la verdadera
naturaleza de la raz6n. Sélo en la forma filosofica de la autoconsciencia, que Fichte identifica con su doctrina
de la ciencia, la razdn sabe de si misma en cuanto razdn. Esta diferencia fundamental entre la autoconsciencia
y consciencia filosoficas y las otras cuatro no se traduce, empero, en una distincion entre formas necesarias y
accidentales del Yo existente: las cinco formas son necesarias, ya que las cuatro formas de desconocimiento de
la propia naturaleza de la razén son la condicién de posibilidad de que haya doctrina de la ciencia.

El paso de la unidad del Yo que no posee aun existencia a la multiplicidad de seres racionales libres
existentes ya aparece en la doctrina de la ciencia nova methodo. También en esas lecciones la deduccién de
la multiplicidad de seres racionales consiste en mostrar que esta multiplicidad es la condicién de posibilidad
de la individualidad racional (WLnm-H, GA IV/2: 179 y WLnm-K, GA IV/3: 470-471). Pero alli Fichte
no avanza como en Berlin hacia una quintuplicidad de formas de existir del Yo. En la nova methodo Fichte
deduce ciertamente una estructura quintuple de la autoconsciencia y consciencia de mundo, pero este Yo
que sintetiza naturaleza y libertad, objeto y sujeto, lo nouménico y lo fenoménico, es el concepto universal
a priori de toda posible autoconsciencia existente (WLnm-K, GA IV/3: 500-502).

Lo nuevo del concepto de la existencia de cinco formas quintuples del Yo en 1804 se halla en que el Yo
existente es concebido en su multiplicidad absoluta, es decir, una multiplicidad que es necesaria, dado que sin
ellano se podria explicar la posibilidad de que halla doctrina dela ciencia. Vemos entonces que Fichte en 1804
integra positivamente en su doctrina de la ciencia las formas del Yo que consisten en el desconocimiento dela
verdadera naturaleza de la razén y que a partir de este desconocimiento producen una imagen distorsionada
de la realidad que se concretiza en un mundo que no refleja la libertad que caracteriza al ser racional.

Con esta quintuplicidad de quintuplicidades Fichte no sélo da una nueva versién de cémo el mundo
inteligible es el sustrato del mundo sensible —en cada forma del Yo hay un principio inteligible o creencia
que da significado al mundo sensible—, sino que ademds muestra que la realizacién en el mundo fenoménico
de la unidad de la razén resulta inevitablemente en una multiplicidad de individualidades autoconsciente y
libres, cuya unidad no es numéricamente simple sino quintuple. En este sentido, la quintuple quintuplicidad

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



24

cumple con la tarea principal que Fichte se propone en 1804 de retrotraer la multiplicidad a su unidad, la
cual es deducida como una unidad sintética quintuple:

Ya se ha demostrado que esta fragmentacién en 25 formas coincide con el desintegrarse absoluto de lo real, o del
efecto de la razén —que no es accesible inmediatamente en su unidad-, en [una] multiplicidad absoluta, pues la
multiplicidad en general surge de la naturaleza genética de la reflexion sobre la unidad, esta reflexion sobre la unidad
se desintegra, empero, inmediatamente en la quintuplicidad, por esto la multiplicidad, de la cual hay que hacer
abstraccién, tiene que desintegrarse en la forma de la quintuplicidad de acuerdo a la misma ley de la razén. (WL-
18042, GA I11/8, 418-420 11/8)

Este pasaje muestra que Fichte en 1804 toma consciencia de que la quintuplicidad es la forma en que se
sintetiza toda multiplicidad. En sentido especifico, Fichte sostiene que la unidad absoluta del Yo se concretiza
en el mundo fenoménico como multiplicidad de individuos y que esta multiplicidad no se resuelve en una
unidad sencilla sino en la quintuplicidad de formas de consciencia y autoconsciencia. El camino de la doctrina
de la ciencia no es, pues, de la unidad a la multiplicidad y de la multiplicidad a la unidad, sino de la unidad a la
multiplicidad y de la multiplicidad a la quintuplicidad.

Dentro de esta quintuplicidad hay ciertamente una jerarquia entre los cinco tipos de Yo, dado que sélo el
Yo dela doctrina dela ciencia es el representante auténtico de la razén. Sélo bajo esta forma de conscienciala
razén individualizada puede llegar a conocerse a si misma. Sin embargo, Fichte construye la quintuplicidad de
formas quintuples de autoconsciencia y consciencia bajo el supuesto de que para que haya un conocimiento
cabal dela naturaleza de la razén debe haber también formas de desconocimiento o de error. La quintuplicidad
de quintuplicidades pone la verdad del Yo en relacién de dependencia con respecto a formas no verdaderas de
autoconocimiento. En este sentido, la quintuplicidad de quintuplicidades esun modo de justificar o de mostrar
la necesidad del error o, més especificamente, la necesidad de que existan visiones falsas o distorsionadas de
la realidad (creer que uno no es mas que materia, o sélo espiritu, etc.).

Sibien este gesto de incluir el error como momento necesario de la historia de la consciencia nos recuerda
la dialéctica hegeliana en la Fenomenologia del espiritu, hay que mencionar una diferencia fundamental entre las
teorias de las formas de consciencia de Fichte y de Hegel. Mientras que Hegel piensa un proceso inmanente
en que la consciencia debe pasar por la experiencia del error para avanzar a una figura superior de si misma,
Fichte no considera que un individuo deba pasar por las formas sensualista, legal, moral y religiosa parallegar
al conocimiento filosofico de si mismo. La elevacion desde cualquiera de las cuatro formas no-filoséficas
a la figura del Yo filoséfico sélo se da por medio de una vision intelectual en la necesidad de la disyuncién
originaria de la razén en ser y pensar.

4. La quintuplicidad en la doctrina de la ciencia de 1805

El'Yo que Fichte reconstruye al final de WL-1804 y que se despliega en una quintuplicidad de quintuples
modos de autoconsciencia y conciencia de mundo es el Yo que en cuanto individuo es subjetivado por la
exhortacion, o interpelacién, a actuar libre expresada en lo que WL-1804 Fichte llama el deber (Soll) o laley
(Gesetz) sin mas (WLnm-K, GA IV/3: 508, véase también WLnm-H, GA IV/2: 241). La contribucién de
laslecciones de Erlangen de 1805 sobre la doctrina de la ciencia al desarrollo del concepto de quintuplicidad

consiste precisamente en colocar el foco en el deber/ley y construir un concepto quintuple del mismo
(ACOSTA, 2020).

Ahora bien, el deber o la ley no es, segin Fichte, sino la manifestacion de lo absoluto. En la doctrina
de la ciencia de Erlangen, Fichte demuestra la necesidad de la multiplicidad de la existencia mediante la
presuposicién de que esta multiplicidad es una respuesta de la razén (o del Yo universal, es decir, atin no
devenido multiplicidad) alaley que se expresa simplemente en un “que” (dass). Este “que” siginifica que haya
existenciay, en consecuencia, que dicha existencia se estructure de una manera especifica (esto es: quintuple)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



25

(GA11/9:287), esto es lo que exige la ley. Esta estructura es el tema de las tltimas dos lecciones del curso
de Erlangen. Delo que se trata es de descender desde el principio de lo absoluto como ley a la multiplicidad
ordenada segun el modelo de la quintuplicidad.

En las dos ultimas lecciones, 28 y 29, Fichte parte de la concepcion de lo absoluto como la ley que
ordena la existencia para deducir la quintuplicidad tanto de las cosmovisiones —esto es la quintuplicidad
de quintuplicidades de las lecciones de 1804- como de los deberes o formas de deber que estructuran la
existencia de lamultiplicidad de seres racionales. Fichte define esta segunda quintuplicidad como una “escalera
de deberes” (Stuffenleiter von Sollen) (GA11/9:311), en la que el tercer deber o imperativo (la letra c en el
esquema de Fichte aqui abajo) crea una nueva quintuplicidad que no es sino la quintuplicidad de modos de
considerar el mundo en sentido amplio conla que culminan laslecciones de 1804. Asipues, la quintuplicidad
delaWL-180S viene a complementarla quintuplicidad quintuple de 1804 mostrando la estructura quintuple
de la normatividad de las formas de consciencia y autoconsciencia. Fichte ofrece el siguiente esquema (GA
11/9:311) para comprender ambas quintuplicidades:

A B Relacién del Yo en su facticidad con lo absolute en
cuanto ley o deber absoluto

abcde Quintuplicidad de formas del deber
e Quintuplicidad de visiones del mundo (equivalente
a la quintuplicidad de 1804 que se despliega a su
c d vez de modo quintuple).
a b

Esta tabla muestra las dos quintuplicidades que surgen de la relacién del Yo factico conlo absoluto concebido
como ley (A-B). La primera consiste en una serie horizontal, la segunda describe un tridngulo. La primera
serie quintuple de formas del deber (la serie horizontal de la tabla) describe las diferentes realizaciones del
deber, es decir, de la relacién del Yo factico (B) con lo absoluto (A), que “como principio es en si mismo la
ley-reflexién de lalibertad” (GA11/9:311). El primer imperativo (a) es un “deber puro” que expresala forma
de laley en general. El segundo (b) se refiere a la “unidad esencial” de la existencia que est4 implicita en el
tercer deber (c), a saber, “el deber de la unidad factica” A diferencia de las dos primeras formas del deber, que
parecen ser solo presuposiciones necesarias, la tercera puede experimentarse efectivamente en la autoconciencia
empirica. Segtin Fichte, el conocimiento del segundo deber depende del tercero, y el conocimiento del primero
depende del segundo (GA 11/9:310). Dicho en términos kantianos: mientras que el deber puro es la ratio
essendi del deber de la unidad esencial, y este es la ratio essendi del deber de la unidad féctica, en términos de
conocimiento encontramos esta jerarquia invertida, ya que el tercer deber es la ratio cognoscendi del segundo,
y el segundo del primero. Fichte considera aqui, como en el caso de la quintuplicidad de la estructura del
Fundamento, que el tercer elemento constituye el centro de este periodo quintuple.

La tercera forma del deber (c) representa la facticidad del imperativo y se encarna como tal en las
acciones de la existencia libre individualizada, que en cuanto individuo presupone, como sostiene Fichte
en su filosoffa del derecho natural de Jena, una multiplicidad de seres racionales (GA 1/3:347). De acuerdo
con el imperativo del deber como unidad factica (c), la actividad de la multiplicidad de seres racionales se
estructura en una nueva quintuplicidad: la quintuple serie de cosmovisiones (la serie en forma de triangulo
en el esquema de aqui arriba). Estas cinco maneras de experimentar el mundo, ya presentadas al final de las
lecciones en 1804 y analizadas, como veremos en el siguiente punto, con mds detalle en su La instruccién
haciala vida bienaventurada de 1806, son: a) la experiencia del mundo como naturaleza o realidad inmediata,
b) la experiencia del mundo gobernado por la legalidad objetiva y el imperativo categérico, c) la experiencia

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



26

de lalibertad creativa o la ética genuina que transforma el mundo, d) la creencia de que el mundo refleja la
existencia de Dios, y e) el conocimiento de que el mundo es la existencia de lo absoluto.

Conla exposicién delas dos series quintuples, la del deber yla de las cosmovisiones, Fichte cumplela tarea
que anuncia al comienzo de sus lecciones en 1805: demostrar que la doctrina de la ciencia es un momento
necesario para la realizacion total de la existencia de lo absoluto, tal como lo exige una “ley reguladora” que
finalmente remite a la exteriorizacién de lo absoluto en el elemento de laley (GA11/9:181-182).

S.La quintuplicidad aplicada a otros conceptos entre 1804 y 1806

Laideaya presente enla doctrina dela ciencia nova methodo de que toda “sintesis completa tiene S miembros”
(GA1V/3: 502) aparece reformulada a partir de 1804 en el esquema de la quintuplicidad sistematicamente
como método para una deduccién genética completa de un concepto. Fichte hace uso de este método no
s6lo, como hemos visto, en sus exposiciones de Berlin y Erlangen sobre la doctrina de la ciencia, sino también,
como mostraré en lo que sigue, en tres obras que publica en 1806: Sobre la esencia del letrado, Los caracteres

fundamentales de la edad contempordnea e Instruccién a la vida beata.

La quintuplicidad aparece en Sobre la esencia del letrado aplicada a una exposicién exhaustiva del concepto
del “letrado integro” (der rechtschaffene Gelehrte). La quintuplicad permite presentar este concepto en sus
especificaciones fundamentales: i) el estudiante en el sentido de quien aspira a devenir un letrado; ii) el letrado
que observa, dirige y mejora larelacién de la sociedad con la naturaleza; i) el letrado que administra, mejora
y legisla sobre la vida politica; iv) el letrado que ensenay forma a las nuevas generaciones de letrados; y v) el
letrado que comunica en libros su conocimiento a la comunidad cientifica (GA1/8, 111-115).

En Los caracteres fundamentales de la edad contempordnea, la obra en la que Fichte presenta su filosofia de
la historia, la quintuplicidad aparece aplicada al concepto de la vida humana en la tierra para deducir las
cinco épocas necesarias de la historia del progreso de la humanidad hacia el reino absoluto de la razén: i) la
edad del reino de los instintos; ii) la edad del reino de la ley coercitiva; iii) la edad de la indiferencia absoluta
con respecto a la verdad en general, una edad de anarquia total; iv) la edad del reino de la ciencia; y v) la
edad del reino de la razén creativa y/o productiva, en la cual la razén es reconocida universalmente y acttia
efectivamente como principio de todas las acciones humanas (GA 1/8, 198-201).

En Lainstruccién a lavida beata, también llamada doctrina dela religion, Fichte analiza por medio del esquema
de la quintuplicidad el concepto de la vivencia del mundo. El esquema le permite a Fichte afirmar que los
cinco modos de comprender existencialmente el mundo que élidentifica y discute agotan las posibilidades
de este concepto. Estos son: i) el punto de vista de la sensibilidad; ii) el punto de vista de la legalidad y de la
ética deontoldgica; iii) el punto de vista de la moral creativa; iv) el punto de vista de la religién; y v) el punto
de vista de la ciencia y/o filosofia (GA1/9,106-112).

En todos estos casos la quintuplicidad es el esquema que sistematiza la multiplicidad contenida en un
concepto. La relacién de los cinco elementos o momentos conceptuales entre si y con respecto al todo en
cada una de estas quintuplicidades no es siempre el mismo. En el caso del concepto del letrado hay una
distincion entre la primera determinacién, el estudiante o aspirante a letrado, y las otras cuatro, si bien
todas ellas se complementan mutuamente. Cada figura del letrado es como el Yo existente de cada figura
en la quintuplicidad de quintuplicidades una diferencia especifica de su propio concepto. La particularidad
estd condicionada en ambas quintuplicidades no sélo por las determinaciones bésicas de todo fenémeno:
tiempo y espacio, sino también por la libertad en sentido del libre arbitrio de cada individuo. A diferencia
de la quintuplicidad de la WL-1804, en el caso de la quintuplicidad del concepto del letrado no hay un
momento que represente de modo completo este concepto o deba ser considerado la manifestacién mds fiel

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



27

del mismo. Fichte considera también aqui la posibilidad de que un mismo individuo pueda moverse de una
determinacién a la otra durante su vida como letrado. Es mds: Fichte parece sugerir que el letrado perfecto
es aquél que puede cumplir, llegado el caso, las tareas que cada momento del concepto exige: i) aprender,
ii) contribuir a la instrumentalizacién de la naturaleza en pos del bienestar de la humanidad, iii) contribuir
ala racionalizacién de las instituciones que deben garantizar una sociedad justa, iv) ensefiar, y v) producir
y divulgar conocimiento. Ademas, esta quintuplicidad sugiere que el individuo debe pasar de algiin modo
por las primeras cuatro formas para llegar a la quinta.

En el caso de la quintuple estructura de la historia de la humanidad Fichte establece, por el contrario, una
clarajerarquia entre las cinco edades de lahumanidad. El tltimo periodo histérico es el inico que representa
completamente el fin de lahumanidad. Hay de todos modos una complementariedad entre las cinco edades,
dado que todas son momentos necesarios del mismo proceso histérico. Para llegar a la quinta edad la
humanidad estd obligada a hacer la experiencia de las cuatro edades precedentes. Esta quintuplicidad Fichte
la construye pasando, como ya lo ha hecho en algunos de los casos analizados, de una triada a un sistema
relacional quintuple. Pero a diferencia de los ejemplos ya presentados, los dos nuevos elementos (el segundo
y el cuarto) no se ubican en los extremos, sino que median los elementos de la triada inicial.

En el caso del escrito de Fichte sobre su doctrina de lareligion, la quintuplicidad posee una marcadajerarquia,
pero ésta puede serleida de modos distintos. Fichte distingue dos modos de vivenciar el mundo en el que el
mundo es comprendido a partir de un concepto del ser racional como sometido esencialmente a un poder
externo: los modos de la sensibilidad y la legalidad coercitiva. Los tres modos restantes corresponden con
una concepcion del ser racional como encarnacién de la libertad absoluta de la razén consciente de que esta
libertad es una fuerza que procede desde su interior. Dentro de este segundo grupo se distingue el tercer
modo de vivenciar el mundo, el de la moral creativa, como el superior, ya que la actividad requerida para
transformar el mundo de acuerdo con su ideal y, consecuentemente, cumplir con el deber principal de todo
ser racional en la existencia, se halla en este tercer modo. Las dos determinaciones restantes son maneras
de vivenciar el mundo que aportan una diferencia en la interpretacion de esta libertad transformadora que
ya ha sido introducida en el tercer momento del concepto (GA1/9: 112-113). A diferencia de las dos otras
aplicaciones de la quintuplicidad, en la quintuplicidad de modos de vivenciar y comprender el mundo, las
cinco variantes no se complementan entre si. Las dos primeras formas, sensibilidad ylegalidad coercitiva, no
son condicion de posibilidad de las restantes, el progreso o ennoblecimiento moral individual no requiere que
elindividuo pase por estos dos primeros momentos. El paso de un modo a otro de vivenciary comprender el
mundo en la vida del ser racional no es generado por una causa inmanente a esta quintuplicidad. De suceder,
esto se debe a un milagro o, como Fichte aclara, sucede sin mas (GA 1/9: 106).

En todos estos ejemplos de la aplicacién del instrumento metodolégico de la quintuplicidad, la multiplicidad
representa el devenir del concepto, su variabilidad. El concepto, considerado aisladamente en cada caso en
su formulacién general (el letrado integro, la historia de la humanidad, la vivencia subjetiva del mundo),
aparece en relacion con su contenido como una unidad inmévil. Fichte resuelve pues la oposicién entre
unidad y multiplicidad y entre inmutable y mutable por medio de una deduccién de la quintuplicidad que
hace visible al mismo tiempo la existencia de unidad conceptual en la multiplicidad en que el concepto se
dispersa al realizarse efectivamente y la conexién necesaria de esta multiplicidad con la unidad presente en
el concepto en general. Parafraseando y tergiversando a Kant, uno podria afirmar que el uso que hace Fichte
dela quintuplicidad muestra que el concepto es vacio sin la multiplicidad en que su universalidad se disuelve
y la multiplicidad es invisible sin su concepto. Con la quintuplicidad Fichte quiere demostrar siempre que
ambos lados en las oposiciones mencionadas son necesarios. Quintuplicidad es, tal como en el caso de la
WL-1804, unidad concebida como multiplicidad y al mismo tiempo multiplicidad concebida como unidad.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



28

Por ultimo, cabe anadir aqui dos cosas. Primero, que la quintuplicidad pone en movimiento la quietud o el
reposo propio del concepto en general al mostrar que la dispersién quintuple del concepto es necesaria. Dicho
de otro modo: la quintuplicidad permite ver que el significado acabado de un concepto es necesariamente su
determinacidn o especificacién quintuple. La definicion delletrado, por ejemplo, como aquel individuo que ha
visto la “idea divina” (GA 1/8: 64-65) no es pues el concepto cabal del letrado. Segundo, que la quintuplicidad
fija ese movimiento infinito de la multiplicidad, que Hegel llama la infinitud negativa, mala o sencilla (HEGEL,
1970, Bd. 8, p. 198), por medio de un retrotraer la multiplicidad a sus determinaciones fundamentales (GA11/7:
233). Quintuplicidad consiste en el regreso del concepto desde su dispersion en la multiplicidad no sistematizada
a si mismo en cuanto multiplicidad sistematizada o sintetizada de modo quintuple.

6. A modo de conclusion

He intentado mostrar en primer lugar que el concepto de quintuplicidad que encontramos utilizado a partir
de la doctrina de la ciencia nova methodo, si bien sin utilizar esta palabra, ya estd presente desde el mismo
comienzo de la filosofia fichteana en sus Meditaciones. En segundo lugar, que la quintuplicidad o el motivo
de lo quintuple en general refiere en la filosofia de Fichte al modo como una multiplicidad es o debe ser
sintetizada. Segun Fichte, la estructura fundamental de cualquier concepto posee cinco elementos. En este
sentido, definir o reconstruir un concepto significa para Fichte reducirlo a sus cinco elementos fundamentales.

Ahorabien, el rastreo de las sintesis quintuples entre 1793 y 1806 muestra que para Fichte hay una variedad
de formas para llevar a cabo estas conceptualizaciones quintuples. En algunos casos, la quintuplicidad
consiste en un elemento inicial y sus cuatro determinaciones (como el concepto del letrado integro o del Yo
préctico en el Fundamento). En otros casos, la quintuplicidad es el resultado de llevar una relacién simple
compuesta por tres elementos a una forma quintuple ya sea mediante la inclusién de dos nuevos elementos
en los extremos de la relacién (como en la quintuplicidad del Yo en la nova methodo), ya sea mediante la
inclusiéon de miembros intermedios entre los elementos de la triada (como sucede en el escrito de Fichte
sobre filosofia de la historia).

Siempre hay una jerarquia interna entre los elementos, pero no siempre el tltimo o el primer elemento es
el mds importante. Sino que hay casos en que el tercero es el centro o el corazén mismo de la quintuplicidad.
Tampoco se da siempre el caso de que haya una relacién interna entre los cinco elementos. A veces la
quintuplicidad describe un ascenso de un mismo individuo a formas cada vez més verdaderas o superiores.
A veces todos los elementos de la quintuplicidad estédn interconectados. De todos modos, siempre hay una
relacién de interdependencia que, es cierto, s6lo es accesible para quien desde afuera observa la quintuplicidad.

Tal vez sea esto ultimo el aporte mds significativo del motivo de la quintuplicidad al pensamiento de Fichte
y también para los estudios sobre su filosofia. La reconstruccion que he presentado permite ver que Fichte
supone que toda la realidad del y para el Yo tiene una estructura quintuple, dentro de la cual los elementos
también pueden ser sintetizados en nuevas quintuplicidades (piénsese en los casos de la transformacién de
la quintuplicidad de la nova methodo en su version de 1804y en el despliegue quintuple del deber en 1805).
Esto deberia tenerse en cuenta, creo, cada vez que se intenta comprender algun concepto en particular de la
doctrina de la ciencia. Una comprension completa de un concepto fichteano s6lo se consigue colocando el
elemento en cuestion en interdependencia con sus condiciones de posibilidad o sus diferencias especificas.
La quintuplicidad, como he dicho més arriba, ofrece un antidoto a la tentacién de suponer que la verdad de
algun elemento de la doctrina de la ciencia se encuentre en el momento de absolutidad del mismo.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15 -29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



29

Bibliografia

ACOSTA, E. 2024. The Quintuple Quintuplicity of Forms of (Self-) Consciousness in Fichte’s WL-
18042. In: GOTTLIEB, G. & CROWE, B, (eds.) Fichte’s 1804 Wissenschaftslehre: Essays on the “Science
of Knowing”. Albany: SUNY, pp. 193-214.

ACOSTA, E. 2020. Down by law: On the structure of Fichte’s Wissenschaftslehre 1805. In: BYKOVA, M.
(ed.) The Bloomsbury Handbook of Fichte. London: Bloomsbury Academic, pp. 217-233.

BREAZEALE, D., 1992. Editor’s Introduction. In: BREAZEALE, D. (ed. and tr..) Fichte: Foundations
of Transcendental Philosophy (Wissenschaftslehre) Nova Methodo (1796/99). Ithaca/London: Cornell
University Press, pp. 1-49.

JANKE, W.,, 2009. Die dreifache Vollendung des Deutschen Idealismus. Schelling, Hegel und Fichtes ungeschriebene
Lehre, serie Fichte Supplementa 22, Amsterdam/New York, Rodopi.

FICHTE, ]. G., Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, (GA) hrsg. v. R. Lauth et al,,
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1964-2012.

HEGEL, GW.F. 1970. Werke in 20 Binden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

KANT, L, 1787. Kritik der reinen Vernunft. (KrV). Zweite hin und wieder verbesserte Auflage (B): Riga:
Hartknoch.

KANT, L, 1900ff.. Gesammelte Schriften, Akademie Ausgabe (AA), hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie
der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der
Wissenschaften zu Gottingen. Berlin: De Gruyter.

RADRIZZANTI, I. 2024. Vorwort. In: FICHTE, J. G., Die neue Darstellung der Wissenschaftslehre oder die
sogenannte Wissenschaftslehre nova methodo (1796-1799), Teilband 1: Text, hrsg. von MALIMPENSA, M.
M. und RADRIZZANI, L. u. Mitwirkung von Zhu, L., Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog,
pp. IX-XXL

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2 dez. de 2025, p. 15-29 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99313



