
98

Recebido em 16 de abril de 2025. Aceito em 11 de junho de 2025.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 22, n.2, dez. de 2025, p. 98 - 107  / ISSN: 2179-7412 
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora? 
Um comentário deslocado sobre a doutrina 
da Ciência e a filosofia indiana

Can Fichte’s philosophy be transformative? A dislocated commentary on the Doctrine 
of Science and indian philosophy

Thiago S. Santoro
Universidade Federal de Goiás

thsantoro@gmail.com

Resumo: O presente artigo apresenta um comentário sobre a obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte 
and Heidegger, pioneiro estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade do 
Havaí. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber revela simultaneamente um belo exemplo de exercício de filosofia 
comparada, apresenta uma interessante e não-ortodoxa interpretação sobre o conceito fichtiano de intuição 
intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma transformação filosófica no 
sentido forte do termo. A exposição se divide em três etapas: primeiramente, descrevo a leitura de Taber a respeito 
da tese de Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis 
mutandis, no princípio da doutrina da ciência. Uma terceira e última parte do artigo desenvolve, de forma bastante 
abreviada, um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no âmbito mais amplo da obra fichtiana.
Palavras-chave: Fichte; Shankara; Filosofia comparada; Filosofia indiana; Consciência; Intuição.

Abstract: The present article offers a commentary on Transformative Philosophy: A Study of Sankara, Fichte, and 
Heidegger, a pioneering comparative study by John Taber, published in 1983 by the University of Hawaii. A careful 
reading of Taber’s text simultaneously reveals a fine example of comparative philosophy in practice, presents an 
interesting and unorthodox interpretation of Fichte’s concept of intellectual intuition, and, above all, posits the idea 
of a transformative philosophy or a philosophical transformation in the strong sense of the term. The discussion is 
divided into three stages: first, I describe Taber’s reading of Shankara’s thesis, then, in the second part of the text, 
I examine how this thesis reappears, mutatis mutandis, in the principle of the Science of Knowledge. The third and 
final part of the article briefly develops an essay on how this proposal could be understood within the broader 
scope of Fichte’s work.
Keywords: Fichte; Shankara; Comparative Philosophy; Indian Philosophy; Consciousness; Intuition.



99

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora? Um comentário deslocado sobre a doutrina da ciência 
e a filosofia indiana

Vivemos uma época filosófica de profundos deslocamentos. A partir da recente eclosão do movimento 
descolonial colocou-se em questão, em múltiplos aspectos, o cânone ou paradigma da história do pensamento 
há muito estabelecido pela cultura ocidental europeia. A filosofia hoje já não comporta mais um modelo 
explicativo exclusivo, que demarcou sua exclusividade tanto do ponto de vista do gênero, da raça e da classe 
social, quanto no que se refere à exclusão geográfica e linguística. Precisamos agora reinterpretar o cânone 
tomando em consideração não apenas determinados nomes de autoras e autores antes ignorados, mas 
sobretudo levando em conta um amplo universo de pensamento humano desenvolvido pelo sul global, 
uma imensa gama de escolas e correntes de pensamento filosófico que – a partir do que erroneamente 
julgou, invalidou e perpetrou Hegel1 - jamais foi lida como verdadeira filosofia. 

Essa exclusão tornou-se emblemática especialmente no modo como a tradição do velho continente expressou 
sua recepção (ou a falta dela) da filosofia oriental. Se nos restringirmos ao período moderno da filosofia, até 
mesmo o então denominado renascimento oriental2 europeu, inaugurado pelas primeiras traduções diretas 
de obras em sânscrito, enaltecido e promovido pelos irmãos Schlegel e por Schopenhauer, não se mostrou 
suficiente para alterar, por exemplo, o lugar (ou o não-lugar) da filosofia indiana na história do pensamento 
humano, nem para considerar criticamente o mito da origem puramente grega do pensar filosófico3. 

Não pretendo, contudo, aprofundar-me aqui nesses debates específicos. Minha intenção no presente 
artigo é simplesmente a de comentar uma aproximação peculiar, para não dizer completamente original, 
realizada por um trabalho peculiar, e, por que não dizer, completamente descartado no debate da Fichte-
Forschung. Refiro-me mais precisamente à obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte and 
Heidegger, pioneiro4 estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade 
do Havaí. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber, cujo mero título certamente deve ter despertado 
preconceitos anti-orientalistas típicos em seus não-leitores, revela simultaneamente um belo exemplo de 
exercício de filosofia comparada, apresenta uma interessante e não-ortodoxa interpretação sobre o conceito 
fichtiano de intuição intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma 
transformação filosófica no sentido forte do termo. 

Para tanto, dividirei a exposição em três etapas: primeiramente, descrevo a leitura de Taber a respeito da tese de 
Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis mutandis, no 
princípio da doutrina da ciência. Uma terceira e última parte do artigo desenvolve, de forma bastante abreviada, 
um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no âmbito mais amplo da obra fichtiana. 

 I 

A primeira parte do livro de Taber é dedicada a uma apresentação do eixo fundamental de argumentação 
monista de Sankara (700 - 750?). Na tradição filosófica indiana, Sankara é considerado o grande sistematizador 

1 Várias são as passagens na obra de Hegel que atestam esse juízo equivocado. A mais conhecida delas constitui um subcapítulo do 
curso sobre História da Filosofia, emblematicamente intitulado “A eliminação do oriente e de sua filosofia”. Cf. HEGEL 1996, p. 92.

2 A expressão tornou-se célebre a partir da obra de Raymond Schwab, La Renaissance Orientale, publicada em 1950. Além dessa 
obra de referência, há um artigo interessante de Octávio Botelho que apresenta em detalhe esse percurso de apropriação europeia 
da tradição oriental, especialmente no que se refere à filosofia indiana. Cf. BOTELHO 1999.

3 Sobre essa questão é interessante consultar o debate desenvolvido por Tola e Dragonetti, cujo objeto de análise parte de uma 
avaliação crítica das teses hegelianas. Cf. Tola, Fernando; Dragonetti, Carmen. 2008. Filosofía de la India: del Veda al Vedanta. El 
sistema Samkhya. El mito de la oposición entre “pensamiento” indio y “filosofía” occidental. Editorial Kairós.

4 Na verdade, há um único precedente, indicado pelo prórpio Taber: o breve ensaio de Rudolf Otto no apêndice de seu West-
Östliche Mystik. 



100

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

do Advaita Vedanta, doutrina epistêmica e metafísica que defende uma leitura radicalmente não dualista 
da realidade última. Boa parte do esforço filosófico de Sankara se desenvolve a partir dos comentários 
que o autor elabora sobre os Upanishads, os Brahmasutras e o Bhagavad-Gita, tentando extrair desses 
diferentes estilos de escrita aquilo que ultrapassa o mero conteúdo ritualístico, investigando sobretudo 
como essas antigas escrituras, cada qual a seu modo, corroboram a tese monista Advaita e a teoria da 
consciência que a sustenta. 

Não cabe aqui, no entanto, explicitar todos os detalhes filológicos e sócio-culturais que permeiam esse 
debate, algo que pela distância linguística, temporal e geográfica nos levaria muito longe. De acordo com 
Taber, a tese do monismo estrito defendido por Sankara é baseada na célebre passagem fundamental 
(Mahâvâkya) em Chandogya Upanishad, difundida no âmbito intelectual europeu a partir da obra de 
Schopenhauer,  Tat Tvam Asi - “Aquilo és tu”.5 Ainda que as possibilidades de interpretação dessa proposição 
enigmática tenham gerado um intenso debate entre múltiplos desdobramentos da própria tradição Vedanta, 
Sankara pretende empregá-la no desenvolvimento de seu monismo radical como expressão da perfeita (e 
à primeira vista paradoxal) identidade entre sujeito e Absoluto, ou, nos termos da tradição védica, entre 
Atman e Brahman. Nesse sentido, a estratégia fundamental do filósofo indiano é demonstrar como essa 
identidade profunda é estabelecida a partir do conceito de consciência, ou mais precisamente, a partir de 
uma transformação significativa do conceito habitual de consciência, conforme os argumentos elaborados, 
como indica Taber, principalmente nos comentários ao Brahmasutra e ao Brhadaranyaka Upanishad.

O primeiro passo da argumentação de Sankara assume a definição tradicional ou escritural da natureza 
de Brahman como causa última do universo, um princípio causal absoluto definido como onipotente, 
onisciente, e sobretudo incondicionado. Defensores da leitura filosófica dualista, como por exemplo os 
seguidores da escola Samkhya, que postulam um princípio causal fundamentado na matéria inconsciente, 
alegam, de acordo com Taber, o seguinte:

Brahman, se fosse onisciente, teria que sê-lo em virtude da capacidade de saber tudo (sarvajnanasaktimattvena), 
em vez de estar sempre engajado no ato de conhecer. Pois se sempre soubesse ativamente, então não teria 
independência em relação a essa atividade; seu conhecimento não seria um ato deliberado que pudesse começar 
ou parar à vontade. (1983, p. 30)6

 Vemos que a base da crítica dualista da escola Samkhya reside em apontar uma inconsistência entre os 
atributos da onisciência e da incondicionalidade de Brahman, pois um ser supremo que sempre conhece 
parece estar por isso condicionado ao ato de conhecer, torna-se refém de sua própria onisciência, ou perderia 
ainda sua onipotência caso não pudesse não conhecer. A refutação apresentada por Sankara indica, pelo 
contrário, que é justamente esse estatuto contínuo do saber, enquanto atributo fundamental do princípio 
supremo ou Brahman, aquilo que reforça e comprova sua incondicionalidade. Nas palavras de Taber,  

Em essência, Sankara argumenta que se Brahman estivesse sempre ativamente envolvido no conhecimento, 
então isso teria que contar a favor de sua onisciência e não contra ela. Precisamente quando o conhecimento não 
é permanente e às vezes se sabe e às vezes não, há falta de onisciência. No entanto, isso não representa nenhum 
problema quanto à independência de Brahman, pois indicamos a independência do sol quando dizemos que ele 
“queima” ou “brilha”, embora seu calor e luz sejam contínuos.(1983, p. 31)

Uma segunda objeção da escola dualista à mesma tese de Sankara sugere que estabelecer o saber ou 
conhecimento absoluto como essência da própria natureza de Brahman, considerado como princípio 
causal do universo, implica uma distorção do que entendemos por conhecer, ação que supostamente 
pressupõe certas faculdades cognitivas, bem como certos objetos para a cognição. A posição da crítica 
dualista é assim descrita por Taber:

5 Cf. SCHOPENHAUER 2005, pp. 295; 454; 476.
6 Todas as tradução são minhas, exceto quando indicado o contrário.



101

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

não se poderia dizer que Brahman conhecia alguma coisa antes da criação do universo. (Não pode ser sempre um 
conhecimento ativo.) Pois nesse momento não existiam instrumentos de ação (nem quaisquer objetos a serem 
conhecidos). E sem instrumentos como o corpo e os sentidos, o conhecimento não pode surgir. (Idem, p. 30)

A resposta de Sankara mais uma vez equipara a figura do sol ao princípio onisciente e incondicionado, 
alegando que a natureza ou essência cognitiva de Brahman permanece constante e consciente mesmo na 
completa ausência de qualquer objeto: 

À objeção de que se pode dizer que o sol queima ou brilha porque está em relação a um objeto a ser iluminado 
ou a um objeto a ser queimado, ao passo que Brahman antes da criação não o faz, Sankara responde que mesmo 
na ausência de qualquer objeto específico, diz-se do sol que ele brilha; assim também pode ser dito de Brahman, 
na ausência de quaisquer objetos, que ele “pensa”. (Idem, p. 31)

Aqui chegamos ao ponto central da análise proposta por Taber. Para Sankara, a identidade fundamental 
entre o eu e o Absoluto depende da compreensão da natureza da consciência pura como um estado 
radicalmente livre e incondicionado, na medida em que uma tal consciência não depende da relação entre 
sujeito e objeto, e consequentemente não pode ser pensada a partir do modelo usual e bem conhecido 
da relação intencional. Mais do que isso, Sankara propõe a tese de que a própria essência comum entre 
Brahman e Atman é justamente essa consciência pura, ser consciente eterno e imutável, muitas vezes descrito 
na literatura sagrada indiana como o puro observador7. Como afirma Taber, indicando de modo mais 
explícito o estatuto metafísico da consciência defendido por Sankara, “o eu é essencialmente consciente, 
mas na verdade consciente de tal maneira que não necessita de um objeto do qual seja consciente. Sua 
consciência é pura. (…) a consciência pura é essencial para o eu, não como uma propriedade, mas antes 
como sua substância.” (1983, p. 33)

Assim, a posição metafísica de Sankara foi muitas vezes imediatamente rejeitada em função da assunção 
de um estado incomum ou inacessível de consciência como pressuposto de seus argumentos. Além disso, 
se o objetivo principal do Advaita Vedanta é conduzir seu interlocutor à compreensão monista radical 
da identidade entre o eu e o Absoluto, e com isso estabelecer o fundamento último do conhecimento, o 
argumento parece gerar uma espécie de paradoxo, pois, conforme Taber explicita: 

a consciência é, segundo ele, indeterminada e sem objeto. Mas a própria palavra ‘consciência’ - em sânscrito, 
aparentemente, como em inglês - implica que esteja presente um objeto de consciência, o que a torna determinada, 
pertencente a uma classe de estados específicos de consciência. (Idem, p, 41) 

	 No entanto, e aqui encontramos uma contribuição interessante da leitura de Taber. A proposta 
de pensar a filosofia do Advaita Vedanta enquanto filosofia transformativa ou transformadora tem por 
principal objetivo indicar como o discurso aparentemente paradoxal das teses de Sankara almeja superar o 
sentido usual do conceito de consciência, e pretende realizar essa superação ao demonstrar por via negativa 
a insuficiência da acepção comum, o que significa dizer também que a compreensão genuína da ideia de 
consciência pura depende, em última instância, de uma experiência direta dessa consciência pura. E isso, 
segundo a leitura de Taber, ocorre por uma dupla via transformadora, ou em dois níveis distintos: (1) a 
partir de um conjunto de pressupostos práticos de purificação ou elevação do espírito, que na tradição 
indiana clássica assume múltiplas formas, sendo a mais conhecida delas o caminho óctuplo que Patanjali 
descreve na sua sistematização do yoga - é o que Taber denomina por nível pré-cognitivo8; (2) através 
da elucidação conceitual dessa realidade sempre presente da consciência pura como nossa natureza mais 

7 Os termos aqui são múltiplos, a depender de qual tradição estamos tratando: Sakshi, Atman, Purusha, dentre outros.
8 “O primeiro é o nível pré-cognitivo que implica a eliminação da “impureza” – as fontes psicofisiológicas (samskaras) do 

comportamento e das crenças que perturbam a totalidade da vida e reforçam o sentido de si mesmo como um indivíduo separado, 
distinto de um Outro. Esta purificação é acompanhada por uma expansão ou esclarecimento da consciência.” (TABER 1983, p. 63-4)



102

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

íntima ou mais profunda, o que implica na transformação de sentido dos termos que tentam nomear essa 
realidade; – Taber descreve essa etapa como conhecimento explícito (proposicional)9. 

Além disso, não parece fazer sentido a recusa prima facie de uma realidade ao menos possível de outra 
forma de consciência, simplesmente porque o conceito filosófico tradicional de consciência tenha ignorado 
tal possibilidade a partir de sua definição restritiva, ou mesmo quando não tenhamos a experiência direta 
dessas outras possibilidades para além do que determina nossa consciência atual ou usual:

não há razões formais para julgar impossíveis outros modos de experiência ou consciência. Isto significa que não 
há razões formais para julgar que a consciência deva ser intencional, potencialmente dirigida a vários tipos de 
objetos e em constante mudança – numa palavra, sensorial. Esse é o nosso modo habitual de consciência. Mas 
certamente é errado fazer afirmações sobre o que deve ser o caso com base no que é ordinário ou habitualmente 
o caso. (TABER 1983, 102)

Por isso Taber confere à ideia da consciência pura, tal como o propõe Sankara, um caráter meramente 
problemático, e não simplesmente absurdo (1983, p. 54). Assim, do ponto de vista argumentativo, o 
discurso filosófico do monismo Advaita Vedanta serve como ferramenta de reconhecimento de uma 
realidade sempre presente e fundante do próprio indivíduo, reconhecimento de “uma auto-intuição que 
precisa apenas ser articulada para se tornar evidente.” (idem, p. 60) O engano, que nesse caso é sempre um 
autoengano, é provocado pela tentativa de esgotar a compreensão da natureza da subjetividade consciente 
através das possibilidades já empiricamente conhecidas de sua descrição conceitual, ou melhor, o engano 
é tomar uma das ferramentas do reconhecimento pela realidade a ser reconhecida. Em certa medida 
devemos, como já antecipou Fichte em 180410, jogar a escada fora depois de usá-la.  

II

A filosofia de Fichte começa, de forma única, com uma prescrição: a demanda de pensar a si mesmo. Isto não significa 
que se deva pensar sobre si mesmo; em vez disso, é preciso retirar-se da consciência do mundo e concentrar-se na 
consciência interior e, assim, fazer um ajuste fundamental no seu modo de consciência. A doutrina da ciência é prática 
desde o seu início, na medida em que começa não com uma afirmação, mas com algo a fazer. O empreendimento 
da doutrina da ciência não pode ser realizado se não se praticar o ato em questão. (TABER 1983, p. 70)

A doutrina da ciência inicia por um ato. Mas em que exatamente consiste esse ato? Um primeiro problema 
surge na própria escolha de tradução dos termos empregados por Fichte. No original do texto utilizado por 
Taber – no bem conhecido início da Primeira Introdução à Doutrina da Ciência, encontramos mobilizados 
termos relativos ao olhar e à atenção, como designam respectivamente Blick e o verbo aufmerken11. A tarefa 
inicial, portanto, não constitui-se a partir de um pensar de si mesmo do eu, mas de um observar interno, de 
um voltar-se da atenção ou do “olhar” para a interioridade de si. Isso fica ainda mais claro no modo como 
Fichte descreve esse mesmo ato na Segunda Introdução à Doutrina da Ciência:

Esse intuir de si próprio que se requer do filósofo, na realização do ato a partir do qual o eu surge para ele, denomino 
intuição intelectual. Ela é a consciência imediata de que eu atuo, e do que eu faço: ela é aquilo a partir do qual eu sei 
algo, porque eu o faço. Que exista uma tal faculdade da intuição intelectual é algo que não se permite demonstrar 
por conceitos, nem se pode construir a partir de conceitos aquilo que ela é. Cada um deve encontrá-la de modo 
imediato em si mesmo, ou jamais a conhecerá. A exigência de que se deva demonstrá-la através de um raciocínio 
é algo ainda mais extraordinário do que o seria um cego de nascença exigir a alguém que lhe explicasse, sem que 
ele precisasse enxergar, o que as cores são. (GA I 4, pp. 216-217; SW I 463 - grifo do autor)

9 “Em segundo lugar, ocorre num nível de conhecimento explícito (proposicional) da verdadeira natureza de si, que informa 
o confronto ingênuo com a consciência pura alcançado no primeiro nível e culmina numa experiência direta dela.” (Idem, p. 64)

10 FICHTE GA II/8: 378; WL 1804; Nachgelassene Werke (NW) II, p. 291
11 “Merke auf dich selbst: kehre deinen Blick von allem, was dich umgiebt, ab, und in dein Inneres – ist die erste Forderung, 

welche die Philosophie an ihren Lehrling thut. Es ist von nichts, was ausser dir ist, die Rede, sondern lediglich, von dir selbst.” 
(FICHTE GA I 4, p. 186; SW I, 422 - grifo meu).



103

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

Nesse sentido, encontramos um paralelo bastante explícito entre a tese de Sankara a respeito da consciência 
pura e o modo como Fichte concebe a expressão ‘intuição intelectual’. Não existe a possibilidade de 
uma determinação conceitual ostensiva do que constitui o teor ou conteúdo dessa intuição, justamente 
porque seu conteúdo é simplesmente um não-conteúdo, ou ao menos um não-conteúdo na perspectiva 
da determinação conceitual de um conteúdo, um puro agir da consciência que se constitui ao captar-se 
agindo12. Por isso, tanto a intuição intelectual de Fichte quanto a consciência pura de Sankara produzem 
uma situação epistêmica anômala, na qual temos um saber sem objeto, uma atenção sem foco ou intenção 
específica, um olho que vê apenas o próprio olhar. Por isso também em ambos os casos a impossibilidade 
de determinação conceitual plena dessa situação ou desse estado exclusivamente subjetivo ocorre por 
força do próprio conceituar, pelo fato de que qualquer conceituação já é uma bipartição, já estabelece um 
dualismo epistêmico. Como enfatiza Taber a respeito desse ponto,

é evidente que a intuição intelectual não tem relação com os modos de discurso; é um recolhimento [withdrawal], 
uma inversão. O argumento de Fichte é que este ato espontâneo define, no entanto, um tipo de conhecimento 
autêntico e concreto. Pois é a natureza do eu como auto-reflexão que estipula que ele pode, na verdade, que ele 
deve ser abordado por um ato subjetivo, uma introversão da mente. (TABER 1983, p. 134)

É bastante compreensível que tal estratégia filosófica tenha sido alvo de múltiplas críticas, especialmente 
no que se refere à impossibilidade de publicizar ou determinar de forma precisa uma via de acesso universal 
à experiência ou ao ato sugeridos. No caso de Sankara, havia o atenuante de que estados de consciência 
pura já se encontravam descritos em boa parte da literatura sagrada indiana. Fichte, no entanto, ao elaborar 
a explicação do fundamento de seu sistema a partir da intuição intelectual, foi acusado em sua época de 
misticismo sem sentido, de vazio intelectual e até de charlatanismo13, se quisermos apenas mencionar por 
exemplo as acusações desmedidas de Schopenhauer, seu ex-aluno14 em Berlim. A Doutrina da Ciência 
apareceu aos olhos de vários de seus contemporâneos – talvez em função de certa impenetrabilidade do 
seu texto muito exigente e de difícil compreensão – como uma espécie de seita iniciática restrita, como 
um clube exclusivo para os eleitos.

No entanto, se aceitamos a proposta interpretativa de Taber, o caráter supostamente obscuro ou místico 
da intuição intelectual fichtiana denota somente um processo transformativo que ainda não se realizou. 
Mais do que isso, se a Doutrina da Ciência pode ser lida como uma filosofia transformativa, ela deve buscar 
caminhos cada vez mais esclarecedores ou conceitualmente potentes para conduzir a consciência a uma 
apreensão plena de si, de modo que o caminho da filosofia transformativa é uma espécie de deslocamento 
de sentido da experiência15, do sentido mais óbvio e natural ao mais elevado e profundo. Como bem define 
Taber, adotando a terminologia típica da filosofia transcendental kantiana:

12 “O eu não antecede a autoconsciência. Não existe como um ser individual capaz de autoconsciência que subsequentemente 
se eleva à autoconsciência. O self, o eu, realiza o ato de autorreflexão e origina a si mesmo em um só golpe” (TABER 1983, p. 73).

13 Como é bem conhecida, essa “crítica”, que é endereçada não só a Fichte, mas a todos os principais nomes do idealismo 
alemão pós-kantiano, aparece implícita ou explicitamente na obra principal de Schopenhauer: “meus escritos portam a marca 
da honestidade e sinceridade de uma maneira tão nítida em sua face, que lhe permitem distinguir-se explicitamente daqueles 
dos três famosos sofistas do período pós-kantiano. O leitor sempre me encontrará no ponto de vista da REFLEXÃO, isto é, da 
deliberação racional, nunca no ponto de vista da INSPIRAÇÃO chamado intuição intelectual, ou do pensamento absoluto, cujos 
nomes mais corretos são: vazio intelectual e charlatanismo.” (SCHOPENHAUER 2005, p. 30).

14 Por incrível que pareça, o autor da citação da nota anterior é justamente o mesmo que frequentou os cursos de Fichte entre 
1811 e 1812 na Universidade de Berlim. Apesar das profundas divergências teóricas, há um conjunto de teses presentes no 
Mundo como vontade e como representação que claramente demonstram certa influência de Fichte e Schelling no pensamento 
schopenhaueriano. No entanto, não é aqui o lugar adequado para abordar essa complexa discussão. Cf. uma recente contribuição 
sobre o tema no artigo de Takao Ito (ITO 2015).

15 “Deveria ficar claro que para Fichte, assim como para Sankara, a filosofia culmina na intuição e em uma elevação completa e 
dramática da vida. Considero isso o cerne da filosofia transformativa. O conhecimento, quando aplicado à intuição intelectual, 
cristaliza-se numa experiência direta” (TABER 1983, p. 91)



104

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

a filosofia transformativa não envolve um uso transcendente (ilegítimo) de conceitos do entendimento; nem 
sequer envolve o seu uso regulativo (legítimo). Em vez disso, introduz novos conceitos de compreensão para 
uso imanente ou empírico. O filósofo transformador não se esforça para apreender através do mero raciocínio 
objetos que estão além do campo da experiência possível; ele ativa regiões de experiência até então não apreciadas, 
fornecendo conceitos pertencentes a elas. (TABER 1983, p. 100)

Para que seja possível essa “ativação” de regiões da experiência usualmente não apreciadas, um eufemismo 
metodológico de Taber para indicar mais precisamente estados elevados ou até mesmo extáticos de 
consciência, o projeto fichtiano precisa estabelecer uma base pré-cognitiva de formação, uma Bildung 
que fomente a possibilidade dessa transformação. Ao que tudo indica, Fichte não entrou em contato 
direto com qualquer exemplo das traduções da literatura sânscrita tão em voga na sua época, e por essa 
razão jamais poderia assumir como pressuposto necessário de formação pré-cognitiva algo similar ao 
conjunto de práticas da tradição do Yoga, como o fez naturalmente  Sankara. O processo de formação 
pré-cognitiva na Doutrina da Ciência, como sugere Taber16, situa-se naquilo que Fichte apresenta como 
proposta educacional em seus Discursos à Nação Alemã, sobretudo na adoção das teses de Pestalozzi acerca 
do desenvolvimento de atividades que estimulem precocemente o livre exercício da intuição. 

Assim, descobrimos que o sistema filosófico de Fichte contém todos os elementos que identificamos no nosso 
estudo de Sankara como constituintes da filosofia transformativa: (1) experiência – um nível mais elevado de 
consciência que é uma pré-condição para a inteligibilidade do sistema; (2) práxis – um método para cultivar 
esta consciência superior; (3) conhecimento – um corpo de doutrina que constitui o tema principal do sistema 
e articula o componente experiencial; e finalmente (4) transformação – um renascimento dramático e completo 
resultante deste insight. (TABER 1983, p. 95)

Portanto, é possível perceber nessa tentativa de aproximação entre as filosofia de Fichte e Sankara, nesse 
extemporâneo e utópico diálogo, uma surpreendente base comum, uma pressuposição que faz da doutrina da 
ciência a mais indiana das filosofias alemãs: a tese de que o ponto fundamental de todo conhecimento, seja ele 
sensível ou racional, reside em uma instância de autoconhecimento não-conceitual, pré-conceitual, ou melhor 
dizendo, sobretudo supraconceitual, instância que se confunde com a consciência pura, com o conhecimento 
de si que não ocorre por reflexão e sim por inflexão, não pelo conceito e sim pela intuição direta de si.

Um ano antes de sua morte prematura Fichte descreve no seu diário filosófico de 1813, com algumas 
poucas palavras, mas de maneira precisa, a posição fundamental que a intuição assume na doutrina da ciência:

Tenho apenas uma unidade, não através de construção, mas simplesmente dada; uma unidade não do pensamento, 
e do juízo, mas da intuição, da própria apercepção imediata; isto faltava; só a partir de sua inclusão a síntese pode 
tornar-se verdadeiramente completa. Tacitamente ela se manifesta sem dúvida por toda parte.17

III

“Isto foi precisamente a dificuldade de toda filosofia que não quis se tornar um dualismo, mas que levou 
a sério a busca pela unidade: que ou nós é que devemos perecer, ou Deus. Nós não o queremos, Deus não 
o pode!”18 Nessa única sentença, Fichte registra de maneira magistral os dois impasses que nortearam sua 
investigação. A filosofia que não quer se tornar um dualismo é justamente aquela que compreende a razão 
de modo sistemático e procura demonstrar o fundamento último desse sistema. Ao mesmo tempo, tal 
exigência de unidade sistemática conduz a filosofia, em última instância, a seu próprio limite. Em linhas 
gerais, o projeto filosófico de Fichte não é senão a tentativa de resolver esses dois problemas, e cada qual 
obtém uma possível resposta nas respectivas duas fases principais de sua obra. Nesse sentido, a tarefa de 
uma fundamentação última do conhecimento revelou a intuição intelectual como verdadeiro alicerce de 

16 Cf. TABER 1983, p. 91ss.
17 Diarium. Ultima inquirenda. FICHTE 2001, p. 266.
18 FICHTE GA II/8: 114; WL 1804. SW X, p. 147.



105

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

toda construção conceitual da razão. Nesse sentido também, o aprofundamento dessa fundamentação 
indicou uma raiz inescrutável, simplesmente porque inescrutável, da totalidade do saber: o próprio Absoluto.

No entanto, a posição de Fichte é em parte não só sustentável como coerente. A teoria sobre a intuição 
intelectual, tal como se apresenta na doutrina da ciência, não é de modo algum uma artimanha fabulosa 
que elimina todos os problemas teóricos do idealismo com um passe de mágica. Pelo contrário, a intuição 
intelectual é antes de tudo um diagnóstico, e um diagnóstico preciso sobre tais problemas: se o sistema de 
filosofia transcendental pretende ser consistente, ele deve abdicar de qualquer afirmação sobre um princípio 
transcendente à consciência. Se ele almeja completude, ele deve considerar como fundamento de sua limitação 
inclusive aquilo que o transcende. Este status paradoxal do sistema do saber é com certeza o tema mais delicado 
de qualquer filosofia que se queira compreender como ciência. A doutrina da ciência, ciência de todo saber, 
precisa evitar tanto um reducionismo epistêmico radical, que elimina toda possibilidade de transcendência, 
quanto uma recaída na velha metafísica edificante, que extrapola os limites da imanência transcendental. 

Assim, uma questão crucial na teoria fichtiana do saber de si do próprio saber é a determinação de seu 
limite exterior, de sua fronteira máxima: o Absoluto. Mas “o que é, pois, o ser Absoluto?” – pergunta Fichte 
em 1801, respondendo em seguida de modo conciso: “aquilo que o saber capta como sua origem absoluta, 
e, portanto, o não-ser do saber.”19 O Absoluto é assim origem e negação do saber. Ora, se o Absoluto é 
origem ou fundamento último do saber, este saber deve estar contido no próprio Absoluto; mas se isto é 
verdadeiro, então o Absoluto é uma negação sui generis do saber, não uma simples oposição lógica, mas 
uma oposição por superação. Nesse sentido, a relação entre o Absoluto e o saber reproduz aqui aquela 
relação entre o eu absoluto e o binômio eu/não-eu determinados, exposta na primeira versão da doutrina 
da ciência. Que implicações isso traz ao próprio conceito de saber? 

Uma primeira consequência diz respeito justamente a teoria fichtiana do saber enquanto imagem. 
O fundamento incondicionado, que é em si, por si e para si, tem na intuição intelectual sua primeira 
imagem ou manifestação, e esta por sua vez tem na estrutura lógico-transcendental sua própria imagem, 
ou seja, temos aqui a imagem da imagem. Porém, é interessante observar aqui que o caráter de imagem 
permanece como propriedade comum em todas as relações estabelecidas, e esta continuidade possibilita 
ao eu reconhecer ambos os lados do limite em cada etapa de afiguração.

Uma implicação mais profunda se refere ao papel que o saber tem na definição da própria condição humana. 
Aqui surge o significado genuinamente soteriológico ou religioso da epistemologia de Fichte. Estando o saber 
limitado a partir de sua própria natureza imagética, sendo ele manifestação ou fenômeno de uma origem absoluta 
que lhe escapa, este mesmo saber deve servir como via de acesso àquilo que lhe dá sentido. A ultrapassagem 
dos limites de todo saber não é um simples ato de fé cega, mas uma espécie de prova por redução ao absurdo. 
O idealismo consumado, portanto, na medida em que é simultaneamente autonegação do entendimento e 
autocompreensão de seu limite inerente, deve chegar a um realismo absoluto, cuja expressão não-discursiva 
é a própria vida da consciência. Como diz Fichte em um fragmento de seus últimos textos, “na exposição da 
doutrina da ciência porvir tudo depende de se negar a reflexão a partir dela mesma.”20

O Absoluto constitui-se limite do saber finito, portanto, na medida em que também se torna possibilidade 
ilimitada do viver. Assim, o conceito de saber determina uma etapa transitória no processo de autorrealização 
da essência humana, cuja totalidade jamais se esgota na pura racionalidade. A teoria do conhecimento de 
Fichte, apesar de todo seu rigor lógico e sistemático, é na verdade uma tentativa de esclarecer conceitualmente 
o caminho de ascensão do sujeito para além de sua mera conceitualidade, ou do eu para além de sua mera 
egoidade. Nesse sentido, a via ascendente da doutrina da ciência parece indicar uma completa reavaliação 

19 FICHTE GA II/6: 195; WL 1801. SW II, p. 63.
20 FICHTE 2001, p. 341.



106

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

da própria razão, ao transformar a identidade formal de um eu absoluto abstrato em identidade real de 
um eu enquanto consciência pura. 

***

Não é um acaso que a doutrina da ciência tenha sido reformulada constantemente, tampouco tais 
reformulações se reduziriam apenas a um artifício pedagógico ou retórico adotado pelo autor, nem mesmo 
podemos atribuir essa multiplicidade como marca característica do filósofo do esforço. As constantes e 
muitas vezes radicais mutações da obra apontam para o mesmo problema não resolvido (ou talvez até 
mesmo não resolvível): Fichte jamais obteve uma exposição suficientemente acabada, suficientemente 
convincente sobre o fundamento último do saber e, consequentemente, sobre a natureza da consciência21. 

Ou, mais precisamente, Fichte jamais obteve uma tal exposição justamente por perceber que qualquer 
definição ostensiva da consciência pura, qualquer tentativa de descrição desse fenômeno interno único e 
fundamental, por via discursiva, sempre produziria o contrário de si, sempre recairia na velha linguagem 
de nossa bem conhecida consciência cindida22, reproduziria o sentido usual do termo ‘consciência’, que é 
sempre compreendido dentro de uma relação intencional. É justamente por isso também que o modo de 
expressão da doutrina da ciência, ao longo de suas transformações conceituais, caminha progressivamente 
para lugares cada vez mais distantes, para metáforas cada vez mais profundas. 

Aliás, conforme acepções típicas dos dicionários de nossa língua, o termo ‘deslocamento’  costuma 
ser compreendido como mudança de lugar, transferência ou transposição, seja aplicado ao movimento 
físico de corpos e objetos, seja no que concerne ao deslocamento conceitual produzido por metáforas e 
translações. Des-locar, seguindo o desdobramento etimológico do verbo latino dislocare, tem como étimo 
principal locus, cuja origem linguística – assim consta no respeitado Oxford Latin Dictionary – seria dúbia ou 
duvidosa.23 No entanto, a antiga língua sânscrita, fonte de diversas raízes etimológicas indo-europeias, traz 
no vernáculo o conceito de Loká (लोक), palavra polissêmica fundamental, que designa não apenas lugar, 
morada, região, ou mundo, mas também planos de existência e estados da mente. O mais impressionante 
é pensarmos que Loká aparentemente mantém relação próxima com o termo lok (लोक्)24, cujos sentidos 
são traduzidos, dentre outros, por luzir, saber e ver. Licht, Wissen, Sehen. Curioso e universal deslocamento, 
que sempre retorna a si.

21 “Para Sankara, uma forma estabelecida de pensar sobre o eu como consciência pura já está disponível como 
uma parte da linguagem que é desconhecida ou não utilizada – uma linguagem secreta inacessível ao não iniciado. 
Obtém-se acesso a ela e o direito de usá-la satisfazendo certos critérios. Fichte, embora tome emprestado grande parte 
da sua linguagem de Kant, está claramente empenhado em inventar, até certo ponto, a sua própria linguagem para 
realidades originalmente concebidas. Acredito que isso explica parte da confusão e da inconsistência encontradas em 
sua filosofia inicial. Lá ele ainda está procurando um modo adequado de expressar seu insight.” (TABER, 1983, p. 100)

22 Ou na “partição original”, para empregar a expressão do ensaio de Hölderlin, Urteil und Sein. Cf. BECKENKAMP 2004, p. 101.
23 Cf. Oxford Latin Dictionary, p. 1039.
24 Cf. BENFEY 1866, pp. 800-801.



107

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284

Referências bibliográficas

BECKENKAMP, Joãosinho. 2004. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS. 

BENFEY, Theodor. 1866. A Sanskrit-English Dictionary. London: Longmans, Green, and Co.

BOTELHO, Octávio da C. 1999. A história do reconhecimento da filosofia indiana no ocidente. Educação 
e Filosofia. 13 (26), pp. 173-194.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard. 2001. Ultima Inquirenda J. G. Fichtes letzte Bearbeitungen der 
Wissenschaftslehre ende 1813/Anfang 1814. Textband. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard, and Gliwitzky, Hans. 1976. J.G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen 
Akademie der Wissenschaften. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

GLARE, P. G. W., ed. 1968. Oxford Latin Dictionary. Oxford, New York: Clarendon Press; Oxford 
University Press.

HEGEL, Georg W. F. 1996. Lecciones sobre la historia de la filosofía. Vol. 1. México: Fondo de Cultura 
Económica.

ITO, Takao. (2015). Fichte contra Schopenhauer? A doutrina do Eu como uma fonte teórica do “sujeito 
puro do conhecimento”. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, 6(2), 03–15.

OTTO, Rudolf. 1926. West-Östliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung. Gotha: Klotz.

SCHOPENHAUER, Arthur. 2005. O mundo como vontade e como representação. Tomo 1. São Paulo: 
Editora UNESP.

SCHWAB, Raymond. 1950. La Renaissance Orientale. Paris: Payot.

TABER, John. 1983. Transformative philosophy: a study of Śankara, Fichte, and Heidegger. Honolulu: 
University of Hawaii Press.

TOLA, Fernando; DRAGONETTI, Carmen. 2008. Filosofía de la India: del Veda al Vedanta. El sistema 
Samkhya. El mito de la oposición entre “pensamiento” indio y “filosofía” occidental. Editorial Kairós.


