28

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora?
Um comentario deslocado sobre a doutrina
da Ciéncia e a filosofia indiana

Can Fichte’s philosophy be transformative? A dislocated commentary on the Doctrine
of Science and indian philosophy

Thiago S. Santoro
Universidade Federal de Goids
thsantoro@gmail.com

Resumo: O presente artigo apresenta um comentario sobre a obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte
and Heidegger, pioneiro estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade do
Havai. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber revela simultaneamente um belo exemplo de exercicio de filosofia
comparada, apresenta uma interessante e nao-ortodoxa interpretacao sobre o conceito fichtiano de intuicao
intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma transformacao filoséfica no
sentido forte do termo. A exposicao se divide em trés etapas: primeiramente, descrevo a leitura de Taber a respeito
da tese de Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis
mutandis, no principio da doutrina da ciéncia. Uma terceira e Ultima parte do artigo desenvolve, de forma bastante
abreviada, um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no ambito mais amplo da obra fichtiana.

Palavras-chave: Fichte; Shankara; Filosofia comparada; Filosofia indiana; Consciéncia; Intuicao.

Abstract: The present article offers a commentary on Transformative Philosophy: A Study of Sankara, Fichte, and
Heidegger, a pioneering comparative study by John Taber, published in 1983 by the University of Hawaii. A careful
reading of Taber’s text simultaneously reveals a fine example of comparative philosophy in practice, presents an
interesting and unorthodox interpretation of Fichte's concept of intellectual intuition, and, above all, posits the idea
of a transformative philosophy or a philosophical transformation in the strong sense of the term. The discussion is
divided into three stages: first, | describe Taber’s reading of Shankara’s thesis, then, in the second part of the text,
| examine how this thesis reappears, mutatis mutandis, in the principle of the Science of Knowledge. The third and
final part of the article briefly develops an essay on how this proposal could be understood within the broader
scope of Fichte’s work.

Keywords: Fichte; Shankara; Comparative Philosophy; Indian Philosophy; Consciousness; Intuition.

Recebido em 16 de abril de 2025. Aceito em 11 de junho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n.2, dez. de 2025, p. 98 - 107 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



29

Pode a filosofia de Fichte ser transformadora? Um comentario deslocado sobre a doutrina da ciéncia
e a filosofia indiana

Vivemos uma época filosofica de profundos deslocamentos. A partir da recente eclosao do movimento
descolonial colocou-se em questao, em multiplos aspectos, o cdnone ou paradigma da histéria do pensamento
hd muito estabelecido pela cultura ocidental europeia. A filosofia hoje j ndo comporta mais um modelo
explicativo exclusivo, que demarcou sua exclusividade tanto do ponto de vista do género, daraga e da classe
social, quanto no que se refere a exclusdo geogréfica e linguistica. Precisamos agora reinterpretar o cinone
tomando em considera¢do ndo apenas determinados nomes de autoras e autores antes ignorados, mas
sobretudo levando em conta um amplo universo de pensamento humano desenvolvido pelo sul global,
uma imensa gama de escolas e correntes de pensamento filoséfico que — a partir do que erroneamente
julgou, invalidou e perpetrou Hegel' - jamais foi lida como verdadeira filosofia.

Essa exclusio tornou-se emblematica especialmente no modo como a tradigao do velho continente expressou
sua recepgio (ou a falta dela) da filosofia oriental. Se nos restringirmos ao periodo moderno da filosofia, até
mesmo o entdo denominado renascimento oriental® europeu, inaugurado pelas primeiras tradugoes diretas
de obras em sanscrito, enaltecido e promovido pelos irmaos Schlegel e por Schopenhauer, nao se mostrou
suficiente para alterar, por exemplo, o lugar (ou o nao-lugar) da filosofia indiana na histéria do pensamento
humano, nem para considerar criticamente o mito da origem puramente grega do pensar filoséfico’.

Nao pretendo, contudo, aprofundar-me aqui nesses debates especificos. Minha intencido no presente
artigo é simplesmente a de comentar uma aproximagao peculiar, para nao dizer completamente original,
realizada por um trabalho peculiar, e, por que nio dizer, completamente descartado no debate da Fichte-
Forschung. Refiro-me mais precisamente a obra Transformative Philosophy: a study of Sankara, Fichte and
Heidegger, pioneiro* estudo comparativo elaborado por John Taber, e publicado em 1983 pela Universidade
do Havai. Uma leitura cuidadosa do texto de Taber, cujo mero titulo certamente deve ter despertado
preconceitos anti-orientalistas tipicos em seus nao-leitores, revela simultaneamente um belo exemplo de
exercicio de filosofia comparada, apresenta uma interessante e nao-ortodoxa interpretagao sobre o conceito
fichtiano de intuicio intelectual e, sobretudo, postula a ideia de uma filosofia transformadora ou de uma
transformagao filoséfica no sentido forte do termo.

Para tanto, dividirei a exposicio em trés etapas: primeiramente, descrevo aleitura de Taber arespeito datese de
Shankara, para em seguida apresentar na segunda parte do texto como essa tese reaparece, mutatis mutandis, no
principio da doutrina da ciéncia. Uma terceira e ultima parte do artigo desenvolve, de forma bastante abreviada,
um ensaio sobre como essa proposta poderia ser entendida no 4mbito mais amplo da obra fichtiana.

A primeira parte do livro de Taber é dedicada a uma apresentagao do eixo fundamental de argumentagao
monista de Sankara (700 - 750?). Na tradi¢io filosofica indiana, Sankara é considerado o grande sistematizador

!'Virias sao as passagens na obra de Hegel que atestam esse juizo equivocado. A mais conhecida delas constitui um subcapitulo do
curso sobre Historia da Filosofia, emblematicamente intitulado “A eliminagao do oriente e de sua filosofia”. Cf. HEGEL 1996, p. 92.

*A expressdo tornou-se célebre a partir da obra de Raymond Schwab, La Renaissance Orientale, publicada em 1950. Além dessa
obra de referéncia, hd um artigo interessante de Octévio Botelho que apresenta em detalhe esse percurso de apropriagao europeia
da tradigao oriental, especialmente no que se refere a filosofia indiana. Cf. BOTELHO 1999.

3Sobre essa questdo ¢ interessante consultar o debate desenvolvido por Tola e Dragonetti, cujo objeto de andlise parte de uma
avaliagao critica das teses hegelianas. Cf. Tola, Fernando; Dragonetti, Carmen. 2008. Filosofia de la India: del Veda al Vedanta. El
sistema Samkhya. El mito de la oposicién entre “pensamiento” indio y “filosofia” occidental. Editorial Kair6s.

*Na verdade, hd um tnico precedente, indicado pelo prérpio Taber: o breve ensaio de Rudolf Otto no apéndice de seu West-
Ostliche Mystik.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



100

do Advaita Vedanta, doutrina epistémica e metafisica que defende uma leitura radicalmente nio dualista
da realidade dltima. Boa parte do esfor¢o filoséfico de Sankara se desenvolve a partir dos comentérios
que o autor elabora sobre os Upanishads, os Brahmasutras e o Bhagavad-Gita, tentando extrair desses
diferentes estilos de escrita aquilo que ultrapassa o mero conteudo ritualistico, investigando sobretudo
como essas antigas escrituras, cada qual a seu modo, corroboram a tese monista Advaita e a teoria da
consciéncia que a sustenta.

Nao cabe aqui, no entanto, explicitar todos os detalhes filolégicos e sdcio-culturais que permeiam esse
debate, algo que pela distincia linguistica, temporal e geografica nos levaria muito longe. De acordo com
Taber, a tese do monismo estrito defendido por Sankara é baseada na célebre passagem fundamental
(Mahavdkya) em Chandogya Upanishad, difundida no 4mbito intelectual europeu a partir da obra de
Schopenhauer, Tat Tvam Asi - “Aquilo és tu” Ainda que as possibilidades de interpretacdo dessa proposi¢ao
enigmdtica tenham gerado um intenso debate entre multiplos desdobramentos da prépria tradi¢io Vedanta,
Sankara pretende empregé-la no desenvolvimento de seu monismo radical como expressio da perfeita (e
a primeira vista paradoxal) identidade entre sujeito e Absoluto, ou, nos termos da tradigio védica, entre
Atman e Brahman. Nesse sentido, a estratégia fundamental do fil6sofo indiano é demonstrar como essa
identidade profunda é estabelecida a partir do conceito de consciéncia, ou mais precisamente, a partir de
uma transformacao significativa do conceito habitual de consciéncia, conforme os argumentos elaborados,
como indica Taber, principalmente nos comentdrios ao Brahmasutra e ao Brhadaranyaka Upanishad.

O primeiro passo da argumentag¢ao de Sankara assume a defini¢ao tradicional ou escritural da natureza
de Brahman como causa ultima do universo, um principio causal absoluto definido como onipotente,
onisciente, e sobretudo incondicionado. Defensores da leitura filoséfica dualista, como por exemplo os
seguidores da escola Samkhya, que postulam um principio causal fundamentado na matéria inconsciente,
alegam, de acordo com Taber, o seguinte:

Brahman, se fosse onisciente, teria que sé-lo em virtude da capacidade de saber tudo (sarvajnanasaktimattvena),
em vez de estar sempre engajado no ato de conhecer. Pois se sempre soubesse ativamente, entdo nio teria
independéncia em relagio a essa atividade; seu conhecimento nio seria um ato deliberado que pudesse comegar
ou parar a vontade. (1983, p. 30)°

Vemos que a base da critica dualista da escola Samkhya reside em apontar uma inconsisténcia entre os
atributos da onisciéncia e da incondicionalidade de Brahman, pois um ser supremo que sempre conhece
parece estar porisso condicionado ao ato de conhecer, torna-se refém de sua prépria onisciéncia, ou perderia
ainda sua onipoténcia caso nao pudesse ndo conhecer. A refutacio apresentada por Sankara indica, pelo
contrdrio, que é justamente esse estatuto continuo do saber, enquanto atributo fundamental do principio
supremo ou Brahman, aquilo que refor¢a e comprova sua incondicionalidade. Nas palavras de Taber,

Em esséncia, Sankara argumenta que se Brahman estivesse sempre ativamente envolvido no conhecimento,

entdo isso teria que contar a favor de sua onisciéncia e nao contra ela. Precisamente quando o conhecimento nao

é permanente e s vezes se sabe e as vezes nao, hd falta de onisciéncia. No entanto, isso nao representa nenhum

problema quanto & independéncia de Brahman, pois indicamos a independéncia do sol quando dizemos que ele
‘queima” ou “brilha”, embora seu calor e luz sejam continuos.(1983, p. 31)

Uma segunda objecao da escola dualista & mesma tese de Sankara sugere que estabelecer o saber ou
conhecimento absoluto como esséncia da propria natureza de Brahman, considerado como principio
causal do universo, implica uma distor¢do do que entendemos por conhecer, a¢do que supostamente
pressupde certas faculdades cognitivas, bem como certos objetos para a cognigao. A posi¢ao da critica
dualista é assim descrita por Taber:

5Cf. SCHOPENHAUER 2005, pp. 295; 454; 476.

¢Todas as tradu¢do sao minhas, exceto quando indicado o contrario.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



101

néo se poderia dizer que Brahman conhecia alguma coisa antes da criagao do universo. (Nao pode ser sempre um
conhecimento ativo.) Pois nesse momento nao existiam instrumentos de acao (nem quaisquer objetos a serem
conhecidos). E sem instrumentos como o corpo e os sentidos, o conhecimento nao pode surgir. (Idem, p. 30)

A resposta de Sankara mais uma vez equipara a figura do sol ao principio onisciente e incondicionado,
alegando que a natureza ou esséncia cognitiva de Brahman permanece constante e consciente mesmo na
completa auséncia de qualquer objeto:

A objegio de que se pode dizer que o sol queima ou brilha porque est4 em relagao a um objeto a ser iluminado
ou a um objeto a ser queimado, ao passo que Brahman antes da criagio nao o faz, Sankara responde que mesmo
na auséncia de qualquer objeto especifico, diz-se do sol que ele brilha; assim também pode ser dito de Brahman,
na auséncia de quaisquer objetos, que ele “pensa”. (Idem, p. 31)

Aqui chegamos ao ponto central da andlise proposta por Taber. Para Sankara, a identidade fundamental
entre o eu e o Absoluto depende da compreensio da natureza da consciéncia pura como um estado
radicalmente livre e incondicionado, na medida em que uma tal consciéncia nao depende darelagdo entre
sujeito e objeto, e consequentemente nao pode ser pensada a partir do modelo usual e bem conhecido
da relagao intencional. Mais do que isso, Sankara propde a tese de que a propria esséncia comum entre
Brahman e Atman é justamente essa consciéncia pura, ser consciente eterno e imutavel, muitas vezes descrito
na literatura sagrada indiana como o puro observador’. Como afirma Taber, indicando de modo mais
explicito o estatuto metafisico da consciéncia defendido por Sankara, “o eu ¢ essencialmente consciente,
mas na verdade consciente de tal maneira que nao necessita de um objeto do qual seja consciente. Sua
consciéncia é pura. (... ) a consciéncia pura é essencial para o eu, nio como uma propriedade, mas antes
como sua substéincia.” (1983, p. 33)

Assim, a posi¢ao metafisica de Sankara foi muitas vezes imediatamente rejeitada em fungao da assungao
de um estado incomum ou inacessivel de consciéncia como pressuposto de seus argumentos. Além disso,
se 0 objetivo principal do Advaita Vedanta é conduzir seu interlocutor & compreensao monista radical
da identidade entre o eu e o Absoluto, e com isso estabelecer o fundamento dltimo do conhecimento, o
argumento parece gerar uma espécie de paradoxo, pois, conforme Taber explicita:

a consciéncia ¢, segundo ele, indeterminada e sem objeto. Mas a propria palavra ‘consciéncia’ - em sanscrito,
aparentemente, como em inglés - implica que esteja presente um objeto de consciéncia, o que a torna determinada,
pertencente a uma classe de estados especificos de consciéncia. (Idem, p, 41)

No entanto, e aqui encontramos uma contribuicio interessante da leitura de Taber. A proposta
de pensar a filosofia do Advaita Vedanta enquanto filosofia transformativa ou transformadora tem por
principal objetivo indicar como o discurso aparentemente paradoxal das teses de Sankara almeja superar o
sentido usual do conceito de consciéncia, e pretende realizar essa superagao ao demonstrar por via negativa
ainsuficiéncia da acepgao comum, o que significa dizer também que a compreensao genuina da ideia de
consciéncia pura depende, em ultima instincia, de uma experiéncia direta dessa consciéncia pura. E isso,
segundo a leitura de Taber, ocorre por uma dupla via transformadora, ou em dois niveis distintos: (1) a
partir de um conjunto de pressupostos praticos de purificagao ou elevagao do espirito, que na tradigao
indiana cléssica assume multiplas formas, sendo a mais conhecida delas o caminho éctuplo que Patanjali
descreve na sua sistematizagio do yoga - é o que Taber denomina por nivel pré-cognitivo®; (2) através
da elucidagdo conceitual dessa realidade sempre presente da consciéncia pura como nossa natureza mais

7 Os termos aqui sao multiplos, a depender de qual tradigao estamos tratando: Sakshi, Atman, Purusha, dentre outros.

$“O primeiro é o nivel pré-cognitivo que implica a eliminagio da “impureza” - as fontes psicofisiolégicas (samskaras) do
comportamento e das crengas que perturbam a totalidade da vida e reforcam o sentido de si mesmo como um individuo separado,
distinto de um Outro. Esta purificagio é acompanhada por uma expansao ou esclarecimento da consciéncia” (TABER 1983, p. 63-4)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



102

intima ou mais profunda, o que implica na transformagao de sentido dos termos que tentam nomear essa
realidade; — Taber descreve essa etapa como conhecimento explicito (proposicional)®.

Além disso, nao parece fazer sentido a recusa prima facie de uma realidade ao menos possivel de outra
forma de consciéncia, simplesmente porque o conceito filosofico tradicional de consciéncia tenha ignorado
tal possibilidade a partir de sua definigao restritiva, ou mesmo quando nao tenhamos a experiéncia direta
dessas outras possibilidades para além do que determina nossa consciéncia atual ou usual:

nao hd razdes formais para julgar impossiveis outros modos de experiéncia ou consciéncia. Isto significa que nao
ha razdes formais para julgar que a consciéncia deva ser intencional, potencialmente dirigida a vérios tipos de
objetos e em constante mudanga — numa palavra, sensorial. Esse é 0 nosso modo habitual de consciéncia. Mas
certamente ¢ errado fazer afirmagoes sobre o que deve ser o caso com base no que ¢ ordindrio ou habitualmente
o caso. (TABER 1983, 102)

Por isso Taber confere a ideia da consciéncia pura, tal como o propde Sankara, um cardter meramente
problemitico, e ndo simplesmente absurdo (1983, p. 54). Assim, do ponto de vista argumentativo, o
discurso filoséfico do monismo Advaita Vedanta serve como ferramenta de reconhecimento de uma
realidade sempre presente e fundante do préprio individuo, reconhecimento de “uma auto-intui¢ao que
precisa apenas ser articulada para se tornar evidente.” (idem, p. 60) O engano, que nesse caso é sempre um
autoengano, é provocado pela tentativa de esgotar a compreensao da natureza da subjetividade consciente
através das possibilidades ja empiricamente conhecidas de sua descrigao conceitual, ou melhor, o engano
é tomar uma das ferramentas do reconhecimento pela realidade a ser reconhecida. Em certa medida
devemos, como ja antecipou Fichte em 1804, jogar a escada fora depois de usé-la.

II

Afilosofia de Fichte comega, de forma inica, com uma prescrigio: a demanda de pensar a si mesmo. Isto nao significa
que se deva pensar sobre si mesmo; em vez disso, é preciso retirar-se da consciéncia do mundo e concentrar-se na
consciéncia interior e, assim, fazer um ajuste fundamental no seu modo de consciéncia. A doutrina da ciéncia ¢ prética
desde o seu inicio, na medida em que comega nao com uma afirmagao, mas com algo a fazer. O empreendimento
da doutrina da ciéncia nao pode ser realizado se nio se praticar o ato em questio. (TABER 1983, p. 70)

A doutrina da ciéncia inicia por um ato. Mas em que exatamente consiste esse ato? Um primeiro problema
surge na propria escolha de tradugao dos termos empregados por Fichte. No original do texto utilizado por
Taber — no bem conhecido inicio da Primeira Introdugdo a Doutrina da Ciéncia, encontramos mobilizados
termos relativos ao olhar e a atengao, como designam respectivamente Blick e o verbo aufmerken''. A tarefa
inicial, portanto, nio constitui-se a partir de um pensar de si mesmo do eu, mas de um observar interno, de
um voltar-se da atengdo ou do “olhar” para a interioridade de si. Isso fica ainda mais claro no modo como
Fichte descreve esse mesmo ato na Segunda Introdugdo a Doutrina da Ciéncia:

Esse intuir de si préprio que se requer do filésofo, na realizagdo do ato a partir do qual o eu surge para ele, denomino
intuigdo intelectual. Ela é a consciéncia imediata de que eu atuo, e do que eu fago: ela é aquilo a partir do qual eu sei
algo, porque eu o fago. Que exista uma tal faculdade da intuigao intelectual é algo que nao se permite demonstrar
por conceitos, nem se pode construir a partir de conceitos aquilo que ela é. Cada um deve encontré-la de modo
imediato em si mesmo, ou jamais a conhecerd. A exigéncia de que se deva demonstra-la através de um raciocinio
¢ algo ainda mais extraordindrio do que o seria um cego de nascenga exigir a alguém que lhe explicasse, sem que
ele precisasse enxergar, o que as cores sio. (GA 14, pp. 216-217; SW 1463 - grifo do autor)

°“Em segundo lugar, ocorre num nivel de conhecimento explicito (proposicional) da verdadeira natureza de si, que informa
o confronto ingénuo com a consciéncia pura alcangado no primeiro nivel e culmina numa experiéncia direta dela” (Idem, p. 64)

"FICHTE GA11/8: 378; WL 1804; Nachgelassene Werke (NW) 11, p. 291

" “Merke auf dich selbst: kehre deinen Blick von allem, was dich umgiebt, ab, und in dein Inneres — ist die erste Forderung,
welche die Philosophie an ihren Lehrling thut. Es ist von nichts, was ausser dir ist, die Rede, sondern lediglich, von dir selbst.”
(FICHTE GA14,p. 186; SW I, 422 - grifo meu,).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



103

Nesse sentido, encontramos um paralelo bastante explicito entre a tese de Sankara a respeito da consciéncia
pura e o modo como Fichte concebe a expressio ‘intuicio intelectual’. Nao existe a possibilidade de
uma determinagio conceitual ostensiva do que constitui o teor ou contetido dessa intui¢io, justamente
porque seu conteudo é simplesmente um n3o-contetido, ou a0 menos um nao-conteudo na perspectiva
da determinagao conceitual de um contetido, um puro agir da consciéncia que se constitui ao captar-se
agindo'?. Por isso, tanto a intuigo intelectual de Fichte quanto a consciéncia pura de Sankara produzem
uma situagio epistémica andmala, na qual temos um saber sem objeto, uma aten¢io sem foco ou intengao
especifica, um olho que vé apenas o préprio olhar. Por isso também em ambos os casos a impossibilidade
de determinacio conceitual plena dessa situacao ou desse estado exclusivamente subjetivo ocorre por
forca do proprio conceituar, pelo fato de que qualquer conceituacio jd é uma biparticio, ja estabelece um
dualismo epistémico. Como enfatiza Taber a respeito desse ponto,

é evidente que a intuigio intelectual ndo tem relagio com os modos de discurso; é um recolhimento [withdrawal],
uma inversdo. O argumento de Fichte é que este ato espontineo define, no entanto, um tipo de conhecimento
auténtico e concreto. Pois é a natureza do eu como auto-reflexdo que estipula que ele pode, na verdade, que ele
deve ser abordado por um ato subjetivo, uma introversdo da mente. (TABER 1983, p. 134)

E bastante compreensivel que tal estratégia filoséfica tenha sido alvo de multiplas criticas, especialmente
no que se refere a impossibilidade de publicizar ou determinar de forma precisa uma via de acesso universal
a experiéncia ou ao ato sugeridos. No caso de Sankara, havia o atenuante de que estados de consciéncia
puraj se encontravam descritos em boa parte da literatura sagrada indiana. Fichte, no entanto, ao elaborar
a explicacdo do fundamento de seu sistema a partir da intui¢do intelectual, foi acusado em sua época de
misticismo sem sentido, de vazio intelectual e até de charlatanismo'?, se quisermos apenas mencionar por
exemplo as acusagoes desmedidas de Schopenhauer, seu ex-aluno'* em Berlim. A Doutrina da Ciéncia
apareceu aos olhos de vérios de seus contemporaneos — talvez em fungao de certa impenetrabilidade do
seu texto muito exigente e de dificil compreensao — como uma espécie de seita inicidtica restrita, como
um clube exclusivo para os eleitos.

No entanto, se aceitamos a proposta interpretativa de Taber, o cardter supostamente obscuro ou mistico
da intuigdo intelectual fichtiana denota somente um processo transformativo que ainda nao se realizou.
Mais do que isso, se a Doutrina da Ciéncia pode ser lida como uma filosofia transformativa, ela deve buscar
caminhos cada vez mais esclarecedores ou conceitualmente potentes para conduzir a consciéncia a uma
apreensao plena de si, de modo que o caminho da filosofia transformativa é uma espécie de deslocamento
de sentido da experiéncia'?, do sentido mais 6bvio e natural ao mais elevado e profundo. Como bem define
Taber, adotando a terminologia tipica da filosofia transcendental kantiana:

2“0 eu nao antecede a autoconsciéncia. Nio existe como um ser individual capaz de autoconsciéncia que subsequentemente

se eleva a autoconsciéncia. O self, o eu, realiza o ato de autorreflexio e origina a si mesmo em um s6 golpe” (TABER 1983, p. 73).

® Como ¢ bem conhecida, essa “critica’, que é enderecada ndo s6 a Fichte, mas a todos os principais nomes do idealismo
alemao pds-kantiano, aparece implicita ou explicitamente na obra principal de Schopenhauer: “meus escritos portam a marca
da honestidade e sinceridade de uma maneira tao nitida em sua face, que lhe permitem distinguir-se explicitamente daqueles
dos trés famosos sofistas do perfodo pés-kantiano. O leitor sempre me encontrard no ponto de vista da REFLEXAQ, isto é, da
deliberagio racional, nunca no ponto de vista da INSPIRACAQO chamado intuigio intelectual, ou do pensamento absoluto, cujos
nomes mais corretos sio: vazio intelectual e charlatanismo.” (SCHOPENHAUER 2005, p. 30).

"*Por incrivel que pareca, o autor da citagio da nota anterior é justamente o mesmo que frequentou os cursos de Fichte entre
1811 e 1812 na Universidade de Berlim. Apesar das profundas divergéncias tedricas, ha um conjunto de teses presentes no
Mundo como vontade e como representagdo que claramente demonstram certa influéncia de Fichte e Schelling no pensamento
schopenhaueriano. No entanto, ndo é aqui o lugar adequado para abordar essa complexa discussao. Cf. uma recente contribuigao
sobre o tema no artigo de Takao Ito (ITO 2015).

!S“Deveria ficar claro que para Fichte, assim como para Sankara, a filosofia culmina na intui¢do e em uma elevagio completa e
dramdtica da vida. Considero isso o cerne da filosofia transformativa. O conhecimento, quando aplicado 4 intuigao intelectual,
cristaliza-se numa experiéncia direta” (TABER 1983, p. 91)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



104

a filosofia transformativa nao envolve um uso transcendente (ilegitimo) de conceitos do entendimento; nem
sequer envolve o seu uso regulativo (legitimo). Em vez disso, introduz novos conceitos de compreensio para
uso imanente ou empirico. O fildsofo transformador ndo se esforga para apreender através do mero raciocinio
objetos que estao além do campo da experiéncia possivel; ele ativa regides de experiéncia até entao nao apreciadas,
fornecendo conceitos pertencentes a elas. (TABER 1983, p. 100)

Para que seja possivel essa “ativacao” de regides da experiéncia usualmente nao apreciadas, um eufemismo
metodoldgico de Taber para indicar mais precisamente estados elevados ou até mesmo extiticos de
consciéncia, o projeto fichtiano precisa estabelecer uma base pré-cognitiva de formagio, uma Bildung
que fomente a possibilidade dessa transformagdo. Ao que tudo indica, Fichte ndo entrou em contato
direto com qualquer exemplo das tradugées da literatura sinscrita tio em voga na sua época, e por essa
razao jamais poderia assumir como pressuposto necessario de formagao pré-cognitiva algo similar ao
conjunto de praticas da tradi¢io do Yoga, como o fez naturalmente Sankara. O processo de formagao
pré-cognitiva na Doutrina da Ciéncia, como sugere Taber'é, situa-se naquilo que Fichte apresenta como
proposta educacional em seus Discursos a Nagdo Alemd, sobretudo na adogao das teses de Pestalozzi acerca
do desenvolvimento de atividades que estimulem precocemente o livre exercicio da intuicao.

Assim, descobrimos que o sistema filoséfico de Fichte contém todos os elementos que identificamos no nosso
estudo de Sankara como constituintes da filosofia transformativa: (1) experiéncia — um nivel mais elevado de
consciéncia que é uma pré-condigio para a inteligibilidade do sistema; (2) praxis — um método para cultivar
esta consciéncia superior; (3) conhecimento - um corpo de doutrina que constitui o tema principal do sistema
e articula o componente experiencial; e finalmente (4) transformagio — um renascimento dramatico e completo
resultante deste insight. (TABER 1983, p. 95)

Portanto, é possivel perceber nessa tentativa de aproximagao entre as filosofia de Fichte e Sankara, nesse
extemporaneo e utdpico didlogo, uma surpreendente base comum, uma pressuposigao que faz da doutrina da
ciéncia a mais indiana das filosofias alemas: a tese de que o ponto fundamental de todo conhecimento, seja ele
sensivel ou racional, reside em uma insténcia de autoconhecimento nao-conceitual, pré-conceitual, ou melhor
dizendo, sobretudo supraconceitual, instancia que se confunde com a consciéncia pura, com o conhecimento
de si que ndo ocorre por reflexao e sim por inflexao, nao pelo conceito e sim pela intui¢ao direta de si.

Um ano antes de sua morte prematura Fichte descreve no seu didrio filosofico de 1813, com algumas
poucas palavras, mas de maneira precisa, a posi¢ao fundamental que a intui¢ao assume na doutrina da ciéncia:

Tenho apenas uma unidade, ndo através de construgao, mas simplesmente dada; uma unidade nao do pensamento,
e do juizo, mas da intuigao, da prépria apercep¢ao imediata; isto faltava; s6 a partir de sua inclusio a sintese pode
tornar-se verdadeiramente completa. Tacitamente ela se manifesta sem davida por toda parte.'”

III

“Isto foi precisamente a dificuldade de toda filosofia que nao quis se tornar um dualismo, mas que levou
a sério a busca pela unidade: que ounés é que devemos perecer, ou Deus. Nés nao o queremos, Deus nio
o pode!”'® Nessa tinica sentenca, Fichte registra de maneira magistral os dois impasses que nortearam sua
investigagao. A filosofia que ndo quer se tornar um dualismo é justamente aquela que compreende a razao
de modo sistematico e procura demonstrar o fundamento dltimo desse sistema. Ao mesmo tempo, tal
exigéncia de unidade sistemdtica conduz a filosofia, em ultima instancia, a seu préprio limite. Em linhas
gerais, o projeto filoséfico de Fichte nao é sendo a tentativa de resolver esses dois problemas, e cada qual
obtém uma possivel resposta nas respectivas duas fases principais de sua obra. Nesse sentido, a tarefa de
uma fundamentagao ultima do conhecimento revelou a intui¢io intelectual como verdadeiro alicerce de

16 Cf. TABER 1983, p. 91ss.
' Diarium. Ultima inquirenda. FICHTE 2001, p. 266.
FICHTE GAII/8: 114; WL 1804. SWX, p. 147.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



105

toda construcio conceitual da razdo. Nesse sentido também, o aprofundamento dessa fundamentagao
indicou uma raiz inescrutével, simplesmente porque inescrutavel, da totalidade do saber: o préprio Absoluto.

No entanto, a posi¢ao de Fichte é em parte ndo sé sustentdvel como coerente. A teoria sobre a intuigao
intelectual, tal como se apresenta na doutrina da ciéncia, ndo é de modo algum uma artimanha fabulosa
que elimina todos os problemas teéricos do idealismo com um passe de magica. Pelo contrério, a intuigao
intelectual é antes de tudo um diagnoéstico, e um diagnéstico preciso sobre tais problemas: se o sistema de
filosofia transcendental pretende ser consistente, ele deve abdicar de qualquer afirmagao sobre um principio
transcendente & consciéncia. Se ele almeja completude, ele deve considerar como fundamento de sua limitagao
inclusive aquilo que o transcende. Este status paradoxal do sistema do saber é com certeza o tema mais delicado
de qualquer filosofia que se queira compreender como ciéncia. A doutrina da ciéncia, ciéncia de todo saber,
precisa evitar tanto um reducionismo epistémico radical, que elimina toda possibilidade de transcendéncia,
quanto uma recaida na velha metafisica edificante, que extrapola os limites da imanéncia transcendental.

Assim, uma questao crucial na teoria fichtiana do saber de si do préprio saber é a determinacao de seu
limite exterior, de sua fronteira méxima: o Absoluto. Mas “o que é, pois, o ser Absoluto?” — pergunta Fichte
em 1801, respondendo em seguida de modo conciso: “aquilo que o saber capta como sua origem absoluta,
e, portanto, o nio-ser do saber”"” O Absoluto ¢é assim origem e nega¢do do saber. Ora, se o Absoluto é
origem ou fundamento dltimo do saber, este saber deve estar contido no préprio Absoluto; mas se isto é
verdadeiro, entdo o Absoluto é uma negagao sui generis do saber, nao uma simples oposi¢ao logica, mas
uma oposicio por superagao. Nesse sentido, a relagao entre o Absoluto e o saber reproduz aqui aquela
relagdo entre o eu absoluto e 0 bindmio eu/nao-eu determinados, exposta na primeira versao da doutrina
da ciéncia. Que implicagdes isso traz ao préprio conceito de saber?

Uma primeira consequéncia diz respeito justamente a teoria fichtiana do saber enquanto imagem.
O fundamento incondicionado, que é em si, por si e para si, tem na intui¢do intelectual sua primeira
imagem ou manifestagao, e esta por sua vez tem na estrutura logico-transcendental sua propria imagem,
ou seja, temos aqui a imagem da imagem. Porém, é interessante observar aqui que o cardter de imagem
permanece como propriedade comum em todas as relagoes estabelecidas, e esta continuidade possibilita
ao eu reconhecer ambos os lados do limite em cada etapa de afiguragao.

Uma implicagdo mais profunda se refere ao papel que o saber tem na defini¢io da prépria condi¢iao humana.
Aqui surge o significado genuinamente soterioldgico ou religioso da epistemologia de Fichte. Estando o saber
limitado a partir de sua propria natureza imagética, sendo ele manifestacao ou fendmeno de uma origem absoluta
que lhe escapa, este mesmo saber deve servir como via de acesso aquilo que Ihe d4 sentido. A ultrapassagem
dos limites de todo saber ndo é um simples ato de fé cega, mas uma espécie de prova por redugao ao absurdo.
O idealismo consumado, portanto, na medida em que é simultaneamente autonegagao do entendimento e
autocompreensao de seu limite inerente, deve chegar a um realismo absoluto, cuja expressao nao-discursiva
é a proépria vida da consciéncia. Como diz Fichte em um fragmento de seus ultimos textos, “na exposigao da
doutrina da ciéncia porvir tudo depende de se negar a reflexdo a partir dela mesma.”

O Absoluto constitui-se limite do saber finito, portanto, na medida em que também se torna possibilidade
ilimitada do viver. Assim, o conceito de saber determina uma etapa transitéria no processo de autorrealizagao
da esséncia humana, cuja totalidade jamais se esgota na pura racionalidade. A teoria do conhecimento de
Fichte, apesar de todo seu rigorl6gico e sistemadtico, é na verdade uma tentativa de esclarecer conceitualmente
o caminho de ascensao do sujeito para além de sua mera conceitualidade, ou do eu para além de sua mera
egoidade. Nesse sentido, a via ascendente da doutrina da ciéncia parece indicar uma completa reavaliagao

YFICHTE GAII/6: 195; WL 1801. SW1I, p. 63.
YFICHTE 2001, p. 341.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



106

da prépria razio, ao transformar a identidade formal de um eu absoluto abstrato em identidade real de
um eu enquanto consciéncia pura.

kkk

Nao é um acaso que a doutrina da ciéncia tenha sido reformulada constantemente, tampouco tais
reformulagdes se reduziriam apenas a um artificio pedagdgico ou retérico adotado pelo autor, nem mesmo
podemos atribuir essa multiplicidade como marca caracteristica do fildsofo do esforco. As constantes e
muitas vezes radicais mutagdes da obra apontam para o mesmo problema nio resolvido (ou talvez até
mesmo ndo resolvivel): Fichte jamais obteve uma exposicio suficientemente acabada, suficientemente
convincente sobre o fundamento tltimo do saber e, consequentemente, sobre a natureza da consciéncia?.

Ou, mais precisamente, Fichte jamais obteve uma tal exposi¢ao justamente por perceber que qualquer
defini¢do ostensiva da consciéncia pura, qualquer tentativa de descri¢ao desse fendmeno interno tnico e
fundamental, por via discursiva, sempre produziria o contrario de si, sempre recairia na velha linguagem
de nossa bem conhecida consciéncia cindida®, reproduziria o sentido usual do termo ‘consciéncia), que é
sempre compreendido dentro de uma relagio intencional. E justamente por isso também que o modo de
expressao da doutrina da ciéncia, a0 longo de suas transformagbes conceituais, caminha progressivamente
para lugares cada vez mais distantes, para metéforas cada vez mais profundas.

Alids, conforme acepgoes tipicas dos diciondrios de nossa lingua, o termo ‘deslocamento’ costuma
ser compreendido como mudanga de lugar, transferéncia ou transposigao, seja aplicado ao movimento
fisico de corpos e objetos, seja no que concerne ao deslocamento conceitual produzido por metaforas e
translagoes. Des-locar, seguindo o desdobramento etimolégico do verbo latino dislocare, tem como étimo
principal locus, cuja origem linguistica — assim consta no respeitado Oxford Latin Dictionary — seria dibia ou
duvidosa.”® No entanto, a antiga lingua sinscrita, fonte de diversas raizes etimolégicas indo-europeias, traz
no vernculo o conceito de Lok4 (¥T%), palavra polissémica fundamental, que designa nao apenas lugar,
morada, regiao, ou mundo, mas também planos de existéncia e estados da mente. O mais impressionante
é pensarmos que Lok aparentemente mantém relagdo préxima com o termo lok (F'ﬁ?h: 4, cujos sentidos
sdo traduzidos, dentre outros, por luzir, saber e ver. Licht, Wissen, Sehen. Curioso e universal deslocamento,
que sempre retorna a si.

21 «

Para Sankara, uma forma estabelecida de pensar sobre o eu como consciéncia pura ja estd disponivel como

uma parte da linguagem que é desconhecida ou nao utilizada — uma linguagem secreta inacessivel ao nao iniciado.

Obtém-se acesso a ela e o direito de usi-la satisfazendo certos critérios. Fichte, embora tome emprestado grande parte

da sua linguagem de Kant, estd claramente empenhado em inventar, até certo ponto, a sua prépria linguagem para

realidades originalmente concebidas. Acredito que isso explica parte da confusio e dainconsisténcia encontradas em

sua filosofia inicial. L4 ele ainda estd procurando um modo adequado de expressar seu insight.” (TABER, 1983, p. 100)
**Qu na “parti¢ao original”, para empregar a expressao do ensaio de Holderlin, Urteil und Sein. Cf. BECKENKAMP 2004, p. 101.
3 Cf. Oxford Latin Dictionary, p. 1039.

2Cf. BENFEY 1866, pp. 800-801.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



107

Referéncias bibliograficas
BECKENKAMP, Joaosinho. 2004. Entre Kant e Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS.
BENFEY, Theodor. 1866. A Sanskrit-English Dictionary. London: Longmans, Green, and Co.

BOTELHO, Octavio da C. 1999. A historia do reconhecimento da filosofia indiana no ocidente. Educagdo
e Filosofia. 13 (26), pp. 173-194.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard. 2001. Ultima Inquirenda ]. G. Fichtes letzte Bearbeitungen der
Wissenschaftslehre ende 1813/Anfang 1814. Textband. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog.

FICHTE, Johann G., Lauth, Reinhard, and Gliwitzky, Hans. 1976. ].G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften. Stuttgart: Frommann-Holzboog.

GLARE, P. G. W, ed. 1968. Oxford Latin Dictionary. Oxford, New York: Clarendon Press; Oxford
University Press.

HEGEL, Georg W. E. 1996. Lecciones sobre la historia de la filosofia. Vol. 1. México: Fondo de Cultura
Econdémica.

ITO, Takao. (2015). Fichte contra Schopenhauer? A doutrina do Eu como uma fonte teérica do “sujeito
puro do conhecimento”. Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, 6(2), 03-1S.

OTI'O, Rudolf. 1926. West-Ostliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung. Gotha: Klotz.

SCHOPENHAUER, Arthur. 200S. O mundo como vontade e como representagdo. Tomo 1. Sio Paulo:
Editora UNESP.

SCHWAB, Raymond. 1950. La Renaissance Orientale. Paris: Payot.

TABER, John. 1983. Transformative philosophy: a study of Sankara, Fichte, and Heidegger. Honolulu:
University of Hawaii Press.

TOLA, Fernando; DRAGONETT, Carmen. 2008. Filosofia de la India: del Veda al Vedanta. El sistema
Samkhya. El mito de la oposicién entre “pensamiento” indio y “filosofia” occidental. Editorial Kair6s.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 98 - 107 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99284



