108

Fichte et le Lapis philosophorum de
la Science de la Communication

Fichte and the Lapis philosophorum of the Communication Science

Lune Roc Pierre Louis
L Université d’Etat d’'Haiti ('UEH), Haiti
lunerocp@gmail.com

Résumé: Cet article sédimente le lapis philosophorum de la science de la communication en éveillant les épiphanies
que scelle la doctrine de la science de Fichte. Il montre que Fichte pose la tablature de ce champ de connaissance
en passant de la doctrine de la science a la doctrine du droit et ses héritiers dont Martin Buber, Jlirgen Habermas
et Jean-Marc Ferry partent de ce socle pour porter I'heuristique de la communication a son apogée.

Mots-clés: Communication; droit; interaction; intersubjectivité; reconnaissance.

Abstract: This paper settles the lapis philosophorum of the communication science by stimulating the epiphanies
that sets the Fichte's foundations of the science of knowledge - Wissenschaftslehre. It exhibits that Fichte presents
the background of this field of knowledge from the foundations of the science of knowledge to foundations of
natural right — Rechtslehre. His worthy successors including Martin Buber, Jiirgen Habermas and Jean-Marc Ferry
start from that base to convey the communication heuristic to its acme.

Keywords: Communicatio; right; interaction; intersubjectivity; reconnaissance.

Recebido em 26 de marco de 2025. Aceito em 18 de agosto de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 - 127 /ISSN:2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



109

PROLOGUE

Revista DoisPontos, par ce numéro thématique, porte al'actualité de la réflexion les épiphanies de la Wissenschaftslehre
de Johann Gottlieb Fichte. A cet égard, cette contribution qui s'investit dans une question heuristique a teneur
systématique part du procés dela détranscendantalisation scellant la pensée postmétaphysique qui convoque un
sinnkritisch notwendiges Postulat, un postulat nécessaire de critique de sens en vue de reconstruire avec justesse
la contribution heuristique de Fichte et surtout pour ce que jappelle le lapis philosophorum de la science de la
communication. Aussi lenjeu consiste-t-il a préciser que, tout en étant question de Fichte, cette contribution
table surle transcendantal de I'intersubjectivité déterminant les présuppositions universelles a Ia fois immanentes
et transcendantes en lieu et place du sujet transcendantal monadique. Ce qui souléve le débat portant Jirgen
Habermas a surligner que « cest plutét le mentalisme qui sépare Kant et Fichte a la fois de Hegel et de ceux
qui l'ont suivi dans la voie de la détranscendantalisation » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 126). C'est dire
autrement que Hegel sengage dans la direction opposée du tournant transcendantal en s'orientant vers celle
d’une détranscendantalisation du sujet de la connaissance, quitte a admettre que Fichte remet en question le
concept fondamental du mentalisme, laperception transcendantale, le cogito, car rappelle Habermas, c’est «
avec la Doctrine de la science de Fichte quapparaissent les confusions inhérentes  ce concept » (idem).

Lintérét de cet article pour I'heuristique de la communication oblige a souligner que le choix de Hegel de la
catégorie de 'esprit s'incarnant A travers les media (Medien) du langage, du travail et de l'interaction « évoque
lorigine et I'ascension des sciences humaines autour de 1800 » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 133) dont
les principaux péres fondateurs sappellent Leopold Ranke, Jacob et Wilhelm Grimm, Carl von Savigny, August
Wilhelm von Schlegel, sans oublier les précurseurs de 'Ecole historique : Justus Méser, Johann Gottfried von
Herder, Johann Georg Hamann, Friedrich Schleiermacher, Wilhelm von Humboldt et Friedrich Schlegel. La,
souligne Habermas, « trois dimensions acquéraient, pour la premiére fois, une signification philosophique :
Thistoricité de lesprit humain, l'objectivité des formes symboliques et I'individualité des acteurs » (Jiirgen
Habermas, 1999/2001, p. 134), saufa accentuer sur « la structure symbolique de ce que les acteurs, en sengageant
dans des interactions et en parlant les uns avec les autres, partagent intersubjectivement, a savoir la structure
symbolique des images du monde, des mentalités et des traditions transmises, des formes de vie culturelle,
des normes et des valeurs, des institutions, des pratiques sociales, etc. Ces phénomeénes constituent le champ
d’études des sciences humaines > ( Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 136). Et pour la communication, il échoit
de surligner que « les étres humains acquiérent une idée spécifique d'eux-mémes en tant que personnes qui, en
tant que Je et [Autre, Ego et Alter, engagent des relations les unes avec les autres et forment des communautés
tout en ayant conscience de leur différence absolue » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 137).

Ce faisant, méme en suivant la voie de la détranscendantalisation, tout se passe comme si Hegel était le seul a
l'avant-scéne. Il se trouve au frontispice des sciences morales et si 'on ajoute 2 la suite de Paul Ladriére (1991)
que Hegel inaugure la dimension relationnelle de la personne, il devient obvie qu'il définit le principe de
l'intersubjectivité et a fortiori, linteraction est 'un de ses media (Medien) ou Potenzen de 'expérience humaine, il
sensuit que chezluisiedle principe de lareconnaissance. Celle-ci étantl'enjeu de I'intersubjectivité, del'interaction
ou dela communication. Tout cela est beau, mais toujours est-il que Fichte manque al'appel, si bien que Ladriére
fait son archéologie de la notion de personne enl'oubliant implacablement. Qu'en est-il alors de Fichte 2

Cette contribution nentend pas aller a I'encontre de I'héritage que Hegel nous légue notamment a partir de
sasystématique de Jena pour ce qui concerne la question de la reconnaissance comme punctum Archimedis de la
communication ou alors des sciences morales, mais entend revendiquer une inflexion. Larchitectonique ala base
de cethéritage abeau se révéler didactiquement plausible chez Hegel, mais seyait déja chez Fichte. En témoignent
le postulat selon lequel la reconnaissance est fondatrice du droit etla thése selon laquelle « 'homme ne devient
homme que parmiles hommes » (Fichte, 1796-1797/1994, p. 54). Mais cette contribution dans!'impossibilité
de prendre en compte tous les aspects fera ses sédimentations comme argumentaire de la thése selon laquelle

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



110

Fichte fonde ce qui va s'appeler plus de 150 ans aprés sa disparition, la science de la communication — comme
discipline universitaire institutionnalisée. Ce qui obligera cette contribution a ne pas rester seulement au Fichte
canonique pour faire de préférence l'archéologie des épiphanies quéveille son ceuvre. Fichte aurait considéré
cette idée peu orthodoxe, non parce que Fichte faitIéconomie de la communication, mais en la cantonnant dans
la communauté éthique qu'il réduit a I'Eglise. A cet effet, Pierre Naulin fait remarquer que « la communication
adonc pour lieu privilégié la communauté éthique telle Fichte I'a décrit en 1798 et qui constitue pour lui alors
I'Eglise » (Pierre Naulin, 1969, p. 414) et conjecture que « dans la théorie du droit naturel, Iappel a la liberté
et ala reconnaissance de l'autre n'interviennent que pour déduire la loi juridique qui assure la coexistence des
étres libres, sans que ceux-ci doivent pour autant communiquer entre eux » (Pierre Naulin, 1969, p. 413). La
thése de Fichte a donc fait école au détriment de son idée originaire.

Parmiles épiphanies (deslocamentos) de la doctrine de la science de Fichte, la toute premiére sied chez Fichte
lui-méme. Ce que consacre sa doctrine du droit naturel dont le fondement s’ancre a fortiori dansles principes
deladoctrine delascience. C'est rappeler, a l'occasion, que Fichte évoquele prédicat pratique pour qualifier la
doctrine de la science. Dit autrement, la doctrine de la science ne peut étre pratique que sous les auspices de
celle du droit. Ce qui donnera lieu au point A. Un deuxiéme point se centrera sur la doctrine du droit comme
prélude a une heuristique de la communication (B). Toutefois, I'heuristique de la communication, quant a
elle, sourd, a proprement parler comme héritage de la systématique fichtéenne. Le présent article retient, a cet
effet, Martin Buber, comme étant l'auteur de la premiére théorie de la communication & proprement parler,
qui occupera la manche I tandis que Jiirgen Habermas et chez Jean-Marc Ferry qui portent la réflexion sur
la communication & son acmé occuperont respectivement les manches A et E.

A.-ELADOCTRINE DE LA SCIENCE A LA DOCTRINE DU DROIT

La doctrine de la science — Wissenschaftslehre — annonce elle-méme le fil conducteur de ses deslocamentos
en se qualifiant de pratique tout en étant une épistémologie en ce sens quelle se consacre a la théorie de la
connaissance ou pour reprendre Fichte, au fondement de la science de la connaissance. La Wissenschaftslehre
étant une épistémologie générale dans les termes d’'une logique générale. Ce qui pourrait faire penser a
l'analytique ou a la logique kantienne, mais Fichte y voit le 74Aog de toute philosophie fondamentale en
rappelant que celle-ci doit étre « science dela connaissance » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, p.
24),id est une épistémologie. Lidéalisme de Fichte est transcendantal et non transcendant, il est un idéalisme
théorique et critique. Fichte rappelle que « raison réelle et raison idéale sont identiques dans le concept de
causalité » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, §4). De maniére didactique, Jean-Francois Goubet
fait remarquer que « I'idéalisme théorique affirme idealiter ce que son pendant fait realiter. Pour I'idéalisme
critique, ces deux points de vue sont absolument équivalents, il ne s’agit que de manifester l'abstraction
nécessaire pour savoir leur identité » (Jean-Francois Goubet, 2000, p. 67).

Le présent article fait 'économie du débat qui en résulte, considérant qu’il s’investit dans une dimension
exotérique portant sur les épiphanies et par conséquent, il part du postulat selon lequel la raison est demblée
pratique et que la raison théorique table sur la raison pratique. Fichte précise que « ce n'est pas la faculté
théorique qui rend la pratique possible, mais c’est que, au contraire, sur la possibilité de celle-ci que repose
la possibilité de la premiére » (Johann Gottlieb Fichte, 1794-1797/1843, p. 44). La raison pratique est
premiére, elle est fondamentale. La, c’est rappeler que Fichte soutient, dans la Déduction de la représentation,
«la Doctrine de la science doit étre une histoire pragmatique de lesprit humain' » (cf. Johann Gottlieb
Fichte, 1794-1797/1843, pp. 164-187). Cest dire que Fichte est tout aussi l'aieul du tournant pragmatique,
lacmé du proces de la détranscendantalisation. Ce qui pourrait faire penser demblée & Habermas dans sa
pragmatique universelle, mais en attendant, la parole lui est adressée pour le concept kantien de I'intérét de
la raison sur la voie de l'autoréflexion.

! Cette thése fera sous d'autres termes l'objet des premiers moments de I'introduction de la doctrine du droit — Rechtslehre.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



111

Habermas fait remarquer queen subordonnant « la raison théorique a la raison pratique, Fichte est le
premier a pouvoir développerle concept d'un intérét émancipatoire inhérent ala raison agissante elle-méme >
(Jiirgen Habermas, 1968/1976, p. 232). L'unité de la raison théorique et de la raison pratique étant le pas
franchi par Fichte par rapport 4 Kant. Fichte « congoitl’acte de la raison, l'intuition intellectuelle, comme une
activité réfléchie qui retourne en elle-méme, et il érige le primat de la raison pratique en principe : la réunion
accidentelle de la raison pure spéculative et de la raison pure pratique en une connaissance est remplacée par
la dépendance de principe de la raison spéculative vis-a-vis de la raison pratique. Lorganisation de la raison est
soumise a l'intention pratique d’un sujet qui se pose lui-méme » ( Jiirgen Habermas, 1968/1976, pp.238-239).

Il s’ensuit autoréflexion que déja postule la doctrine de la science et Habermas précise que « sousla forme
originaire de l'autoréflexion, comme le montre la doctrine dela science, la raison estimmédiatement pratique.
En devenant transparent a lui-méme dans son acte d'autoproduction, le moi se libére du dogmatisme. Pour
sélever jusqu’a 'intuition intellectuelle, il faut au moi la qualité morale d’une volonté d’émancipation »
(Jiirgen Habermas, 1968/1976, p. 239). D'ot la clé de vorite de 'autoréflexion, attendu que « toute logique
présuppose le besoin démancipation et un acte de liberté originaire, afin que 'homme séléve jusqu’au point
de vue idéaliste de 'émancipation (Miindigkeit) a partir duquel il est possible de pénétrer d’une maniére
critique le dogmatisme de la conscience naturelle et, par-13, les mécanismes cachés de l'autoconstitution
du moi et du monde » (idem) et que Fichte postule que « l'intérét le plus haut, la raison de tout intérét, est
l'intérét pour nous-mémes » (idem). Lautoréflexion, chez Fichte est activité et celle-ci retourne en elle-méme.

Mutatis mutandis, il échoit de souligner que surla voie de 'heuristique de Ia communication, l'autoréflexion
résultant d'une médiation de la raison pratique et de la raison théorique séant dans la doctrine de la science
demeure un pas important. Pas plus. A cet effet, Goubet surligne que « la premiére Doctrine de la Science
d’Iéna assoit une philosophia practica universalis qui prépare les doctrines particuliéres du droit et de I'éthique.
A proprement parler, la partie pratique de la philosophie fichtéenne, mémessi elle affirme la finitude humaine
et le devoir-étre lié  cette finitude, n'est pas une doctrine éthique » (Jean-Frangois Goubert, 2000, p. 69).
Ce qui oblige a faire appel a la Rechtslehre, 4 la doctrine du droit comptant pour la séquence B.

B.LA RECHTSLEHRE OU LE PRELUDE A UNE HEURISTIQUE DE LA COMMUNICATION

Chez Fichte, le droit est fondamental. Il est premier. Il revét valeur systématique. Fichte établit sa déduction
en soutenant que I‘étre raisonnable se pose « comme individu, comme un, au sein d’'une pluralité détres
raisonnables qu’il admet en dehors de lui dés lors qu'il admet lui-méme » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-
1797/1994, p.24). Dit autrement, « je me pose comme raisonnable, c’est-a-dire comme libre. [ ... ] Je m'auto-
limite dans mon appropriation de la liberté, du fait que je laisse aussi subsister de la liberté pour d’autres »
(idem). Ce qui définit « le concept de droit est donc le concept de la relation nécessaire d'étres libres les
uns avec les autres » (idem). En faisant I'économie des sempiternels débats conciliaires pour soutenir qu'un
« individu raisonnable, autrement dit une personne, se trouve lui-méme libre » (idem) et que la personne
est donc l'individu raisonnable et libre, Fichte fait du concept du droit le fondement de toute communauté
humaine ou de 'Humanité comme communauté de personnes en précisant « l'objet tout entier du concept
de droit ; savoir : une communauté entre des étres libres comme tels. Il est nécessaire que chaque étre libre en
admette d’autres de son espéce en dehors de lui » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 25).

Par conséquent, le concept du droit duquel se déduitla condition de la conscience de soi définira également
l'idée de société et Fichte ajoute que « je dois nécessairement me penser en société avec les hommes
auxquels la nature m’a réuni ; mais je ne le peux pas sans penser ma liberté comme limitée parlaleur ; or cest
d’apres cette pensée nécessaire que je dois aussi agir, faute de quoi mon action est en contradiction avec ma
pensée » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 26). De la doctrine systématique du droit se déduit
I'intersubjectivité dont la reconnaissance est I'enjeu. La surgit I'Aufforderung portant Fichte & soutenir que

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



112

« étre raisonnable ne peut se poser comme tel, & moins que sadresse a lui un appel a l'action libre [ ... ]
il faut nécessairement qu’il pose un étre raisonnable hors de lui comme la cause de cet appel, donc quil
pose en général un étre raisonnable hors de lui » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 54). Clest
la l'idée d’une idée princeps de la communication, tant dans son expérience que dans son concept. Aussi
Fichte précise-t-il que « 'homme (ainsi que tous les étres finis en général) ne devient homme que parmi les
hommes [ ... ] si en général il doit y avoir des hommes, il faut qu'ils soient plusieurs. | ... ] cest une vérité qui est
établir rigoureusement a partir du concept de 'homme. Dés que 'on détermine complétement ce concept,
on est conduit, a partir de la pensée d’un individu, a en admettre un deuxiéme, afin de pouvoir expliquer le
premier » (idem).

Cette these est le punctum Archimedis de la communication — humaine ou sociale — jusqu’a sous-tendre la
thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation. Elle induit également la morale dans le sens
pragmatique d’une éthique procédurale, quitte a ajouter que « le concept de Thomme n'est donc nullement
concept d’un individu, car c'est 1a quelque chose d'impensable, mais cest celui d'un genre > (Johann Gottlieb
Fichte, 1696-1797/1994, p. 5S). Aux marches d’une théorie de la communication vient, primo, la relation et
Fichte enchérit que « la relation d’étres libres les uns avec les autres est donc nécessairement déterminée et est
posée comme déterminée de la fagon suivante : la connaissance d’un des individus par I'autre est conditionnée
par le fait que lautre le traite comme un étre libre (c’est-a-dire limite sa liberté par le concept de la liberté du
premier). [ ... ] Larelation d'étres libres les uns avecles autres est par conséquent une relation d'action réciproque
par l'intelligence et la liberté » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 59). Cela étant, l'on pourrait
évoquer le prédicat de la relation chez Fichte, mais il ne tardera pas a l'enfermer dans la linéarité du syllogisme
ressortissant de la logique formelle, comme s'il sagissait de l'arité d’une fonction mathématique. Ce faisant,
l'on a beau sédimenter l'autoréflexion chez Fichte et il va étre question de la reconnaissance, mais tel n'est pas
encore le cas de ce qui sappellera plus tard — la reconstruction. Chez lui, sied encore le prédicat de la qualité.

Fichte admet néanmoins 'ouverture sur autrui en tant qu'individu résultant d'une synthése de consciences.
La conscience revét valeur prédicamentale de la qualité — la conscience? étant la capacité de dire Je du moins
de sele représenter. Il ne s’agit pas de la relation procédurale proprement reconstructive, mais n'empéche que
— et c’estla ou sied la spécificité de Fichte — que cette ouverture améne, secundo, ala reconnaissance, l'enjeu de
la communication ou par extension des sciences praxéo-herméneutiques, en ce sens que celles-ci peuvent se
dire des sciences de la reconnaissance en termes de sciences reconstructives. D'ou, soutient Fichte, « aucun
ne peut reconnaitre l'autre s’ils ne se reconnaissent pas tous deux réciproquement : et aucun ne peut traiter
l'autre comme un étre libre si tous deux ne se traitent pas ainsi réciproquement » (Johann Gottlieb Fichte,
1696-1797/1994, p. 59). L, Fichte pose le lapis philosophorum de I'heuristique de la communication parla
réciprocité d’une symétrie somme toute syllogistique ot il avance « je ne peux donner a un étre raisonnable
déterminél'idée de me reconnaitre pour un étre raisonnable que dansla mesure ot je le traite moi-méme comme
tel » (idem), tandis que le conditionné est que « selon ma conscience et selon sa conscience, synthétiquement
réunies en une seule (selon une conscience qui nous serait commune), il me reconnaisse pour tel, en sorte
que je puisse, pour autant qu'il veut étre considéré comme un étre raisonnable, le forcer a convenir qu'ila eu
connaissance que moi-méme j'en suis un aussi » (Johann Gottlieb Fichte, 1696-1797/1994, p. 60).

En outre, la réciprocité qu'il déduit, induit I'idée pragmatique en renchérissant que « la condition était
que je reconnaisse lautre comme étre raisonnable (d’une fagon valant pour lui et pour moi), c'est-a-dire que
je le traite comme tel — car seule laction est une telle reconnaissance valant universellement (Johann Gottlieb
Fichte, 1696-1797/1994, p.62). Al'idée d’une histoire pragmatique de l'esprit humain a celle de Iagir comme
étant princeps pour la constitution d'un monde humain sourd I'idée que I'action requiert une interaction ot

*Chez G.W.F. Hegel prévaut le concept d’esprit au lieu de celui de conscience comme étant la capacité de dire Je. Le
rapprochement ne va pas au-dela de la définition ou implication, car du point de vue prédicamental, I'esprit chez Hegel est du
seul ressort de la relation.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



113

l'action d’un autre est appelée a compléter la mienne, car peaufine Fichte, « en tout étre raisonnable, il n'est
possible qu'en tant qu'il est posé comme natteignant sa complétude que par un autre. [ ... ] mien et sien, sien et
mien : un concept commun, ol deux consciences sont réunies en une seule » ( Johann Gottlieb Fichte, 1696-
1797/1994,p. 63). Cette conscience commune n'éveille pas seulement le lapis philosophorum de l'expérience
dela communication, mais également le punctum Archimedis de la communauté. Sortie de soi et tension vers
l'autre convergent dans le projet d'un Nous. Il s'ensuit que « par le concept qui a été donné, est déterminée
une communauté, et les conséquences ultérieures ne dépendent pas seulement de moi, mais aussi de celui
qui par 14 est entré en communauté avec moi » (idem). D’ot, conclut Fichte, « nous sommes tous deux, par
notre existence, liés 'un a l'autre, et obligés I'un envers l'autre » (idem).

Mutatis mutandis, il s'ensuit que Fichte donne lieu a la reconstruction de la premiére théorie de la
communication par sa théorie de la reconnaissance. Cette théorie reste en friche chez lui et il n'est guére
question chez lui de la thématiser. Il en fournit le lapis philosophorum. Mais dans le cadre de ce que jappellele
proces de la détranscendantalisation, Fichte est a considérer de préférence comme un aieul de I'heuristique de
la communication, compte tenu que sa pensée reste transcendantale et qu’il est toujours chez lui question de
déduction - transcendantale — en contrepartie de la reconstruction — que bien entendu Hegel inaugurera. Au
sens de Kant, la déduction transcendantale sous-tend une démonstration de la validité objective des concepts
d’'objets d'une expérience possible en général. En revanche,1'idée d'une théorie de la communication au sens
de la reconstruction, s’investit dans la compétence des sujets de la communication quotidienne et dans les
idéalisations que celle-ci présuppose a travers des prétentions a la validité, pour anticiper Habermas. Celles-ci
sont a la fois immanentes et transcendantes, ce qui revient a dire que ces idéalisations sont transcendantales
au sens du transcendantal de I'intersubjectivité, pour anticiper Ferry. Dans les termes du rallye heuristique de
la communication s’inscrivant dans les deslocamentos qu'éveille la Wissenschaftslehre, Martin Buber marcherait
sur les pas de Fichte

I.- MARTIN BUBER ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

Sil'on excepte les quatre Friedrich contemporains de Fichte, qui tous se séparent de lui de huit & douze ans —
savoir Friedrich Holderlin, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Georg Philipp Friedrich Leopold von Hardenberg
(dit Novalis), Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling — Martin Buber figure parmi les premiers héritiers
de Fichte. Cette filiation peut, prima facie, s'avérer putative, car aucun lien ne semble exister entre Buber et
Fichte et, a fortiori, sil'on considére Buber comme un hétéroclite aux airs éclectiques et que sédimenter un
Buber systématique serait improbable en dépit d'une dominante religieuse qui scelle le gros de ses ceuvres, a
commencer par sa dissertation de 1904, Beitrige zur Geschichte des Individuationsproblems. Nicolaus von Cues
und Jakob Bohme/Contributions a Ihistoire du probléme de l'individuation. Nicolas de Cues et Jakob Béhme, qui
s'investit dans la mystique religieuse. De Buber ou de sa réception, c’est étrangement une lecture religieuse
qui se fait de ce qui est considéré comme étant son ceuvre magistrale — Ich und Du/Je et Tu — de 1923 et ce
dans ses trois parties. En revanche, si tant est que la troisiéme partie — « Le Toi Eternel » (pp. 111-172) —soit
du ressort religieux ou alors théologique, les deux premiéres parties : « Les mots-principes » (pp. 17-60) et
« Le monde de 'Homme » (pp. 61-110) soffrent bien a une lecture phénoménologique jusqu’a annoncer
l'ontologie grammaticale de Jean-Marc Ferry.

Dés lors, sur la voie d’une théorie de la communication ol prévaut tant le prédicat de la relation que la
reconnaissance de l'autre comme enjeu, Buber s'offre la possibilité d’étre un héritier légitime de Fichte. La these
bubérienne selon laquelle Je ef Tu n'existent que par leur relation équivaut a la these fichtéenne selon laquelle
I'homme ne devient homme que parmi les hommes. Lhomme étant I'étre doué de thématisation capable de dire
Je, tout comme il est capable de reconnaitre 'autre comme Alter — Tu. En outre, une lecture systématique des
deux premiéres parties de cette ceuvre montrera que chez Buber sied, prima facie, le dualisme ontologique ot
se distinguent catégorialement le monde des choses définissant une relation Je-Il et le monde des personnes

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



114

définissant une relation Je-Tu. C'est évoquer respectivement la relation externe procédant par une attitude
instrumentale ou objectivante dansl'instrumentation et la relation interne ou mieux interpersonnelle procédant
par une attitude performative ou communicationnelle dans l'interaction. Dans 'instrumentation, '’homme,
seulement en aval, établit une relation moniste ou monologique a la nature, rapport élémentariste, attendu
qu'il s'agit d’expliquer des phénomeénes naturels par 'expérimentation. Dans l'interaction, 'homme est a
la fois en amont et en aval ot Ego doit reconnaitre Alfer comme un Alterego ; rapport holiste, compte tenu
que l'interaction est celui des hommes entre eux ou il s’agit d'en comprendre le sens par la reconstruction
herméneutique. Cest dire que ce n'est pas seulement 'heuristique de la communication qui y trouve une
avance, mais les sciences praxéo-herméneutiques dansleur ensemble. Aussi Buber se révele-t-il étre également
un héritier de Wilhelm Dilthey dans les horizons du dualisme épistémologique.

Mutatis mutandis, une lecture systématique des mots-principes de Buber oblige a conjuguer le moment
heuristique du dualisme épistémologique ressortissant du dualisme ontologique et le moment proprement
communicationnel, moment de la reconnaissance que consacre le moment ontologique du verbe, lieu de
la relation, du rapport, de la liaison, pour paraphraser Ferry. Les deux aspects saccusent tour & tour dans
l'exposé de Buber. En toute premiére ligne, Buber fait prévaloir le dualisme ontologique sous-tendant un
dualisme méthodologique en soutenant que « le monde est double pour’homme, car l'attitude de’homme
est double en vertu de la dualité des mots fondamentaux, des mots-principes » (Martin Buber, 1923/1969,
p- 19). En effet, une stase différente du monde s'accuse conformément a l'attitude de base en question. A
l'attitude instrumentale objectivante correspond le monde objectif ou monde des choses, tandis qual'attitude
performative communicationnelle correspond le monde social ou monde des personnes.

Buber fera remarquer que « les bases du langage ne sont pas des mots isolés, ce sont des couples de mots.
L'une de ces bases du langage, c’est le couple Je-Tu. Lautre est le couple Je-Cela, dans lequel on peut aussi
remplacer Cela par I’ ou Elle sans que le sens en soit modifié » (Martin Buber, 1923/1969, p. 19). 1l sensuit,
primo, la relation Je-Tu, trahissant le monde des personnes, monde éthique de la communication ou de la
reconnaissance et Buber en donne préséance ; secundo, larelation externe Je-Il trahissant le monde des choses
oumonde objectif et, tertio, la trilogie de I'espace pronominal dans sa dimension ontologique I, Tu, Je. Buber
parle de base du langage 13 ot il faudrait dire grammaire — « les codes logiques de nos processus mentaux et
comportementaux » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14) et « au regard du monde de la vie, quavant d’étre un
phénoméne linguistique, la grammaire revét une signification ontologique » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p.9)
— mais la terminologie ne pose aucune si, justement, dans 'un ou l'autre cas, I'enjeu demeure ontologique et
si, le cas échéant, lagir reste premier et ce, dans1'idée de ce que Fichte appellerait une histoire pragmatique de
lesprit humain. Soutenir que Buber annonce I'ontologie grammaticale de Ferry oblige d'emblée a reprendre
Ferry qui précise que « dans la communication, en effet, chacun pose chacun, non pas comme étant ceci,
mais comme posant 'autre qu'est soi-méme » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9). Au passage, Ferry défendrait
Buber a titre d"un héritier 1égitime de Fichte par sa thése de la supériorité ontologique de la communication
sur la représentation ot du Moi absolu en question dans la Wissenschaftslehre, « lautoposition n'a pas le sens
d’une représentation, mais d'une communication » (idem).

Buber poursuit son rallye heuristique en avangant que « le Je de Thomme est double, lui aussi. Car le Je
du couple verbal Je-Tu est autre que celui du couple verbal Je-Cela » (Martin Buber, 1923/1969, p. 19). 11
évoque une double dualité. Si tant est que la dualité du Je puisse s'avérer explicite au regard de de la relation
intersubjective Je-Tu de l'adresse a l'autre sujet dans la communication et de la relation objective Je-Il de
ladresse a 'objet réifié dans I'instrumentation, il reste a élucider ce qu’il en est de la dualité de 'homme afin
de conjurer tout louvoiement métaphysique sous une forme quelconque. En effet, dans I'esprit de Fichte,

*Geneviéve Bianquis traduit systématiquement Es dans Es-Beziehung par Cela et ainsi traduit-elle Ich-Es Behiehung par Je-Cela.
Lorsque je ne cite pas Buber, je parlerai de préférence de relation Je-Il, pour rester dans l'esprit de l'ontologie grammaticale dans
sa trilogie de I'espace pronominal : Il, Tu, Je.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



115

en contrepartie de la thése selon laquelle 'homme n'est homme que parmiles hommes, I'on peut avancer la
thése selon laquelle'homme n'est homme que par sa faculté d’agir, sibien que nous apprend Ferry, « agir est
ce qui est premier pour la constitution d'un monde humain tel que la communication soit rendue possible
entre des ressortissants d'une méme culture — et au-dela entre des cultures différentes. Car cest dans la
différenciation de l'agir que se construit une grammaire universelle » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 51). Ce
faisant, la dualité de 'homme s’explicite par le biais d'une théorie de l'expérience qui elle differe selon qu’il
s'agit du monde externe ou monde des choses ou du monde intersubjectif ou monde des personnes. Cette
dualité de 'homme est donc premiére par rapport a celle de son Je — son individualité.

Buber traduit I'ontologie grammaticale qui fait I'assomption du transcendantal de I'intersubjectivité en
arguant, d’une part, que « les bases du langage ne sont pas des noms de choses mais des rapports » (Martin
Buber, 1923/1969, p. 19), cest la le moment du verbe qui, d’autre part, trahit le moment ontologique a
proprement parler en ce sens que « les mots qui sont a la base du langage [ ... ] fondent une existence.
Ces mots fondamentaux sont prononcés par I‘étre lui-méme » (idem). Chez Buber, I'étre n'existe que dans
la relation en avancant que « le mot fondamental Je-Tu fonde le monde de la relation » (Martin Buber,
1923/1969, p. 23) et que, ajoute-t-il, « au commencement est la relation » (Martin Buber, 1923/1969, p.
38). Aussil'étre trouve-t-il son sens plein faisant parler de I'étre entier dans la communication qui consacre la
reconnaissance. Cest ce que fait valoir cette séquence ot Buber soutient que « Dire Tu, cest dire en méme
temps le Je du couple verbal Je-Tu. Dire Cela, c’est dire en méme temps le Je du couple verbal Je-Cela. Le
mot-principe Je-Tu ne peut étre prononcé que par I'étre entier. Le mot-principe Je-Cela ne peut jamais étre
prononcé par Iétre entier » (Martin Buber, 1923/1969, p. 20). La relation pratique, la communication,
est donc premiére et Buber fait le pari de la reconnaissance ot I‘étre trouve sa complétude 12 ot Ego (Je)
reconnait Alfer (Tu) comme son Alterego (Je-Tu) en contrepartie de la relation monologique ( Je-Cela) que

‘étre fait dans l'instrumentation, relation externe ou il ne s’agit que d'observer, de mesurer et de calculer
donc d'expérimenter conformément a des lois ou des standards de mesure. C'est, in fine, rejoindre Ferry qui
soutient que « dans la relation autoréférentielle comme dans la relation communicationnelle, le posé est
aussi bien le posant » ( Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9).

Ils’ensuit que le sujet est toujours en prise avec une relation, car « iln’y a pas de Je ensoi ; il yale Je du mot-principe
Je-Cela. Quand 'homme dit, il veut dire I'un ou l'autre : Tu ou Cela. Le Je auquel il pense est présent quand il dit
Je » (Martin Buber, 1923/1969, p. 20). Le punctum Archimedis en est le dualisme ontologique oty, poursuit Buber,
« méme quand il dit Tu ou Cela, c’estle Je de'un oul'autre des mots-principes Je-Tu ou Je-Cela qui est présent. [ ... ]
Quiconque prononce un de ces mots-principes pénétre dans ce mot et s’y établit » (idern). Le monde des choses
ou, pour parler comme Buber, lempire de Cela, donne lieu  un rapport externe oti « 'homme explore la surface
des choses etilles expérimente. Il tire d'elles un savoir relatifa leur nature, une connaissance expérimentale. Il dégage
le caractére empirique relatif aux choses » (Buber, 1923/1969, p. 21) et que « le monde en tant quexpérience
reléve du mot fondamental Je-Cela » (Martin Buber, 1923/1969, p. 23). Cest le monde auquel s'intéressent les
sciences nomologico-descriptives. En revanche, il en va autrement du monde des personnes oti Buber fait le pari
de la communication ou alors de la reconnaissance en concluant que « dire Ti, cest avoir aucune chose pour
objet. Car ot il y a une chose, il y a une autre chose, chaque Cela confine a un autre Cela. Cela nexiste que parce
quil est limité par d'autres Cela. Mais dés quon dit Tu, on n'a en vue aucune chose. T ne confine a rien. Celui qui
dit Tun'a aucune chose, il n'a rien. Mais il soffre 4 une relation (Martin Buber, 1923/1969, p.21). Par cette thése, il
appert dévoquerla notion de personne dont les propriétés participent de I'idée du non-confinement du Tu. Ferry
professe que dela personne est « singuliére, incommensurable, autoréférentielle, sujet, communautaire, absolue >
(Jean-Marc Ferry, 2021, pp. 241-243 et passim).

Mutatis mutandis, il résulte que Buber finit par s'imposer comme étant un héritier légitime de Fichte pour

ce qui concerne sa théorie de la reconnaissance, enjeu de la communication ou par extension, du point de vue
heuristique, celui des sciences praxéo-herméneutiques. Je considére Buber et ce jusqu’a preuve du contraire, comme

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



116

étantlauteur de la premiere théorie de la communication dont Fichte estle héraut. Parlant de la communication
dansI'héritage de Fichte, cest chez Jiirgen Habermas que I'heuristique de la communication trouvera ses lettres
de noblesse, quitte a rappeler que Habermas suivait Fichte dés sa doctrine de la science dans I'émergence de
lautoréflexion, ut supra. La théorie de la communication chez Habermas, c’est ce dont traitera le point A.

A.-JURGEN HABERMAS ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

La communication, qu’il s'agisse de l'expérience de la communication dans sa pratique quotidienne comme
know how en amont ou du concept de communication dans son heuristique comme know that en aval, est le
punctum Archimedis de la summa heuristica de Habermas, autrement dit la communication estla tablature sur
laquelle repose sa systématique. Il n'est pas une ceuvre de Habermas ot1I'on ne puisse pas ne pas reconstruire
une théorie de la communication sous-tendant, bien entendu, une théorie de l'action pour peu que 'on sache
ce que veut dire faire une reconstruction théorique. C'est a partir de Habermas qu'il appert de déceler que

‘objet d'étude de la science de la communication est le monde vécu ou monde de la vie (Lebenswelt), milieu

par excellence de la reconnaissance. Chez Habermas, la communication vaut raison et c’est ce que sous-
tend son concept de raison communicationnelle. Sa summa heuristica, pour avoir atteint I'acmé du proceés
de la détranscendantalisation par le biais du tournant pragmatique résultant des tournants linguistique et
herméneutique, saccuse énorme et complexe. Tout au moins une lecture proprement systématique peut-elle
la ramener, du point de vue de la forme, a trois paradigmes, savoir la pragmatique universelle, I'éthique de la
discussion ou Diskursethik et une théorie de la connaissance ou épistémologie, mais tout au plus, du point de
vue du fond, toute la systématique de Habermas peut-elle, dansla singularité, se lire la pragmatique universelle
qui trahit proprement la tridimensionnalité ontologique, morale et heuristique de la pensée postmétaphysique
qui sextériorise sous les auspices des tournants linguistique, herméneutique et pragmatique.

En effet, la pragmatique universelle, professe Habermas, vise a « reconstruire le systéme de régles qu'un
locuteur compétent doit posséder si tant est qu’il doive étre 3 méme de satisfaire au postulat de la simultanéité
de la communication et de la méta-communication. C'est & une telle qualification que jaimerais réserver
le terme de compétence communicationnelle » (Jiirgen Habermas, 1984/1995, p. 87). Dire pragmatique
universelle, c'est sous-tendre I'agir et Habermas parle d’agir communicationnel en entendant par agir —
Handeln - la « sphére de la communication dans laquelle nous présupposons et reconnaissons tacitement
les prétentions a la validité impliquées dans les énonciations (et dans les assertions), afin d'‘échanger des
informations (c’est-a-dire des expériences relatives al'action) » (Jiirgen Habermas, 1976/1984,p.279). Dés
lors, la compétence communicationnelle s’investit dans I'abstraction oula compétence logique, I'abstraction
linguistique ou la compétence grammaticale, I'abstraction sociolinguistique ou la compétence pragmatique,
I'abstraction propre a la pragmatique universelle ou la compétence communicationnelle a proprement
parler. La, « une situation d'entente possible requiert quau moins deux locuteurs/auditeurs établissent
simultanément une communication a ces deux niveaux : a celui de I'intersubjectivité auquel les sujets parlent
l'un avec lautre, et au niveau des objets ou des états de choses a propos desquels ils sentendent » (idem). Il
sensuit un niveau de la reconnaissance réciproque et un niveau de partage d'expérience. Lhypothése pratique
selon laquelle les normes fondamentales de tout discours possible, inhérentes a la pragmatique universelle
définit la compétence communicationnelle, convoque la dimension ontologique.

La dimension ontologique révéle la pleine compétence communicationnelle en éveillant la grammaire
universelle définissant tant les composantes du monde que les rapports au monde reposant sur le monde vécu
comme cadre catégorial et qu'a travers les actes de parole sétablissent les distinctions catégoriales entre étre
et devoir-étre, étre et paraitre, essence et phénomeéne. La structure ontologique de ce monde vécu conduit a
la dimension morale qui, elle, trahitla possibilité d'une Kommunikationsgemeinschaft, d une communauté de
communication, a travers les prétentions universelles a la validité — vérité, justesse, sincérité — actualisant les
présuppositions idéales inéluctables par les visées performatives de propositions dans la discussion dont le

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



117

Té)og est l'intercompréhension et c’est ce dont soccupe la Diskursethik faisant I'assomption des dimensions
pragmatique, éthique ou éthico-politique et morale ou pratico-morale de la raison pratique etainsis’y retrouvent-
elles les questions juridiques et les questions politiques de I'espace public et de la démocratie délibérative.
Formelle, la dimension heuristique, quant a elle, s'investit dans les mémes prétentions a la validité a partir
de la relation métathéorique éveillant le cadre catégorial praxéologique afin de délimiter respectivement les
continents ou sphéres du savoir en définissant une théorie de la connaissance ou épistémologie en étudiant
la question de la rationalité respectivement a travers le discours théorique, le discours explicatif, le discours
pratique, la critique esthétique et la critique thérapeutique autrement dit respectivement sous les auspices
des énoncés descriptifs, des énoncés explicatifs, des énoncés normatifs, des énoncés évaluatifs et des énoncés
expressifs. Mutatis mutandis, la sédimentation de ce qui peut étre cerné dans comme étant une épiphanie
de la Wissenschaftslehre de Fichte trahissant une théorie de la communication dans la summa heuristica de
Habermas pourrait prendre les trois voies, mais le présent article se limitera a ébaucher, pour son compte, la
voie de la question morale ressortissant de la Diskursethik.

Silon tientla these selonlaquellel'idée d'une histoire pragmatique de Iesprit humain de Fichte annoncele tournant
pragmatique dont Habermas consacre le climax, il serait obvie que parler de Habermas serait d'éveiller 'héritage
de Fichte, mais compte tenu que le présent article fait [économie de larchéologie grand format que requiérent les
sédimentations, il incombe de procéder aux précisions suivantes. A la thése de Fichte selon laquelle 'homme nest
homme que parmileshommes (ut supra) sied, chez Habermas, la thése selon laquelle « personne ne peut affirmer
sonidentité pour luiseul > ( Jiirgen Habermas, 1991/1992, p.20) et qu'ala thése selon laquelle I'individualité serait
comme un concept commun ott deux consciences se réunissent en une seule (ut supra) sourd, chez Habermas,
la thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation. C'est rappeler que Habermas fait le pari de la
reconnaissance, lenjeu de la communication, le milliarium aureum de sa systématique. En effet, chez Habermas,
ne prévalent ni I'individualisme d’une biographie singuliére, ni le particularisme romantiste d'une communauté
singuliére, attendu qu'il s'agit d'étre membres d'une communauté humaine ressortissant du monde de la vie ou
Lebenswelt — monde proprement humain — et que « dansles processus de formation communicationnels, I'identité
del'individu et celle de la communauté se maintiennent co-originairement » (idem, p. 20).

Par conséquent, il advient que la thése de la co-originarité de I'individuation et de la socialisation croise
celle de la co-originarité ou de la consubstantialité de l'ontogenése — développement de I'individu — et de la
phylogenése — développement de l'espéce. L'identité ne se maintient que dans les « rapports réciproques
de reconnaissance dans lesquels les personnes ne peuvent stabiliser leur fragile identité que mutuellement »
(Jiirgen Habermas, 1991/1992, p.20). D’oti s'impose explicitement le prédicat de la relation qui s'extériorise
parle fait quel'identité soit sociale en étant membre d'une communauté préexistant a l'existence de soi. L'idée
de la communication y est subjacente a travers I'intersubjectivité. Celle-ci trahit la reconnaissance dont le
milieu princeps estle monde vécu ou Lebenswelt. Ce qui revient a dire également que Habermas prend distance
avec toute idée d’'un individualisme isolé marqué intrinséquement par le prédicat de la qualité, compte tenu
que « les sujets capables de parler et d’agir sont plutét constitués comme individus par le seul fait qu'ils
s’intégrent, en tant que membres d'une communauté linguistique a chaque fois particuliére, 8 un monde de
la vie intersubjectivement partagé » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 19).

ChezHabermas,lacommunication visel'intercompréhension, le concept d'agir communicationnel s investit dans
des procés d'intercompréhension et que « le concept d'intercompréhension ( Verstindigung) renvoie a un accord
(Einverstcindnis) rationnellement motivé, obtenu entre les participants. Cest 1 la thése qui assure le croisement
entre communication et morale en ce sens que la communication rejoint des catégories proprement morales de la
dignité, du respect, de la justice et de la solidarité. Le proces d’intercompréhension requiert ces mémes catégories
pour ce qui est du ressort de sa concrétion sur le terrain de la reconnaissance et permet de garder a Iesprit que la
relation pratique est premiére. Dit autrement, 'acte de reconnaissance est premier et il Test tant pour la théorie dela
communication que pour la théorie morale, méme sile théme fondamental de celle-ci se lit lextréme vulnérabilité

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



118

de la personne. Principiellement, Alfer étant reconnu avant d’étre connu, les présuppositions incontournables de
l'acte de communication dansargumentation revétent des sédiments moraux, compte tenu quavant détre acte, ce
derniervaut puissance, disposition ou faculté. Ces sédiments qui se retrouvent dans diverses séquences des exposés
de Habermas tout en les reformulant, trahissent le nerf de la Diskursethik, de I'éthique de la discussion ressortissant
deTacte ou mieux de la pratique quotidienne de la communication en ce sens qu'il s'agit de « I'inclusion compléte
des personnes concernées, une répartition égale des droits et des devoirs en matiere d'argumentation, une situation
de communication exempte de contraintes et, enfin, la volonté des participants de sentendre » ( Jiirgen Habermas,
1999/2001, p.236), attendu que « Clest, en effet, dans ces conditions communicationnelles exigeantes que tout ce
qui est pertinent — propositions, informations, raisons, preuves et objections — pour le choix, la spécification et la
solution d'un probléme donné doit entrer en jeu, de telle maniére que les meilleurs arguments se fassent entendre
et que le meilleur, en l'occurrence, lemporte » (ibidem).

Eu égard au point de suture entre les catégories de la morale et de la communication, Habermas surligne que
« parce que les morales sont taillées a la mesure de la vulnérabilité d'étres vivants individués par socialisation,
elles doivent toujours résoudre deux tiches en une seule : elles font valoirI'inviolabilité des individus en exigeant
l'égal respect de la dignité de tout un chacun » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 20) et par conséquent, les
morales « protégent dansla méme mesure les rapports intersubjectifs de reconnaissance réciproque parlesquels
les individus se maintiennent comme membres d'une communauté. A ces deux principes complémentaires
correspondent les principes de justice et de solidarité » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, pp. 20-21). Cest a
une telle tiche que répond I'éthique de la discussion — procédurale et reconstructive — de laquelle 'on attend
« qu'elle puisse, au moyen d’un concept de procédure, atteindre quelque chose de substantiel et méme qu'elle
puisse faire valoir le rapport interne entre ces deux aspects, traités séparément dans les éthiques du devoir et
celles du bien, que sont la justice et le bien commun » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 22).

Léthique dela discussion trahit la possibilité de la théorie de la communication en établissant que « quiconque
entreprend sérieusement la tentative de participer & une argumentation sengage implicitement dans des
présuppositions pragmatiques universelles qui ont un contenu moral » ( Jiirgen Habermas, 1991/1992,p. 18),
considérant que « le principe moral se laisse déduire a partir du contenu de ces présuppositions d'argumentation,
pour peu que I'on sache ce que cela veut dire [de] justifier une norme d’action » (idemn). Habermas fait valoir
les deux principes D et U, servant de base a I'expérience méme de la communication. Il s'agit respectivement
du principe de discussion D qui consacre que « seules peuvent prétendent a la validité les normes qui pourraient
trouver laccord de tous les concernés en tant qu'ils participent  une discussion pratique » ( Jiirgen Habermas,
1991/1992, p. 17) ou encore « sont valides strictement les normes d’action sur lesquelles toutes les personnes
susceptibles d'étre concernées d’une fagon ou d’'une autre pourraient se mettre d'accord en tant que participants
a des discussions pratiques » (Jiirgen Habermas, 1992/1999, p. 123). Ce faisant, le principe D établit ce
que Habermas appelle dans la théorie de 'argumentation le principe de 'argument meilleur. Et du principe
d'universalisation U qui « dans les discussions pratiques assume le role d’'une régle d'argumentation » (idern).

Larégle dargumentation actualise une portée morale sur'axe horizontal, tout en s’incarnant dans la pratique
quotidienne dela communication, autrement dit dans I'expérience de la communication ou alors elle ressortit
des conditions de I'argumentation qui sont « tout compte fait, quelque chose dont nous sommes capables de
nous imaginer la réalisation approximativement idéale ici et maintenant » ( Jiirgen Habermas, 1999/2001, p.
192) pour disposer que « dans le cas de normes valides, les conséquences et les effets secondaires qui d'une
maniére prévisible découlent d'une observation universelle de lanorme dansl'intention de satisfaire les intéréts
de tout un chacun doivent pouvoir étre acceptées sans contrainte par tous » (idem). Je faisla digression pour
souligner que Habermas entend par le prédicat valides une présupposition idéalisante universelle en ce sens
qu'il « se référe a des normes d’action et aux énoncés normatifs généraux quileur correspondent ; il exprime
un sens non spécifique de la validité normative qui relativement a la distinction entre morale et légitimité est
encore indifférent » (Jiirgen Habermas, 1991/1992, p. 124).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



119

In fine, le paradigme de la communication que défend Habermas dans sa summa heuristica tout en traduisant
systématiquement un réquisit postmétaphysique de justification fait également 'assomption d'un moment
libérateur en ce sens qu’il permet de sortir de ses propres illusions par le biais de la discussion — pratique.
Habermas précise que « la forme de communication propre aux discussions pratiques peut aussi sentendre
comme un dispositif libérateur. Il doit décentrer la perception que I'on a de soi-méme et des autres et rendre
les participants capables de se laisser affecter par des raisons indépendantes des acteurs, autrement dit par les
mobiles rationnels des autres » (Jiirgen Habermas, 1999/2001, p. 237). Il résulte que, eu égard a I'héritage
de Fichte, la communication, étant vue a I'aune de la reconnaissance de 'autre, s'avére d'emblée sociale et s’il
estlégitime de dire la communication humaine, c'est au prix de la these selon laquelle tout humain est social,
compte tenu qu’il n'est pas humain du seul fait de sa capacité de dire Je, mais du mécanisme triadique ot Ego
reconnait Alter comme un Alterego ; autrement dit, pas nécessairement de son individualité, mais du mécanisme
parlequelil participe de 'humanité et cest a ce titre que Buber se révéle étre un continuateur de Fichte et un
annonciateur de Habermas - et de Ferry. Le point E s'occupera de la théorie de la communication chez Ferry.

E.- JEAN-MARC FERRY ET LA THEORIE DE LA COMMUNICATION

Jean-Marc Ferry estun héritier légitime de Fichte, tout comme il en est de Jiirgen Habermas. La communication
estle punctum Archimedis sur lequel repose sa systématique, si bien que, pour définir le réel, il défend la « thése
d’une supériorité ontologique de la communication sur la représentation » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 9)
pour conclure que « le fait de la communication, non celui de la représentation, présuppose la réalité » (Jean-
Marc Ferry, 2004, p. 11). Comme chez Habermas, la communication s'impose, chez lui, au double sens de
lexpérience de la communication comme know how en amont jusqu’a sédimenter ses premiers schémes et de
I'heuristique de la communication comme know that en aval et parlant d'expérience, cela signifie que sied bien
chez lui une théorie de I'action ou de l'expérience. Sa systématique s'accuse tout aussi énorme et complexe.
S’y retracent didactiquement plausible les deux paradigmes, celui de I'ontologie grammaticale et celui de la
pragmatique fondamentale, regroupant I'ensemble des théories de la systématique. Si tant est qu’il faille lire
sasystématique dans la singularité, il reviendra a la lire sous les termes de la pragmatique fondamentale, étant
entendu que la grammaire servant de tablature a l'ontologie grammaticale résulte intersubjectivement, dira
Ferry, des impulsions d'une communication dontI'expérience est antérieure a cette grammaire et ce, tout en
soutenant la thése selon laquelle le « milieu grammatical est le sol de toute identité personnelle capable de
se repérer dans un espace éthique de reconnaissance » ( Jean-Marc Ferry, 1991a, p.9).

Silon entend évoquer la tridimensionnalité ontologique, morale et heuristique de sa systématique, l'ontologie
grammaticale se charge de la dimension ontologique en sédimentant la grammaire universelle qui elle définit
leslatitudes d'une compétence communicationnelle principiellement accomplie, la pragmatique fondamentale
s'investit dans la question morale en éveillant une éthique proprement procédurale et reconstructive, tandis
que la dimension heuristique fait l'affaire d'une théorie de la connaissance qui part d’une architectonique
triadique conformément a l'espace des trois personnes pronominales II, Tu, Je renvoyant respectivement aux
énoncés descriptifs/constatifs, aux énoncés prescriptifs/normatifs et aux énoncés expressifs/évaluatifs ou,
comme le dirait Ferry (1988), au fait, au sens et a la validité, pour s’élever vers les rationalités processuelles
causale, morale, mentale, grammaticale correspondant aux milieux respectifs de socialisation ou puissances
respectives de 'expérience, savoir le travail, I'interaction, le langage, le discours définissant respectivement
l'instrumentation, la concertation, la représentation et I'interlocution. Tout se passe comme si le discours
revét un statut épistémique propre, mais il lui revient surtout d’éveiller les catégories des milieux antérieurs
comme il actualise chaque genre épistémique.

Toute proportion gardée, 'héritage de Fichte pour ce qui concerne I'heuristique de la communication se
révele tant dans I'ontologie grammaticale que dansla pragmatique fondamentale. D’emblée, dansles horizons
de l'ontologie grammaticale, Ferry soutient la these selon laquelle «la grammaire condense comme un

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



120

résumé officiel > (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 15) la compréhension du monde sédimentée au cours d’actes
de discernement — le sentir, I'agir, le discourir — péniblement acquis comme étant « le fruit d’'une histoire
de I'humanité, histoire pragmatique de lesprit humain, pour reprendre une expression de Fichte » (idem).
Sans coup férir, Ferry ajoute que « le partage communicationnel du monde est fixé dans la grammaire des
personnes pronominales. Le Il neutre résume l’attitude objectivante qui libére la technique : c’est l'attitude
instrumentale. Le Tu auquel la possibilité d’un Je est reconnue traduit lattitude performative qui libére
Iéthique : cestl'attitude communicationnelle » ( Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 14). Ce « partage grammaticalisé
de nosrapports différenciés au monde a tout a la fois une signification ontologique et pragmatique » (idem).

Sous ce jour, il sensuit que « la grammaire des personnes, mais aussi des temps, des modes, des voix, des
genres, avec la trichotomie qui, fondamentalement, la caractérise, caractérise également l'architecture de
notre monde vécu. En cela, elle est notre véritable ontologie » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 15). Cest cette
grammaire universelle qui « définit a Ia fois la structure ontologique du monde pour nous, la complexion
catégoriale du moi comme noyau dur de son identité, et la communicabilité des expériences articulées dans
le langage » (idem). Lontologie grammaticale trahit demblée le proces de la détranscendantalisation. C'est
une ontologie détranscendantalisée, postmétaphysique, ektypique portant Ferry a préciser que « fort éloigné
de la conception kantienne du sujet transcendantal est donc ce transcendantal de l'intersubjectivité, si I'on
peut désigner ainsi la grammaire des personnes, temps, modes, etc., qui définit pour nous une compétence
communicationnelle mire, virtuellement universelle, transsubjective et transculturelle » (idem). L3, « les
régles transcendantales deviennent régles grammaticales » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 11).

Ferry surligne que « la structure grammaticale définissant les adresses différenciées aux trois personnes et
lesindications différenciées des trois temps dénote ce qu'il y a de plus essentiel a la constitution catégoriale du
moi » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 80) etil entend par grammaire universelle « une structure grace a laquelle
le discours est constitutif d'une entente univoque, virtuellement transculturelle » ( Jean-Marc Ferry, 1991a,
pp. 81-82). Il assigne a celui qui maitrise la grammaire universelle une compétence communicationnelle
principiellement accomplie qui, dans son concept normatif, « signifie alors que l'ontologie grammaticale des
personnes et des temps est habitualisée dans I'individu, de sorte que celui-ci peut se référer univoquement a
une composante du monde, repérée dans le systéme de coordonnées spatio-temporel » ( Jean-Marc Ferry,
1991a, pp. 80-81). La grammaire universelle caractérise également la Lebenswelt (monde vécu ou monde
de lavie) et quant 2 ma thése selon laquelle la communication est une heuristique dont l'objet d’étude est la
Lebenswelt, il échoit de retenir qu'elle est « I'espace d'une communication possible entre des étres capables
de parler et dagir, de rendre compte de leurs actes et de les justifier a 'aide d’énoncés susceptibles d’étre
eux-mémes critiqués » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 161). C'est, ajoute Ferry, l'espace de la reconnaissance
possible entre des sujets mettant en jeu la notion commune de communication.

Ferry rejoint Fichte dansla question de la conscience du droit (ut infra). C’est la condition pragmatique sur
laquelle table I'éthique et Ferry précise que « ‘éthique se tientla : pour que la reconnaissance de l'autre revéte
la signification du droit, elle doit étre médiatisée ainsi — substantiellement — par I'idée d’une transcendance
parrapportalavie » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 70). Ce n'est pas toutefois a ce niveau systématique premier
delontologie grammaticale que Ferry traite la question morale 3 proprement parler, mais il ressort que sourd
déjalextréme vulnérabilité de la personne qui définit la nécessité méme de toute morale dont les intuitions
se manifestent en la nécessité que « la genése substantielle de 'oubli de soi rencontre la genése formelle dela
contradiction performative pour que le sujet prenne conscience d'une nécessité de traiter son objet comme
un autre sujet » (idem). D'otl « l'objet devient l'autre sujet, dans la mesure ou il est un Tu pour lequel la
possibilité d’'un Je est reconnue » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 71) et le sujet sort de lui-méme pour intégrer
dautres vues en découvrant par-la une communauté.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



121

Il s'ensuitla conscience communicationnelle qui finit par s imposer dansla compréhension contemporaine du
monde. En effet, Ferry (1987) établit trois compréhensions du monde dans son ontologie grammaticale, celles-ci
épousentlaforme dela phrase. Ainsila compréhension ancienne du monde révéle-t-elle la constellation grecque
deI’Objet marqué par un principe cosmocentrique, la compréhension moderne trahit-elle la constellation judéo-
chrétienne et moderne du Sujet marqué par un principe théocentrique etla compréhension contemporaine du
monde éveille-t-elle la constellation séculiére et laique du Verbe marqué parun principe logocentrique. Clest dans
la compréhension contemporaine du monde que se pose du point de vue systématique la question principielle
dela communication consistant a demander « comment les individus peuvent-ils entrer en relation réciproque,
de sorte qu’ils constituent la communauté dont ils ont besoin pour se constituer eux-mémes ; comment Ego
peut-il reconnaitre en Alter celui qui peut le reconnaitre comme un Alter ego 2 Comment deusx sujets peuvent-ils
réciproquement se constituer comme tels, constituant ainsi la communauté qui les constitue » (2001/1987%, p. 37).

Cette question consacre 'acmé du prédicat de la relation que trahit le principe du Verbe. Pour autant que
Ferry insiste sur la grammaire, son ontologie grammaticale peut, ceteris paribus, se dire une ontologie du
Verbe, attendu qu’il revient a ce dernier de révéler le principe de liaison, la relation en propre. Ce qui porte a
rappeler que sujet et objet se relient au verbe qui, in fine, s'accuse premier, compte tenu que sujet et objet se
définissent respectivement comme sujet et comme objet par rapport au verbe. Car, « ce qui est constitutif
pour le partage d'expérience, ce ne sont ni les régles ordonnant la représentation d’'objets dans un sujet, ni
les actes d’un Je originaire qui ouvre le monde a la conscience » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14), mais le
Verbe qui définit « les présupposés sous lesquels des appels et réponses, des adresses en général peuvent
étre couronnés de succes en tant qu'illocutions réussies, et ces présupposés grammaticaux représentent les
conditions les plus universelles d'une intercompréhension possible » (idemn). Aux marches d’une théorie de
la communication, Ferry soutient que cette « conscience communicationnelle, liée ala reconnaissance de soi
danslautre, est précisément ce qui doit marquer la compréhension contemporaine du monde. Dansla mesure
ot dumoins celle-ci se connait comme la structure réflexive suffisamment décentrée pour accueillir en elle les
autres compréhensions, la communication devient la catégorie centrale » ( Jean-Marc Ferry, 1991a,p. 156).

Aussi Ferry établit-il systématiquement la double condition d'une communication véritable, savoir
« expérience partagée et reconnaissance réciproque » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 163). Le partage
dexpérience est premier, de telle sorte que la relation pratique reste premiére ; vient ensuite la reconnaissance
réciproque comme étant la deuxiéme condition. Ferry avance que « I'idée de communication renvoie a une
coparticipation, clest-a-dire a une participation commune que des étres distincts peuvent former ensemble
(Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 168) pour faire sourdre une intuition, somme toute fichtéenne et — hégélienne
— en soutenant la thése selon laquelle « dans la reconnaissance réciproque, il n'est pas contenu I'idée que le
moi est posé comme propriétaire de soi : le moi est seulement reconnu comme un individu, une personne.
Mais il n'est pas dit que la personne est privée » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 169).

La communication dans son expérience propre estun phénomeéne médiumnique, parce que « littéralement
une communication ordinaire fait sortir de soi » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 170) pour tendre vers un
milieu ou mieux pour exprimer une tension vers un milieu. Sous ce jour, souligne Ferry, « a chaque fois
que je communique avec quelqu’un, je sors de moi, je retrouve avec l'autre le milieu ot nous ne sommes tous
deux ni I'un ni l'autre, mais lesprit dans lequel nous communiquons » (idem) et « cet esprit — car il faut
l'appeler ainsi — porté dans la voix et formé dans le discours, c’est cela qui communique ; c’est lui qui est le
communiquant » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 171). Cet esprit communiquant est lesprit du monde et si,
a juste titre, le monde de la vie ou monde vécu est le monde de nos rapports au monde, comme le définit

*Larticle « LAncien, le Moderne et le Contemporain » est disponible en trois versions : celle de la Revue Esprit, numéro
12, décembre 1987, pp. 45-68 ; celle parut in R. DUCRET, D. HERVIEUX-LEGER et P. LADRIERE (Dir.), Christianisme et
modernité, Cerf, 1990, chapitre IX et celle parut in Jean-Marc FERRY, Ecrits philosophiques, Pocket, 2021, chapitre I, pp. 11-45.
Je fais référence a la troisiéme.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



122

Ferry, il advient que le monde est lui aussi un espace communicationnel. Ferry ajoute que « le monde est
construit comme la phrase, afin que je puisse te demander s'il est d'accord pour que nous fassions ceci. Cet
espace communicationnel est ['évidence a partir de laquelle nous nous pensons nous-mémes et le monde,
ainsi que nos rapports au monde » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 172).

Par conséquent, il s’ensuit quheuristiquement, « la communication peut relever d’une analytique
correspondant point par point & une explication ontologique du monde vécu. Elle est [ ... ] analysée comme
une complexion extrémement médiatisée, dont la rationalité comporterait toute la complexité du monde vécu.
Elle mérite sans doute 2 ce titre d’étre appelée raison » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 172). La raison, « clest
le milieu dans lequel la communication se déploie quotidiennement. Horizontalement, la complexité du
monde vécu renvoie a la systématicité grammaticale du discours ; verticalement, a I'épaisseur des expériences
archivées en lui » (idem). In fine, de la reconnaissance, I'enjeu de la communication, Ferry en fait valoir deux
milieux : le monde de la vie ou Lebenswelt en question supra et le temps historique définissant I'histoire
universelle. Ferry soutient que « lhistoire universelle se produit pragmatiquement comme un monde de
la communication entre les mondes historiques » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 201). Ses séquences sont
« sémantiques et grammaticales » (idem) et qu'il résulte que « I'histoire est un monde en formation : elle a
pour trame les significations qui se transmettent d'un monde a l'autre grice aux communications prises d’un
monde al'autre. En ce sens, elle est aux cultures historiques ce que celles-ci sont aux consciences individuelles :
le milieu communicationnel ot se construit leur identité » (Jean-Marc Ferry, 1991a, p. 202).

Lastatio secundaviae crucis de la question de la communication chez Ferry sied dans sa pragmatique fondamentale
comptant pour la question morale de sa systématique. Prima facie, Ferry fait remarquer que « la question
morale est'occasion d’une réflexion fondamentale surla communication, parce qu'il sagit de comprendre et de
reconnaitre une personne dans sa singularité. Cest cette visée que lon peut conserver de la doctrine chrétienne
de la personne. Mais  la différence de la doctrine thomiste, la personne (non divine) ne peut étre posée que
danslarelation » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 141). Sans coup férir, Ferry enchérit que chez « Kant et Fichte, il
devenait clair que I'individu est ouverture sur autrui. Fichte va méme jusqu’a devenir I'individualité comme un
concept commun oix deusx consciences sont réunies en une seule » (idem). En effet, Ferry part du débat patristique et
conciliaire sur la notion de personne tout en s’inspirant de l'archéologie de Paul Ladriére évoquée supra — en en
retenant pour des raisons pragmatiques que la nation de personne déterminée comme tméoraoig prévient tant
l'abstraction particulariste que l'abstraction universaliste — pour poursuivre les sédimentations jusqua Habermas
dans la pragmatique universelle en passant par Kant, Fichte et Hegel, sans oublier Descartes et Schleiermacher,
envue de définir I'identité morale et le cas échéant seoir sa pragmatique fondamentale.

Dans les horizons de ce qui concerne les épiphanies de la Wissenschaftslehre de Fichte comme lapis
philosophorum d’une théorie de la communication préoccupant le présent article, hormis la thése selon
laquelle l'autoposition du Moi absolu trouve son sens dans la communication (ut supra), il importe de
souligner que Ferry précise que Fichte a posé explicitement la question de « reconnaitre les sujets de droit
dansle monde » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 125). Cest la raison pour laquelle il estime cruciale la fondation
fichtéenne du droit. Ferry en indique les moments forts. Primo, « la conscience qu’un étre raisonnable et
fini prend de lui-méme comme liberté surgit a l'occasion d’'une rencontre avec un alter ego. Cette rencontre est
certes contingente d’un point de vue empirique, car elle peut avoir lieu n'importe quand ou méme jamais »
(Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 125). Secundo, cette rencontre « est nécessaire d'un point de vue transcendantal,
car ’homme ne peut étre homme que parmiles hommes. En effet, la conscience de soi suppose la limitation
du moi » (idem). Ce qui, in fine, conduit a la thése selon laquelle « la reconnaissance d’autrui, initiatrice du
Droit, est la condition transcendantale de la conscience de soi comme étre libre. En termes contemporains :
le fondement du Soi n'est ni 'objectivité du monde, ni la subjectivité du moi, mais I'intersubjectivité de la
communauté des personnes » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 126).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



123

Au rallye d’'une heuristique de la communication, I'Aufforderung fichtéenne, I'appel sommatif d’'un autre,
soutient Ferry, devient « le résultat immanent d’'une sémantisation mutuelle, intersubjective, des manifestations
réciproques » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 126). C'est la raison pour laquelle je parle de lapis philosophorum
de la science de la communication. Fichte, lui, reste dans les horizons d'une anthropologie et Ferry surligne
que « l'anthropologie de Fichte, tout a la fois pragmatique et sémiotique, rompt avec le solipsisme cartésien »
(Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 126-127) et « elle procéde & une description des actes de reconnaissance et des
intuitions dont ces actes pourront s'autoriser, afin de produire la genése communicationnelle de Iétre-reconnu >
(Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 127). Ferry entérinera cet héritage de Fichte comme il en est de celui de Habermas
pour ce qui est du ressort de la pragmatique universelle. Dit autrement, la pragmatique fondamentale hérite dela
pragmatique universelle, en question supra et elle envisage d’aller au-dela delle pour faire des pas complémentaires.

Mutatis mutandis, pour ce qui concerne la pragmatique fondamentale, soutient Ferry, « elle seule rendrait
compte de la possibilité la plus générale pour une personne d’entrer en communication avec un autre, de
sorte que les deux puissent se comprendre mutuellement - et cela, indépendamment d’une reconnaissance
discursive des prétentions a la validité sémantisées dans le langage » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 143).
Compte tenu que « chacun veut se communiquer comme une personne unique qui a sa fagon propre
d’exprimer son identité ou d’affirmer saliberté, c'est-a-dire son universel singulier » (idem) et par conséquent,
« communiquer veut dire porter le singulier dans'universel » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 144). Lenjeudela
pragmatique fondamentale consiste & cerner la question propre a chacun au prix de la seule possibilité d'une
communication interpersonnelle, « sinon la reconnaissance intersubjective n'est rien de plus que la lecture
réciproque d’'une grammaire commune que Ego reconnait pour sienne propre en Alter. Mais cette grammaire
n’a pu elle-méme se construire intersubjectivement qu’a travers les impulsions d'une communication qui lui
préexiste. C'est ce dont s'occupe la pragmatique fondamentale » (idem).

Ferry précise que la pragmatique fondamentale « propose alafoisle point de vue du plus particulier et du plus
général, dans la mesure ou elle explique la communication possible indépendamment de toute référence a une
grammaire commune, d'une fagon ou d’une autre consignée dans l'esprit objectif » (Jean-Marc Ferry, 1991b,
p- 144). Clest la que la communication se révéle étre la catégorie centrale et plus précisément lexpérience de
la communication et non son concept. Ferry y part pour répondre a la question métaphysique de la valeur qui
fonde la dignité et a la question phénoménologique du signe qui motive le respect en arguant que « la valeur
comme le signe, le critére comme I'indice sont plutdt entiérement constitués dans la relation par laquelle une
communication a été rendue possible en général. Silon préfére : lareconnaissance est acquise a celui, quel qu’il
soit, avec qui la communication a pu avoir lieu » ( Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 144-145). En dautres termes, « la
valeur quifonde la dignité est composée de tout ce quia permis cette reconnaissance ; quant au signe qui motive
le respect, il réside dans Iexpérience elle-méme de la communication réussie » ( Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 145).

Pragmatique, tout comme l'agir est premier du point de vue systématique pourla constitution d'un monde
humain, il sensuit que « la relation pratique est premiére : la communication instaurée avec un autre (quelles
quen soient les qualités) est réellement constitutive de l'expérience morale » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p.
144). A ce titre, « communiquer s'entend au sens tout a fait minimal d’un respect marqué par la reconnaissance
spontanée d’un autre — si peu respectable soit-il . D’ol1 « en nous abstenant de porter atteinte a I'intégrité de
l'objet, nous en reconnaissons la dignité. Or, c’est la méme attitude que 'on constate dans la moralité concréte
desrelations prises au sein du monde social entre des personnes humaines vivantes. [ ... ] cette attitude morale
au sens large est fondamentalement celle de la communication » (Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 146-147). A
cet égard, « est communicationnelle dans son principe toute attitude qui, dans le rapport & un autre (quel
qu'il soit), consiste & considérer l'intérét qu'il représente comme un appel a élargir le mien dans sa direction.
La communication est présente a titre d’une disposition sans étre nécessairement une interaction menée
dans la recherche d’'une compréhension réciproque des partenaires » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 147).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



124

Mutatis mutandis, il s'ensuit que la reconnaissance définit la nécessité de la communication a la fois dans
l'exigence d’un appel et dans la possibilité d'une interaction. Aussi le prototype de la communication
interpersonnelle requiert-elle tant les prédicaments ou prédicats de base de la logique transcendantale
kantienne que les désignaments ou indexicaux de base. Ferry rappelle que Kant tenait les prédicaments
« pour la structure ontologique définissant les contours de I'objet a priori connaissable » (Jean-Marc Ferry,
2004, p. 14). Dit autrement, les prédicaments qui s'investissent dans la constitution d'objets, président a la
théorie dela connaissance et ils se traduisent dans « la grammaire des langues naturelles — en tant que nombre
(pour la quantité), genre pour la qualité, cas pour la relation » (Jean-Marc Ferry, 1991b, p. 140). C'est la un
réquisit qui reste théorique ou in intellectu, quant au réquisit proprement pragmatique, il renvoie de préférence
aux désignaments qui « situent les adresses fondamentales de personnes, modes, temps, aspects, voix, cas
comme la structure de I'intercompréhension possible® » (Jean-Marc Ferry, 2004, p. 14). Ferry les divise en
les classes d'identité, de topicité, de déicticité et de propriété en leur qualité d’opérateurs d'individualisation
dont la fonction est la prise de références (cf. Jean-Marc Ferry, 1991b, pp. 140-141).

EPILOGUE

Lactualité des épiphanies de la Wissenschaftslehre de Fichte est le probléme central que se pose Revista
DoisPontos pour le compte de ce numéro. D’une actualité al'autre, le présent article lui s'investit dans 'actualité
de Fichte tout en s’intéressant a celle du lapis philosophorum de la science de la communication, compte tenu
queles sédiments présidant a ce champ de connaissance n'ont guére faitI'objet de réflexions systématiques et
que les tentatives éclectiques ou hétéroclites se contentent de nager a la surface en ce sens qu'elles résolvent
a « rassembler des informations éparses en fonction d'un champ de préoccupation sous-tendu par une ou
plusieurs théories de référence » (Jacques Perriault, 2004, p.9). En dautres termes, la présente contribution
s'est évertuée a reconstruire une assise systématique servant de punctum Archimedis a cette heuristique et sans
laquelle les tentatives de reconstitution de ses racines ne sauraient se révéler plausibles, comme en témoigne
T'essai intitulé Racines oubliées des sciences de la communication (2004).

Il est entendu que Fichte n'a pas élaboré une théorie de la communication au plein sens du terme, mais la
pierre philosophale, les premiéres intuitions remontent a sa Rechtslehre, a sa doctrine du droit qui elle découle de
sa Wissenschaftslehre, de sa doctrine de la science ; autrement dit, elle constitue son tout premier deslocamento,
sa toute premiére épiphanie. Aussi cet article fait-il de la thése de Fichte selonlaquelle « 'homme ne devient
homme que parmi les hommes » (ut supra) son milliarium aureum, dit autrement sa tablature catégoriale.
Fichte n'a pas préché dans le désert, il n'a pas semé dans les rochers, les ronces et les épines, mais in terram
bonam. Son idée centrale fondant, par conséquent, la théorie de la reconnaissance, allait animer le débat et
alimenter la réflexion depuis ses contemporains dont les quatre Friedrich, savoir Holderlin, Hegel, Novalis
et Schelling jusqu’a Jean-Marc Ferry via Buber et Habermas. Partant de cette théorie de la reconnaissance,
I'héritage de Fichte s’investit dans 'émergence du champ académique de la communication.

A cetégard, cetarticle s'inscrit dans le procés de la détranscendantalisation tablant sur un sinnkritisch notwendiges
Postulat, d'un postulat nécessaire de critique de sens, pour faire poindre les épiphanies de la doctrine de la
science a la fois chez Fichte et dans les horizons de son héritage, attendu qu'il entend sédimenter une question
heuristique sous une teneur heuristique. Cest dire que sopére le changement d'un punctum Archimedis ou
sied le transcendantal de I'intersubjectivité en contrepartie du sujet transcendantal. Il sest révélé que le veeu de
Fichte de voir pratique sa doctrine de la science atteint sa concrétion sous les auspices de la doctrine du droit ;
reconnaitre, Cest affirmer un droit. Ce faisant, le passage dela doctrine de la science a celle du droit fait f'objet du
premier point, tandis la Rechtslehre, la doctrine du droit a proprement parler comme étantle lapis philosophorum
de I'heuristique de la communication en ce sens quelle consacre la reconnaissance comme étant I'enjeu de la
communication voire de toutes les sciences praxéo-herméneutiques, y occupe le deuxieme moment.

3 Clest moi qui souligne. La séquence textuelle fait partie d’'une question dans le texte de Ferry.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



125

Du c6té de I'héritage se retrouve, primo, Buber comme étant celui qui élabore la toute premiére théorie
de la communication a travers son exposé Ich und Du, Je et Tu. En effet, Buber fait valoir la préséance de
l'intersubjectivité sur la subjectivité et par-la la reconnaissance sur I'individualité. Le sujet, Je, perd son
omnipotence de sujet transcendantal du moment o il se voit dépendant d'un Tu par rapport auquel il se
définit et que Tu n'existe que par rapport a un Je qui le désigne comme Tu. Interaction. Interdépendance.
Interrelation. Intersubjectivité. Décentration de soi. Ouverture a l'autre. Tension vers l'autre. Tout ce qui
définit le noyau catégorial de la communication et tout se passe comme si Buber ne fait quéveiller sous de
nouveaux jours la thése fichtéenne selon laquelle I'homme ne devient homme que parmi les hommes.

Secundo, Habermas anime la statio quarta en faisant de la communication le punctum Archimedis de sa
summa heuristica dont les divers paradigmes et multiples théories peuvent se ramener singuliérement a la
pragmatique universelle. Mais pour ce qui concerne 'héritage de la Wissenschaftslehre de Fichte, Habermas
part de la question heuristique du procés de la détranscendantalisation pour rejoindre Fichte a partir de
l'autoréflexion ou de I'intérét de la raison. La concrétion de I'intérét émancipatoire de la raison passe dans la
Rechtslehre pour révéler la communauté humaine des personnes. Il s’ensuit la dimension morale qui, tablant
sur la structure ontologique de la Lebenswelt, trahit la possibilité d'une Kommunikationsgemeinschaft a travers
les prétentions universelles a la validité — vérité, justesse, sincérité — éveillant les présupposions idéales
incontournables par les visées performatives de propositions dans la discussion pratique dont le Tédog est
I'intercompréhension et c’est ce dont s'occupe la Diskursethik.

Celle-ci consacre le pari de la reconnaissance o, dans 'héritage de Fichte, elle aboutit 4 la theése selon laquelle
personne ne peut affirmer son identité pour lui seul définissant par-la la co-originarité de I'individuation ou de la
socialisation. Lidentité de soi comme personne extrémement vulnérable est une identité communicationnelle et elle
se mesure dans des procés d intercompréhension ot se croisent communication et morale a travers des catégories de
ladignité, durespect, delajustice et dela solidarité. En effet, c'est dansla pratique quotidienne dela communication
que la Diskursethik révéle ses vertus par I'inclusion de toutes les personnes concernées, l'exclusion des contraintes
dans la situation de communication, I'équilibre des droits et des devoirs en termes d'argumentation et la volonté
d'entente des participants en vue de rendre pertinentes, alaune de l'argument meilleur, propositions, informations,
raisons, preuves et objections. D’'oti résultent les deux principes D et U ot le principe D établit que seules peuvent
étre considérées valides les normes susceptibles d'induire l'accord de tous les concernés en qualité de participants
aune discussion pratique et sous les auspices de celle-ci, le principe U joue le role d'une régle dargumentation.

Tertio, Jean-Marc Ferry, héritier légitime tant de Fichte que de Habermas, assure la statio ultima de cette via
crucis. La communication, en amont comme en aval, estle milliarium aureum de sa systématique qui se décline
en une ontologie grammaticale et une pragmatique fondamentale. Ferry soutient la thése de la préséance de
la communication. L'héritage de Fichte comme lapis philosophorum de I'heuristique de la communication
s'éveille tant dansl'ontologie grammaticale que dans la pragmatique fondamentale, tout en faisant'assomption
d’un sens transcendantalisé ou les régles transcendantales se transforment en régles grammaticales. La
grammaire, professe Ferry, est le condensé d’'un résumé officiel d’'une histoire de 'humanité entendue
comme histoire pragmatique de I'esprit humain, comme le dit Fichte. Par la thése du sens de I'autoposition
du Moi absolu fichtéen dans la communication et par la question fichtéenne de la conscience du droit, Ferry
définit systématiquement la double condition d'une communication véritable par le partage d’expérience
et la reconnaissance réciproque et ce jusqu voir dans la communication une analytique renvoyant & une
explication ontologique du monde vécu et a ce titre, vaut raison.

Ferryadmet que Fichte a défini explicitementla question de la reconnaissance des sujets de droit dansle monde
et ce parle biais de la rencontre avec un alter ego, compte tenu que le fondement du Soi sourd del'intersubjectivité de
la communauté des personnes et non pas parl'objectivité du monde ou par la subjectivité du moi. L Aufforderung
trahit le moment immanent d’'une sémantisation mutuelle, intersubjective, des manifestations réciproques et

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



126

par-la fait poindre la genése communicationnelle de I’étre-reconnu. La relation pratique est premiére et que la
communication engagée avec un autre généralement quelconque constitue la tablature réelle de I'expérience
morale. D'ot1 dans le rapport a cet autre — indéfini — toute attitude qui entend prendre en compte I'intérét d’'un
tel rapport comme un appel a élargir le mien dans sa direction est principiellement communicationnelle, attendu
que la communication saccuse, prima facie, a titre d'une disposition avant quelle soit une interaction dont le
Té)og est I'intercompréhension des personnes concernées. Aussi la reconnaissance définit-elle la nécessité de la
communication ala fois dans I'exigence d’un appel et dans la possibilité d’une interaction. Aussile prototype de
la communication interpersonnelle requiert-elle tant les prédicaments de lalogique transcendantale kantienne
queles désignaments dontla fonction estla prise de références en tant qu’opérateurs d'individualisation se trahissant
sous les catégories d’identité, de topicité, de déicticité et de propriété.

Toujours est-il que I'heuristique de la communication, au moment de se constituer comme champ académique
déslelendemain de la Seconde Guerre mondiale fait'économie de la reconnaissance comme étant son enjeu
et par conséquent nassure ni I'héritage du lapis philosophorum de Fichte ni le milliarium aureum qui définit
Buber. Par la suite, le méme sort est réservé a Habermas et a Ferry qui portent ces intuitions a leur acmé,
lorsqu’ils ne sont pas totalement occultés, ils ne bénéficient guére de la place légitime qu’il leur revient de
plein droit. Le probléme princeps n'est pas nécessairement le fait de ne pas considérer Fichte, Buber, Habermas
ou Ferry ou de ne pas considérer tel ou tel paradigme, mais I'absence du souci d’une assise systématique ou
génétique comme punctum Archimedis. Le choix de I'éclectique ou de 'hétéroclite cumulant des informations
éparses ne pouvant que conduire a des quiproquos ou a des malentendus facheux. Le positivisme qui conjure
toute complication principielle en se contentant de nager a la surface en est la cause principale. Il essentialise
l'axe vertical de la factualité contingente en occultant I'axe horizontal de la validité procédurale. Cest ce qui
ameéne, per fas et nefas, a une essentialisation des disciplines déja constituées au détriment du cadre catégorial
des continents de connaissance qui, par la relation métathéorique, prend d’abord en charge sens de validité et
intéréts de connaissance et ce, au regard du cadre global des genres épistémiques. Cest également la confusion
des axes vertical et horizontal qui conduit a 'amalgame entre information et communication jusqua conférer
un pluriel aux airs d’une atonalité sérielle sonnant donc plus faux que le diabolus in musica.

Lessai Racines oubliées des sciences de la communication ot sentendent les auteurs sur [‘éclectique ou'hétéroclite
du cumul des informations éparses etle cas échéant en une essentialisation du contingent en est symptomatique.
Pourtant, évoquer le vivre-ensemble devrait leur permettre a ne pas enfouir ni occulter les racines de la science
dela communication, quitte a cerner I'idée du vivre-ensemble sur le sol de la reconnaissance. L3, sous une teneur
systématique, les Racines ne seraient pas anédaphiques ou extelluriques et sous ce jour, faire l'assomption du
principe de pertinence d’une référence a quelque chose ou information, du principe de reconnaissance d’'une
adresse & quelqu’un et du principe de responsabilité d'un engagement de soi, compte tenu que ces trois principes
définissent tout ce qui est du ressort d'un acte de communication en tant que propositions, informations, raisons,
preuves et objections traversant la sémiosis sociale qui sorganise a travers ce que Ferry appelle le complexe
socioéconomique comprenant le systéme technique, le systéme monétaire et le systéme fiscal, le complexe
sociopolitique regroupant le systéme bureaucratique, le systéme juridique, le systéme politique au sens étroit ou
systéme démocratique etle complexe socioculturel conjoignant le systéme médiatique, le systéme pédagogique et
le systéme scientifique. Dire quelobjet détude dela science de la communication estla Lebenswelt revient a dire
quelle étudie surtout souslaforme de sémiosis sociale qui se trahit a travers ces trois complexes. Son émergence
dans I'univers académique sourd a un moment ot il savere nécessaire de comprendre les questionnements qui
se posent quant a la médiation de ces complexes ou de leurs systémes, mais [a encore cette tablature catégoriale
n'apas été non plus considérée comme telle. D'ot]'heuristique de la communication se doit encore — et toujours
— de slengager dans une éristique pour sa reconnaissance.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



127

Références bibliographiques
BUBER, M. (1923/1969). Je et Tu, trad. G. Bianquis, Paris : Aubier Montaigne.

DRUET, P-P. (1975). « Métaphysique, droit et politique chez Fichte », in Revue de Métaphysique et de
Morale, avril-juin 1975, 80éme année, pp. 254-261.

FERRY, J.-M. (1991). Les puissances de l'expérience. Essai sur l'identité contemporaine. Tome I : Le sujet et le
verbe, Paris : Cerf.

FERRY, J.-M. (1991). Les puissances de l'expérience. Essai sur l'identité contemporaine. Tome I1 : Les ordres
de la reconnaissance, Paris : Cerf.

FERRY, J.-M. (2004). Les grammaires de l'intelligence, Paris : Cerf.
FERRY, J.-M. (2021). Ecrits philosophiques, Paris : Pocket, chap. 1 et 8.

FICHTE, J. G. (1794-1797/1843). Doctrine de la science. Principes fondamentaux de la science de la
connaissance, trad. P. Grimblot, Paris : Ladrange.

FICHTE, J. G. (1796-1797/1994). Fondement du droit naturel selon les principes de la doctrine de la science,
trad. Alain Renaut, Paris : PUF.

GOUBET, J.-F. (2000). « La critique fichtéenne de I'idéalisme théorique dans I'Assise fondamentale de
toute la Doctrine de la Science (1794-1795) », in BIEENENSTOCK M., CRAMPE-CASNABET, M.,
Dans quelle mesure la philosophie est pratique, Paris : ENS Editions, pp. 61-80.

HABERMAS, J. (1968/1976). Connaissance et intérét, trad. Gérard Clémencon, Paris, Gallimard.

HABERMAS, J. (1976/1987). « Signification de la pragmatique universelle », in Logique des sciences
sociales et autres essais, trad. Rainer Rochlitz, Paris : PUF, pp. 329-411.

HABERMAS, J. (1981/1987). Théorie de l'agir communicationnel. Tome 1 : Rationalité de lagir et rationalisation
de la société, trad. Jean-Marc Ferry, Paris : Fayard.

HABERMAS, J. (1991/1992). De l'éthique de la discussion, trad. Mark Hunyadj, Paris : Flammarion.

HABERMAS, J. (1992/1997). Droit et démocratie. Entre faits et normes, trad. Rainer Rochlitz et Christian
Bouchindhomme, Paris : Gallimard.

HABERMAS, J. (1999/2001). Vérité et justification, trad. Rainer Rochlitz, Paris, Gallimard.

LADRIERE, P. (1991). « La notion de personne, héritiére d'une longue tradition »,in NOVAES, S. (dir.),
Biomédecine et devenir de la personne, Paris : Seuil, pp. 27-8S.

NAULIN, P. (1969). « Philosophie et communication chez Fichte », in Revue internationale de philosophie,
Vol. 23, N° 90/4, pp. 410-441.

PERRIAULT J., LAULAN, A.-M. (coord.) (2004 ). Racines oubliées de la science de la communication, Les
Essentiels d'Hermeés, Paris : CNRS éditions.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 108 -127 DOI: 10.5380/dp.v22i2.99025



