44

O absoluto na Exposicao da doutrina da
ciénciade 1801/1802 de Fichte

The absolut in Fichte’s Exposition of the doctrine of science of 1801/1802

Derécio Felipe Perondi Meotti
Doutorando Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC)
derocio meotti@hotmail.com

Resumo: O objetivo deste texto é apresentar o absoluto da Exposicdo da doutrina da ciéncia de 1801/1802 de
Fichte e mostrar como podemos pensa-lo como um desenvolvimento da antinomia que Kant expde na dialética
transcendental da faculdade de julgar teleolégica da Terceira Critica — que é por si uma resposta ao conflito acerca
dos atributos divinos presente no debate entre Spinoza e Leibniz. Para isso, apresentarei primeiramente esse
debate entre os dois fildsofos seiscentistas com vistas a fixar a antinomia identificada por Kant para, depois, expor
o argumento kantiano da antinomia citada. Por fim, apresentarei a exposicao que Fichte faz sobre o absoluto em
1801/1802, argumentando que, ao contrario do resultado obtido por Kant, Fichte parece oferecer uma solucdo
positiva para o problema da determinacao do conceito do absoluto.

Palavras-chave: absoluto; Fichte; Kant; Leibniz; Spinoza; doutrina da ciéncia.

Abstract: The objective of this paper is to present the absolute in Fichte’s Exposition of the doctrine of science of
1801/1802 and show how we can think of it as a development of the antinomy that Kant exposes in transcendental
dialectics of the teleological power of judgement of the Third Critique — which is by itself a response to the conflict
about divine attributes present in the debate between Spinoza and Leibniz. To do this, | will first present this debate
between the two seventeenth-century philosophers aiming to establish the antinomy identified by Kant and then
exposing the Kantian argument for the aforementioned antinomy. Finally, | will present Fichte’s exposition of the
absolute in 1801/1802, arguing that, contrary to the result obtained by Kant, Fichte seems to offer a positive solution
to the problem of the determination of the concept of the absolute.

Keywords: absolut; Fichte; Kant; Leibniz; Spinoza; doctrine of science.

Recebido em 5 de marco de 2025. Aceito em 22 de julho de 2025.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 - 65 /ISSN: 2179-7412
DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



45

A natureza tem perfeicdes, para mostrar que é a
imagem de Deus, e defeitos, para mostrar que é apenas
imagem. (Pascal, 2023 [1656-8], p. 255, f. 580)

Introdugao

Central nos debates do idealismo alemao, o conceito do absoluto é um daqueles conceitos que, sob diferentes
nomes, se mostra recorrente na historia da filosofia. Razao, ser, primeiro motor imével, Deus, substéncia, infinito,
origem, sao todas diferentes formas de nomear algo pensado como fundamento ultimo e incondicionado da
realidade — ou, pelo menos, seu modo de existéncia. Esse modo de caracterizé-lo se configura, porém, como
uma simplificagdo exagerada que, no minimo, requer explicagao. Afinal, nao é algo imediatamente evidente essa
identificagdo entre o absoluto e aquilo que, na tradigao filoséfica, foi chamado de causa primeira, primeiro motor
im6vel ou Deus. No desenvolvimento historico desse conceito, é somente no debate iniciado no idealismo alemao,
no inicio da década de 1790, que aquilo que até ento era pensado como Deus, causa primeira ou primeiro
fundamento real passa a ser chamado de “absoluto”. Assim como o incondicionado, o absoluto era pensado
como qualidade do ser supremo que indica sua independéncia tanto de causas superiores a ele quanto de outros
seres ou substincias com os quais ele poderia ser posto em relagio. O absoluto, desse modo, era pensado como
aquilo que indica 0 modo de ser de Deus: ele existe por si, nao por meio de outro, ou, dito de outro modo, sua
existéncia nao depende de uma condigao fora dele, ou, ainda, nao hd algo outro com o qual ele possa ser posto
numa relagio de dependéncia, o que configuraria seu modo de ser como relativo a este outro; ou, ainda, seu
modo de ser deve, também, ser infinito, j4 que todo finito pressupoe limitagao, algo que nao pode valer para o
ser supremo absoluto e incondicionado. Em outras palavras, a marca caracteristica de Deus, causa primeira etc.
¢ o de ndo ser, em sua esséncia, relativo a nada alheio a ele.

E, assim, na exata medida em que Deus nio se pde em relagio com nada diferente dele préprio que ele
se poe como absoluto. Como, porém, somente aquilo que é absoluto pode ser 0 absoluto, este ultimo passa
aseridentificado com Deus mesmo, ou com o primeiro fundamento real. Se, em qualquer que seja o caso,
aquilo que é pensado como ser supremo, autossuficiente, independente e fundamento incondicionado é,
como tal, condicionado apenas por si proprio, ou seja, autodeterminado, autocondicionado e autossuficiente,
entdo pareceria natural pensar que o ser absoluto e o absoluto sao uma tinica e mesma coisa.

Entretanto, diferentes maneiras de conceber este fundamento absolutamente incondicionado podem
mostrar-se, muitas vezes, incompativeis entre si. Mas como sao possiveis maneiras diversas de compreender
algo que, a principio, nao admite diversidade? A histéria da determinagao desse conceito, como veremos ao
longo do texto, é antes objeto de acirradas disputas do que ponto pacifico entre os filésofos. Afinal, parece
que, para um conceito tio incontroverso, no seriam necessarias diferentes formas de exp6-lo — apenas uma
seria suficiente, de modo que se uma delas estiver correta, as outras devem estar obviamente equivocadas.

Com efeito, que a causa primeira, ou, que o primeiro fundamento real deva ser primeiro num sentido absoluto
e incondicionado, ndo parece objeto de disputa dentro da tradi¢do filosofica. A disputa recai sobre o modo
como esse absoluto se configura na relagao consigo préprio e com aquilo que é por ele fundamentado. Este
é 0 caso do debate entre Baruch Spinoza (1632-1677) e Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) acerca dos
atributos divinos. Neste debate, nos deparamos com pelo menos duas formas aparentemente incompativeis
de pensar o absoluto. Para Spinoza, o absoluto é necessidade absoluta, onipotente, nao sujeita a nenhuma
determinagao ulterior para sua autonecessitagao, e nele a liberdade de sua atividade produtiva aparece como
subordinada a necessidade de sua natureza. Para Leibniz, por outro lado, o absoluto ¢ liberdade absoluta,
uma vez que é s como fundamento livre em sua atividade produtiva que o absoluto pode escolher, com base
em razdes suficientes, entre cursos de agao igualmente possiveis. Neste segundo caso, a necessidade é uma
necessidade no méximo hipotética, de modo que deve ser pensada como subordinada a liberdade divina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



46

O que nem Spinoza nem Leibniz fizeram foi se perguntar qual é o estatuto desse absoluto na medida
em que ele se pde, como absoluto, para a reflexdo. Afinal, nao é possivel falar sobre o absoluto sem po-lo
de certa maneira — nesse caso, como objeto da reflexdo. Ao trazermos o debate entre Spinoza e Leibniz
para essa perspectiva, nossa andlise recai nao tanto sobre a relacdo entre o absoluto e seus atributos, mas
antes sobre o modo como essa relagao aparece para nossa reflexao. E assim que, para esse conflito, que
analisado de maneira mais detalhada configura um conflito antinémico, Immanuel Kant (1724-1804)
propde uma solugdo na dialética da faculdade de julgar teleoldgica da Critica da faculdade de julgar [ Kritik der
Urteilskraft].! Tal solugdo consiste em mostrar que tal conflito ¢ resultado de especulagdes transcendentes,
ou seja, especulagdes que extrapolam o uso imanente legitimo dos juizos reflexionantes acerca da finalidade.
Essa especulagao transcendente se configura como insolavel para a reflexao na medida em que ambos
os lados da antinomia conduzem a certas contradigdes. Do lado da tese spinozista, o absoluto se mostra
como incompreensivel e a finalidade nos produtos da natureza se mostra como impensavel; do lado da tese
leibniziana, por outro lado, a finalidade dos produtos da natureza é pensével na medida em que se atribui
ao absoluto uma faculdade de pensar semelhante a nossa, que escolhe entre possiveis — que, portanto, os
contempla como distintos do real, algo que ndo pode acontecer no modo de pensar do absoluto.

E claro que, aqui, 0 absoluto ainda nao aparece com esse nome. Kant ainda pensa essa finalidade transcendente,
fruto de um uso ilegitimo de nossas faculdades cognitivas, como fundamento, ou primeiro fundamento real,
para a finalidade dos produtos da natureza. Como fundamento, essa causa primeira, que é inteligente e que
age, portanto, com liberdade, é uma exigéncia da razao em vista da completude do sistema por ela visado, de
modo que o lugar do absoluto, ou do incondicionado, na filosofia transcendental kantiana, é a subjetividade
humana. E nela, e somente nela, que se encontra a absoluto para a reflexao, e somente como ideal.

E, contudo, para esse conflito entre os atributos ou qualidades do absoluto, a saber, a énfase sobre sua
necessidade, do lado de Spinoza, ou sobre sua liberdade, do lado de Leibniz, que Johann Gottlieb Fichte
(1762-1814) parece fornecer, na Exposi¢do da doutrina da ciéncia [ Darstellung der Wissenschaftslehre] de
1801/1802, uma solu¢io nio meramente negativa, como Kant faz, mas uma solugio positiva, ainda que
circunscrita aos limites da filosofia critica — ou, pelo menos, a0 modo como Fichte pensava se manter dentro
desses limites. A solu¢ao proposta por Fichte me parece ser, em linhas gerais, a de que a determinagao do
conceito do absoluto, i.e., a compreensio desse conceito, envolve uma reflexao, ou saber, desse conceito.
Esse saber, no entanto, nao pode ser um saber qualquer, mas teria que ser um saber do préprio absoluto
sobre si mesmo. Esse saber, porém, nio é possivel, ja que todo saber é, desde o inicio, na medida em que
é reflexdo, um saber fitico e situado, ou seja, um saber finito. Desse modo, pensa Fichte, a inica reflexdo
possivel do absoluto sobre si é a reflexdo do saber absoluto sobre si préprio. Assim, um saber do absoluto
se mostra como idéntico a um saber absoluto, j4 que somente um saber absoluto pode ser um saber do
absoluto. No entanto, argumenta Fichte, esse saber de si (absoluto) do absoluto s6 pode ser para si um
saber, e ndo o préprio absoluto, de modo que na autoexposi¢ao que o saber absoluto faz de si deve resultar
que o absoluto, como ponto de origem, significa a anula¢do do préprio saber. Com isso, como veremos
na ultima se¢do deste texto, resolve-se positivamente o conflito sobre os atributos divinos e a antinomia
kantiana ao se mostrar que, se no ponto de origem o modo como liberdade e necessidade se identificam se
mostra como incompreensivel, é porque a propria compreensio (ou saber, ou reflexao) se apresenta como
um momento posterior da autoprodugio e da autodeterminagao do absoluto, para si, como saber absoluto.

O debate sobre os atributos divinos entre os seiscentistas

Podemos ver o problema dos atributos divinos, no século XVII, como um problema que envolve
responder — ou, pelo menos, tentar responder — a pergunta feita por Leibniz nos Principios da natureza e

' A titulo de padronizagio, decidi mencionar todos os titulos de obras em nosso idioma, o portugués, seguidos do titulo original
entre colchetes (apenas na primeira mengao de cada obra).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



47

da graga fundados na razao [Principes de la nature et la grdce fondés en raison]: por que o mundo existe ao
invés de nio existir, e por que dessa maneira e nio de outra? (Leibniz, 2004b [1714 )%, p. 158, §7, GP VI
602).> Leibniz parte da constatagio de que o mundo poderia nio somente ser de outra maneira, como
também que ele poderia nio existir. E dessa contingéncia que parece resultar, na ordem da investigagao,
a pergunta pelo fundamento desse mundo considerado como nao tendo em si a razao de sua existéncia e
de sua configuragao. Essa posi¢ao de Leibniz nos Principios da natureza e da graga, no entanto, é a de um
Leibniz j4 amadurecido, que, considerada por si s, ndo reflete o debate que o filésofo teve que travar nao
somente com seus opositores, mas também com suas posi¢oes da juventude.

Nela, uma das grandes influéncias de Leibniz foi o pensamento de Spinoza. Para a pergunta sobre por
que o mundo existe, e por que dessa maneira e ndo de outra, a resposta spinozista consistia em, num
primeiro momento, identificar o mundo com a substancia (i.e., Deus), e, num segundo momento, afirmar
que este mundo ¢ o tinico mundo possivel. E, pelo menos, o que fica evidente se considerarmos o que
Spinoza diz na proposicao 33 do primeiro livro de sua Etica [Ethica): “as coisas nio poderiam ter sido
produzidas por Deus de nenhuma outra maneira nem em qualquer outra ordem que nao naquelas em que
foram produzidas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 37, E1 P33).* Apesar das razdes de Spinoza para defender
essa tese, podemos dizer que Leibniz percebeu que, se Spinoza tivesse razao, disso resultaria ndo somente
que o mundo nio é contingente, mas que Deus, em sua a¢ao criadora, ndo é livre.

O raciocinio de Leibniz pode ser resumido do seguinte modo: se Deus, ao criar este mundo, ndo podia
té-lo criado de outra maneira, entdo o proprio ato de criagao, enquanto uma escolha livre entre diferentes
mundos igualmente possiveis, seria tao impossivel quanto esses outros mundos nao criados. O ato de
criagao, para Leibniz, envolve, contrariamente ao que explicitamente defendeu Spinoza, uma escolha entre
possiveis. A oposicio entre eles, portanto, tem seu ponto nevralgico no modo como cada um concebe
a relacao de Deus com os possiveis, relagio esta que requer a exposi¢cao do modo como cada filésofo
concebeu a relagio de Deus com seus atributos.

A posigao spinozista é a de que os possiveis, enquanto algo pensado, nao existem no entendimento divino,
ou no que Spinoza chamaria de atributo do “pensamento” (cogitationem), mas apenas na mente dos seres
racionais finitos. E na mente de seres racionais concretos que os possiveis existem enquanto possiveis. No
entendimento divino, em contrapartida, nio podem haver possiveis concebidos dessa maneira. Spinoza
rejeita categoricamente a atribui¢ao do nosso modo de pensar a Deus. Como bem observou Leibniz
(Leibniz, 2017 [1710], p. 260-1, §173, GP VI 217), apesar de Spinoza conceder a Deus o atributo do
pensamento, o autor da Etica o destitui do intelecto (intellectum): “[...] A natureza de Deus nio pertencem
nem o intelecto, nem a vontade” (Spinoza, 2017 [1677], p. 27, E1 P17¢). No desenvolvimento desse
escolio a proposigao 17 do primeiro livro, Spinoza se explica da seguinte maneira:

[...] se o intelecto e a vontade pertencem a esséncia eterna de Deus, é certamente preciso entender por esses
atributos algo diferente daquilo pelo qual costumam ser vulgarmente entendidos. Com efeito, o intelecto e a
vontade, que constituiriam a esséncia de Deus, deveriam diferir, incomensuravelmente, de nosso intelecto e de
nossa vontade, e, tal como na relagio que hd entre o cio, constelagao celeste, e 0 cao, o animal que ladra, em nada
concordariam além do nome. (Spinoza, 2017 [1677], p. 28, E1 P17¢)

*Indicarei, ap6s o ano da edigéo citada, 0 ano do original de cada obra.

3E claro que o debate nao surge apés Leibniz colocar a questio, apesar de Leibniz té-la posto de maneira explicita. Quanto a
edigao de referéncia, utilizei, para as obras de Leibniz, a edi¢io da Academia (Simtliche Schriften und Briefe), indicada pela letra
A, seguida do tomo, volume e pagina, ou a edi¢do de Carl Immanuel Gerhardt para as Philosophischen Schriften, indicada pela
sigla GP, seguida de volume e pagina.

*Utilizei aqui o padrio usual para a Etica, a saber, aletra E, seguida do livro, seguidos de ou A para axioma, ou Def. para defini¢ao,
ou P para proposi¢ao, ou Apénd. para apéndice, seguido do respectivo numero; este, por sua vez, serd seguido de: ou “d” para
demonstragio, ou “da” para demonstragio alternativa, ou “e” para escélio, ou “c” para coroldrio, ou “ce” para escélio do coroldrio
(em todos os casos, seguidos do nimero do escélio, coroldrio etc.).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



48

A essa distingdo a principio negativa (o intelecto de Deus nio é igual a0 nosso a nao ser no nome, e vice-
versa), Spinoza, logo na sequéncia, acrescenta uma explicagdo sobre essa incomensurabilidade entre nosso
modo de entender e o divino: “se o intelecto pertence a natureza divina, ele ndo podera ser, por natureza,
tal como o nosso intelecto, posterior (como quer a maioria) as coisas que ele compreende, nem tampouco
simultineo, pois Deus é, em termos de causalidade, anterior a tudo [...]” (Spinoza, 2017 [1677], p. 29, E1
P17e). Assim, a marca caracteristica do intelecto divino, em contraposi¢ao a0 nosso (humano), é que 0 nosso
é sempre posterior as coisas que compreende. Em outras palavras, nossos processos cognitivos nao podem,
a partir do proprio pensar, produzir os objetos que configuram seu contetido. Nao podem sequer operar,
enquanto pensamento, sem que sejam dados de outra parte os dados que serdao pensados como seu objeto.

Essa marca caracteristica de nosso modo de pensar, portanto, opera uma distingao entre dois aspectos do
pensamento: de um lado temos aquilo que existe e que nos afeta de determinada maneira, e de outro temos
o0 pensamento, que concebe esse existente como algo nao apenas possivel, mas também efetivo na realidade.
Essa distingao entre o possivel que existe, i.e., aquele que mentes finitas concebem como realidade efetiva,
e o possivel que ndo existe é uma distin¢do que nao pode, de acordo com Spinoza, existir no entendimento
divino. Para que tal distingao seja possivel no modo como Deus pensa, terfamos que admitir que hd inimeros
possiveis que Deus contempla como tais, mas que ele ndo pode tornar existentes. Isso, de acordo com Spinoza,
contradiz a onipoténcia que comumente se atribui a Deus, uma vez que nio s6 o obriga a escolher alguns
possiveis em detrimento dos demais (sendo impotente para realizé-los todos), como também o submete a
uma lei supostamente superior a ele proprio (Spinoza, 2017 [1677], p. 40, E1 P33e2).

E estranho, no entanto, que Spinoza rejeite a tese de que Deus escolhe (seja indiferentemente, seja a
partir de razdes) entre possiveis por pensar que é justamente essa tese que subtrai a liberdade de Deus.
Em contraposi¢io a uma submissio da agio criadora divina a razdes determinantes sob as quais ele nao
tem controle, Spinoza pensa que a liberdade divina nada mais é do que sua prépria natureza onipotente
e necessitante. No segundo coroldrio da proposigio 17 do livro primeiro da Etica, Spinoza afirma que
“[...] s6 Deus é causa livre. Pois s6 Deus existe exclusivamente pela necessidade de sua natureza [...] e age
exclusivamente pela necessidade de sua natureza [...]” (Spinoza, 2017 [1677],p.27, E1 P17c2). E por essa
razao que decorre, para o spinozismo, que ao dizermos que todas as coisas foram determinadas a existir
e a existirem de determinada maneira ao invés de outra, ndo dizemos que essa determinagao decorre de
uma vontade livre que age ou de maneira indiferente, 0 que caracterizaria uma posicao voluntarista, ou
que age segundo razdes determinantes, mas dizemos que essa determinagao decorre da infinita poténcia
divina, ou da natureza absoluta de Deus (Spinoza, 2017 [1677], p. 41, E1 Apénd.).

Com efeito, o que o entendimento finito concebe como contingente, i.e., como podendo nio ter existido,
ou, pelo menos, como podendo existir de outra maneira, nada mais é do que uma consequéncia da limitagao
original desse entendimento, que nao consegue se colocar sob o ponto de vista divino e conceber que “as coisas
nao poderiam ter sido produzidas por Deus de nenhuma outra maneira nem em qualquer outra ordem que
nao naquelas em que foram produzidas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 37, E1 P33). E por isso que a conclusio de
Spinoza, que tanto assombrou Leibniz, i.e., de que nada existe na natureza das coisas que seja contingente e que
tudo é determinado pela necessidade da natureza divina (Spinoza, 2017 [1677], p. 31, E1 P29), torna a propria
ideia de criacio do mundo a partir daliberdade uma nogio sem sentido. Se o spinozismo estiver correto, nio hé
criagdo, mas apenas uma continua e infinita autoprodugio do absoluto. Nao existem outros mundos possiveis,
“tudo [...] existe em Deus, e é exclusivamente pelas leis de sua natureza infinita que ocorre tudo o que ocorre,
seguindo-se tudo [...] da necessidade de sua esséncia” (Spinoza, 2017 [1677], p. 26, E1 P15e).

Além dessas consequéncias, entretanto, outra que resulta do modo com Spinoza concebe os atributos

divinos é a de que ndo existe finalidade na agao autoprodutora de Deus. Spinoza é explicito quanto a isso:
“[...] a natureza nao tem nenhum fim que lhe tenha sido prefixado e [...] todas as causas finais ndo passam de

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



49

ficgdes humanas” (Spinoza, 2017 [1677], p. 43-4, E1 Apénd.). Assim como os possiveis, os fins também s6
existem na mente de seres racionais finitos. Isso porque a finalidade s6 entra em cena quando ha escolha real
entre uma série de cursos de a¢ao igualmente possiveis; como, porém, o entendimento divino nio contempla
possiveis, ele também nao pode escolher um curso de agao em detrimento de outros segundo determinado fim.

Para reabilitar a dimensao da finalidade na agao criadora de Deus e evitar a consequéncia spinozista de
que Deus age de acordo com uma necessidade cega, o que seria equivalente a dizer nao sé que Deus age
sem razao, mas que o proprio mundo e seu estado atual s3o igualmente sem razao, Leibniz precisa reabilitar
a tese de que Deus escolhe entre possiveis, i.e., que Deus contempla possiveis enquanto possiveis e que
nio confere existéncia a todos por meio de seu decreto criador. E interessante, nesse sentido, perceber
como Leibniz reconhece ter chegado perto dessa posi¢ao fatalista advogada por Spinoza:

Quando considerei que nada acontece por acaso ou por acidente, a nao ser com relagao a certas substancias
particulares, e sustentei que a fortuna, a parte do destino, é uma palavra vazia, e que nada existe a nao ser que certas
condigoes sejam satisfeitas, a partir das quais, consideradas juntas, decorre imediatamente que a coisa existe, eu
me encontrei muito proximo das opinides daqueles que sustentam ser tudo absolutamente necessario, acreditando
que basta para aliberdade ndo ser sujeita a coergao, ainda que continue sujeita a necessidade, sem distinguir entre
o infalivel, ou aquilo que é sabido com certeza ser verdadeiro, e o necessario. (Leibniz, 1966— [1689], p. 263, A
VI 4:1653, tradugdo minha)

Essa posigao, que aparece no opusculo Sobre a liberdade, a contingéncia, a série de causas e a providéncia
[De libertate, contingentia et serie causarum, providentia ], escrito provavelmente no verao de 1689, mostra
como Leibniz se contrapde ao spinozismo, ainda que nao o mencione explicitamente nessa passagem, por
meio da consideragao dos possiveis que nio existem, nunca existiram e que nunca existirdo:

Mas eu fui puxado de volta desse abismo pela consideragido daquelas coisas possiveis que nao sdo, ndo serio nem
nunca foram. Pois, se certas coisas possiveis nunca existem, entdo as coisas existentes nio podem ser sempre
necessdarias; caso contrario, seria impossivel para outras coisas existirem no seu lugar, e o que quer que nunca exista
seria, dessa maneira, impossivel. (Leibniz, 1966— [1689], p. 263, A VI 4:1653-4, tradugio minha)

Precisamos, de acordo com Leibniz, reabilitar o possivel como modalidade real (comum aos entendimentos
divino e humano), em contraposicdo a seu cariter de modalidade meramente ideal (existente somente
no intelecto humano), para garantir que o que efetivamente existe no é absolutamente necessario, mas
sim contingente, ja que é somente na medida em que o mundo efetivamente existente é contingente que
sua produgao por meio da agao criadora divina pode ser uma criagao conforme a uma finalidade. Isso
significa, contudo, que temos que aceitar a tese de que o entendimento de Deus, infinito, funciona de
maneira andloga ao nosso, finito, diferindo ndo em tipo, mas apenas em grau. A posi¢ao de Leibniz quanto
a coordenagdo entre os atributos divinos pode ser compreendida a partir do que o filésofo diz no §7 dos
Ensaios de Teodicéia sobre a bondade de Deus, a liberdade do homem e a origem do mal [Essais de théodicée
sur la bonté de Dieu, la liberté de 'homme et l'origine du mal]:

Deus é a razio primeira das coisas: pois aquelas que sao limitadas, como tudo aquilo que vemos e experimentamos,
sdo contingentes e nio tém nada nelas que torne a sua existéncia necesséria [ ...]. Entao, é preciso procurar a razdo
da existéncia do mundo, que é a completa reunido das coisas contingentes, e é preciso procurd-la na substdncia que traz
em si mesma a razdo de sua existéncia, a qual, portanto, é necessdria e eterna. E preciso também que essa causa seja
inteligente, pois esse mundo que existe sendo contingente, e uma infinidade de mundos sendo igualmente possiveis
e pretendentes igualmente & existéncia tanto quanto ele, por assim dizer, é preciso que a causa do mundo tenha tido
consideragio ourelagdo com todos esses mundos possiveis, a fim de determinar um deles. E essa consideragio ou
relagao de uma substancia existente com as simples possibilidades ndo pode ser outra coisa senao o entendimento
que contém as ideias delas e determina uma delas; nao pode ser outra coisa sendo o ato da vontade que escolhe.
E é o poder dessa substancia que torna a sua vontade eficaz. (Leibniz, 2017 [1710], p. 137-8, §7, GP VI 106-7)

Assim, ao invés de conceber Deus como poténcia infinita, ou, em outras palavras, considera-lo

exclusivamente sob o atributo da onipoténcia, Leibniz concebe os atributos divinos como divididos
entre vontade, entendimento e poder (ou poténcia), de modo que as relagdes entre ambos se coordenam

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



50

entre si para a criagio. Com relagio ao entendimento, vemos que Leibniz diz que ele consiste na relagao
que Deus tem, enquanto existente, com os possiveis potencialmente existentes. E, em outras palavras,
a mesma relagdao que nosso entendimento finito possui com relagao a seus possiveis. Assim, podemos
concordar com Ohad Nachtomy quando ele diz, em Leibniz e Kant sobre a possibilidade e a existéncia
[Leibniz and Kant on possibility and existence], que “Leibniz concebe Deus como a mente que pensa todas
as possibilidades e cujos atributos constituem um fundamento real para pensar os possiveis” (Nachtomy,
2012, p. 962, tradugdo minha). Dessa maneira se configura a oposigao de Leibniz a Spinoza, que resulta
no fato de que, em contraposicio a este ultimo, Leibniz atribui a Deus o entendimento e a vontade como
faculdades distintas de sua onipoténcia. Com relago a essa oposi¢ao de Leibniz a Spinoza, Luiz Henrique
Lopes dos Santos, em Leibniz e os futuros contingentes, nos lembra que,

Para Spinoza, Deus, o ser absoluto, age de maneira absoluta, ou seja, Deus faz tudo o que é capaz de fazer. Por outro
lado, Deus é onipotente, nao hd nada que ele nao seja capaz de fazer. Logo, tudo o que é, em si mesmo, possivel
de ser feito, Deus o faz. Nio ha possiveis que nio se realizem; o que Deus pode conceber (e ele pode conceber
tudo), Deus o faz, a atividade cognitiva e a atividade criativa em Deus nao passam de dois aspectos de uma mesma
atividade infinita e, em si mesma, indivisivel. No sentido préprio, Deus nio tem vontade, simplesmente porque
essa faculdade nio lhe faz nenhuma falta. Precisar escolher ¢ uma marca da imperfei¢io dos seres finitos, limitados,
incapazes de fazer tudo o que sdo capazes de conceber. (Lopes dos Santos, 1998, p. 100)

Em contraposigao a Spinoza, portanto, que defende que nao ha uma diferenca entre a atividade cognitiva
e a atividade criadora de Deus, Leibniz defende que ¢ justamente essa diferenca que deve ser levada em
consideragio para que a agio criadora de Deus seja concebida como uma agio racional e voltada para fins
- portanto, para que seja uma agao livre. Nao é possivel, para Leibniz, que uma agio criadora como aquela
defendida por Spinoza seja concebida como livre. A liberdade pressupde uma pluralidade de cursos de
acao, sob o risco de se tornar irrelevante — e, no caso de Deus, inexistente. E por isso que Leibniz censura
explicitamente Spinoza na Teodicéia:

Spinoza [...] parece ter professado expressamente uma necessidade cega, tendo recusado o entendimento e a
vontade ao autor das coisas, e acreditando que o bem e a perfei¢io s6 tém relagio conosco, e nio com ele. [...]
ele nao reconhece bondade em Deus e ensina que todas as coisas existem por meio da necessidade da natureza
divina, sem que Deus faca qualquer escolha. (Leibniz, 2017 [1710], p. 260-1, §173, GP VI 217)

Sao intmeros os momentos em que Leibniz afirma e defende que a escolha divina, ao contrario do que
afirma Spinoza (cf. Spinoza, 2017 [1677], p. 40, E1 P33e2), deve balizar-se por razdes determinantes ou
suficientes. Para citar apenas dois exemplos, ainda na Teodicéia Leibniz afirma que “[...] tenho para mim que
Deus nao poderia agir como que ao acaso, por um decreto absolutamente absoluto, ou por uma vontade
independente de motivos racionais” (Leibniz, 2017 [1710], p. 334, §283, GP VI 285). Da mesma forma,
na Monadologia se1é: “ora, como hd uma infinidade de universos possiveis nas idéias de Deus e apenas um
deles pode existir, tem de haver uma razao suficiente da escolha de Deus, que o determine a preferirum a
outro” (Leibniz, 2004a [1714], p. 141, §53, GP VI 615-16). A liberdade da acdo criadora de Deus, assim,
consiste no fato de que a vontade divina, que por ser perfeita nio ¢ nunca impedida de criar o melhor (o
bem), ao ter diante de si o leque completo de mundos possiveis, pode criar o mundo que foi contemplado
como o melhor dos mundos possiveis. E somente sob essa pressuposi¢io que Leibniz pode conceber e
justificar a justica divina (ou teodicéia, jungio de 0eég, “Deus’, e Aixn, “justica”) na criagio, e garantir que
hd uma razao para a existéncia de um mundo ao invés de nada, e deste mundo ao invés de qualquer outro.

Esse modo de conceber essarelagio de Deus com os possiveis nao realizados passa, assim, pela modificagao
do modo como concebemos o entendimento divino. Segundo Nachtomy,

Aintuicdo de Leibniz pode ser resumida da seguinte maneira: anogao de possibilidade 16gica (per se) é definida em
termos de pensabilidade consistente e pressupoe um agente pensante e certos elementos indispenséveis enquanto
fundamento daquilo que pode ser pensado. Tanto no inicio quanto no final de sua carreira Leibniz identifica esse
agente pensante como Deus e os elementos simples como seus atributos. (Nachtomy, 2012, p. 965, tradugio minha).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



51

Ao deslocar o fundamento dos possiveis para a mente de Deus em contraposi¢ao a sua fundamentagao
na mente humana, que poderia no méximo conferir um carater ideal aos possiveis, Leibniz faz do
entendimento divino, como indicado acima, um andlogo do entendimento dos seres racionais finitos.
E nessa linha interpretativa que também Celi Hirata desenvolve seu argumento em Leibniz ¢ Hobbes:
causalidade e principio de razdo suficiente. Segundo a comentadora, é por partilharem de um plano légico
comum que os seres humanos podem ter conhecimento sobre a natureza divina por analogia. Para Leibniz,

[...] a razdo tem jurisdi¢do universal, [...] nio muda de natureza nos homens nem em Deus [...]. Entre Deus
e os homens, hd um terreno 16gico comum que define o que pode ser objeto do pensamento, terreno que é
fundamentado no entendimento divino, regido tanto dos possiveis quanto das verdades necessarias ou eternas.
(Hirata, 2017 [2012], p. 207)

Se, portanto, Leibniz concebe que tanto o entendimento divino, infinito, quanto o humano, finito,
partilham de um campo légico comum, isso significa que Deus é compreensivel ao intelecto humano. Mais
do que isso: ndo s6 Deus é compreensivel, mas também sua natureza e os fins para os quais sua agao livre
se dirigem sdo também compreensiveis, de modo que podemos também, a partir do fundamento da agao
divina, derivar um horizonte normativo para a nossa. E por essarazao que, como vimos acima, Leibniz diz
que, se Spinoza estiver correto, 0 bem e a perfeicao sé tém a ver conosco, seres finitos, e nao com Deus. A
incomensurabilidade entre o entendimento humano e o entendimento divino defendida por Spinoza, por
implicar a auséncia desse campo légico comum entre seres finitos e Deus, torna também sua agao livre e
criadora completamente incompreensivel para nés, de modo que sé podemos dizer, assim como Spinoza
o diz com relagdo ao entendimento, que nossa liberdade e a de Deus de semelhantes s6 tém o nome.

De um lado, portanto, temos a posigao spinozista, que, para garantir o cardter absoluto do fundamento
primeiro (Deus, substincia etc.), suprime dele aquilo que nos seres finitos se configura ou decorre de
uma limita¢ao origindria. Leibniz, por outro lado, vé nesse modo de conceber Deus e seu agir nio uma
liberdade absoluta, mas uma necessidade absoluta que age sem razoes. Ao assumir a posi¢ao spinozista,
nos privamos de um modelo e fundamento para nossas agdes, uma vez que a prépria ideia de finalidade
colapsa. Por outro lado, a0 assumirmos a posi¢ao leibniziana, temos que explicar de que modo o absoluto
pode se encontrar condicionado pela finalidade, o que pressupde uma divisao, ou limitagao interna, entre
os atributos de Deus; ou melhor, temos que explicar qual desses atributos é mais absoluto em relacio
aos outros, portanto, o absolutamente absoluto. Uma solugao interessante para esse conflito aparecera
no pensamento de Kant, mais especificamente na dialética da faculdade de julgar teleologica da Terceira
Critica. Uma vez que Kant, no periodo critico, desloca a pensabilidade dos possiveis novamente para
o entendimento humano, como queria Spinoza, e ndo no entendimento divino, como queria Leibniz
(Nachtomy, 2012, p. 970), parece, & primeira vista, que o autor da Critica da faculdade de julgar d4 razao
a Spinoza. Contudo, como veremos, o que Kant faz, na verdade, é reposicionar o debate, argumentando
que ambas as teses extrapolam os limites do uso legitimo de nossas faculdades cognitivas, configurando
a antinomia da faculdade de julgar teleoldgica, como mostrarei a seguir.

Antinomia da faculdade de julgar teleolégica na Terceira Critica de Kant

Esse embate entre o sistema cosmoteleoldgico de Leibniz e o sistema necessitarista de Spinoza se
transforma, na Critica da faculdade de julgar de Kant, na oposigao reciproca entre um sistema fundado
na técnica intencional da natureza, de um lado, e outro fundado na técnica inintencional da natureza,
oposicao que configura a antinomia da faculdade de julgar teleoldgica dessa Terceira Critica kantiana.
Essa terminologia, contudo, requer contextualizagao. Apos o giro copernicano efetuado na Critica da
razdo pura [Kritik der reinen Vernunft], todo debate pautado por Kant se transforma num debate que deve
tomar como dado determinado ato humano e perguntar-se pelas condigoes que o tornam possivel. Dentre
os atos do pensamento denominados juizos, temos juizos que podem ser tanto reflexionantes quanto

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



52

determinantes, e juizos que s3o apenas reflexionantes. Os primeiros, objeto de andlise da Primeira Critica,
nao serdo tematizados aqui, mas apenas os segundos, ja que sao os juizos meramente reflexionantes que
dizem respeito ao conceito de finalidade.

De acordo com Kant, o conceito de finalidade nao é nem um conceito constitutivo da experiéncia,
nem a determinagio de um fendmeno pertencente a um conceito, ja que ndo é uma categoria (Kant,
2016 [1790], p. 35, EE 20:219).5 E por meio da finalidade, na medida em que favorece nossa reflexao
sobre a forma dos produtos da natureza, que concebemos a diferenca entre um sistema que incorpora
nao apenas causas mecanicas, mas também causas finais. Ao pensarmos a natureza como vinculada a
finalidade, a representamos como técnica (Kant, 2016 [1790], p. 49, EE 20:235). Seu carater técnico
tem a ver com o modo como concebemos a causalidade finalistica em contraposi¢do a uma causalidade
meramente mecanica. Nesse segundo tipo de causalidade, o efeito, enquanto um todo efetivo, tem por
causa a organizagao de suas partes, enquanto que numa relagio causal envolvendo finalidade a ordem
das coisas é um pouco diferente: ndo ¢ a disposi¢do mecanica das partes que, como causa, condiciona a
efetividade do todo resultante dessa disposi¢ao; ¢, antes, aideia desse todo a ser efetivado pela disposicao
das partes que é causa da causalidade das partes (Kant, 2016 [1790], p. 50, EE 20:235-6). E somente sob
a condi¢do de podermos representar, em ideia, o todo que sera efetivado pela disposi¢ao das partes, que
podemos representar a natureza teleologicamente.

Ao nos mantermos nos limites estabelecidos pela Primeira Critica, percebemos que a finalidade nao
passa de um conceito de nossa faculdade de julgar na medida em que ¢é reflexionante. Mas, limitada dessa
maneira, fica indeterminado se a finalidade concebida para a possibilidade interna dos produtos da natureza
deve ser considerada intencional ou inintencional. E, mais importante do que isso,

O juizo que afirmasse uma coisa ou outra jé nio seria meramente reflexionante, mas sim determinante, e o
conceito de um fim na natureza também ja ndo seria um mero conceito da faculdade de julgar para uso imanente
(empirico), mas se ligaria ao conceito da razdo de uma causa eficiente intencional posta acima da natureza, cujo
uso é transcendente quer se julgue afirmativa ou negativamente. (Kant, 2016 [1790], p. 51, EE 20:237)

Anuncia-se aqui, portanto, o risco de nos perdermos em especulagoes transcendentes caso decidamos
transpor os limites delineados pela critica para o uso legitimo de nossas faculdades cognitivas. A transposicao
desse limite, como indicado por Kant, consiste em tomar o conceito de finalidade nio como meramente
reflexionante, mas também como determinante. Neste segundo caso, nao restringimos nossa reflexao a
uma teleologia meramente projetiva e imanente, que diz respeito apenas aos procedimentos adotados
por nds em noOssOs processos cognitivos, mas a transformamos em uma teleologia transcendente que, na
medida em que visa determinar algo sobre os objetos da experiéncia, se dirige a ideia de uma finalidade
transcendente e absoluta, ja que nao encontra nenhuma finalidade incondicionada no interior da prépria
natureza. Nesse tipo de especulagdo, a natureza como um todo aparece como produto de uma técnica;
mas, diferentemente do que ocorre no uso meramente reflexionante do conceito de finalidade, em que a
mente humana é suficiente como substrato da ideia que se representa como fim, em seu uso determinante
tal substrato s6 pode ser a mente do autor da natureza: Deus. Para entender como esse tipo de especulagao
nos conduz aos problemas identificados na segao anterior, consideremos o que Kant diz sobre a finalidade
e anecessidade da representacio do fim:

[...] fim é o objeto de um conceito quando este é considerado a causa daquele (o fundamento real de sua
possibilidade), e a causalidade de um conceito em relagao ao seu objeto é a finalidade (forma finalis). Onde se
pensa, pois, nio o0 mero conhecimento de um objeto, mas o préprio objeto (sua forma ou existéncia), enquanto
efeito, como s6 sendo possivel por meio de um conceito deste ultimo, ai se concebe um fim. A representagao do
efeito é aqui o fundamento de determinacdo de sua causa, e precede a esta. (Kant, 2016 [1790], p. 116, KU 5:220)

$Utilizei a paginagio da edigio da Academia para as obras de Kant (Kants gesammelte Schriften), indicando, para a Critica da razdo
pura, asiglaKrV seguida de edigdo (A ou B) e pagina. Nos demais casos utilizarei a sigla, volume e pagina da edigio de referéncia.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



53

Se a concepgao de um fim para a natureza é inseparavel da representagao desse fim enquanto conceito,
ou seja, enquanto algo pensado, entdo é inevitével a conclusio de que Deus, ou o absoluto, na medida em
que dota a natureza de finalidade, deve se representar a ideia desse fim, i.e., pensar nele enquanto conceito.
Isso, porém, se opde diretamente a concep¢io spinozista do absoluto. Nao pode haver uma diferenca
entre a atividade cognitiva de Deus e sua atividade criativa. Atribuir ao absoluto uma forma de pensar que
consiga representar-se um conceito apenas como conceito, sem ao mesmo tempo efetivi-lo, é atribuir a
ele uma caracteristica que, segundo Spinoza, é marca de um entendimento finito, ndo do entendimento
infinito. Isso implica também na conclusao de que nao pode haver uma diferenca real entre uma causalidade
meramente mecénica, de tipo eficiente, e uma causalidade finalistica; além disso, também implica no fato
de toda finalidade ter, como também vimos, cardter meramente ideal.

Para pensar este problema e submeté-lo a critica com vistas a evitar o cardter ilusério das especulagoes
dialéticas no que tange a finalidade e salvaguardar seu uso imanente legitimo, Kant opde dois tipos de sistema
das causas finais. De um lado temos o idealismo dos fins da natureza, e do outro o realismo dos fins da
natureza. Este segundo sistema é marcado por uma técnica intencional (technica intentionalis), o que significa
que as causalidades de tipo mecénico e finalistico devem ser consideradas tipos distintos de conexao causal;
o primeiro, por sua vez, é marcado por uma técnica inintencional (technica naturalis), na qual os dois tipos
de causalidade devem ser considerados como uma s6 (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391).

Quanto ao sistema do idealismo dos fins, Kant o pensa como um sistema fatalista, e o associa diretamente
a Spinoza (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391). Apesar de levantar suspeitas quanto ao fato de Spinoza
ser ou ndo o criador desse tipo de sistema (fatalista), Kant parece considera-lo seu mais importante
proponente. Apesar de Spinoza conceber Deus como imanente (Spinoza, 2017 [1677], p. 22, E1 P15),
ele s6 0 é como ponto de partida — tanto que sua existéncia é estabelecida na primeira definigio da Etica
(Spinoza, 2017 [1677],p. 13,E1 Def. 1). A primeira conclusio que podemos extrair do more geometrico de
Spinoza é o fato de que em momento algum a existéncia de Deus é questionada; desse modo, configura-se
como supérflua a outra via pela qual poderfamos chegar a ele: a que vai do finito ao infinito. Esse recurso,
considerado por si s6, € ineficiente para Spinoza, ji que a razdo de todo modo finito reside em outro
modo também finito (Spinoza, 2017 [1677], p. 33-4, E1 P28), de tal forma que, através da série infinita
dos modos finitos, nio se pode chegar ao infinito, ou absoluto. A via cosmoldgica s6 é possivel porque ja
se tem como certa a via ontoldgica. Com isso, por meio da via que vai do finito para o infinito, o absoluto
aparece como suprassensivel ndo no sentido de nao ser imanente, mas de sua absolutez dever ser posta, ja
de inicio, como fundamento, ainda que nao se saiba especificar de que modo esse infinito se finitiza em seus
diferentes atributos e modos. A despeito disso, Kant considera que é ao menos claro no spinozismo que

[...] aligagdo final do mundo tem de ser assumida nesse sistema como inintencional (j4 que ela é derivada de um
ser origindrio, mas nao do seu entendimento, nem, portanto, de uma intengio sua, mas sim da necessidade de
sua natureza e da unidade do mundo dela originada), de modo que o fatalismo da finalidade é a0 mesmo tempo
um idealismo da finalidade. (Kant, 2016 [1790], p. 287, KU 5:391-2)

E justamente sobre 0 modo como da natureza infinita do absoluto decorrem seus modos como natureza
naturada que incide a critica de Kant ao sistema spinozista das causas finais. De acordo com Kant, Spinoza
quer dispensar-nos de qualquer investigagao sobre o fundamento da possibilidade da finalidade na natureza,
bem como tirar toda realidade dessa ideia na medida em que vé a natureza nao como produto, relagio que
configuraria uma relagdo da causa para com o efeito, mas antes como uma série de acidentes inerentes a
uma substincia origindria. E, acrescenta Kant,

[...] ainda que assegure assim as formas naturais (devido & necessidade incondicional desse ser, juntamente
com todas as coisas naturais como acidentes a ele inerentes) a unidade do fundamento que é requerida para
toda finalidade, ele lhe retira a0 mesmo tempo a sua contingéncia, sem a qual nenhuma unidade de fins pode ser
pensada, eliminando com isso todo elemento intencional, do mesmo modo como elimina todo entendimento do
fundamento originario das coisas naturais [...]. (Kant, 2016 [1790], p. 288, KU 5:393)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



54

Com efeito, Kant interpreta que o sistema spinozista, no que diz respeito a finalidade, nio realiza o que
pretende realizar, uma vez que satisfaz apenas uma das trés condicoes exigidas para a finalidade. Ainda
que Spinoza fundamente o todo da natureza na unidade do ser origindrio, essa relagao de ineréncia da
substancia com seus acidentes ndo é suficiente para tornar possivel, nem compreensivel, a unidade dos
fins. Tal unidade s6 é possivel na medida em que

[..] traz sempre consigo a relagdo a uma causa originéria dotada de entendimento e, mesmo que todas essas coisas
fossem unidas em um sujeito simples, nao se apresentaria jamais uma relagio a um fim — a menos que elas fossem
concebidas primeiramente como efeitos internos da substancia como uma causa, e esta, em segundo lugar, fosse
concebida como uma causa por meio do seu entendimento. Sem essas condig¢des formais, toda unidade é mera
necessidade natural, e, se é ainda assim atribuida a coisas que representamos como externas umas as outras, uma
necessidade natural cega. (Kant, 2016 [1790], p. 289, KU 5:393-4)

Levar o sistema da idealidade das causas finais a suas ultimas consequéncias nos conduz nio s6 a sua
rejeicdo, uma vez que ele torna supérflua toda finalidade, mas também nos conduz a uma tese que se poe
em oposicao reciproca a ela: a da realidade das causas finais. Isso ocorre porque um sistema que confere
carater meramente ideal a finalidade se configura como um sistema necessitarista, i.e., no qual a contingéncia
também tem cardter meramente ideal. A contingéncia, porém, como salienta Leibniz, é insepardvel do
conceito de finalidade. E o que reafirma Kant ao dizer que “[...] o conceito de uma coisa cuja existéncia
ou forma concebemos como possivel sob a condi¢ao de um fim é inseparavelmente ligado ao conceito de
uma contingéncia da mesma coisa” (Kant, 2016 [1790], p. 294, KU 5:398). Além disso, Kant acrescenta
que aquilo que s6 é possivel na medida em que é concebido sob o conceito de um fim é a melhor prova
da contingéncia do mundo, configurando-se como a tnica demonstragao valida de que a natureza, ou
o mundo, depende e tem sua origem em um ser transcendente e inteligente, em contraposi¢ao ao ser
imanente marcado por uma necessidade cega do sistema spinozista.

Se, portanto, por um lado, o sistema da realidade das causas finais se contrapde ao sistema da idealidade
de tais causas mostrando que é somente ao considerar os produtos da natureza como decorrentes de uma
técnica intencional (i.e, de um autor inteligente que consegue representar para si conceitos enquanto
conceitos antes de efetivi-los, dotando-os de finalidade nessa sua agio livre) que podemos compreendé-
los de acordo com a forma da finalidade, por outro, é justamente nesse modo de conceber o entendimento
divino que reside o calcanhar de Aquiles desse sistema. Como vimos na se¢ao anterior, a diferenca entre o
entendimento divino e o nosso, para Spinoza, é que no nosso o possivel e o efetivo aparecem como distintos.
E para esse ponto que Kant chama atengdo ao relembrar a diferenca critica estabelecida na Primeira Critica:

E incontornavelmente necessario ao entendimento humano distinguir entre a possibilidade e a realidade das coisas.
A razio disso reside no sujeito e na natureza de suas faculdades cognitivas. Pois, se para o exercicio destas nao
houvesse duas partes inteiramente heterogéneas, o entendimento para conceitos e a intui¢ao sensivel para objetos
aeles correspondentes, nio haveria essa distincao (entre o possivel e o real). Se, com efeito, 0 nosso entendimento
fosse intuitivo, ele ndo teria outros objetos sendo o real. Conceitos (que s6 dizem respeito a possibilidade de um
objeto) e intuigdes sensiveis (que nos dao algo sem por isso permitir conhecé-lo como objeto) desapareceriam
ambos. (Kant, 2016 [1790], p. 297, KU $5:401-2)

Em um entendimento nao discursivo, ou seja, representado apenas de maneira negativa com relagao ao
nosso, que é discursivo, nao haveria distingao entre conceito e intuigio. E por isso que tanto faz falar de
uma intuigio intelectual, expressao que aparece iniimeras vezes na Critica da razdo pura (cf. Kant, 2015
[1787],p.92,KrVB 68 e p.95, B 72), ou de um entendimento intuitivo, expressio mais usada na Critica da
faculdade de julgar. Em ambos os casos o dar-se e o fazer-se se confundem a ponto de nao haver nenhuma
diferenca assinaldvel entre eles. De qualquer forma, o que Kant quer dizer é que a “[...] distingdo entre
coisas possiveis e coisas reais é uma distingao que vale apenas subjetivamente para o entendimento humano
[...]” (Kant, 2016 [1790], p. 298, KU 5:402). A especulacio em torno de um entendimento diferente do
nosso, determinado de forma negativa como nao discursivo, e de forma positiva como intuitivo, é resultado
de uma exigéncia incessante da razao de assumir como incondicional e necessariamente existente algo,

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



55

como fundamento origindrio, no qual possibilidade e realidade nao se distinguem mais. Esse algo, no
entanto, é uma ideia para a qual nosso entendimento nao tem nenhum conceito, ou seja, nenhum meio para
descobrir de que modo deve representar-se esse fundamento e seu modo de existir. Seu valor, no entanto,
nao reside nessa determinagao de seu conceito por nossas faculdades cognitivas, mas como conceito-limite
para nosso modo de pensar finito; em outras palavras, por meio da ideia de um entendimento intuitivo,
tomada problematicamente, reconhecemos que nio podemos pressupor em todos os seres cognoscentes
aintuic¢do e o pensamento como faculdades distintas no exercicio de sua atividade cognitiva. Assim,

Para um entendimento em que essa distingao nao entrasse, valeria o seguinte: todos os objetos que conhego sao;
e a possibilidade de alguns que nao existissem, isto é, a sua contingéncia caso existam, bem como, portanto, a
necessidade que dela se diferenciaria, nio poderiam entrar de modo algum na representagao de um tal ser. (Kant,
2016 [1790], p. 298-9, KU 5:402-3)

Essa diferenca entre um entendimento intuitivo (intellectus archetypus) e um entendimento discursivo
(intellectus ectypus) aparece também na Critica da razdo pura. No §16, que trata da unidade originariamente
sintética da apercep¢ao, Kant diz que “um entendimento em que também todo diverso fosse dado por
meio da autoconsciéncia seria um entendimento capaz de intuir; o nosso pode apenas pensar e tem de
buscar a intuigio nos sentidos” (Kant, 2015 [1787], p. 131, KrV B 135). Esse modo de por a questio
é interessante por alguns motivos. Em primeiro lugar, porque no inciso IV do §8, que faz observagoes
gerais sobre a estética transcendental, Kant argumenta que um ser (neste caso, Deus) cuja intuigao fosse
intelectual (ou cujo entendimento fosse intuitivo) nio poderia pensar a si préprio, mas apenas intuir a si
(Kant, 2015 [1787], p- 94, KrV B 71). Dito de outro modo, nio se pode atribuir a Deus, ou ao absoluto,
em sua autoatividade de autocompreensao, o pensar. Béatrice Longuenesse, em Kant e o poder de julgar
[Kant et le pouvoir de juger], expde esse problema de maneira precisa:

Entendimento que conceitualiza e entendimento como eu penso manifestam o mesmo limite. O eu préprio ao eu
penso é apenas a “consciéncia da unidade da sintese” de um diverso dado na sensibilidade antes de ser refletido
sob conceitos. O eu nio é sendo a reflexividade do ato de sintese sensivel. Um entendimento que intuisse nao
formaria conceitos (no “pensaria”). Mas nao mais seria, ao que parece, um ex ou a0 menos esse eu nada teria em
comum com o que entendemos por essa palavra. (Longuenesse, 2019 [1993], p. 115-16)

Pensar e refletir sio uma tnica e mesma coisa. Um processo cognitivo, ainda que nao trazido pela reflexao
ao conceito, ¢, ainda assim, uma potencial reflexdo. Desse modo, poderiamos dizer que todo pensar é ou
reflexivo, ou, no minimo, pré-reflexivo. A reflexividade, no entanto, é a caracteristica de um entendimento
que recebe seu contetido de outro lugar, uma vez que é somente sob a condi¢ao da agao do pensamento
sobre esse contetildo que o pensamento pode refletir sobre seus proprios atos e elaborar um conceito sobre
si. Em seu livro Idealismo e romantismo: uma histéria geral das filosofias do saber e da liberdade, Humberto
Schubert Coelho é certeiro quando diz que “na filosofia de Kant [...] o Eu se desdobra dialeticamente da
relagdo entre o ato de pensar e o esbogo que adquire de si nesse mesmo ato” (Coelho, 2024, p. 28). As
proprias categorias, marca caracteristica do entendimento finito na medida em que sio representagoes
gerais e refletidas da forma da sintese exigidas pela faculdade de julgar, nao teriam fungio alguma em um
entendimento nao discursivo. Aqui, novamente, Longuenesse é certeira:

Nio fosse sensivel nossa intui¢ao, isto é, limitada ao que recebemos dos sentidos, nosso entendimento nao seria
discursivo, isto ¢, limitado as representagdes “gerais e refletidas”. Nao terfamos, entao, necessidade das formas légicas
do juizo, nem ocasido de engendrar originariamente nossas categorias. (Longuenesse, 2019 [1993], p. 357, nf.3)

A dificuldade da posi¢ao leibniziana, portanto, no que diz respeito a um sistema realista das causas finais,
seriaa de atribuir ao entendimento divino, infinito e absoluto uma caracteristica que nao poderia fazer parte
de um entendimento concebido de tal maneira. Nosso entendimento estd bem longe de ser absoluto na
medida em que ele é severamente restringido (cf. Kant, 2015 [1787], p. 293, KrV B 382). Desse modo, o
realismo da finalidade também colapsa sobre si proprio ao nao reconhecer que é somente sob a condigao

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



56

de um entendimento em que ndo valha a diferenca entre o possivel e o real, ou entre a causalidade mecanica
e a causalidade finalistica, que podemos pensar tal finalidade como absoluta ou incondicionada. Porém,
como vimos, abragar o idealismo da finalidade nos conduz aos mesmos problemas de antes, configurando
a antinomia da faculdade de julgar teleolégica.

Nesse sentido, a solugdo kantiana consiste em permitir apenas o uso imanente do conceito de finalidade.
Nesse uso imanente, meramente reflexionante para a faculdade de julgar, o fundamento da finalidade é
deslocado para a subjetividade humana, sem necessidade de investigar a possibilidade desse conceito em
um ser absoluto. E, assim, como afirma Coelho,

[...] imprescindivel lembrar do papel e da natureza autocritica da razao. Se ela conduz inevitavelmente a uma grande
sintese da qual o Ser Supremo é o ponto fulcral de todos os nossos pensamentos e atos, ¢ também verdade que a
razao reconhece ser este ponto uma projecao e esperanga de sua propria completude, e nao uma certeza. Esta € a
perspectiva do Absoluto ou de Deus que os idealistas tentarao seguir. Eles aprofundarao, alids, o papel da consciéncia
nessa sua busca ou destinagio ao Absoluto, o qual conceberdo como consciéncia absoluta. (Coelho, 2024, p. S0-1)

Como veremos na sequéncia, podemos perceber que o absoluto, pelo menos para Fichte, passa por dois
momentos. Num primeiro, Fichte pensard o absoluto como eu absoluto, ou como consciéncia absoluta.
Nessa consciéncia absoluta, assim como no absoluto de Spinoza, a atividade cognitiva e a atividade
criativa sao uma nica e mesma coisa. Pode-se dizer, assim, que o eu absoluto de Fichte é antes um fazer-se
origindrio ( Tathandlung) , € N30 apenas um ser origindrio (Tatsache). E nesse fazer-se que o eu absoluto se
poe a si proprio e se determina. Esse processo de autodeterminagao, no entanto, o obriga a limitar-se a si
proprio, de modo que ele s6 concebe a si na medida em que se finitiza. Posteriormente, esse eu absoluto,
na medida em que perde sua roupagem subjetiva — o eu —, serd identificado como Deus, e nés como as
consciéncias finitas resultantes de seu processo de autodeterminagao. Isso implicard, porém, no fato de que
o absoluto ndo é compreensivel para a consciéncia finita, ja que toda compreensao pressupde limitacio, de
modo que o ilimitado, ou infinito, sempre a ultrapassa. Fichte parece, assim, simplesmente concordar com
Kant com relagdo aos limites do nosso saber sobre o absoluto. Penso, contudo, que existem elementos do
sistema fichteano que nos permitem ver em Fichte um progresso com relagio a Kant no que diz respeito
a esta questao, elementos que apresentarei na préxima e tltima segao deste artigo.

O absoluto de Fichte na Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802

Antes de passar diretamente para o modo como Fichte concebe o absoluto na Exposi¢do da doutrina
da ciéncia de 1801/1802, faz-se importante falar brevemente sobre o modo como o absoluto se torna
um conceito central nas exposi¢oes que Fichte faz da doutrina da ciéncia a partir de 1801. Em 1794, ao
publicar as primeiras partes de seus Fundamentos de toda a doutrina da ciéncia [ Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre], Fichte apresenta pela primeira vez, de maneira detalhada, sua posi¢ao com relagdo ao
fundamento da filosofia transcendental. Em contraposicio a Karl Leonhard Reinhold (1758-1823), Fichte
pensa que a consciéncia que fundamenta e unifica as dimensodes pratica e teérica nao pode ser considerada
como um fato originario (Tatsache), ou seja, como algo dado, mas antes como um agir — mais do que isso: um
agir originario ( Tathandlung).° Desse modo a consciéncia, ou o eu, nio pode ser mais concebido como coisa
ou substincia, mas antes como um puro agir, a¢do produtora. A marca caracteristica dessa agio origindria
da consciéncia, ou do eu, é ser uma agao absolutamente incondicionada, de modo que o eu que age de
maneira origindria e se configura como fundamento nada mais é do que um eu absoluto. Esse eu absoluto se

¢Escolhi traduzir Tathandlung por “agir origindrio” devido ao contexto em que esse conceito se introduz. Para marcar a diferenca
entre seu pensamento e o de Reinhold, Fichte contrapée Tathandlung ao Tatsache, ou fato origindrio. Acredito, no entanto, e em
consondncia com arecusa do préprio Fichte em fixar uma terminologia (Fichte, 2021 [1794-5], p. 34, SW1: 87, GA1/2252), que
podemos também traduzir essa expressao por “agir”, “a¢ao”, ou até mesmo “feito”, em contraposi¢ao a “fato”, uma vez que o “feito”
denota algo que se pde somente como resultado de uma agao. Por sua vez, o cardter origindrio desse agir ndo deve ser tomado como
uma causa primeira na série desencadeada pela a¢ao, mas antes como o0 modo pelo qual se configura todo e qualquer agir do eu.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



57

apresenta, assim, como atividade incondicionada, ou autoatividade, ou, se quisermos ainda, como liberdade.
Essa atividade pura do eu, porém, ndo é ainda consciéncia, uma vez que esta pressupde que o eu se saiba
como eu. No estado de pura atividade, esse eu ainda ndo é um eu pleno e para si, mas antes uma potencial
consciéncia. Para que o eu se torne um eu de fato, para si, ele deve refletir sobre si préprio, ji que é somente
por meio da reflexdo, como instincia mediadora entre o eu que se pde (o eu representante) e eu que é posto
(oeu representado como representante) , oumelhor, entre o eu que reflete como sujeito e o eu que é refletido
como objeto, que o eu pode se tornar consciente de si para si - i.e., se tornar consciéncia.

Isso significa, no entanto, que a consciéncia de si do eu, ou de seu ser para si, ndo ¢ algo dado, uma
coisa, mas antes algo produzido, ou melhor, uma autoprodugao de si. E nesse autoproduzir de si que o
eu puro, absoluto, se autodetermina, i.e., se torna um eu (auto)determinado, ou finito. Também significa
que a reflexao, como instincia mediadora, é, em si, um processo, nao algo fixo e estatico — ainda que, no
interior da propria reflexao, ela se apresente para si como algo fixo na medida em que, para si, s6 pode
aparecer como resultado de sua propria atividade fixadora. Como consequéncia disso tem-se que toda
a légica, como reflexo das fungdes de sintese do diverso, “[...] ndo mais se apresentava como algo dado
ou constatado, e sim como construgio e autorrelagio do Eu” (Coelho, 2024, p. 162). De acordo com
Coelho, Fichte nos fornece uma derivagio genética e dindmica para aquilo que toda a tradi¢ao filosofica
havia considerado uma relagao fixa. Com Fichte, surge a tese de que as relagdes logicas se configuram nao
como algo de descoberto, mas antes como o resultado concreto de autorrelagoes conscientes do proprio
eu. Ou, dito de outro modo, “s6 hd relacoes entre coisas na exata medida em que as coisas, suas relagdes
umas com as outras, consigo mesmas ou conosco sao por nés pensadas” (Coelho, 2024, p. 163).

E esse cardter dinamico dos processos reflexivos atribuido por Fichte a filosofia transcendental que
justifica a afirmacdo de Nikolai Hartmann, em A filosofia do idealismo alemdo [ Die Philosophie des deutschen
Idealismus] de que

Poder-se-ia designar também esta perspectiva suprema e finalizante por “idealismo dindmico”, pois a esséncia
do Eu que produz todos os objectos, representacées, impulsos e, por fim, o impulso dos impulsos, o livre querer
moral, é um principio dindmico original, é acgdo produtora, é forca. (Hartmann, 1983 [1923], p. 82)

Esse mesmo carater dindmico, porém, na medida em que indica um processo de autoprodugio, nos
remete, cedo ou tarde, a génese desse processo de autoprodugao, ou de autorreflexdo do eu sobre sua
propria atividade incondicionada. E nesse contexto que, retrocedendo da consciéncia finita e fatica para a
consciéncia origindria e absoluta, nos deparamos como uma dimensao pré-reflexiva da consciéncia, ou do
eu. Essa dimensao pré-reflexiva se configura, por sua vez, como uma atividade produtora, ou autoprodutora.
No entanto, o que essa autoatividade produtora do eu produz é o préprio eu, que, portanto, deve, em sua
autoprodugao, refletir sobre si proprio, i.e., pensar-se a si para se autodeterminar como eu. H4, assim, ndo
uma atividade criadora nao-reflexiva, mas sim pré-reflexiva, ou seja, que em seu agir ¢ j autorreflexao.

Se o cariter do eu que reflete, ou que se reflete como refletido, é o cardter de um eu finito em que sujeito
e objeto, ou pensar e intuir, estdo cindidos, entdo o cardter do eu pré-reflexivo sé pode ser o de um eu em
que sujeito e objeto, pensar e intuir, sio uma unica a mesma coisa. E nesse sentido que podemos dizer que,

No acto origindrio, hd um conceito que produz o seu objecto, 0 que corresponde a definigio do intelecto intuitivo.
Como Kant o definird, o “intellectus archetypus” “pde” o seu objeto somente por pensa-lo. Mas o entendimento

o«

humano nao é “archetypus” mas somente “ectypus’, ou seja derivado. A tese de Fichte é que o intelecto “arquetipico”
é, em geral, uma pura actividade. (Ferrer, 2014, p. 36)

E neste ponto de nossa argumentagio que podemos conectar o absoluto do eu de Fichte ao absoluto
da discussao das segdes anteriores, ja que quando “desprende-se do Eu Absoluto a roupagem subjectiva
como acessério supérfluo, [...] o que resta é apenas o absoluto como tal” (Hartmann, 1983 [1923], p.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



58

85). Entre os motivos que levaram Fichte a deslocar a discussao do eu absoluto para o préprio absoluto
estdo tanto fatores externos quanto fatores internos. Entre os fatores externos podemos citar a acusagio
de ateismo em 1799, que culminou em sua demissao da Universidade de Jena, e as duras criticas que
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) e Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling (1775-1854)
fizeram & doutrina da ciéncia de Fichte. Entre os fatores internos, talvez o mais relevante seja a crescente
importancia da religido para Fichte.

A despeito dessa breve contextualizagdo, o que nos interessa aqui é o resultado que tais influéncias tiveram
nas exposi¢oes posteriores que Fichte fez de sua doutrina da ciéncia, especialmente a de 1801/1802. Nela,
Fichte compra o desafio de Schelling e de Hegel e faz do absoluto seu tema central. Essa concessao, no
entanto, logo se mostra enganosa, e o verdadeiro argumento de Fichte fica claro: o absoluto s6 é absoluto
na medida em que é absoluto para o saber; se, portanto, o que temos é apenas um saber sobre o absoluto,
é somente do saber que se fala, e, mais precisamente, do saber absoluto.

Comecemos nossa anélise pelo §S da Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802. Nela se estabelece
que a andlise do absoluto, portanto, na medida em que é uma anélise, i.e., reflexdo, é um saber que tem
algo por objeto: o absoluto. Ela se configura, assim, como saber do absoluto. Como um saber do absoluto
ndo pode ser um saber relativo, mas somente absoluto, entao o saber do absoluto é um saber absoluto.
Disso conclui Fichte que “[...] pelo simples conceito de um saber absoluto, isto a0 menos ¢ claro: ele nao
é o Absoluto. Qualquer segunda palavra acrescentada a expressao absoluto suprime a absolutez pura e
simplesmente como tal, e s6 a deixa no aspecto e na relagio designada pela outra palavra” (Fichte, 1973
(1801-2], p. 121-2, SWII: 12-13).” Nisso Fichte parece concordar com Schelling e Hegel: na medida em
que estes acusam que o eu absoluto das primeiras exposi¢oes de Fichte ndo se apresenta como um absoluto
verdadeiro, mas antes como um absoluto relativo, a concessao parece ser a de que, de fato, o saber absoluto
(de modo anélogo ao eu absoluto) ndo é o absoluto. Porém, segundo Fichte, “[...] j4 que na doutrina-da-
ciéncia, e talvez também fora dela em todo saber possivel, nunca passamos além do saber, a doutrina-da-
ciéncia ndo pode, entio, partir do Absoluto, mas tem de partir do saber absoluto” (Fichte, 1973 [1801-2],
p- 122, SW1II: 13). Assim, se Fichte tematiza o absoluto, é apenas para mostrar que, ao fazermos isso, ndo
é do absoluto que partimos, mas antes do saber absoluto. Ainda no §5, Fichte afirma que o absoluto s6 se
poe como objeto de nosso saber na medida em que é posto como tal, ou seja, na vinculagiao em que foi
estabelecido (com o saber), e nio em si e para si (Fichte, 1973 [1801-2], p. 122, SWII: 13).

No desenvolvimento de sua exposi¢do, para defender esse ponto, Fichte nos propde, no §8, um
exercicio reflexivo:

Pense o leitor, em primeiro lugar, o Absoluto, pura e simplesmente como tal [...]. Ele verificar4 [...] que s6 pode
pensé-lo sob as duas caracteristicas seguintes: por um lado, que é pura e simplesmente 0 que é, e repousa sobre e
em si mesmo sem nenhuma mudanga e vacilagio, firme, perfeito e fechado em si; por outro lado, que é o que ¢
pura e simplesmente porque ¢, de si mesmo e por si mesmo, sem nenhuma influéncia alheia, na medida em que,
20 lado do Absoluto, nao resta nada de alheio e tudo aquilo que nio ¢ o préprio Absoluto desaparece. (Fichte,
1973 [1801-2], p. 123, SW II: 16)

Em seguida, o préprio Fichte nos adverte sobre a estranheza de tal carater duplo do absoluto, de modo
que é realmente possivel que tal duplicidade seja de fato resultante do nosso modo finito de pensar, e
por isso mesmo, um saber. Ou seja, é possivel que, em si e para si, 0 absoluto nao tenha essa duplicidade
de caracteristicas, mas seja identidade entre ambas. Contudo, na medida em que se estabeleceu que a
investigagao sobre o absoluto estd circunscrita a investigacdo sobre o saber absoluto, o que temos que
analisar (ou melhor, a tnica coisa que podemos analisar) é essa dualidade de caracteristicas. Quanto ao
o que (was) do absoluto, podemos chama-lo de subsistir absoluto, ser em repouso etc; quanto ao seu

7 Utilizei, para as obras de Fichte, a sigla SW para Fichtes Werke, de Walter de Gruyter, seguida de volume e pigina, e a sigla GA
para a Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, seguida de volume e pagina.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



59

porque (weil), podemos chamé-lo de vir-a-ser absoluto, ou liberdade (Fichte, 1973 [1801-2], p. 124, SW
I1: 17). Nesse absoluto para o saber, ou nesse saber absoluto, essa cisdo forga a reflexio a considera-lo ora
sob uma perspectiva, ora sobre outra. No §13, Fichte diz que hd dois pontos de repouso e de inflexao da
presente reflexdo no absoluto: ou ela

[...] repousa no cardter da liberdade absoluta, que s6 com uma nova determinagio se torna um saber, de tal modo
quealiberdade ¢ assim pressuposta pura e simplesmente; [...] e, desta perspectiva, aparece a base absolutamente livre
e, justamente por isso, vazia e nula do saber, como captando-se inteiramente, pura e simplesmente porque se capta,
sem nenhum fundamento superior; e o ser ou Absoluto (do saber), resultante disso, é um ver interior, estado-de-luz.
[...] Ouentio repousa no carater do ser absoluto, de tal modo que é pressuposto pura e simplesmente um subsistir, e
este é apenas elevado a um subsistir do saber, a um subsistir em e para si mesmo; ela considera entio a interioridade
desse captar; assim, seu ato deve ser precedido por uma faculdade estével para o ato: um grau zero em referéncia ao
ato, mas que pode pura e simplesmente, e sem mais, ser elevado pela liberdade a fato positivo. Que o ato seja efetuado,
segundo a mera forma, é algo que deve, depois como antes, depender da liberdade; mas que ele possa ser efetuado, é
algo que deve ser fundado em um ser e em um ser-assim, pura e simplesmente. O saber nao deve, como anteriormente,
ser absolutamente vazio e engendrar a luz por liberdade, mas deve ter a luz absolutamente em si mesmo, e apenas
desenvolvé-la e capta-la por liberdade. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 129-30, SW II: 28)

Ou seja, se da perspectiva da liberdade o saber absoluto, ou o absoluto para o saber, é absolutamente
indeterminado e deve produzir sua prépria determina¢io, do ponto de vista do ser, porém, ele é
absolutamente autodeterminado, e, por meio da liberdade, desenvolve e implementa aquilo que ele é.
Poderiamos dizer que, se, de um lado temos uma liberdade absoluta, i.e., completamente livre para se
autodeterminar, de outro temos uma necessidade absoluta, na qual a liberdade sé entra como meio para
efetivar a autodeterminacio essencial do absoluto.

O que deve ser destacado dessa reflexdo nio ¢, por sua vez, o modo antindmico como os pontos de apoio, sobre
os quais a reflexdo repousa, se contrapdem e se determinam de maneira reciproca. O que devemos assinalar é
que Fichte parece considerar que a reflexao, na medida em que tem um ponto de apoio, constitui o saber como
um subsistir em repouso, um pensar, i.e., um repousar pura e simplesmente no ponto de apoio, e nunca um
oscilar entre ambos (ser e liberdade, neste caso), tal como deve acontecer com o saber como saber. Isso fica claro
ao atentarmos para o que Fichte diz no §13, i.e., que o saber, na reflexdo unificante (ou no pensar), “[...] teria
de ser um subsistir em repouso, inalterdvel, um ser pura e simplesmente o que é: portanto, um repousar pura e
simplesmente no ponto-de-apoio, no qual repousa de uma vez, sem vacilagao nem mudanga, e ndo um oscilar
entre ambos” (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SWI: 29). Na medida em que o pensar, enquanto uma reflexao
unificante, deve ter um ponto de apoio, ou seja, um ser (ou um subsistir) para tal reflexdo, seu pensar ora recai
sobre aliberdade do saber no subjetivo, ora recai sobre o ser do saber no objetivo:

Portanto, ou o pensar repousava no ponto-de-apoio da liberdade absoluta, descrito em primeiro lugar, e a linha
descrita a partir dele seria descrita segundo a do ser; o saber seria considerado como pura e simplesmente seu
proprio fundamento, e todo ser do saber, e todo ser para o saber, na mesma medida em que aparece no saber,
seria considerado como fundado pela liberdade. [...] A expressdo desta perspectiva seria: nio hd absolutamente
nenhum ser (ou seja, para o saber: pois é no ponto de vista deste que repousa esta perspectiva), a nao ser pelo
préprio saber. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SWII: 29)

O que resulta desse pensar, que tem como ponto de apoio a liberdade absoluta, se configura como
uma série ideal. Esta série, porém, na medida em que é ideal, se contrapde reciprocamente a série real:
“ou entdo: o pensar repousaria no ponto de apoio do subsistir, descrito em segundo lugar; e descreveria
sua linha a partir do ponto do ser absoluto e do ter em si a luz, para seu desenvolvimento e apreensao por
liberdade absoluta” (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SW II: 29). Além disso, na medida em que sido séries
cuja determinagao material configura cada uma com tendo uma dire¢io diametralmente oposta a outra,
ambas se mostram, nessa reflexao, como unilaterais:

Mas em um desses pontos ficaria necessariamente o pensar, e nesse caso nao ficaria no segundo; e a linha adquiriria
necessariamente uma das duas diregdes, e nesse caso nao a segunda, de tal modo que as duas diregdes nunca se
encontrariam nem se deteriam e, com isso, nunca se chegariaauma linha. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 130, SW1I: 29-30)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



60

Nessa reflexdo unificante, assim, o préprio pensar se coloca como necessariamente resultante da subjetividade
do saber, e nao de sua objetividade. Isso significa que, nessa unilateralidade, o pensar (i.e., a reflexio) nunca pode
constituir um saber. E s6 na medida em que unifica organicamente liberdade e ser, ou subjetivo e objetivo, que o
saber se sabe a si proprio como saber. Logo, tanto a série real do saber quanto a série ideal s6 podem ser consideradas
dessa maneira, a saber, como separadas, por meio do pensamento: do ponto de vista do saber como saber sao uma
tinica a mesma série.  assim que podemos interpretar o que Fichte havia dito na segio anterior (§12):

O saber absoluto, segundo sua esséncia interior imanente — isto ¢, captada com abstra¢ao do Absoluto puro e
simples —, é considerado como ser absoluto. Segundo seu engendramento interior imanente, é considerado como
liberdade absoluta. Ora, 0 absoluto ndo é nem o primeiro nem o segundo, mas é ambos, como pura e simplesmente
um, e, pelo menos no saber, aquela duplicidade se funde em unidade. (Fichte, 1973 [1801-2], p. 128, SWII: 24)

Nesse estigio do argumento, o saber do saber, como um saber absoluto, e ndio meramente particular,
reconhece o pensar como um momento de sua autorreflexao sobre si. Ele nao pode, diante da constatagao de
uma dualidade inconcilidvel de qualidades do absoluto, ser simplesmente descartado, j& que é parte constituinte
da autoprodugao do absoluto como saber de si, ou como saber absoluto. No §14, Fichte afirma que o saber
da qualidade é o absoluto ser para si do proprio saber, de modo que nenhum saber pode sair deste e passar
além dele. E s6 no saber que hé qualidades, j& que a propria qualidade s6 pode ser determinada pelo saber.

Esse resultado, que Fichte deriva da autoandlise do saber absoluto, tem um significado inesperado: Fichte,
tematizando o absoluto, chega, por meio de uma via genética, aquilo que Kant, na antinomia da faculdade
de julgar teleoldgica, havia constatado apenas de maneira fatica. Em outras palavras, Fichte mostra como,
no saber absoluto, o absoluto s6 pode ser pensado como algo que, em sua autoprodugao, se divide em duas
séries: a real e a ideal, ou, a série da intui¢ao, oposta ao e para o pensar, e a série do pensamento, oposto
a0 e para o intuir. Diferentemente de Kant, no entanto, Fichte nao tira disso um resultado meramente
negativo. A oposi¢ao entre a necessidade e a liberdade do absoluto é uma oposigao que s6 é como tal na
reflexdo que o saber absoluto faz sobre si — ou, no saber absoluto.

Essa caracteristica do saber como autorreflexao encontra o mesmo limite que toda e qualquer reflexio.
No §21, Fichte retoma a tese de que o saber, em sentido formal, s6 pode ser livre, i.e., tem de explicar-se
integralmente a partir de si mesmo e fundar-se em si. Mas,

[...] em decorréncia de suaimediatez e da determinidade originaria, inseparavel dela e que, em sua infinidade, somente
pelo pensar pode ser fixada, distinguida e referida a0 mesmo tempo — é um pensar necessério e determinado, com o qual
comega o saber e que, no presente contexto, ndo pode ser outro sendo o proprio pensar absoluto e o tornar necessdria
aprépria liberdade (pois pensar absoluto e necessidade sio o mesmo). (Fichte, 1973 [1801-2], p. 137-8, SWI: 40)

Ou seja, ndo hd uma oposigao no absoluto entre sualiberdade e sua necessidade. Em certo sentido, Fichte
reconhece que Spinoza tem razio ao afirmar que s o absoluto ¢ verdadeiramente livre na medida em
que somente ele é autonecessitado. No entanto, ele também concederia a Leibniz certa razio na medida
em que este defende que essa liberdade do absoluto s6 pode ser uma liberdade se se autodeterminar de
maneira absolutamente livre diante da cisdo entre pensar e intuir. O problema que Fichte percebe nessa
antinomia é que tais filésofos nao perceberam que, ao pensar a liberdade, a reflexdo a fixa em um ser, i.e.,
a transforma em necessidade. Da mesma maneira como o eu nao pode pensar sua prépria atividade sem
degradé-la em objeto, o saber absoluto também nao pode pensar sua prépria liberdade sem degradé-la
em necessidade. Esse cardter da reflexao que fixa o dindmico do absoluto em algo estatico e sem vida ja
havia sido exposto por Fichte em sua primeira exposi¢ao, em 1794:

E claro que, se o deter exigido deve ser possivel, tem de haver uma faculdade deste deter; e uma tal faculdade nao
é nem a razio determinante, nem a imaginagao produtora, e trata-se, portanto, de uma faculdade intermédia entre
ambas. E a faculdade onde um mutével subsiste, é entendido, por assim dizer, [C: (como que trazido 4 estabilidade)] e
chama-se, por isso, justamente, o entendimento. — O entendimento s6 é entendimento na medida em que algo nele é
fixado; e tudo o que é fixado, s6 no entendimento é fixado. (Fichte, 2021 [1794-5], p. 170-1, SW1: 233, GA1/2 374)

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



61

Ou seja, o absoluto, como saber de si, portanto, como saber absoluto, é o que é porque é, mas nesse
captar-se a si ele nao pode ser para si o que é,ja que para si o absoluto s6 pode ser por meio da autorreflexao,
de modo que ele jd ndo é para si 0 que é em si, ou ndo pode ser ambos a0 mesmo tempo sem anular-se
como saber. Como reconhece Hartmann, “[...] abre-se, neste ponto, o hiatus irrationalis por sobre o qual
a dialéctica s6 consegue, por assim dizer, saltar. A reflexao pode unicamente determinar o absoluto por
meio de negagdes do relativo” (Hartmann, 1983 [1923], p. 89). Nesse ponto em que o absoluto, em sua
origem primeira, se apresenta como incompreensivel, podendo ser representado apenas como negagao
do relativo, Fichte parece nao fazer mais do que repetir Spinoza. Mas, prossegue Hartmann,

[...] o hiato do negado estd entendido como ponto positivo da unidade sintética. Todo o compreender (conceptual)
é um reconstruir da “autoconstrugao” origindria. Dai que no ponto de origem da ultima o compreender tem de
se anular a si mesmo. O conceito falha na compreensio do incompreensivel. (Hartmann, 1983 [1923], p. 89)

Aqui a reflexdo filoséfica nao pode apreender o absoluto no pensar, mas antes e precisamente na
eliminagao do préprio pensar, i.e., no aniquilamento do conceito. No ponto de origem do absoluto nio
hd conceito porque nao hd distingao entre agir e pensar. O resultado da exposi¢ao da doutrina da ciéncia
de Fichte de 1801/1802, de acordo com Hartmann, é o de que esse aniquilamento, no entanto, nio tem
a ultima palavra. Ele exprime apenas a irracionalidade do ponto de unidade. Mas de tal ponto de unidade
jamais poderia surgir a luz da consciéncia se ela ja nao estivesse no absoluto: “daqui ter o absoluto de ser
razdo, ainda que nio saber e consciéncia” (Hartmann, 1983 [1923], p. 90).

Jano ponto de origem, portanto, o absoluto deve ser autorreflexao e autoprodugao de si mesmo como saber
absoluto. Mas essa razao, ainda nao-refletida, para ser para si, deve refletir-se, portanto cindir-se, de modo que
o ponto de origem do saber absoluto, ou do absoluto, se torna nao objeto do saber, mas somente de fé. Isso se
d4 justamente porque Fichte nao considera possivel uma coincidéncia ou identidade entre o saber absoluto,
enquanto via epistémica, e o proprio absoluto enquanto aquilo que ultrapassa qualquer determinagio cindida
pelareflexao. Nesse sentido, podemos dizer que Hegel erra o alvo quando afirma, na Diferenga entre os sistemas
filoséficos de Fichte e de Schelling [ Die Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie], que
Fichte rebaixa o absoluto a um absoluto relativo e nao retorna nunca a ele: “o absoluto do sistema mostra-se
apenas na forma do seu aparecimento captado pela reflexdo filoséfica, e esta determinidade que lhe é dada por
meio da reflexdo, a saber, a finitude e a oposicao, nunca lhe ¢ retirada” (Hegel, 2003 [1801], p. 31, DSFSch,
p. 6).° Esta critica, direcionada sobretudo a exposicao de 1794/1795, teria validade se Fichte partisse em
algum momento do absoluto, como afirma Hegel. Porém, essa leitura ignora que Fichte, na medida em que
circunscreve o saber do absoluto ao saber possivel por meio da reflexao do pensar, ou da reflexao que ocorre
por meio de conceitos (do entendimento), ignora também as consequéncias resultantes de assumirmos nao
0 absoluto como ponto de partida, mas antes o saber sobre o absoluto.

Para Fichte, portanto, é precisamente a possibilidade de uma reflexao nao mediada pelas categorias
do pensar, ou do entendimento, que é posta em questao. Em carta a Schelling de 8 de outubro de 1801,
Fichte diz:

Se vocé tivesse a bondade de considerar [...] e a0 mesmo tempo refletir acerca de como pode passar por alto
(a saber, porque acedeu ao absoluto com seu pensamento de maneira imediata, sem ter em conta que ¢ seu
pensamento, e s6 ele, 0 que com suas préprias leis imanentes formou por meios ocultos o Absoluto para vocé)
vocé chegaria a conhecer o verdadeiro idealismo e compreenderia como nao cessa de me entender mal. (Fichte,
2011 [1801], p. 259, GA1/590)°

$Utilizei, para as obras de Hegel, a ediao Felix Meiner (1868-) das obras completas (Gesammelte Werke) de Hegel, indicando
sigla e pagina.

9Para a tradugdo deste trecho, me vali da excelente tradugiao que Luciano Utteich fornece em No comego era o oposto: notas
sobre a diferenga entre Fichte e Hegel (Utteich, 2016, p. 88-9, nf. 26).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



62

Ou seja, tanto Schelling quanto Hegel (pelo menos em 1801, antes do rompimento com Schelling)
consideravam que o ponto de partida privilegiado de toda filosofia transcendental deveria ser o proprio
absoluto, e ndo algo em relagiao ao qual ele seria posto meramente como absoluto relativo. O que essa
resposta a Schelling evidencia é que, quando, na reflexao filoséfica, se pensa partir do absoluto, nunca é do
absoluto que se parte, mas somente do absoluto para o saber, ou do saber absoluto. Dessa resposta também
resulta, portanto, que a doutrina da ciéncia “[...] pode mostrar o saber s6 como génese das condi¢des de
pensar o absoluto, e nio génese - ela prépria — do absoluto” (Utteich, 2016, p. 78).

Ferrer, em O sistema da incompletude: a doutrina da ciéncia de Fichte de 1794 a 1804, também conduz
suas investiga¢oes da exposi¢ao 1801/1802 para esse desfecho:

Daperspectiva que Fichte reassume em 1801/1802, o problema epistemolégico consiste em que nenhum pensar do
absoluto como ser, identidade ou diferenga entre sujeito e objecto, ou entre real e ideal, pode ser dito “verdadeiro”
amenos que se possa mostrar que nao se trata somente de uma projecgao do pensar. (Ferrer, 2014, p. 155)

A acusagao de Fichte a Schelling, portanto, se mostra como um questionamento acerca da legitimidade
do absoluto como ponto de partida da reflexdo. De acordo com Fichte, se a reflexdo tematiza o absoluto,
nao é o absoluto como desvinculado dessa relagdo o primeiro, mas antes a reflexdo que o saber realiza
sobre ele, de modo que ¢é sobre ela, na medida em que reflete sobre o absoluto, que deve recair a anélise.
A reflexao, por sua vez, nao é uma coisa, mas antes um processo, um agir. E para isso que também Ferrer
chama a atengao ao comentar a resposta de Fichte a Schelling:

Conforme a sua principal descoberta filosofica, o saber é um acto, algo que é realizado sobre algo de diferente de
si mesmo. Esta tese encontra-se exposta na WL de 1801/1802 mais sistematicamente do que em qualquer outra
exposi¢do anterior. O método da exposicio €, na sua parte inicial, que conduz o leitor até ao “saber absoluto’, o
de reflectir sobre o que estd a ser feito quando algo é sabido. Trata-se sempre de dirigir a atengio para o que o
sujeito estd a fazer quando ele ou ela pensa ou intui algo. Este método deveria evitar os erros de toda a metafisica
pré-critica que reivindica poder predicar o absoluto sem considerar que uma tal predicagdo acontece sob as
condigdes do saber. (Ferrer, 2014, p. 157)

Se, portanto, a solucdo de Fichte se assemelha & kantiana em seu resultado, i.e., na incomensurabilidade
do absoluto, ela difere da de Kant na medida em que mostra as condi¢es a partir das quais ela resulta: o
absoluto s6 pode ser para si por meio do pensar finito, que nada mais é do que ele préprio na medida em
que se limita em uma consciéncia também finita. E por meio da reflexio, condicionada pela autoposicao
do absoluto como consciéncia finita, que o absoluto pode pensar a si proprio como tal - i.e., como
absoluto. Nesse pensar a si proprio por meio da reflexdo, porém, o absoluto se apresenta para a reflexdo
como cindido entre necessidade e liberdade, de modo que essa cisao sé pode ser anulada na medida em
que o saber anula a si proprio e, com ele, toda e qualquer compreensao. Com isso, como é constante em
seu pensamento, Fichte salva a coeréncia as expensas da completude, uma vez que o absoluto, em sua
absolutez pré-reflexiva, ndo é compreensivel para nés, consciéncias finitas; ela é salva na medida em que
esse modo pelo qual o absoluto se apresenta, i.e., através de um entendimento finito e reflexivo, é a tinica
maneira pela qual se pode ter qualquer saber que seja sobre o absoluto.

Consideragoes finais

Como vimos, a leitura que propus aqui nos indica uma continuidade entre os debates entre Spinoza e
Leibniz, a interpretacio kantiana desse debate e a Exposi¢do da doutrina da ciéncia de Fichte de 1801/1802.
Se tais elementos sdo suficientes ou nao ¢ algo que deixo para cada leitora avaliar. O que quis mostrar é
que, no proprio debate travado por Leibniz contra Spinoza, o conflito entre aliberdade e a necessidade do
absoluto é facilmente assinalavel, conflito este que, com uma roupagem diferente, parece ser aquele que
aparece de maneira explicita na antinomia da faculdade de julgar teleolégica da Terceira Critica de Kant,
e de maneira implicita na Exposi¢do da doutrina da ciéncia de 1801/1802 de Fichte.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



63

A conclusao geral é que o fato do absoluto se mostrar, para o saber, como incompreensivel em seu ponto
de origem, nao indica apenas uma limita¢do de nosso modo humano e finito de compreender, como parece
concluir Kant, mas antes uma limita¢ao de todo e qualquer modo de compreender, que, como saber ou
compreender, ou melhor, como reflexio, ja se poe desde o inicio como finito e situado, i.e., como refletindo
sobre algo ja dado, do ponto de vista fitico da consciéncia, ou sobre algo ja feito, segundo o ponto de
vista genético da filosofia transcendental, ou, ainda, sobre algo que se faz enquanto simultaneamente se
reflete sobre esse fazer. Dessa forma, se a imagem que temos no saber absoluto sobre o absoluto implica
uma anulagio do préprio saber, podemos, mutatis mutandis, dizer como Pascal diz no fragmento 581 de
seus Pensamentos [ Pensées], a saber, que o saber tem perfei¢des para mostrar que é a imagem do absoluto,
e defeitos para mostrar que é apenas imagem.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787



64

Referéncias bibliograficas

COELHO, H. S. (2024). Idealismo e romantismo: uma histdria geral das filosofias do saber e da
liberdade. Petrépolis, RJ: Vozes.

FERRER, D. F. (2014). O sistema da incompletude: a Doutrina da Ciéncia de Fichte de 1794 a
1804. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra. DOI: https://dx.doi.org/10.14195/978-
989-26-0700-9.

FICHTE, J. G. (1965). Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Editado por
Reinhard Lauth, Hans Jacob e Manfred Zahn. Stuttgart; Bad Cannstatt: Friedrich Frommann.

FICHTE,J. G. (1971). Fichtes Werke (reimpressao fotomecéanica da edigio Johann Gottlieb Fichte's
sammtliche Werke, editada por Inmanuel Hermann Fichte, Berlim, 1845/1846, para os volumes
I a VIII, e Johann Gottlieb Fichte’s nachgelassene Werke, editada por Immanuel Hermann Fichte,
Bonn, 1834/183S, para os volumes IX a XI). Berlim: Walter de Gruyter.

FICHTE, ]. G. (1973). ‘A Doutrina-da-Ciéncia e o Saber Absoluto’ In: ; SCHELLING,
E. W.]. von. Escritos filoséficos. Tradugao de Rubens Rodrigues Torres Filho. Sao Paulo, SP: Abril
S.A. Cultural e Industrial, pp. 115-155. (Colegio Os Pensadores)

FICHTE,]. G. (2011). De Fichte a Schelling em Jena: Berlin, octubre de 1801. In: ; KANT,
L; SCHELLING, E. W. J. von; HEGEL, G. W. F.. Kant, Fichte, Schelling, Hegel: correspondéncia.
Traduccién y notas de Hugo Renato Ochoa Disselkoen y Radl Gutiérrez. Bogotd: Jorge Aurelio
Diaz, p. 258-61.

FICHTE, J. G. (2021). Fundamentos de toda a doutrina da ciéncia. Tradugio e apresentagdo de
Diogo Falcao Ferrer. Petropolis, R]J: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sao
Francisco. (Colegiao Pensamento Humano)

HARTMANN, N. (1983). A filosofia do idealismo alemdo. Tradugio de José Gongalves Belo. 2.
ed. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian.

HEGEL, G. W. F. (1968-). Gesammelte Werke. 31 vols. Hamburg: Felix Meiner.

HEGEL, G. W. E. (2003). Diferenca entre os sistemas filosdficos de Fichte e de Schelling. Tradugao,
introdugao e notas de Carlos Morujao. Revisao da tradugao de Manuel do Carmo Ferreira. Lisboa:
Imprensa Nacional-Casa da Moeda.

HIRATA, C. (2017). Leibniz e Hobbes: Causalidade e Principio de Razao Suficiente. Sao Paulo,
SP: Editora da Universidade de Sao Paulo/Fapesp. (Ensaios de Cultura, 59)

KANT, L. (1902-). Kants gesammelte Schriften: editado pela Deutschen Akademie der Wissenschaften,
anteriormente Koniglichen Preussischen Akademie der Wissenschaften, 29 vols. Berlim: Walter
de Gruyter.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787


https://dx.doi.org/10.14195/978-989-26-0700-9
https://dx.doi.org/10.14195/978-989-26-0700-9

65

KANT, L. (201S). Critica da razdo pura. Tradugdo e notas de Fernando Costa Mattos. 4. ed.
Petrépolis, R]: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sao Francisco. (Colegio
Pensamento Humano)

KANT, L. (2016). Critica da faculdade de julgar. Tradugdo de Fernando Costa Mattos. Petrépolis,
RJ: Vozes; Braganga Paulista, SP: Editora Universitaria Sio Francisco. (Colecao Pensamento
Humano)

LEIBNIZ, G. W. (1966-). Simtliche Schriften und Briefe. Herausgegeben von der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin.

LEIBNIZ, G.W. (1978). Die Philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz. Herausgegeben
von Carl Immanuel Gerhardt. Hildesheim: Georg Olms.

LEIBNIZ, G.W. (2004a). ‘Os principios da filosofia ou A monadologia’ Tradug¢do de Alexandre da
Cruz Bonilha. Revisao de Mércia Valéria Martinez de Aguiar. In: . Discurso de metafisica
e outros textos. Apresentagao de Tessa Moura Lacerda. Tradugao de Marilena Chaui e Alexandre
da Cruz Bonilha. Sao Paulo, SP: Martins Fontes, pp. 129-49.

LEIBNIZ, G. W. (2004b). ‘Principios da natureza e da graca fundados na razao. Tradugio de
Alexandre da Cruz Bonilha. Revisao de Marcia Valéria Martinez de Aguiar. In: . Discurso
de metafisica e outros textos. Apresentacao de Tessa Moura Lacerda. Tradugao de Marilena Chaui
e Alexandre da Cruz Bonilha. Sao Paulo, SP: Martins Fontes, pp. 151-63.

LEIBNIZ, G. W. (2017). Ensaios de Teodicéia sobre a bondade de Deus, a liberdade do homem e a
origem do mal. Tradugao de William de Siqueira Piaui e Juliana Cecci Silva. 2. ed. Sao Paulo, SP:
Estagao Liberdade.

LONGUENESSE, B. (2019). Kant e o poder de julgar. Tradugio de Jodo Geraldo Martins da
Cunha e Luciano Codato. Campinas, SP. Editora da Unicamp.

LOPESDOS SANTOS, L. H. (1998). ‘Leibniz e os futuros contingentes. Analytica, Rio de Janeiro,
RJ,v.3,n. 1, pp. 91-121. DOI: https://doi.org/10.35920/arf.1998.v3i1.91-121.

NACHTOMY, O. (2012). ‘Leibniz and Kant on Possibility and Existence’. British Journal for the
History of Philosophy, v. 20, n. 5, pp. 953-72. DOL: http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012
.718868.

PASCAL, B. (2023). Pensamentos. Tradugdo de Christian Lesage. Campinas, SP: Kirion.
SPINOZA, B. (2017). Etica. Traducao de Tomaz Tadeu. 2. ed. Belo Horizonte, MG: Auténtica.

UTTEICH, L. C. (2016). ‘No comego era o oposto: Notas sobre a diferenca entre Fichte e Hegel.
In: MOREIRA DA SILVA, Manuel (org.). Ser e pensar: inicios. Sio Paulo, SP: Todas as Musas,
pp- 63-90.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 44 -65 DOI: 10.5380/dp.v22i2.98787


https://doi.org/10.35920/arf.1998.v3i1.91-121
http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012.718868
http://dx.doi.org/10.1080/09608788.2012.718868

