
75

Recebido em 21 de novembro de 2024. Aceito em 26 de junho de 2025 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 -83  / ISSN: 2179-7412 
DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

“Fichte ensina o mistério do experimentar”: 
a doutrina da ciência como idealismo mágico 
em Friedrich von Hardenberg (Novalis).

“Fichte teaches the mystery of experimenting”: the science of knowledge as 
magical idealism in Friedrich von Hardenberg (Novalis).

Gabriel Almeida Assumpção 
Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ) 

gabrielchou@gmail.com 

Resumo: A obra filosófica de Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801) apresenta influências filosóficas diversas, 
como Plotino, Schiller, Kant e Leibniz. A influência mais famosa, contudo, é Johann Gottlieb Fichte (1762-1814). Ao longo 
dos anos 1790, nota-se um deslocamento de noções fichteanas para o pensamento próprio de Hardenberg e para os 
interesses profissionais (mineralogia), místicos (teosofia, neoplatonismo) e artísticos (poesia) dele. Observamos uma 
presença peculiar de Fichte nos escritos tardios de Friedrich von Hardenberg, notavelmente na obra O esboço geral, de 
1797-1798, deslocando ideias fichteanas para campos como a magia. Embora a influência de Plotino leve Hardenberg 
a se distanciar mais de Fichte, seu interesse neste pensador continua expressivo, a doutrina da ciência se tornando 
ferramenta valiosa na formação do saber enciclopédico. Investigaremos, assim, quais sentidos a doutrina da ciência 
passa a adquirir no pensamento “tardio” de Hardenberg em dois temas para os quais é deslocada: magia e enciclopédia.

Palavras-Chave: Doutrina da ciência; enciclopédia; Fichte; idealismo mágico; Novalis. 

Abstract: Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801)’s philosophical work displays many different philosophical 
influences, such as Plotinus, Schiller, Kant, and Leibniz. The most famous influence, however, is Johann Gottlieb 
Fichte (1762-1814). Throughout the 1790s, one can notice the displacement of Fichtean conceptions to Hardenberg’s 
thoughts and interests, whether professional (mineralogy), mystical (theosophy, Neoplatonism), or artistic (poetry). 
In previous research, we have observed a peculiar presence of Fichte in Novalis’ late writings, particularly in his work 
The General Draft, from 1797 to 1798. This has accompanied a displacement of Fichtean ideas to fields such as magic. 
Even though the influence of Plotinus leads Hardenberg to distance himself from Fichte, his interest in him is still 
expressive, in such a way that the science of knowledge becomes a tool in forming an encyclopedia. Thus, we aim to 
investigate which senses the science of knowledge acquired in Hardenberg’s “late” thinking: magic and encyclopedia. 

Keywords:  Encyclopaedia; Fichte; magical idealism; Novalis; science of knowledge. 



76

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

Introdução 

Quando se fala da relação entre Fichte e Friedrich von Hardenberg, ou Novalis (1772-1801), o foco costuma 
ser nos cadernos de Hardenberg com anotações sobre o pensamento de Fichte (1762-1814) e outros temas 
filosóficos, que ficaram conhecidos como Estudos sobre Fichte (1795-1796). Porém, Hardenberg estudou não 
apenas Fichte, mas diversos outros filósofos, entre os quais Plotino, Leibniz, Schiller e Kant. Seu pensamento 
também foi marcado pela teosofia, notavelmente Jakob Böhme (1577-1654) e Friedrich Christoph Oetinger 
(1702-1782). Essa mescla de influências com a cabala e a alquimia conduziram à formulação do idealismo 
mágico de Hardenberg, segundo o qual o filósofo é capaz de conjurar forças da natureza, iniciando pelo 
controle voluntário de seu próprio corpo. Hardenberg se inspira em uma tradição que remete aos gregos 
antigos e, também, à astronomia dos sumérios e, nesse contexto, temas como a pedra filosofal, a quadratura 
do círculo, o estado livre e a medicina medieval são símbolos do mesmo ideal: a ciência completa a poética 
(BARK, 1999, p. 473; GAIER, 1970, p. 4). 

Geralmente, críticos do idealismo mágico veem a magia em como metáfora para o fazer poético, o uso 
da imaginação, entre outros. Isso é feito até mesmo por um teórico de peso como Bruce Haywood (1959, 
p. 16), um dos raros pesquisadores a integrar obra filosófica e obra poética de Friedrich von Hardenberg. 
Ele pensa que o idealismo mágico é apenas a capacidade de representação metafórica das coisas. Em linha 
de interpretação semelhante, Scarfia (2020, p. 5-7) se dedica a uma leitura de Hardenberg somente a partir 
dos Estudos sobre Fichte (1795-96), buscando banir a imagem de Hardenberg como “idealista com traços 
religiosos” – sendo que a própria tradição idealista, como veremos abaixo, enraíza-se em solo profundamente 
religioso, como a teosofia cristã. 

Scarfia (2020, p. 7) apresenta Hardenberg como um pensador que não recai em posição dogmática, deixando 
de lado toda a produção de Novalis a partir de 1797, e também seus poemas, cujo conteúdo é profundamente 
filosófico e que contém, no Esboço geral de 1798-1799, não só críticas ao idealismo de Fichte, mas uma 
influência cada vez maior de Plotino. No outono de 1798, Novalis estuda o Espírito da filosofia especulativa 
(Geist der spekulativen Philosophie, 1791-1797), de Dietrich Tiedemann, e passa a conhecer Plotino. Tiedemann, 
reconhecendo e apresentando os progressos imensos da tradição iluminista, também torna clara a tradição de 
teorias da emanação. Novalis estuda Tiedemann como manancial para suas reflexões sobre cabala, teosofia e 
magia (GAIER, 1970, p. 109-110). Essa “descoberta” de Plotino proporcionou a Hardenberg uma expansão à 
forma de fazer filosofia, assim como a obra de Kurt Sprengel, Tentativa de uma história pragmática da farmacologia 
(Versuch einer pragmatischen Geschichte der Arzneikunde, 1792ss) (UERLINGS, 1991, p. 131).   

As interpretações de Haywood e de Scarfia não se mostram, portanto, apenas incompletas, mas também 
descuidadas no que tange às várias fontes místicas de que o filósofo, inspetor de minas e poeta alemão se serviu: a 
cabala, a teosofia, a alquimia, entre outras. Estudos que fazem mais justiça à obra de Hardenberg como um todo 
são, por exemplo, o de Moosburger (2017), que investiga corroborações, na obra poética, da dimensão mística 
e religiosa do pensamento de Hardenberg, e o de Losso (2020, p. 133), que reconhece o valor do idealismo 
mágico no pensamento de Hardenberg e o papel de Hermes Trimegisto na constituição desse saber teórico: 

(...) Quando Novalis caracteriza os encantos da era medieval, está se referindo, sub-repticiamente, a toda uma linhagem 
que vai de nomes da filosofia antiga, como Plotino (205-270), e medieval, como Pseudo-Dionísio Areopagita (Corpus 
Dionysiacum, escrito entre 485 e 528), até Marsilio Ficino (1433-1499), Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535), 
Paracelso (1493-1541), Giordano Bruno (1548-1600), chegando a Jakob Böhme (1575-1624), isto é, ao neoplatonismo 
cristão e renascentista. Novalis tem grande simpatia por diferentes manifestações da espiritualidade: o ascetismo, a 
mística cristã e o hermetismo, mas a influência neoplatônica, com sua cosmologia anagógica e analógica, perpassa 
todos eles (LOSSO, 2020, p. 134).

Dessas fontes, daremos mais atenção a Plotino (205-270) e a Böhme. Especula-se que o gosto de Hardenberg 
pela Idade Média seja influência de Schiller, que lecionou história medieval e que, provavelmente, foi 



77

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

professor de Novalis (KLUCKHOHN, 1960, p. 5). Salvo a imprecisão de se aproximar fortemente Böhme 
do neoplatonismo, o restante do trecho de Losso é bem correto ao apontar fontes filosóficas místicas do 
pensamento de Hardenberg. Cientes dessas fontes e sem medo de reconhecer o misticismo no pensamento 
novalisiano, buscaremos apresentar dois deslocamentos que Hardenberg faz da doutrina da ciência de Fichte: 
(a) para seu projeto enciclopédico e (b) para o idealismo mágico, a partir de seu maior grupo de fragmentos, 
O esboço geral (Das allgemeine Brouillon) (1798-1799). Com isso, chamamos atenção para uma obra menos 
estudada, porém mais importante para a compreensão da filosofia novalisiana como um todo, inclusive em 
seu entrelaçamento com a obra poética.

1. A doutrina da ciência deslocada na enciclopédia 

O mundo moderno é marcado por muitos esforços para agrupar, organizar e classificar o conhecimento 
disponível na época, evitando-se o excesso de informação e suas consequências adversas para as ciências. 
Hardenberg reconhece as próprias limitações em se realizar essa tarefa, quando não se leva em conta a análise 
combinatória (NAPOLI e SILENZI, 2020, p. 349-357). Porém, nesse estudo falta reconhecer a importância 
da combinatória na própria exposição da enciclopédia, de modo que Hardenberg falará de doutrina da ciência 
filosófica, crítica, matemática, política, química histórica, havendo várias apresentações possíveis de Kant e 
de Fichte (NOVALIS, 1968, § 429, 464, p. 321, 336).  

A enciclopédia verdadeira deve ser escrita de várias formas, inclusive poeticamente, pois é expressão de uma 
pluralidade de saberes. Assim, é possível uma matemática poética, uma matemática química, uma matemática 
musical, uma história filosófica, uma história econômica, uma história mística, uma química poética, uma 
química musical, uma química política, etc..

A poetização das ciências, da filosofia e da vida cotidiana, a síntese entre análise e contos de fadas, entre filosofia e 
poesia na poesia transcendental universal é, portanto, a consequência necessária de um pensamento que tem como 
meta a elevação do ânimo humano até a plena autopenetração1(GAIER, 1970, p. 252).

O estudo de Gayer (1970), ainda que muito detalhado e atual, apresenta um limite por ver a completude 
do projeto enciclopédico apenas na exposição poética da enciclopédia novalisiana. A doutrina da ciência, por 
exemplo, lida com a ciência no todo, e poderia, segundo Hardenberg, se tornar uma enciclopédia verdadeira, 
independente e autônoma, uma psicologia das ciências, por tratar da consciência de si. A psicologia poderia, 
como a doutrina da ciência, considerar o ser humano como sistema, do espírito à natureza, unindo psicologia 
e filosofia. A alma seria princípio do sistema “de cima para baixo”, enquanto a filosofia se tornaria psicologia 
da natureza, ou física espiritual (termo tomado da teosofia de Oetinger (FAIVRE, 2010, p. 55)). Segundo 
esse raciocínio, Deus não cria a natureza, mas é meta da natureza, a qual deve buscar harmonia com o divino 
a partir do tornar-se moral, isto é, desenvolvendo-se moralmente (NOVALIS, 1968, § 59-60, p. 249-250).  

Deus é concebido como o amor, o real mais elevado e, consequentemente, a ciência mais elevada é a teoria do 
amor. Esta é não só a ciência da natureza (Naturwissenschaft), mas também a natureza da ciência (WissenschaftNatur) 
(NOVALIS, 1968, § 70, p. 251). 

Alguma semelhança com a concepção kantiana de Sumo Bem aqui não é de se estranhar, sendo o tema 
caro a Novalis desde os Estudos sobre Fichte. A ideia de haver algo na própria natureza que contribui para o 
desenvolvimento da moralidade está presente tanto no Kant pré-crítico quanto nas três Críticas. Notemos, 
todavia, que Hardenberg, nesse momento de sua elaboração filosófica, não se importa muito com o projeto 
crítico. Um dos motivos é que a crítica de Kant não se eleva à enciclopédia: 

1  No original alemão: “Die Poetisierung der Wissenschaft, der Philosophie und des täglichen Lebens, the Synthese von Analyse und 
Märchen, von Philosophie und Poesie in der transzendentalen Universalpoesie ist deshalb eine notwendige Konsequenz eines Denkens, das die 
Steigerung des menschlischen Gemüts zur völligen Selbstdurchdringung zum Ziel hat”. Todas as traduções são de nossa responsabilidade.



78

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

Fichte é o adaptador da crítica kantiana – o 2º Kant – o órgão superior, na medida em que Kant é o órgão inferior. Até 
que ponto isto é cumprido? Ele situa o leitor lá, onde Kant o acolhera. Sua d[outrina] da c[iência] é, então, a filosofia 
da crítica – sua introdução – sua parte pura. Ela contém os princípios da crítica. Todavia, para minha consideração, 
ainda lhe falta muito para atingir este seu ideal. Ela apreende apenas uma parte da filosofia da crítica – /336/ e é tão 
incompleta quanto a própria crítica – o plano de Kant era entregar uma crítica universal – enciclopédica – todavia, 
ele não o fez inteiramente, e não com igual sorte nas porções individuais desta realização. O mesmo vale para a 
adaptação fichteana do plano crítico kantiano. (NOVALIS, 1968, § 463, p. 335s)2.   

O eu de Fichte, segundo o Hardenberg “tardio”, é uma ficção científica para facilitar a apresentação e o 
desenvolvimento da doutrina da ciência, é “um Robinson Crusoe”. (NOVALIS, 1968, § 717, p. 405). Nesse 
fragmento, que mostraria simpatia com o que hoje chamamos construtivismo, o pensador afirma que todo 
começo é um ato de liberdade, construção do início absoluto. 

A limitação de Kant e do “segundo Kant” em realizar uma síntese dos saberes não se dá apenas por motivos teóricos, 
mas também por motivos estéticos e estilísticos, faltando poesia em Fichte e em Kant, que não são pensadores 
completos como Plotino e não experimentaram com variedade. Falta-lhes a arte de experimentar (NOVALIS, 1968, 
§ 924, p. 445). Ademais, Fichte falha em conhecer hipóstases (os níveis de realidade em Plotino – Um, intelecto e alma 
sendo as hipóstases primárias), faltando-lhe metade do espírito criador. Falta, consequentemente, a intuição do Um, o 
êxtase, análogo à intuição intelectual em Espinosa (NOVALIS, 1968, § 1067, p. 465). O “êxtase” plotiniano, intuição e 
contemplação do Um, é interpretado por Hardenberg como desdobramento da intuição intelectual de Fichte. O êxtase 
levaria além da consciência de si, rumo à unidade irreflexiva acima de toda consciência (UERLINGS, 1991, p. 132). 

Apesar das ressalvas em relação a Fichte e a Kant, Hardenberg ainda reconhece importância do pensamento 
fichteano. Nas palavras do poeta-filósofo-inspetor de minas:

Tudo pode ser tornado experimento – pode ser tornado órgão. Experiência autêntica surge de experimentos 
autênticos. (Tentativas são experimentos.) Fichte ensina o mistério do experimentar – ele ensina a transformar fatos 
{(Tatsachen)} e atos {(Tathandlungen)} ou coisas e aç[ões] efetivas – em experimentos e conceitos. Coisas em aç[ões] 
opos t[as], em conceitos – aç[ões] em coisas opo[stas] – também, em conceitos. Esses conceitos dependem – as 
aç[ões] e coisas dependem – e todos os 4 dependem um do outro (NOVALIS, 1968, § 657, p. 391. grifos do autor).

O que Tiedemann, fonte central de Hardenberg, reprova em Plotino, é de interesse central para o filósofo-
poeta: uma construção do mundo a partir de conceitos (algo que está em Fichte, na leitura de Hardenberg), 
independentemente da experiência, e a confusão entre emanação lógica e produção física (indo além de 
Fichte), o que permite a síntese entre realismo e idealismo, indo além de Kant e de Fichte (UERLINGS, 1991, 
p. 132). O sincretismo metodológico e conceitual de Hardenberg pode assustar o leitor desacostumado, mas 
é parte do seu projeto enciclopédico, como nota Gayer:

Quando se vê a especulação abstrusa de um Rosacruz como Fludd com a justificação da ciência natural mediante 
Bacon e a Crítica da razão pura unidas sob um princípio construtivo comum, e que também História da Criação da 
Bíblia e modo de operação da matemática determinam a solução de problemas, pode-se compreender sob qual ponto 
de vista Novalis operou sua poetização das ciências com ajuda de contos de fada místicos e como ele acreditou ser 
possível a Enciclopédia em geral3 (GAIER, 1970, p. 4).

2 No original: “Fichte ist der Bearbeiter der Kantischen Kritik - der 2te Kant - das höhere Organ, insofern Kant das niedre Organ 
ist. Inwieweit ist er so dies vollkommen? Er sezt die Leser da nieder, wo sie Kant aufnimmt. Seine W[issenschafts]L[ehre] ist also die 
Philosophie der Kritik - ihre Einleitung - ihr reiner Theil. Sie enthalt die Grundsätze der Kritik. Aber meinem Bedünken nach fehlt ihr 
viel zu diesem ihrem Ideal. Sie begreift nur einen Theil der Philosophie der Kritik – und ist so unvollständig , wie die Kritik selbst — Kants 
Plan wars eine universelle — encyklopaedische Kritik zu liefern — er hat ihn aber nicht ganz ausgeführt, und nicht mit gleichem Glück 
in den Einzelnen Massen der Ausführung. Dasselbe gilt von der Fichtischen Bearbeitung des Kantischen Kritikplans”.

3 No original: “Wenn man die abstruse Spekulation eines Rozenkreuzers wie Fludd mit der Begründung der Naturwissenschaft durch 
Bacon und der Kritik der reinen Vernunft unter einem gemeinsamen Konstruktionsprinzip vereint sieht, das auch die Schöpfungsgeschichte 
der Bibel und die Verfahrungsweise der Mathematik in der Lösung von Aufgaben bestimmt, kann man Verstehen, unter welchem 
Gesichtspunkt Novalis seine Poetisierung der Wissenschaften mit Hilfe von mystische Märchen betrieben hat und wie er die Enzyklopädie 
überhaupt möglich glaubte”.



79

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

A combinatória de saberes, inclusive, articula música, química e magia:

826. Música química – (sobre tom etc. nossa alma deve ser ar, pois ela sabe sobre a música e se compraz nisso. Tom 
é substância aérea – a alma do ar – o movimento de propagação do ar é uma afecção de ar por meio do tom. Nas 
orelhas, o som é renascido) 

(...) 

Um puro pensamento – uma pura imagem, – uma pura sensação são pensamentos, imagens e sensações – que não 
se despertam através de um objeto correspondente, mas que se originaram de fora das cham[adas] leis mecânicas 
– da esfera do mecanismo. A fantasia é uma de tais forças extramecânicas. (Magismo ou sintesismo da fantasia. 
Fil[osofia] aparece aqui inteiramente como idealismo mágico.) (NOVALIS, 1968, § 826, p. 430. grifos do autor). 

Quando Hardenberg usa o termo “fantasia”, ele se refere tanto ao uso da imaginação quanto à composição 
na qual o exercício do fantasiar prevalece sobre convenções a respeito de formas fixas e de estilo, compatível 
com o espírito do romantismo e da maneira novalisiana de filosofar. O termo também se refere, na música, 
a composições experimentais, como a Fantasia Cromática de Bach e a composições de cunho onírico, como 
as Fantasias de Brahms, por exemplo (APEL, 1974, p. 307-308).  

O projeto novalisiano da enciclopédia, como foi possível contemplar, desloca a doutrina da ciência, inicialmente, 
para um potencial autônomo de enciclopédia psicologizante. De outro lado, ela mesma é apenas uma ferramenta 
entre outras para a enciclopédia em um sentido mais abrangente, sendo análoga à poesia, à música, à ciência 
natural, aos contos de fadas, à matemática e à Bíblia. Ela perde, portanto, o papel de fundamento das ciências 
nessa fase tardia do pensamento novalisiano. Ganhará, ainda, contornos místicos, como veremos adiante.

2. Fichte, um alquimista do saber 

Ainda mais radical nessa série de deslocamentos será Hardenberg ver algo de mágico no pensamento de 
Fichte, que opera por fórmulas de palavras e por “milagre interior”. (NOVALIS, 1968, § 908, p. 443). Segundo 
o idealismo mágico de Hardenberg, é possível transmutação das coisas externas em pensamento e vice-versa, 
sendo o não-eu concebido como secreção primordial, termo que apresenta relação com a alquimia (NOVALIS, 
1968, § 70, p. 251). O mago físico lida com a natureza como com seu corpo, vivificando a natureza (NOVALIS, 
1968, § 322, p. 297). A própria escrita é aproximada da feitiçaria, pela tendência ao misterioso como busca 
pelo estímulo espiritual em ambas as atividades. Os mistérios também são comparados com uma nutrição 
complexa e a explicação, como o mistério digerido (NOVALIS, 1968, § 138, p. 267). 

A mescla de métodos diversos é um reflexo da abrangência de fontes científicas e místicas na obra 
novalisiana: o tema do ser humano como “Messias da natureza”, por exemplo, é uma imagem que remete à 
autocompreensão dos alquimistas (GAIER, 1970, p. 127). A ideia de “doutrina mística da linguagem” remete 
à cabala à concepção medieval de simpatia do signo como significado. (NOVALIS, 1968, § 137, p. 267). 
Gaier acrescenta, mostrando que von Hardenberg mescla Fichte, Plotino e a cabala: 

As sete sefirot inferiores, concebidas como Caminho, são, dessa forma, penetração contínua do objeto pelo sujeito, 
até a revelação inteira do sujeito. O fato de que esse modelo é compreendido como instrução de execução para a 
exigência fichteana de penetração do não-eu pelo eu é claro – contudo, desde que, nesse processo, o não-eu não seja 
aniquilado, mas que permaneça como apresentação simbólica (...)4 (GAIER, 1970, p. 116).

Sobre a cabala e os aspectos de Deus, a semelhança que a tradição platônica terá com a cabala é digna 
de nota: a primeira sefira é Kither Eljon, a coroa suprema da divindade. Dela, todos os outros níveis de 

4 No original: “Die sieben unteren Sefiroth, als Weg aufgefasst, sind also fortschreitend Durchdringung des Objekts durch das Subjekt 
bis zur vollständigen Offenbarung des Subjekts. Dass dieses Modele sich als Ausführungsanweisung für die Fichtesche Forderung nach 
Durchdringung des Nicht-Ichs mit dem Ich Verstehen läst, ist deutlich – mit der Massgabe allerdings, dass das Nicht-Ich in diesem Prozess 
nicht vernichtet wird, sondern als symbolische Darstellung (...) bestehen bleibt”.



80

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

autodesdobramento do divino emergem do divino nas sefiroth. A segunda sefira é Chochma, a sabedoria ou 
ideia originária de Deus. Trata-se do ponto primordial que apresenta a ruptura entre nada e ser. A terceira 
sefira, Bina, é a inteligência de Deus, a “mãe mística” de todas as coisas, que permite a diferenciação. Todas 
as coisas são pré-formadas nela5 (GAIER, 1970, p. 115-122). 

Para a compreensão do pensamento não só Hardenberg, mas também de Schelling, deve-se ter em 
mente o pietismo do século XVIII, cujas raízes estão na mística teosófica do século XVIII (GAIER, 1970, 
p. 230). O primeiro grande representante da teosofia cristã é Jakob Böhme, um sapateiro que viveu na 
região da Silésia. Ele teve uma visão centralizada em 1610, ao ver a luz do Sol em um vaso de cor estanho. 
A edição completa de seus livros ocorreu apenas em 1682, por Johann Georg Gichtel. Entre suas principais 
obras, estão as seguintes (embora os títulos sejam em latim, os textos originais são em alemão, entre os 
mais importantes para a prosa barroca alemã): De tribus principiis (1619); De signatura rerum (1621); 
Mysterium Magnum (1623) (FAIVRE, 2010, p. 42). 

Böhme não era humanista, tendo sido influenciado por Paracelso, pela alquimia e pela cabala. Ele não concebe 
Deus como estático, mas como um local de disputa apaixonada entre princípios opostos. Antes do ser, havia um 
fundamento primordial, um Urgrund. Trata-se da Divindade insondável que, ontologicamente, antecedia a Divindade 
propriamente dita, Deus. O princípio do ser não é a razão, mas outro princípio, uma vontade obscura. Böhme 
era chamado “príncipe da teosofia cristã” e zelava pela união entre fé e conhecimento (FAIVRE, 2010, p. 42-43). 

Friedrich Christoph Oetinger, por sua vez, foi um pastor luterano, filósofo da natureza e alquimista. Estudou 
Böhme e a cabala, foi exegeta de Swedenborg, porém se distanciou fortemente dele com o tempo. Seu método de 
conhecimento capaz de conectar a física terrestre e a física celestial se chamava “magia”. Essa ideia persistiu entre 
químicos e médicos alemães (FAIVRE, 2010, p. 55). Obras famosas de Oetinger são Biblisches und Emblematisches 
Wörterbuch (1776) e Offentliches Denckmal der Princessen Antonia (1763). Ele influenciou Schiller em suas 
Cartas filosóficas (1786), notavelmente na célebre passagem da “Teosofia de Julius”, em que temos o tema da 
linguagem cifrada, secreta da natureza, acessível apenas a iniciados em questões místicas (BEISER, 2005, p. 49). 

A teosofia cristã apresenta três características centrais: (a) A tríade Deus – humanidade – natureza. No caso 
de Deus, a preocupação central é com os processos intradivinos; no caso da humanidade, sua origem, o lugar no 
universo e a sua salvação e, no caso da natureza, tanto seu aspecto material quanto intelectual – consideração que 
influenciará Hardenberg em sua constante busca de síntese entre idealismo e realismo. (FAIVRE, 2010, p. 41). 

(b) Acesso direto, imediato, a mundos superiores mediante uma “imaginação criativa”, a visão central 
(Zentralschau). Trata-se de um estado iluminado e alternado de consciência. Esse estado permite contemplar 
a tríade Deus-humanidade-natureza de uma vez só. O teósofo que não tem essa experiência, refere-se aos 
que a tiveram, como Jakob Böhme (FAIVRE, 2010, p. 41-42). Novalis verá essa visão central como o êxtase 
plotiniano. (c) Primazia do mítico e da hermenêutica de textos de origem (por exemplo, a Bíblia), com 
privilégio dos elementos míticos dos textos (Gênesis, Isaías, Apocalipse). Hardenberg dará importância a 
esse ponto em seu projeto enciclopédico, valorizando a Bíblia e os contos de fadas.

[SABER] HIST[ÓRICO]. A Bíblia se inicia gloriosamente com o Paraíso, o símbolo da juventude e se encerra com 
o reino eterno – com a Cidade Santa. Também suas 2 partes essenciais são realmente históricas com magnitude. 
(Em cada elemento histórico com magnitude, a grande história deve estar rejuvenescida simbolicamente.) O início 
do Novo Testamento é a 2ª, mais elevada Queda –  e o 

(único pecado que deverá ser remetido.) 

5  Sobre as sete sefirot inferiores: quarta sefira é Chessed, amor ou graça de Deus, união. A quinta sefira é Gebura, ou divisão, 
separação ou poder de Deus. A sexta sefira é Rachamim, mistura de união e de separação em Deus. A sétima é Nezach, a duração 
permanente de Deus; a oitava é Hod, a majestade de Deus; a nona é Jessod, o fundamento do que é criado e efetuado pelo poder 
de Deus e a décima e última é Malchtuch, o Reino de Deus (GAIER, 1970, p. 118). 



81

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

Início do novo período: a história de cada homem deverá ser uma Bíblia – tornar-se-á uma Bíblia – Cristo é o novo 
Adão. Conce[ito] de segundo nascimento. Uma Bíblia é a tarefa suprema da escrita6. (NOVALIS, 1968, § 433, p. 
321 (grifos do autor)).

As narrativas bíblicas e os contos de fadas se mostrarão de grande relevância no pensamento de Hardenberg, 
mostrando aspectos pré-históricos do ser humano e, inclusive, sendo fonte de inspiração para a poesia.

Considerações finais: 

A doutrina da ciência de Fichte é, para Novalis, uma entre muitas fontes de um pensamento inquieto 
e polifônico, dinâmico. Tal como no caso de Schelling, a abertura a questões místicas e a valorização da 
ciência natural, do mundo físico e da filosofia platônica conduziram à busca de novos rumos, porém sempre 
reconhecendo o legado do estudo da consciência de si. 

No projeto enciclopédico nunca concluído por Hardenberg, a doutrina da ciência é apreciada sob 
diferentes ângulos: uma ferramenta poderosa, um recurso incompleto, um feitiço sem poesia, uma psicologia 
autônoma. Essa valoração com muitas camadas mostra como a própria doutrina da ciência, ao valorizar a 
liberdade e a imaginação, possibilita múltiplos deslocamentos e interpretações, inclusive com abertura ao 
místico. Não abordaremos questões místicas no próprio Fichte pois isso foge à nossa proposta, uma vez que 
os textos em que surgem essas questões são do âmbito do Fichte tardio – portanto, posteriormente à morte 
de Hardenberg, em 1801. 

Com isso, tanto a apropriação de Fichte por Hardenberg quanto o próprio pensamento novalisiano mantém 
uma atualidade e diálogo com pensadores e pensadoras do século XX, abrindo-se a outras formas de expressão 
humana e da busca de sentido, inclusive que fogem aos cânones da racionalidade filosófica – pensemos na 
abertura de Paul Feyerabend à medicina chinesa; de Carl Jung ao I-Ching e ao pensamento chinês em geral, 
de Edith Stein e Lima Vaz à experiência mística (FEYERABEND, 2011; JUNG; 2006; STEIN, 2000; LIMA 
VAZ, 2000). É salutar que tenhamos pensadoras e pensadores que se abrem ao místico e ao que é alheio à 
racionalidade filosófica tradicional. Que isso sirva de convite a nós, para que não tenhamos medo de acusações 
de irracionalidade, pois o irracional é parte da condição humana. 

Friedrich von Hardenberg, um dos pensadores mais desafiantes da filosofia ocidental, ainda precisa ser 
mais explorado, e isso envolve levar em conta suas influências místicas e suas obras literárias. Na busca de 
um método que integre seus estudos filosóficos com as obras poéticas, percebemos as questões místicas e as 
influências teosóficas, alquímicas e cabalísticas como um possível ponto de integração entre poesia e filosofia 
do idealista mágico, com destaque para Jakob Böhme.

6 No original: “Hist[orik]. Die Bibel fängt herrlich mit dem Paradiese, dem Symbol der Jugend an und schließt mit dem ewigen 
Reiche - mit der heiligen Stadt. Auch ihre 2 Hauptbestandtheile sind acht Großhistorisch. (In jedem Großhistorischen Gliede 
muß gleichsam die große Geschichte symbolisch verjüngt liegen.) Der Anfang des neuen Testaments ist der 2te, höhere Sündenfall - und 
der   
(Eine Sünde, was gesühnt werden muss.)  
Anfang der neuen Periode: Jedes Menschen Geschichte soll eine Bibel seyn - wird eine Bibel seyn. Xstus ist der neue Adam. Begr[iff] 
der Wiedergeburt. Eine Bibel ist die höchste Aufgabe der Schriftstellerey.”



82

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

Referências bibliográficas

APEL, W.. 1974. Harvard Dictionary of Music. Cambridge, MA: The Belknap Press of Cambridge University 
Press. 

BARK, I.. 1999.“Steine in Potenzen”: Konstruktive Rezeption der Mineralogie bei Novalis. Tübingen: Max 
Niemeyer Verlag. 

BEISER, F. 2005 Schiller as Philosopher: A Re-Examination. New York: Oxford University Press. 

FAIVRE, A. 2010 Western esotericism: a concise history. Trad. C. Rhone. New York: State University of 
New York. 

FEYERABEND, P. 2011. Contra o método. Trad. C. A. Mortari. 2ª ed. São Paulo: Editora Unesp.  

GAIER, U.. 1970. Krumme Regel: Novalis’ ‘Konstruktionlehre des schaffenden Geistes’ und ihre Tradition. 
Tübingen: Max Niemeyer Verlag. 

HAYWOOD, B.. 1959. Novalis: The Veil of Imagery: A Study of the Poetic Works of Friedrich von Hardenberg 
(1772-1801). Cambridge: Harvard University Press. 

JUNG, C. G. Prefácio de C. G. Jung. In: WILHELM, R.. 2006. I Ching. O livro das mutações. Trad. A. 
Mutzenbecher e G. A. C. Pinto. São Paulo: Pensamento, p. 15-26. 

KLUCKHOHN, P.. 1960. Friedrich von Hardenbergs Entwicklung und Dichtung. In: NOVALIS. 
Novalis Schriften. Erster Band: Das dichterische Werk. Ed. P. Kluckhohn e R. Samuel. 2ª ed. Stuttgart: W. 
Kohlhammer, p. 1-67. [Online]. Disponibilidade: https://archive.org/details/novalisschriften0001nova/
page/n5/mode/2up. Acesso: 04 Out 2024. 

LIMA VAZ, H. C. de L.. 2000. Experiência mística e filosofia na tradição ocidental. 3ª. ed. São Paulo: Edições 
Loyola. 

LOSSO, E. G. B. 2020. História, analogia e natureza em Novalis. Pandaemonium Germanicum, São Paulo, 
v. 23, n. 41, 125-152, 2020/2. [Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/1982-88372341125. 
Acesso: 08 Out 2024. 

MOOSBURGER, L.. 2017. A dimensão da noite em Novalis e Trakl. Discurso, São Paulo, v. 47, n. 1, 375-
400, 2017/1. [Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2017.134097. 
Acesso: 08 out. 2024. 

NAPOLI, S. J.; SILENZI, M. I.. “Novalis y H. Dreyfus frente a la sobrecarga de información. El fracaso del 
aspecto epistemológico de la relevancia”. Eikasia. Revista de Filosofía, Oviedo, n. 95, 345-367. [Online]. 
Disponibilidade: https://doi.org/10.57027/eikasia.95.200. Acesso: 08 out. 2024. 

NOVALIS. 1968. Das Allgemeine Brouillon - Materialen zur Enzyklopädistik 1798/99. In: NOVALIS. 
Novalis Schriften. Dritter Band: Das philosophische Werk II. Ed.  Richard Samuel in Zusammenarbeit mit 
Hans-Joachim Mähl und Gerhard Schulz. 2ª ed. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, p. 242-478. [Online]. 
Disponibilidade: <https://archive.org/details/novalisschriften0003nova/page/n9/mode/2up>. Acesso: 
19 set. 2024. 



83

doispontos,  Curitiba, São Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610

SCARFIA, L.. 2020. “Los conceptos de yo, imagen y ser en el idealismo y en la Frühromantik. Consideraciones 
en torno a cómo comprender la filosofía fichteana a partir de su primera formulación y de su lectura por 
parte de Friedrich von Hardenberg (Novalis) y de Hegel”. Revista de Estud(i)os sobre Fichte, s/l, n. 21, 1-20. 
[Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.4000/ref.1694. Acesso: 08 Out. 2024. 

STEIN, E. 2000. Wege der Gotteserkenntnis. Studie zu Dionysius Areopagita und Übersetzung seiner Werke. 
Freiburg im Breigsau: Herder. [Online]. Disponibilidade: <be9007_919dac9a794a4a1ab8a0113612d73924.
pdf (edith-stein-archiv.de)>. Acesso: 20 ago. 2024. 

UERLINGS, H.. 1991. Friedrich von Hardenberg , genannt Novalis: Werk und Forschung. Stuttgart: J. B. 
Metzler. 


