75

“Fichte ensina o mistério do experimentar”:
a doutrina da ciéncia como idealismo mdgico
em Friedrich von Hardenberg (Novalis).

“Fichte teaches the mystery of experimenting”: the science of knowledge as
magical idealism in Friedrich von Hardenberg (Novalis).

Gabriel Almeida Assumpgcao
Universidade Federal de Sio Joio del-Rei (UFS])
gabrielchou@gmail.com

Resumo: A obra filoséfica de Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801) apresenta influéncias filoséficas diversas,
como Plotino, Schiller, Kant e Leibniz. A influéncia mais famosa, contudo, é Johann Gottlieb Fichte (1762-1814). Ao longo
dos anos 1790, nota-se um deslocamento de nocdes fichteanas para o pensamento préprio de Hardenberg e para os
interesses profissionais (mineralogia), misticos (teosofia, neoplatonismo) e artisticos (poesia) dele. Observamos uma
presenca peculiar de Fichte nos escritos tardios de Friedrich von Hardenberg, notavelmente na obra O esbogo geral, de
1797-1798, deslocando ideias fichteanas para campos como a magia. Embora a influéncia de Plotino leve Hardenberg
a se distanciar mais de Fichte, seu interesse neste pensador continua expressivo, a doutrina da ciéncia se tornando
ferramenta valiosa na formacao do saber enciclopédico. Investigaremos, assim, quais sentidos a doutrina da ciéncia
passa a adquirir no pensamento “tardio” de Hardenberg em dois temas para os quais é deslocada: magia e enciclopédia.

Palavras-Chave: Doutrina da ciéncia; enciclopédia; Fichte; idealismo mdgico; Novalis.

Abstract: Friedrich von Hardenberg (Novalis) (1772-1801)'s philosophical work displays many different philosophical
influences, such as Plotinus, Schiller, Kant, and Leibniz. The most famous influence, however, is Johann Gottlieb
Fichte (1762-1814).Throughout the 1790s, one can notice the displacement of Fichtean conceptions to Hardenberg's
thoughts and interests, whether professional (mineralogy), mystical (theosophy, Neoplatonism), or artistic (poetry).
In previous research, we have observed a peculiar presence of Fichte in Novalis'late writings, particularly in his work
The General Draft, from 1797 to 1798.This has accompanied a displacement of Fichtean ideas to fields such as magic.
Even though the influence of Plotinus leads Hardenberg to distance himself from Fichte, his interest in him is still
expressive, in such a way that the science of knowledge becomes a tool in forming an encyclopedia. Thus, we aim to
investigate which senses the science of knowledge acquired in Hardenberg's “late” thinking: magic and encyclopedia.

Keywords: Encyclopaedia; Fichte; magical idealism; Novalis; science of knowledge.

Recebido em 21 de novembro de 2024. Aceito em 26 de junho de 2025

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 -83 /ISSN: 2179-7412
DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



76

Introducao

Quando se fala da relagio entre Fichte e Friedrich von Hardenberg, ou Novalis (1772-1801), o foco costuma
ser nos cadernos de Hardenberg com anotagdes sobre o pensamento de Fichte (1762-1814) e outros temas
filoséficos, que ficaram conhecidos como Estudos sobre Fichte (1795-1796). Porém, Hardenberg estudou nao
apenas Fichte, mas diversos outros fil6sofos, entre os quais Plotino, Leibniz, Schiller e Kant. Seu pensamento
também foi marcado pela teosofia, notavelmente Jakob Bhme (1577-1654) e Friedrich Christoph Oetinger
(1702-1782). Essa mescla de influéncias com a cabala e a alquimia conduziram a formulagio do idealismo
magico de Hardenberg, segundo o qual o filésofo é capaz de conjurar forcas da natureza, iniciando pelo
controle voluntdrio de seu proprio corpo. Hardenberg se inspira em uma tradi¢do que remete aos gregos
antigos e, também, a astronomia dos sumérios e, nesse contexto, temas como a pedra filosofal, a quadratura
do circulo, o estado livre e a medicina medieval sao simbolos do mesmo ideal: a ciéncia completa a poética
(BARK, 1999, p. 473; GAIER, 1970, p. 4).

Geralmente, criticos do idealismo mégico veem a magia em como metdfora para o fazer poético, o uso
da imaginagio, entre outros. Isso é feito até mesmo por um tedrico de peso como Bruce Haywood (1959,
p- 16), um dos raros pesquisadores a integrar obra filoséfica e obra poética de Friedrich von Hardenberg.
Ele pensa que o idealismo mdgico ¢ apenas a capacidade de representacdo metaférica das coisas. Em linha
de interpretagio semelhante, Scarfia (2020, p. S-7) se dedica a uma leitura de Hardenberg somente a partir
dos Estudos sobre Fichte (1795-96), buscando banir a imagem de Hardenberg como “idealista com tragos
religiosos” — sendo que a prépria tradigao idealista, como veremos abaixo, enraiza-se em solo profundamente
religioso, como a teosofia crista.

Scarfia (2020, p. 7) apresenta Hardenberg como um pensador que nao recai em posi¢ao dogmética, deixando
de lado toda a produgio de Novalis a partir de 1797, e também seus poemas, cujo contetdo é profundamente
filosofico e que contém, no Esbogo geral de 1798-1799, nao s6 criticas ao idealismo de Fichte, mas uma
influéncia cada vez maior de Plotino. No outono de 1798, Novalis estuda o Espirito da filosofia especulativa
(Geist der spekulativen Philosophie, 1791-1797), de Dietrich Tiedemann, e passa a conhecer Plotino. Tiedemann,
reconhecendo e apresentando os progressos imensos da tradi¢ao iluminista, também torna clara a tradigao de
teorias da emanacio. Novalis estuda Tiedemann como manancial para suas reflexdes sobre cabala, teosofia e
magia (GAIER, 1970, p. 109-110). Essa “descoberta” de Plotino proporcionou a Hardenberg uma expansio a
forma de fazer filosofia, assim como a obra de Kurt Sprengel, Tentativa de uma histéria pragmtica da farmacologia
(Versuch einer pragmatischen Geschichte der Arzneikunde, 1792ss) (UERLINGS, 1991, p. 131).

As interpretagdes de Haywood e de Scarfia ndo se mostram, portanto, apenas incompletas, mas também
descuidadas no que tange as varias fontes misticas de que o filésofo, inspetor de minas e poeta alemao se serviu: a
cabala, a teosofia, a alquimia, entre outras. Estudos que fazem mais justica a obra de Hardenberg como um todo
sao, por exemplo, 0 de Moosburger (2017), que investiga corroboragdes, na obra poética, da dimensao mistica
e religiosa do pensamento de Hardenberg, e o de Losso (2020, p. 133), que reconhece o valor do idealismo
maégico no pensamento de Hardenberg e o papel de Hermes Trimegisto na constituigio desse saber tedrico:

(-..) Quando Novalis caracteriza os encantos da era medieval, esta se referindo, sub-repticiamente, a toda umalinhagem
que vai de nomes da filosofia antiga, como Plotino (205-270), e medieval, como Pseudo-Dionisio Areopagita ( Corpus
Dionysiacum, escrito entre 485 e 528), até Marsilio Ficino (1433-1499), Heinrich Cornelius Agrippa (1486-1535),
Paracelso (1493-1541), Giordano Bruno (1548-1600), chegando a Jakob Bohme (1575-1624), isto é, a0 neoplatonismo
cristao e renascentista. Novalis tem grande simpatia por diferentes manifestagoes da espiritualidade: o ascetismo, a
mistica cristd e o hermetismo, mas a influéncia neoplaténica, com sua cosmologia anagdgica e analdgica, perpassa
todos eles (LOSSO, 2020, p. 134).

Dessas fontes, daremos mais atengio a Plotino (205-270) e a Bohme. Especula-se que o gosto de Hardenberg
pela Idade Média seja influéncia de Schiller, que lecionou histéria medieval e que, provavelmente, foi

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



77

professor de Novalis (KLUCKHOHN, 1960, p. S). Salvo a imprecisao de se aproximar fortemente Bohme
do neoplatonismo, o restante do trecho de Losso é bem correto ao apontar fontes filoséficas misticas do
pensamento de Hardenberg. Cientes dessas fontes e sem medo de reconhecer o misticismo no pensamento
novalisiano, buscaremos apresentar dois deslocamentos que Hardenberg faz da doutrina da ciéncia de Fichte:
(a) para seu projeto enciclopédico e (b) para o idealismo maégico, a partir de seu maior grupo de fragmentos,
O esbogo geral (Das allgemeine Brouillon) (1798-1799). Com isso, chamamos atengao para uma obra menos
estudada, porém mais importante para a compreensdo da filosofia novalisiana como um todo, inclusive em
seu entrelacamento com a obra poética.

1. A doutrina da ciéncia deslocada na enciclopédia

O mundo moderno é marcado por muitos esfor¢os para agrupar, organizar e classificar o conhecimento
disponivel na época, evitando-se o excesso de informagio e suas consequéncias adversas para as ciéncias.
Hardenberg reconhece as proprias limitagoes em se realizar essa tarefa, quando nao se leva em conta a andlise
combinatéria (NAPOLI e SILENZI, 2020, p. 349-357). Porém, nesse estudo falta reconhecer aimportancia
da combinatdria na propria exposicao da enciclopédia, de modo que Hardenberg falara de doutrina da ciéncia
filoséfica, critica, matematica, politica, quimica histérica, havendo vérias apresentagdes possiveis de Kant e
de Fichte (NOVALIS, 1968, § 429, 464, p. 321, 336).

A enciclopédia verdadeira deve ser escrita de vérias formas, inclusive poeticamente, pois é expressao de uma
pluralidade de saberes. Assim, é possivel uma matemética poética, uma matemédtica quimica, uma matemética
musical, uma histéria filoséfica, uma histéria econdmica, uma histéria mistica, uma quimica poética, uma
quimica musical, uma quimica politica, etc..

A poetizagio das ciéncias, da filosofia e da vida cotidiana, a sintese entre andlise e contos de fadas, entre filosofia e
poesia na poesia transcendental universal é, portanto, a consequéncia necessaria de um pensamento que tem como
meta a elevacao do animo humano até a plena autopenetragio!(GAIER, 1970, p. 252).

O estudo de Gayer (1970), ainda que muito detalhado e atual, apresenta um limite por ver a completude
do projeto enciclopédico apenas na exposicio poética da enciclopédia novalisiana. A doutrina da ciéncia, por
exemplo, lida com a ciénciano todo, e poderia, segundo Hardenberg, se tornar uma enciclopédia verdadeira,
independente e autbnoma, uma psicologia das ciéncias, por tratar da consciéncia de si. A psicologia poderia,
como a doutrina da ciéncia, considerar o ser humano como sistema, do espirito a natureza, unindo psicologia
e filosofia. A alma seria principio do sistema “de cima para baixo”, enquanto a filosofia se tornaria psicologia
da natureza, ou fisica espiritual (termo tomado da teosofia de Oetinger (FAIVRE, 2010, p. 55)). Segundo
esse raciocinio, Deus nao cria a natureza, mas é meta da natureza, a qual deve buscar harmonia com o divino
a partir do tornar-se moral, isto é, desenvolvendo-se moralmente (NOVALIS, 1968, § 59-60, p. 249-250).

Deus é concebido como o amor, o real mais elevado e, consequentemente, a ciéncia mais elevada é a teoria do
amor. Esta énio sé a ciéncia da natureza (Naturwissenschaft), mas também a natureza da ciéncia (WissenschaftNatur)
(NOVALIS, 1968, § 70, p. 251).

Alguma semelhanga com a concepgao kantiana de Sumo Bem aqui nao é de se estranhar, sendo o tema
caro a Novalis desde os Estudos sobre Fichte. A ideia de haver algo na prépria natureza que contribui para o
desenvolvimento da moralidade estd presente tanto no Kant pré-critico quanto nas trés Criticas. Notemos,
todavia, que Hardenberg, nesse momento de sua elaboragao filoséfica, nao se importa muito com o projeto
critico. Um dos motivos é que a critica de Kant nio se eleva a enciclopédia:

! No original alemao: “Die Poetisierung der Wissenschaft, der Philosophie und des tiglichen Lebens, the Synthese von Analyse und
Marchen, von Philosophie und Poesie in der transzendentalen Universalpoesie ist deshalb eine notwendige Konsequenz eines Denkens, das die
Steigerung des menschlischen Gemiits zur volligen Selbstdurchdringung zum Ziel hat”. Todas as tradugdes sao de nossa responsabilidade.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



78

Fichte é o adaptador da critica kantiana — 0 2° Kant — o 6rgao superior, namedida em que Kant é o 6rgao inferior. Até
que ponto isto é cumprido? Ele situa o leitor 14, onde Kant o acolhera. Sua d[outrina] da c[iéncia] ¢, entdo, a filosofia
da critica — sua introdugao — sua parte pura. Ela contém os principios da critica. Todavia, para minha consideragao,
ainda lhe falta muito para atingir este seu ideal. Ela apreende apenas uma parte da filosofia da critica — /336/ e é tao
incompleta quanto a prépria critica — o plano de Kant era entregar uma critica universal — enciclopédica — todavia,
ele ndo o fez inteiramente, e ndo com igual sorte nas porgdes individuais desta realizagao. O mesmo vale para a
adaptacio fichteana do plano critico kantiano. (NOVALIS, 1968, § 463, p. 335s)>.

O eu de Fichte, segundo o Hardenberg “tardio”, é uma ficgao cientifica para facilitar a apresentagio e o
desenvolvimento da doutrina da ciéncia, ¢ “um Robinson Crusoe”. (NOVALIS, 1968, § 717, p. 405). Nesse
fragmento, que mostraria simpatia com o que hoje chamamos construtivismo, o pensador afirma que todo
comego é um ato de liberdade, construcao do inicio absoluto.

Alimitagao de Kant e do “segundo Kant” em realizar uma sintese dos saberes nao se d4 apenas por motivos teéricos,
mas também por motivos estéticos e estilisticos, faltando poesia em Fichte e em Kant, que ndo so pensadores
completos como Plotino e nio experimentaram com variedade. Falta-Thes a arte de experimentar (NOVALIS, 1968,
§ 924, p. 445 ). Ademais, Fichte falha em conhecer hipdstases (os niveis de realidade em Plotino — Um, intelecto e alma
sendo ashipdstases primdrias), faltando-lhe metade do espirito criador. Falta, consequentemente, a intuicio do Um, 0
éxtase, andlogo a intuicdo intelectual em Espinosa (NOVALIS, 1968, § 1067, p.465). O “éxtase” plotiniano, intuigdo e
contemplagao do Um, é interpretado por Hardenberg como desdobramento daintuigao intelectual de Fichte. O éxtase
levaria além da consciéncia de si, rumo 4 unidade irreflexiva acima de toda consciéncia (UERLINGS, 1991, p. 132).

Apesar das ressalvas em relagio a Fichte e a Kant, Hardenberg ainda reconhece importincia do pensamento
fichteano. Nas palavras do poeta-fildsofo-inspetor de minas:

Tudo pode ser tornado experimento — pode ser tornado 6rgao. Experiéncia auténtica surge de experimentos
auténticos. (Tentativas sio experimentos.) Fichte ensina o mistério do experimentar — ele ensina a transformar fatos
{(Tatsachen)} e atos { (Tathandlungen) } ou coisas e ag[des] efetivas — em experimentos e conceitos. Coisas em ag[des]
opos t[as], em conceitos — ag[5es] em coisas opo[stas] — também, em conceitos. Esses conceitos dependem - as
ag[6es] e coisas dependem — e todos os 4 dependem um do outro (NOVALIS, 1968, § 657, p. 391. grifos do autor).

O que Tiedemann, fonte central de Hardenberg, reprova em Plotino, é de interesse central para o filésofo-
poeta: uma construgio do mundo a partir de conceitos (algo que esta em Fichte, naleitura de Hardenberg),
independentemente da experiéncia, e a confusao entre emanagio légica e produgio fisica (indo além de
Fichte), o que permite a sintese entre realismo e idealismo, indo além de Kant e de Fichte (UERLINGS, 1991,
p-132). O sincretismo metodolégico e conceitual de Hardenberg pode assustar o leitor desacostumado, mas
é parte do seu projeto enciclopédico, como nota Gayer:

Quando se vé a especulagio abstrusa de um Rosacruz como Fludd com a justificagdo da ciéncia natural mediante
Bacon e a Critica da razdo pura unidas sob um principio construtivo comum, e que também Histéria da Criagao da
Biblia e modo de operagao da matematica determinam a solugao de problemas, pode-se compreender sob qual ponto
de vista Novalis operou sua poetizagio das ciéncias com ajuda de contos de fada misticos e como ele acreditou ser
possivel a Enciclopédia em geral’ (GAIER, 1970, p. 4).

*No original: “Fichte ist der Bearbeiter der Kantischen Kritik - der 2te Kant - das héhere Organ, insofern Kant das niedre Organ
ist. Inwieweit ist er so dies vollkommen? Er sezt die Leser da nieder, wo sie Kant aufnimmt. Seine W{issenschafts]L[ehre] ist also die
Philosophie der Kritik - ihre Einleitung - ihr reiner Theil. Sie enthalt die Grundsitze der Kritik. Aber meinem Bediinken nach fehlt ihr
viel zu diesem ihrem Ideal. Sie begreift nur einen Theil der Philosophie der Kritik — und ist so unvollstindig, wie die Kritik selbst — Kants
Plan wars eine universelle — encyklopaedische Kritik zu liefern — er hat ihn aber nicht ganz ausgefiihrt, und nicht mit gleichem Gliick
in den Einzelnen Massen der Ausfiihrung. Dasselbe gilt von der Fichtischen Bearbeitung des Kantischen Kritikplans”.

*No original: “Wenn man die abstruse Spekulation eines Rozenkreuzers wie Fludd mit der Begriindung der Naturwissenschaft durch
Bacon und der Kritik der reinen Vernunft unter einem gemeinsamen Konstruktionsprinzip vereint sieht, das auch die Schopfungsgeschichte
der Bibel und die Verfahrungsweise der Mathematik in der Losung von Aufgaben bestimmt, kann man Verstehen, unter welchem
Gesichtspunkt Novalis seine Poetisierung der Wissenschaften mit Hilfe von mystische Mdrchen betrieben hat und wie er die Enzyklopddie
iiberhaupt moglich glaubte”.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



79

A combinatéria de saberes, inclusive, articula musica, quimica e magia:

826. Miisica quimica — (sobre tom etc. nossa alma deve ser ar, pois ela sabe sobre a muisica e se compraz nisso. Tom
é substéncia aérea — a alma do ar — 0 movimento de propagacao do ar é uma afecgido de ar por meio do tom. Nas
orelhas, 0 som é renascido)

()

Um puro pensamento — uma pura imagem, — uma pura sensagao sio pensamentos, imagens e sensagoes — que nao
se despertam através de um objeto correspondente, mas que se originaram de fora das cham[adas] leis mecanicas
— da esfera do mecanismo. A fantasia é uma de tais for¢as extramecénicas. (Magismo ou sintesismo da fantasia.
Fil[osofia] aparece aqui inteiramente como idealismo migico.) (NOVALIS, 1968, § 826, p. 430. grifos do autor).

Quando Hardenberg usa o termo “fantasia’, ele se refere tanto ao uso da imaginagao quanto a composicao
na qual o exercicio do fantasiar prevalece sobre convengdes a respeito de formas fixas e de estilo, compativel
com o espirito do romantismo e da maneira novalisiana de filosofar. O termo também se refere, na musica,
a composigdes experimentais, como a Fantasia Cromdtica de Bach e a composi¢des de cunho onirico, como
as Fantasias de Brahms, por exemplo (APEL, 1974, p. 307-308).

O projeto novalisiano da enciclopédia, como foi possivel contemplar, deslocaa doutrina da ciéncia, inicialmente,
paraum potencial autébnomo de enciclopédia psicologizante. De outro lado, ela mesma é apenas uma ferramenta
entre outras para a enciclopédia em um sentido mais abrangente, sendo andloga a poesia, & musica, a ciéncia
natural, aos contos de fadas, 8 matemdtica e a Biblia. Ela perde, portanto, o papel de fundamento das ciéncias
nessa fase tardia do pensamento novalisiano. Ganharg, ainda, contornos misticos, como veremos adiante.

2. Fichte, um alquimista do saber

Ainda mais radical nessa série de deslocamentos sera Hardenberg ver algo de mdgico no pensamento de
Fichte, que opera por férmulas de palavras e por “milagre interior”. (NOVALIS, 1968, § 908, p. 443). Segundo
oidealismo mégico de Hardenberg, é possivel transmutagao das coisas externas em pensamento e vice-versa,
sendo 0 ndo-eu concebido como secrecao primordial, termo que apresenta relagio com a alquimia (NOVALIS,
1968,§ 70,p.251 ).0 mago fisico lida com a natureza como com seu corpo, vivificando a natureza (NOVALIS,
1968, § 322, p.297). A prépria escrita é aproximada da feiticaria, pela tendéncia ao misterioso como busca
pelo estimulo espiritual em ambas as atividades. Os mistérios também s3o comparados com uma nutri¢ao
complexa e a explicagdo, como o mistério digerido (NOVALIS, 1968, § 138, p. 267).

A mescla de métodos diversos é um reflexo da abrangéncia de fontes cientificas e misticas na obra
novalisiana: o tema do ser humano como “Messias da natureza’, por exemplo, é uma imagem que remete a
autocompreensio dos alquimistas (GAIER, 1970, p. 127). Aideia de “doutrina mistica da linguagem” remete
a cabala a concepcio medieval de simpatia do signo como significado. (NOVALIS, 1968, § 137, p. 267).
Gaier acrescenta, mostrando que von Hardenberg mescla Fichte, Plotino e a cabala:

As sete sefirot inferiores, concebidas como Caminho, sdo, dessa forma, penetragio continua do objeto pelo sujeito,
até a revelagdo inteira do sujeito. O fato de que esse modelo é compreendido como instrucio de execugio para a
exigéncia fichteana de penetragao do nao-eu pelo eu é claro — contudo, desde que, nesse processo, 0 nao-eu nao seja
aniquilado, mas que permaneca como apresentacio simbdlica (...)* (GAIER, 1970, p. 116).

Sobre a cabala e os aspectos de Deus, a semelhanga que a tradi¢ao platonica terd com a cabala é digna
de nota: a primeira sefira é Kither Eljon, a coroa suprema da divindade. Dela, todos os outros niveis de

*No original: “Die sieben unteren Sefiroth, als Weg aufgefasst, sind also fortschreitend Durchdringung des Objekts durch das Subjekt
bis zur vollstandigen Offenbarung des Subjekts. Dass dieses Modele sich als Ausfiihrungsanweisung fiir die Fichtesche Forderung nach
Durchdringung des Nicht-Ichs mit dem Ich Verstehen ldst, ist deutlich — mit der Massgabe allerdings, dass das Nicht-Ich in diesem Prozess
nicht vernichtet wird, sondern als symbolische Darstellung (...) bestehen bleibt”.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



80

autodesdobramento do divino emergem do divino nas sefiroth. A segunda sefira é Chochma, a sabedoria ou
ideia originaria de Deus. Trata-se do ponto primordial que apresenta a ruptura entre nada e ser. A terceira
sefira, Bina, é a inteligéncia de Deus, a “mae mistica” de todas as coisas, que permite a diferenciagao. Todas
as coisas sdo pré-formadas nela® (GAIER, 1970, p. 115-122).

Para a compreensao do pensamento nio s6 Hardenberg, mas também de Schelling, deve-se ter em
mente o pietismo do século XVIII, cujas raizes estio na mistica teoséfica do século XVIII (GAIER, 1970,
p- 230). O primeiro grande representante da teosofia crista é Jakob Bohme, um sapateiro que viveu na
regiao da Silésia. Ele teve uma visao centralizada em 1610, ao ver a luz do Sol em um vaso de cor estanho.
A edigao completa de seus livros ocorreu apenas em 1682, por Johann Georg Gichtel. Entre suas principais
obras, estdo as seguintes (embora os titulos sejam em latim, os textos originais sdo em alemo, entre os
mais importantes para a prosa barroca alema): De tribus principiis (1619); De signatura rerum (1621);
Mysterium Magnum (1623) (FAIVRE, 2010, p. 42).

Boéhme néo era humanista, tendo sido influenciado por Paracelso, pela alquimia e pela cabala. Ele nao concebe
Deus como estético, mas como um local de disputa apaixonada entre principios opostos. Antes do ser, havia um
fundamento primordial, um Urgrund. Trata-se da Divindade insond4vel que, ontologicamente, antecediaa Divindade
propriamente dita, Deus. O principio do ser nao é a razao, mas outro principio, uma vontade obscura. Bshme
era chamado “principe da teosofia crist” e zelava pela unido entre fé e conhecimento (FAIVRE, 2010, p. 42-43).

Friedrich Christoph Oetinger, por sua vez, foi um pastor luterano, filésofo da natureza e alquimista. Estudou
Bohme e a cabala, foi exegeta de Swedenborg, porém se distanciou fortemente dele com o tempo. Seumétodo de
conhecimento capaz de conectar a fisica terrestre e a fisica celestial se chamava “magia”. Essa ideia persistiu entre
quimicos e médicos alemaes (FAIVRE, 2010, p. 5S). Obras famosas de Oetinger sao Biblisches und Emblematisches
Werterbuch (1776) e Offentliches Denckmal der Princessen Antonia (1763). Ele influenciou Schiller em suas
Cartas filoséficas (1786), notavelmente na célebre passagem da “Teosofia de Julius’, em que temos o tema da
linguagem cifrada, secreta da natureza, acessivel apenasa iniciados em questdes misticas (BEISER, 2005, p. 49).

A teosofia crista apresenta trés caracteristicas centrais: (a) A triade Deus — humanidade — natureza. No caso
de Deus, a preocupagio central é com os processos intradivinos; no caso da humanidade, sua origem, o lugar no
universo e a sua salvagio e, no caso da natureza, tanto seu aspecto material quanto intelectual — consideragao que
influenciard Hardenberg em sua constante busca de sintese entre idealismo e realismo. (FAIVRE, 2010, p.41).

(b) Acesso direto, imediato, a mundos superiores mediante uma “imaginagio criativa’, a visdo central
(Zentralschau). Trata-se de um estado iluminado e alternado de consciéncia. Esse estado permite contemplar
a triade Deus-humanidade-natureza de uma vez s6. O teésofo que nao tem essa experiéncia, refere-se aos
que a tiveram, como Jakob Béhme (FAIVRE, 2010, p. 41-42). Novalis ver4 essa visao central como o éxtase
plotiniano. (c) Primazia do mitico e da hermenéutica de textos de origem (por exemplo, a Biblia), com
privilégio dos elementos miticos dos textos (Génesis, Isafas, Apocalipse). Hardenberg dar4 importancia a
esse ponto em seu projeto enciclopédico, valorizando a Biblia e os contos de fadas.

[SABER] HIST[ORICO]. A Biblia se inicia gloriosamente com o Paraiso, o simbolo da juventude e se encerra com
o reino eterno — com a Cidade Santa. Também suas 2 partes essenciais sio realmente histéricas com magnitude.
(Em cada elemento histérico com magnitude, a grande histéria deve estar rejuvenescida simbolicamente.) O inicio
do Novo Testamento é a 23, mais elevada Queda - e o

(tnico pecado que deverd ser remetido.)

* Sobre as sete sefirot inferiores: quarta sefira é Chessed, amor ou graca de Deus, unido. A quinta sefira ¢ Gebura, ou divisao,
separagdo ou poder de Deus. A sexta sefira ¢ Rachamim, mistura de unido e de separagiao em Deus. A sétima é Nezach, a duragao
permanente de Deus; a oitava é Hod, a majestade de Deus; a nona é Jessod, o fundamento do que é criado e efetuado pelo poder
de Deus e a décima e tiltima é Malchtuch, o Reino de Deus (GAIER, 1970, p. 118).

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



81

Inicio do novo periodo: a historia de cada homem deverd ser uma Biblia — tornar-se-4 uma Biblia — Cristo é o novo
Adao. Concelito] de segundo nascimento. Uma Biblia ¢ a tarefa suprema da escrita’. (NOVALIS, 1968, § 433, p.
321 (grifos do autor)).

As narrativas biblicas e os contos de fadas se mostrarao de grande relevincia no pensamento de Hardenberg,
mostrando aspectos pré-histdricos do ser humano e, inclusive, sendo fonte de inspiragdo para a poesia.

Consideragoes finais:

A doutrina da ciéncia de Fichte ¢, para Novalis, uma entre muitas fontes de um pensamento inquieto
e polifénico, dindmico. Tal como no caso de Schelling, a abertura a questdes misticas e a valorizagdo da
ciéncia natural, do mundo fisico e da filosofia platdnica conduziram a busca de novos rumos, porém sempre
reconhecendo o legado do estudo da consciéncia de si.

No projeto enciclopédico nunca concluido por Hardenberg, a doutrina da ciéncia é apreciada sob
diferentes 4ngulos: uma ferramenta poderosa, um recurso incompleto, um feiti¢o sem poesia, uma psicologia
auténoma. Essa valoragiao com muitas camadas mostra como a prépria doutrina da ciéncia, ao valorizar a
liberdade e a imaginagao, possibilita multiplos deslocamentos e interpretagdes, inclusive com abertura ao
mistico. Nao abordaremos questdes misticas no préprio Fichte pois isso foge  nossa proposta, uma vez que
os textos em que surgem essas questdes sio do ambito do Fichte tardio — portanto, posteriormente a morte
de Hardenberg, em 1801.

Comisso, tanto a apropriagao de Fichte por Hardenberg quanto o préprio pensamento novalisiano mantém
uma atualidade e didlogo com pensadores e pensadoras do século XX, abrindo-se a outras formas de expressao
humana e da busca de sentido, inclusive que fogem aos cinones da racionalidade filoséfica — pensemos na
abertura de Paul Feyerabend 4 medicina chinesa; de Carl Jung ao I-Ching e ao pensamento chinés em geral,
de Edith Stein e Lima Vaz 4 experiéncia mistica (FEYERABEND, 2011; JUNG; 2006; STEIN, 2000; LIMA
VAZ, 2000). E salutar que tenhamos pensadoras e pensadores que se abrem ao mistico e ao que é alheio a
racionalidade filoséfica tradicional. Que isso sirva de convite a nés, para que nao tenhamos medo de acusages
de irracionalidade, pois o irracional é parte da condi¢do humana.

Friedrich von Hardenberg, um dos pensadores mais desafiantes da filosofia ocidental, ainda precisa ser
mais explorado, e isso envolve levar em conta suas influéncias misticas e suas obras literarias. Na busca de
um método que integre seus estudos filoséficos com as obras poéticas, percebemos as questdes misticas e as
influéncias teoséficas, alquimicas e cabalisticas como um possivel ponto de integragao entre poesia e filosofia
do idealista magico, com destaque para Jakob Bohme.

®No original: “Hist[orik]. Die Bibel fingt herrlich mit dem Paradiese, dem Symbol der Jugend an und schliefSt mit dem ewigen
Reiche - mit der heiligen Stadt. Auch ihre 2 Hauptbestandtheile sind acht Grofhistorisch. (In jedem Grof8historischen Gliede
muf gleichsam die grofie Geschichte symbolisch verjiingt liegen.) Der Anfang des neuen Testaments ist der 2te, hohere Siindenfall - und
der
(Eine Siinde, was gesiihnt werden muss.)
Anfang der neuen Periode: Jedes Menschen Geschichte soll eine Bibel seyn - wird eine Bibel seyn. Xstus ist der neue Adam. Begr[iff]
der Wiedergeburt. Eine Bibel ist die hochste Aufgabe der Schriftstellerey.”

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



82

Referéncias bibliograficas

APEL, W..1974. Harvard Dictionary of Music. Cambridge, MA: The Belknap Press of Cambridge University
Press.

BARK, L.. 1999.“Steine in Potenzen”: Konstruktive Rezeption der Mineralogie bei Novalis. Ttibingen: Max
Niemeyer Verlag.

BEISER, F. 2005 Schiller as Philosopher: A Re-Examination. New York: Oxford University Press.

FAIVRE, A. 2010 Western esotericism: a concise history. Trad. C. Rhone. New York: State University of
New York.

FEYERABEND, P. 2011. Contra o método. Trad. C. A. Mortari. 22 ed. Sdo Paulo: Editora Unesp.

GAIER, U..1970. Krumme Regel: Novalis’ ‘Konstruktionlehre des schaffenden Geistes’ und ihre Tradition.
Tiibingen: Max Niemeyer Verlag.

HAYWOOD, B.. 1959. Novalis: The Veil of Imagery: A Study of the Poetic Works of Friedrich von Hardenberg
(1772-1801). Cambridge: Harvard University Press.

JUNG, C. G. Preficio de C. G. Jung. In: WILHELM, R.. 2006. I Ching. O livro das mutagoes. Trad. A.
Mutzenbecher e G. A. C. Pinto. Sao Paulo: Pensamento, p. 15-26.

KLUCKHOHN, P.. 1960. Friedrich von Hardenbergs Entwicklung und Dichtung. In: NOVALIS.
Novalis Schriften. Erster Band: Das dichterische Werk. Ed. P. Kluckhohn e R. Samuel. 22 ed. Stuttgart: W.
Kohlhammer, p. 1-67. [Online]. Disponibilidade: https://archive.org/details/novalisschriften0001nova/
page/nS/mode/2up. Acesso: 04 Out 2024.

LIMAVAZ, H. C.deL..2000. Experiéncia mistica e filosofia na tradi¢do ocidental. 32. ed. Sao Paulo: Edi¢oes
Loyola.

LOSSO, E. G. B. 2020. Hist6ria, analogia e natureza em Novalis. Pandaemonium Germanicum, Sao Paulo,
v.23,n.41,125-152,2020/2. [Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/1982-88372341125.
Acesso: 08 Out 2024.

MOOSBURGER, L..2017. A dimensao da noite em Novalis e Trakl. Discurso, Sao Paulo, v. 47,n. 1, 375-
400,2017/1.[Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2017.134097.
Acesso: 08 out. 2024.

NAPOLLS.].; SILENZI, M. L. “Novalis y H. Dreyfus frente a la sobrecarga de informacién. El fracaso del
aspecto epistemologico de la relevancia”. Eikasia. Revista de Filosofia, Oviedo, n. 95, 345-367. [Online].
Disponibilidade: https://doi.org/10.57027/eikasia.95.200. Acesso: 08 out. 2024.

NOVALIS. 1968. Das Allgemeine Brouillon - Materialen zur Enzyklopadistik 1798/99. In: NOVALIS.
Novalis Schriften. Dritter Band: Das philosophische Werk II. Ed. Richard Samuel in Zusammenarbeit mit
Hans-Joachim Mahl und Gerhard Schulz. 22 ed. Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, p. 242-478. [Online].
Disponibilidade: <https://archive.org/details/novalisschriften0003nova/page/n9/mode/2up>. Acesso:
19 set. 2024.

doispontos, Curitiba, Sdo Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



83

SCARFIA, L..2020. “Los conceptos de yo, imagen y ser en el idealismo y en la Frithromantik. Consideraciones
en torno a como comprender la filosofia fichteana a partir de su primera formulacién y de su lectura por
parte de Friedrich von Hardenberg (Novalis) y de Hegel”. Revista de Estud(i)os sobre Fichte,s/1,n. 21, 1-20.
[Online]. Disponibilidade: https://doi.org/10.4000/ref.1694. Acesso: 08 Out. 2024.

STEIN, E. 2000. Wege der Gotteserkenntnis. Studie zu Dionysius Areopagita und Ubersetzung seiner Werke.
Freiburg im Breigsau: Herder. [Online]. Disponibilidade: <be9007_919dac9a794a4alab8a0113612d73924.
pdf (edith-stein-archiv.de)>. Acesso: 20 ago. 2024.

UERLINGS, H.. 1991. Friedrich von Hardenberg, genannt Novalis: Werk und Forschung. Stuttgart: J. B.
Metzler.

doispontos, Curitiba, Sao Carlos, vol. 22, n. 2, dez. de 2025, p. 75 - 83 DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v22i2.97610



