
303

Recebido em 25 de julho de 2024. Aceito em 20 de setembro de 2024. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / ISSN: 2179-7412
DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253 

A dialética do corpóreo e do incorpóreo 
– pressupostos e desdobramentos 
da inversão de Hegel por Marx

The dialectic of the corporeal and the incorporeal – assumptions and 
developments of Hegel’s inversion by Marx

Márcia dos Santos Fontes
Doutoranda Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN)

ms-fontes@bol.com.br

Resumo: A partir dos pressupostos corpóreos elaborados por Marx nos Manuscritos de 1844, que fundamentam o 
seu posicionamento materialista-dialético, tais como a teorização antropológica do corpo como unidade dialética 
entre natureza e história,  o conceito-processo de objetivação que requer como condição transhistórica a ligação 
corpo-terra e a identificação da cisão dessa ligação como a condição histórica de advento da forma social do 
capital, buscaremos neste artigo analisar a inversão feita pelo jovem Marx da dialética hegeliana. Para tal análise 
trilharemos o seguinte percurso: 1. Apontaremos os pressupostos corpóreos como conteúdo material da dialética 
marxiana presente nos Manuscritos de 1844; 2. Analisaremos a crítica do Marx jovem ao idealismo hegeliano a partir 
do “humano corpóreo” e em acordo com a crítica à economia política; 3. Identificaremos o desdobramento dessa 

inversão, mantidos os pressupostos, na análise madura de Marx no livro I d’O Capital.
Palavras-Chave: Marx; Hegel; Corpo; Capital; Materialismo-dialético; Valor. 

Abstract: Based on the corporeal assumptions elaborated by Marx in the 1844 Manuscripts, which underlie his 
materialist-dialectical positioning, such as the anthropological theorization of the body as a dialectical unity between 
nature and history, the concept-process of objectification that requires as a transhistorical condition the connection 
body-earth and the identification of the split in this connection as the historical condition of the advent of the social 
form of capital, we will seek in this article to analyze the inversion made by the young Marx of the Hegelian dialectic. 
For this analysis we will follow the following path: 1. We will point out the corporeal assumptions as the material 
content of the Marxian dialectic present in the 1844 Manuscripts; 2. We will analyze the young Marx’s critique of 
Hegelian idealism from the perspective of the “corporeal human” and in accordance with the critique of political 
economy; 3. We will identify the unfolding of this inversion, maintaining the assumptions, in Marx’s mature analysis 
in the book I of Capital.
Keywords: Marx; Hegel; Body; Capital; Dialectic-materialism; Value.



304

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Introdução

E se uma ideia de razão pudesse ser gerada a partir do corpo 
em si, e não o corpo incorporado a uma razão que já está 

sempre no lugar? (EAGLETON, 1993, p.146).

Conforme afirmou Terry Eagleton (1993, p. 146), Marx redime o corpo, na esteira da Filosofia 
ocidental, apresentando-o como fundamento da história, da sociedade, da racionalidade. Tal remissão 
está doravante implicada no posicionamento materialista da dialética marxiana que tem como princípio o 
conceito-processo corpóreo de objetivação1 inaugurado nos Manuscritos de 1844. Nestes, ao tecer a crítica 
à economia política por fundamentar numa natureza humana a-histórica a condição de trabalho sob a 
forma particular do capital, Marx empreende um percurso teórico que envolve a elaboração antropológico-
filosófica de identificação das condições transhistóricas que tornam possível o processo de objetivação 
e a própria história, apontadas na relação entre corpo orgânico e corpo inorgânico, corpo-terra. A partir 
dessas condições ele identifica o que possibilitou o advento e a expansão da forma particular de objetivação 
moderna: a cisão dessa unidade, sem precedentes históricos. Tendo elaborado tais pressupostos Marx se 
volta para a crítica ao idealismo hegeliano e à economia política, no Caderno III desses Manuscritos. Essa 
dupla crítica exprime uma ligação entre ambos – Hegel e os economistas – por abstraírem o momento 
histórico particular posto por relações concretas, explicando-o por uma essencialidade natural ou por 
uma essencialidade na Ideia. Inversamente a estes, Marx demonstra que a forma moderna de produção 
e as relações postas por ela devêm historicamente. Porém, como este particular que deveio é posto e 
mediado por abstrações universalizantes que incidem efetivamente e regem a realidade concreta, Marx 
restabelecerá, sob um ponto de partida histórico-materialista, a racionalidade das categorias econômicas 
e do movimento dialético hegeliano. 

Se nos Manuscritos Marx nos apresenta uma teoria da corporalidade objetivadora, automediadora, para 
efetuar a “correção” da dialética hegeliana, afirmando a materialidade, a objetivação, como universalidade 
e as relações do capital como forma particular de mobilização dessa matéria transubstanciando-a em 
abstração na forma dinheiro, no livro I d’O Capital essa perspectiva do corpo é central para entendermos 
o modo de produção e circulação do valor numa relação dialética entre o corpóreo e o incorpóreo. Uma 
vez que o domínio do valor pressupõe o processo de cisão das possibilidades de objetivação autônoma, de 
automediação, e põe as determinações de seu próprio metabolismo que são efetuadas, em todos os seus 
meandros, pela exploração dos corpos humanos, o empenho de Marx nesta análise está em revelar todos 
os âmbitos dessa exploração que se oculta na aparência espectral da mercadoria, produzindo mistificações, 
fetichismos. A dialética, já invertida da ideia para a materialidade, é retomada como método que possibilita 
a verdadeira crítica porque expressa o fundamento genuíno das contradições, contrastando a aparência 
da “igualdade, liberdade, propriedade e Bentham” (MARX, 2017, p. 250), com o núcleo atomístico de 
corpos cindidos, hierarquizados, explorados, fragmentados, objetivados pelo metabolismo desse particular 
que se universalizou. 

1 Utilizamos o termo de modo composto para enfatizar que em Marx o conceito de objetivação (Vergegenständlichung) exprime 
um processo corporal dialético na medida em que é a ação de composição de um mundo humano por meio dos instrumentos 
corporais e da extensão destes em ferramentas, elaborando a natureza em artefatos, que, por sua vez nos reelaboram. Tal compreensão 
marxiana do termo objetivação tanto distingue o seu materialismo do de Feuerbach quanto a sua dialética da dialética hegeliana. 
Hegel, ao tratar do papel do trabalho e da fruição na concretização da liberdade e da consciência-de-si, exprime a objetivação 
do humano no movimento dialético enquanto princípio motor e gerador. No entanto, em Hegel a objetivação é idêntica à 
alienação já que a materialidade objetivada parte da Ideia, isto é, a objetivação da Ideia é a alienação da Ideia na materialidade. Se 
a crítica ao idealismo hegeliano se deveu à indiferenciação entre objetivação (enquanto exteriorização) e alienação, no processo 
de autoprodução humana a partir da ideia, a crítica ao materialismo feuerbachiano, que aparece diretamente nas Teses, se deve 
a que a objetivação não é sequer afirmada, ou seja, o mundo humano, os artefatos são algo externo aos humanos, objetos de 
contemplação, e não a sua produção e autoprodução.



305

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Nesse sentido, buscaremos nesta análise resposta para as seguintes questões: O que o jovem Marx critica 
em Hegel? Por que Marx refere-se à lógica hegeliana como “o dinheiro do espírito” (MARX, 2010, p. 120)? 
A que se deve a afirmação de que “Hegel se coloca no ponto de vista dos modernos economistas nacionais” 
(MARX, 2010, p. 124)? Como se dá a inversão da dialética hegeliana sob a base do “humano corpóreo” 
(MARX, 2010, p. 126)? Como tal inversão aparece na análise madura de Marx no livro I d’O Capital? 

1. Pressupostos Corpóreos à “Crítica da Dialética e da Filosofia hegeliana em Geral”2

A primeira condição de toda a história humana é 
evidentemente a existência de seres humanos vivos. O 

primeiro estado real que encontramos é então constituído 
pela complexidade corporal desses indivíduos e as relações a 
que ela obriga com o resto da natureza (MARX; ENGELS, 

2001, p. 10). 

Segundo Terry Eagleton, Marx utiliza a maior parte de seus Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844 
para “pensar a história e sociedade a partir do corpo” (1993, p. 147). De fato, o corpo está implícito 
e implicado no materialismo histórico que Marx inaugura nestes manuscritos. Isto é, o princípio de 
que o ser humano se autoproduz pelo trabalho. O que significa que o materialismo histórico-dialético 
fornece uma teoria da história humana a partir do processo de mediação do corpo humano trabalhador e 
simultaneamente a história da produção do próprio corpo ao longo desse processo, em que “a formação 
dos cinco sentidos humanos são resultado de toda a história do mundo até aqui” (MARX, 2010, p. 110). 
Afinal, qual a significação de uma explanação da produção da corporalidade e dos sentidos humanos nos 
Manuscritos no início de seus estudos sobre economia política? O que Marx quer com ela? Como ela 
exprime o materialismo histórico marxiano? Por que esse corpo é identificado como alienado e o que 
isso tem a ver com a seção sobre a “Renda da Terra”, ambos presentes no caderno I destes Manuscritos?3.

No Caderno I Marx inicia sua investigação sobre economia política a partir dos elementos Salário, Lucro 
e Renda da Terra, reproduzindo excertos de autores da economia política por meio dos quais tece alguns 
pequenos comentários. O que muda na seção Renda da Terra. Nesta, Marx toma para si a palavra para 
travar a sua primeira crítica à economia clássica apoiado na premissa da objetivação para a qual se faz vital 
a relação corpo-terra, como condição transhistórica. Por meio do conceito-processo de objetivação Marx 
efetua o que critica como lacunar nos economistas clássicos:  estes, ao invés de esclarecer o fundamento 
da divisão entre trabalho e capital, entre capital e terra, partem “do fato dado e acabado da propriedade 
privada”, supondo aquilo que deveriam desenvolver, como se as leis objetivas que eles identificam fossem 
um fato fundado numa “ganância natural” (MARX, 2010, p. 79; MEGA I/2, p. 364). 

Ao contrário das análises dos economistas políticos, Marx estava buscando respostas para o “fato histórico” 
da propriedade privada moderna, cuja existência os economistas burgueses não problematizavam. N’A 
Riqueza das Nações, a obra mais citada de Adam Smith por Marx nestes Manuscritos, há uma insistência pela 
defesa de uma naturalização do monopólio e acumulação na forma social moderna a partir da “tendência 
natural” do ser humano para a troca e por uma “ganância natural” (SMITH, 1996, p. 73). Como observa 

2 Uma análise mais ampla desses pressupostos pode ser vista em: FONTES, Márcia. 2024. Corpo e Capital em Marx: A Natureza 
Humana Corpórea nos Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844. Revista Kriterion, v. 65, n. 157.

3 Estes manuscritos, escritos entre março e agosto de 1844, foram escritos paralelamente aos chamados Cadernos de Paris 
(extratos do período parisiense - entre outono de 1843 a janeiro de 1845) que constituem o início do estudo crítico da nova 
disciplina da qual Marx se ocupou: a economia política. Dos Cadernos de Paris fazem parte excertos de várias obras de economistas 
contemporâneos a ele ( Jean Baptiste Say, Fréderic Skarbek, Adam Smith, David Ricardo, James Mill, John R. MacCulloch, Antoine 
L. C. Destutt de Tracy e Pierre de Boisguillebert, além de Engels). José Paulo Netto avalia os Cadernos de Paris como anotações 
que indicam não ser material para publicação, já os Manuscritos “contêm elaborações teóricas muito mais bem desenvolvidas, 
delineando o projeto de um livro nunca editado” (NETTO, 2020, pp. 88-89). 



306

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Jorge Grespan, os economistas políticos clássicos parecem herdar da tradição do pensamento liberal inglês 
do século XVII a noção de que o fundamento de explicação para os fenômenos sociais se encontra na noção 
de natureza humana, ou de um “estado de natureza” (GRESPAN, 2001, p. 59-60). Marcello Musto observa o 
mesmo ponto sobre os Manuscritos de 1844 e os excertos de James Mill: “Marx foi profundamente atingido 
pela falta de um sentido histórico dos economistas que, na realidade, tentavam assim dissimular e justificar 
as desumanas condições econômicas da época em nome de seu caráter natural” (MUSTO, 2022, p. 44).

Contrário à tal naturalização, Marx buscará desnaturalizar a relação da propriedade privada burguesa 
historicizando o seu advento, na seção Renda da Terra, a partir da expropriação de terras, do processo de 
cercamentos e a consequente universalização do trabalho assalariado. Também é sob essa necessidade 
de contraponto que Marx, ainda no Caderno I, elabora o que José Paulo Netto chamou de “angulação 
filosófico-antropológica”, uma noção histórico-materialista da “essência genérica humana”, cujo conteúdo 
em nossa compreensão é a organização corporal humana implicada no conceito-processo de objetivação, 
para refutar a premissa dos economistas e, simultaneamente, para explicar, com base nela, esse devir das 
condições contraditórias do presente: Por que a objetivação do trabalho não é a objetivação do trabalhador? 
O que produziu e reproduz a separação entre corpo trabalhador e o trabalho desse corpo?4

Na seção Renda da Terra, analisando a passagem da forma fundiária de arrendamento da terra à forma 
em que os capitalistas se tornam proprietários fundiários transformando uma parte dessa propriedade 
em industrial, Marx conclui que, historicamente, esse processo marca a “ruína final da velha aristocracia 
e o aperfeiçoamento final da aristocracia do dinheiro” (MARX, 2010, p. 74; MEGA I/2, p. 359). Sobre 
essa conclusão Marx tece uma extensa consideração que se inicia assim: “Não compartilhamos as lágrimas 
sentimentais que o romantismo verte a este respeito” (MARX, 2010, p. 74). Por que Marx não compartilha 
da nostalgia romântica sobre o fim da aristocracia feudal pelo poder impessoal do capital? Para Marx, 
as lágrimas do romantismo se esquecem que no feudalismo a terra já era “vendida ao desbarato”, a terra 
já era “estranhada (entfremdete) do homem (...) fazendo frente a ele na figura de alguns poucos grandes 
senhores” (Ibidem, p. 74). Ou seja, a dominação da propriedade privada começa com a posse fundiária. 
Ela é a sua base. Sendo assim, o que diferencia a posse fundiária da propriedade da terra pelo capital da 
posse feudal? O que distingue essa alienação?

Para Kohei Saito (2021, p. 32) é precisamente esse o conteúdo daquilo que será elaborado por Marx 
como alienação e que a interpretação restritamente filosófica não dá conta de explicar adequadamente, 
uma vez que qualquer análise crítica requer uma investigação sobre como o trabalho no capitalismo se 
diferencia de sua forma feudal (SAITO, 2021, p. 32). A resposta dada por Marx aqui necessita, para ser 
compreendida, de uma premissa que vai ser elaborada na seção seguinte, onde o sentido principal pode 
ser encontrado no trecho: 

O trabalhador nada pode criar sem a natureza, sem o mundo exterior sensível (sinnlich). Ela é a matéria na qual o seu 
trabalho se efetiva, na qual o trabalho é ativo, e a partir da qual e por meio da qual o trabalho produz. Mas como 
a natureza oferece os meios de vida, no sentido de que o trabalho não pode viver sem objetos nos quais se exerça, 
assim também oferece, por outro lado, os meios de vida no sentido mais estrito, o meio de subsistência física do 
trabalhador mesmo. (MARX, 2010, p. 81; MEGA I/2, p. 365)

Marx analisa a diferença e a continuidade das relações de dominação e de estranhamento a partir dessa 
premissa: a relação vital do trabalhador com a terra como sua efetivação, na medida em que ela é matéria 

4 Joseph Fracchia, uma das referências da “virada corporal” no que diz respeito aos estudos sobre Marx, em seu enfático 
texto Human Corporeal Organisation as the ‘Fist Fact’ of Historical Materialism (2005) defende o corpo como o fundamento do 
materialismo dialético marxiano, fornecendo uma chave imprescindível para a nossa análise dos Manuscritos de 1844. Ele retoma 
a discussão sobre conceitos “essencialistas” presentes nos Manuscritos de 1844, indo além das interpretações bifurcatórias entre 
o relativismo e o essencialismo a-hisórico para afirmá-la demonstrativamente como sendo o conteúdo dessa natureza humana 
na formulação de Marx a organização corporal humana.  



307

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

para a produção de ferramentas e meio de subsistência física5. Destacando a diferença entre ambos os 
modos de mediação social a partir da relação com a terra, Marx afirma: “Nas relações feudais, a terra 
herda o primogênito por herança, pelo morgado, ela pertence a ele, porém, de outra parte, o servo é o 
acidente da terra” (MARX, 2010, p. 74; MEGA I/2, p. 359). As relações sociais feudais são baseadas 
na dominação pessoal e política, graças aos privilégios de nascença. Os servos são considerados parte 
da propriedade do senhor, o que difere essencialmente da relação de trabalho assalariado na sociedade 
burguesa onde os trabalhadores são aparentemente livres de qualquer domínio político direto já que 
reconhecidos como sujeitos de direitos. No entanto, ainda que a terra não encontre caminho livre para 
a sua objetivação por meio dos servos, já que submetidos a relações de dominação, neles permanece a 
unidade relativa com as condições objetivas de produção e reprodução e com isso, sua existência está 
garantida.6 O corte corpo-terra não é total. 

A “propriedade moderna da terra”, por sua vez, demanda uma quebra na interação material vital com a 
natureza provocando uma “alienação” sem precedentes. Para que o capital assumisse seu caráter expansivo, 
era necessário que a “terra fosse arrastada para dentro do movimento da propriedade privada” e se 
tornasse “mercadoria; que a dominação do proprietário apareça como a pura dominação (...) do capital, 
dissociado de toda coloração política (...) e a terra, tal como o homem, baixe do mesmo modo, a valor 
de regateio” (MARX, 2010, p. 75; MEGA I/2, p. 360). Se cria, então, um tipo totalmente diferente de 
dominação que é a dominação não pessoal, reificada do capital, acompanhada de uma forma específica 
de trabalho.7 Nele se perde a conexão direta com a terra, de modo que agora os trabalhadores precisam 
ir ao mercado vender a única mercadoria que possuem: seus instrumentos corporais8. Uma vez que o 
corpo trabalhador é separado “do prolongamento de sua própria atividade, “ele entra nos processos de 
artifício como alguém que não pode vender o que faz (casacos, tijolos)” (SCARREY, 1985, p. 250), mas 
só pode vender seus instrumentos corporais, sua própria atividade de fazer agora cortada. Esse “corte”, 
essa cisão, aparece sob a expressão “separação do trabalhador dos meios de produção”, separação entre 
trabalho e capital (MARX, 2010, p. 79; MEGA I/2, p. 363). 

5 No Esboço de uma Crítica da Economia Política, texto escrito por Engels em 1842 em Manchester e editado em Paris por Marx 
e Arnold Ruge em 1844 no mesmo mês da escrita destes manuscritos do Caderno I, lemos formulação semelhante: “Fazer da 
terra um objeto de regateio – a terra que é tudo para nós, a primeira condição de nossa existência – era o último passo para nos 
tornarmos objeto de regateio” (MARX & ENGELS, Collected Works, cit., v. 3, p. 429).

6 Essa condição é expressa de forma semelhante nos Grundrisse: “O escravo não está em qualquer relação com as condições 
efetivas do seu trabalho; mas o próprio trabalho, seja na forma do escravo, seja na do servo, é arrolado entre os demais seres 
naturais como condição inorgânica da produção, ao lado do gado ou como apêndice da terra. Em outras palavras, as condições 
originais de produção aparecem como pressupostos naturais, condições naturais de existência do produtor, exatamente como o 
seu corpo vivo aparece como o pressuposto de si mesmo, uma vez que, por mais que ele o reproduza e desenvolva, não é posto 
por ele mesmo; sua própria existência corporal é um pressuposto natural que ele não pôs” (MARX, 2011, p. 401).

7 Nestes Manuscritos Marx não distingue trabalho de força de trabalho. A elaboração da categoria força de trabalho aparecerá 
pela primeira vez, segundo José Paulo Netto nos manuscritos de A Ideologia Alemã. (NETTO, 2020, p. 561), e no livro I d’O 
capital Marx assim a define: “por força de trabalho entendemos o conjunto das capacidades físicas e mentais que existem na 
corporeidade (Leiblichkeit)”. A essa definição segue a descrição por Marx do processo da compra e venda da força de trabalho 
cuja “segunda condição essencial” (a primeira é que o vendedor da força de trabalho seja proprietário de seu corpo, isto é, que 
não seja escravo) é que o possuidor da força de trabalho “em vez de poder vender mercadorias em que seu trabalho se objetivou, 
tenha antes de oferecer como mercadoria à venda a sua própria força de trabalho, que existe apenas em sua corporeidade viva. 
Para que alguém possa vender mercadorias diferentes de sua força de trabalho, ele tem de possuir, evidentemente, meios de 
produção, por exemplo, matérias-primas, instrumentos de trabalho etc. Ele não pode fabricar botas sem couro. Necessita, além 
disso, de meios de subsistência” (MARX, 2017, p. 242-243). 

8 Embora Marx não tenha usado o termo preciso körperliche Instrumente, nos Manuscritos de 1844  (nestes aparecem o termo 
Anlagen que pode ser traduzido por equipamentos, instrumentos, disposições do corpo) ele aparece no livro I d’O Capital, 2017, 
p. 448.



308

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Ao propor examinar mais detalhadamente a objetivação para entender como ocorre nela o estranhamento9, 
é que o jovem Marx parte para a relação entre os elementos mais fundamentais do trabalho em geral, 
seus pressupostos naturais e antropológicos. Ele afirma: “a relação essencial do trabalho” é a “relação do 
trabalhador com a produção” (MARX, 2010, p. 82; MEGA I/2, p. 366). Ou seja, há o trabalhador enquanto 
sujeito físico capaz da atividade mediadora e há a produção, o processo de mediação, esse socialmente 
decorrente. O trabalho enquanto capacidade, disposições, atividade possibilitada naturalmente pelo corpo 
humano é sempre mediado pela relação social que especifica formas de emprego dessas capacidades, 
destrezas, atividade. O estranhamento está “principalmente no ato da produção, dentro da própria atividade 
produtiva”. Significa dizer que a mediação sócio-histórica da produção é o lugar do estranhamento.  É o 
momento em que as forças, disposições corporais são exteriorizadas ativamente, porém de um modo 
estranho: “como poderia o trabalhador defrontar-se alheio (fremd) ao produto de sua atividade se no ato 
mesmo da produção ele não se estranhasse a si mesmo?” (Ibidem, p. 82; MEGA I/2, p. 367). 

E em que consiste essa produção estranhada? Questiona Marx, respondendo com a conhecida formulação 
sobre as quatro dimensões do estranhamento10 (formulação que vai estar quase que integralmente 
reproduzida nos Grundrisse (2011, p. 143; 213-236) e no livro I d’O Capital (2017, p. 646-653)). É dentro 
dessa reflexão que Marx desenvolve uma teorização antropológica que busca os elementos mais definidores 
do animal humano. Ele parte do que fisicamente nos dá unidade que é a natureza, e vai elaborando a partir 

9 Jesus Ranieri, na introdução à edição brasileira dos Manuscritos de 1844 (edição da Boitempo), justifica desse modo a 
tradução dos termos Entausserung por Alienação e Entfremdung por Estranhamento: A alienação (Entausserung) cumpriria o 
papel de categoria mais ampla que serve de instrumento para a crítica de conjunto do sistema capitalista e o estranhamento 
(Entfremdung) seria a oposição sentida pelo trabalhador em relação à realidade produzida pelo sistema. José Paulo Netto (2020, 
p. 552-553) também explica neste mesmo sentido a diferenciação: quando a ênfase do conteúdo se refere à “externalização” ou 
“objetivação” Marx utiliza o termo Entausserung, já quando a intenção é ressaltar o fato de que o indivíduo percebe a oposição por 
parte de um poder hostil, criado por ele mesmo, o termo utilizado é Entfremdung. Nossa leitura segue tal compreensão. Ambos 
os termos estão ligados ao conceito de objetivação (Vergegenständlichung) do corpo trabalhador, mas a alienação aparece como 
uma forma peculiar da objetivação. O próprio significado do termo exprime essa duplicidade: Entausserung = remeter para fora, 
passar de um estado a outro qualitativamente distinto, transferir. A alienação ocorre nesse processo de passar de um estado a 
outro, de transformar as energias, forças e habilidades em objeto. No entanto, no processo histórico de expropriações Marx 
vai indicar como o corpo cindido, separado das condições para a objetivação, se alienará, isto é, precisará vendar suas forças, 
energias, habilidades para, mediante o dinheiro, obter os meios necessários à sua reprodução, e uma vez que a atividade é vendida 
e posta pelo comprador, a atividade de “remeter para fora” assim como o produto “qualitativamente diferente” que é produzido 
pertencerão a este comprador. Sendo assim, o ato de exteriorização ocorre de forma estranha em todos os aspectos. É atividade 
do corpo, mas não se volta para a reprodução do corpo como télos, como finalidade, se volta como miséria, empobrecimento, 
fome (MARX, 2010, p. 82-83). Entfrendung é, pois, em nossa leitura, a situação real, sentida na experiência mesma do indivíduo, 
de espelhamento da alienação (Entausserung).

10 1º) Estranhamento em relação ao objeto: “a relação do trabalhador com o produto do trabalho como objeto estranho e 
poderoso sobre ele”, onde todo o mundo exterior sensível, de natureza objetivada (e objetivada como mercadoria, portanto, 
o mundo da mercadoria) se apresenta a ele como um mundo alheio, um mundo que lhe é hostil (MARX, 2010, p. 83); 2º) 
Estranhamento em relação à própria atividade: A externalidade (Ausserlichkeit) do trabalho (a atividade de seu próprio corpo) 
aparece para o trabalhador “como se o trabalho não fosse seu próprio, mas de um outro, como se o trabalho não lhe pertencesse, 
como se ele no trabalho não pertencesse a si mesmo, mas a um outro” (Ibid., p. 83). Essa estranheza do corpo em relação à 
sua própria atividade está tanto no fato de que a própria atividade é determinada exteriormente, não passa pela sua vontade, 
consciência, autonomia, desejo, quanto no fato de que ela “não é a satisfação de uma carência, mas somente um meio para 
satisfazer necessidades fora dele”; 3º) O estranhamento do humano enquanto “ser genérico” (Gattungswesen): Enquanto nos 
animais seus órgãos modificam-se somente a partir de processos biológicos, o humano cria de forma permanente seus meios de 
produção na forma de objetos separados de seu corpo a partir dos quais ele se estende, aumentando a quantidade de natureza 
humanamente elaborada que tornar-se-á objeto de consumo imediato ou um meio de atividade produtiva em si. À medida que 
a natureza, nosso corpo inorgânico, enquanto meio de vida e instrumento de nossa atividade, nos é apartada, que as ferramentas 
necessárias à automediação não nos pertence, “quando (se) arranca do homem o objeto de sua produção” o corpo é separado 
da atividade, e, portanto, alienado dela. E isso aparece explícito na afirmação: “O trabalho estranhado (...) estranha do homem 
o seu próprio corpo” (MARX, 2010, p. 85); 4º) o estranhamento do humano pelo próprio humano: na medida em que uma 
classe de seres humanos engendra a sua própria produção para a sua desefetivação, e o produto do seu trabalho para a perda, ele 
engendra o domínio de quem não produz sobre a produção e sobre o produto: “Tal como estranha de si a sua própria atividade, 
ele apropria para o estranho (Fremde) a atividade não própria deste” (Ibid., p. 87).



309

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

dessa unidade nossa distinção na qual se revela o duplo aspecto da corporalidade – natural e histórico – 
como relação dialética: 

Fisicamente, o homem vive somente dos produtos da natureza, possam eles aparecer na forma de alimento, 
aquecimento, vestuário, habitação etc. Praticamente, a universalidade do homem aparece na universalidade 
que faz da natureza inteira o seu corpo inorgânico, tanto na medida em que ela é 1) um meio de vida imediato, 
quanto na medida em que ela é 2) o objeto/matéria e o instrumento da sua atividade vital. A natureza é o corpo 
inorgânico do homem, a saber, a natureza na medida em que ela não é corpo humano. O homem vive da natureza 
significa: a natureza é o seu corpo, com o qual ele tem de ficar num processo contínuo para não morrer. Que a 
vida física e mental do homem está interconectada com a natureza não tem outro sentido senão que a natureza 
está interconectada consigo mesma, pois o homem é uma parte da natureza. (MARX, 2010, p. 84; MEGA I/2, 
p. 368 - itálicos do autor)  

Como complemento a esta passagem podemos ler:

O caráter  social  é o caráter universal de todo o movimento;  assim como  a sociedade mesma produz 
o homem enquanto homem, assim ela é produzida por meio dele. (...) A essência humana da natureza está, em 
primeiro lugar, para o homem social; pois (...) é primeiro aqui que ela existe como fundamento da sua própria 
existência humana. (MARX, 2010, p. 106-107; MEGA I/2, p. 390 - itálicos do autor) 

Marx nos informa dois momentos da natureza. A natureza que é corpo humano (orgânica) e a que não 
é corpo humano (inorgânica). Uma, portanto, é mensurável, a outra imensurável e, sendo assim, não é 
possível efetuar uma distinção absoluta entre estas dimensões. Uma primeira condição essencial do corpo 
humano é a necessidade vital de estar num processo contínuo com a natureza. Essa primeira condição 
ainda não é distinguidora do “ser genérico” humano. Mas como se dá esse “processo contínuo” para não 
morrer é o que “essencialmente” nos distinguiria genericamente como humanos. Os demais animais têm 
uma relação imediata com a natureza, “é ela”, não possui um corpo que permita distinguir-se dela numa 
atividade mediada por instrumentos e ferramentas que permitam elaborar uma dimensão artificial, um 
mundo onde “a natureza aparece como a sua obra e a sua efetividade (Wirklichkeit)” (MARX, 2010, p. 85; 
MEGA I/2, p. 370). No humano, por sua vez, seu corpo orgânico possibilita, por meio da atividade que é 
ao mesmo tempo intelectual, operativa e social, compor um mundo no qual ele “contempla a si mesmo”. 
A própria existência de um mundo objetivo, um mundo de natureza humanamente mediada confirma essa 
genericidade do ser humano. À medida que a natureza, nosso corpo inorgânico, enquanto meio de vida e 
instrumento de nossa atividade, nos é apartada, que as ferramentas necessárias à automediação não nos 
pertence, “quando (se) arranca do homem o objeto de sua produção” o corpo é separado da atividade, 
e, portanto, alienado dela. E isso aparece explícito na afirmação: “o trabalho estranhado (...) estranha do 
homem o seu próprio corpo” (MARX, 2010, p. 85; MEGA I/2, p. 370).

Marx enfatiza constantemente sua crítica aos economistas políticos por estes atribuírem à noção de 
natureza humana a-histórica a condição em que o humano aparece no modo histórico de objetivação 
do capital. Se o trabalho que pressupõe a “relação objetiva” corpo-terra nos generaliza, sendo o que há, 
portanto, de universal e transhistórico (já que é a própria condição de construir história), o modo social, 
histórico como esse trabalho é realizado, como as disposições do corpo são mobilizadas, varia. E na 
especificidade ou particularidade histórica do capital, subjaz a separação, a cisão do corpo trabalhador 
com a terra. Assim, historicizando o advento do capital ele o desnaturaliza. Não aparece na elaboração 
marxiana a afirmação de uma essência a-histórica nem tampouco que o humano é um mero produto 
social desprovido de qualidades transhistóricas. Se assim fosse, não haveria nada estável pelo qual rejeitar 
uma forma social determinada, já que essa forma simplesmente refletiria a natureza fluída do ser humano. 
A natureza humana enquanto organização corporal que nos distingue dos demais seres e que se vai 
dotando de destrezas e habilidades variadas conforme o espaço-tempo sócio-econômico-cultural e, que, 
no entanto, necessita como condição vital para a sua objetivação, da extensão de si mesma na terra e nas 
ferramentas, parece corresponder melhor à descrição de Marx nestes Manuscritos. Esse corpo, por sua 
vez, aparece situado historicamente sob a mediação do capital que o desapropria da sua extensão como 



310

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

condição vital, condenando-o a órgão de si, recriando em seu próprio funcionamento a maneira como o 
próprio corpo se reproduz.11

Na seção que foi intitulada como Crítica da Dialética e da Filosofia Hegelianas em Geral, presente no 
Caderno III dos Manuscritos de 1844, a afirmação de elementos transhistóricos como condições essenciais 
ao processo de objetivação (a relação corpo-terra) que não desaparecem mesmo em suas formas negativas 
de objetivação, ocorre de maneira entremeada à crítica que o Marx jovem faz à Economia Política e ao 
idealismo hegeliano. Marx chega mesmo a comparar Hegel com os economistas políticos e a afirmar a 
lógica como “o dinheiro do espírito”. Essa dupla crítica exprime uma ligação entre ambos – Hegel e os 
economistas – por abstraírem o momento histórico particular posto por relações concretas, explicando-o 
por uma essencialidade natural (no caso dos economistas) ou por uma essencialidade da Ideia (no caso 
de Hegel). Inversamente a estes, Marx reafirma que a forma moderna de produção e as relações postas 
por ela devêm historicamente. Porém, como este particular que deveio é posto e mediado por abstrações 
universalizantes, que incidem efetivamente e regem a realidade concreta, Marx restabelecerá, sob um 
ponto de partida histórico-materialista, a racionalidade das categorias econômicas e da dialética hegeliana. 

2. O corpo abstraído pelo idealismo hegeliano e pela economia política como um espelho acrítico 
do domínio objetivo do Dinheiro

Para Marx o grande feito de Feuerbach em relação à dialética hegeliana foi o de tecer a chamada “crítica 
positiva” à Ciência da lógica de Hegel, especialmente à sua filosofia idealista que, para Feuerbach, “não 
é outra coisa senão a religião trazida para o pensamento e conduzida pensadamente” (MARX, 2010, 
p. 117). Na medida em que a filosofia hegeliana parte da Ideia, a matéria, a natureza, aparece como 
mero desdobramento da Ideia, como exteriorização desta, como sua negação enquanto materialidade e 
particularidade, que precisará ser suprassumida num movimento de negação da negação para restabelecer 
a Ideia agora plena de si mesma, plena de sua abstração. Para expressá-lo, em acordo com Feuerbach, 
Marx insiste em apresentar a organização dos capítulos que compõem a Fenomenologia do Espírito (A. 
Consciência; B. Consciência-de-si; C. Razão; Espírito; Religião; O saber absoluto), como para mostrar 
que o ponto de partida, de chegada e o referencial, na filosofia hegeliana é o próprio pensar abstrato, 
desencarnado, para o qual a materialidade, a efetividade sensível, é petulância negativa do positivo que 
deve ser suprassumida. 

Para Marx – que já tinha até aqui elaborado a sua teoria do estranhamento e da alienação como uma 
separação das forças e disposições humanas para o trabalho pela forma de mediação posta pelas relações 
do capital que são, por sua vez, naturalizadas pela economia política e universalizadas abstraindo seu 
devir histórico, sendo, portanto, a economia política o mero espelhamento do modo de produção vigente 
–  a crítica feuerbachiana revela que a filosofia idealista é a mera representação do estranhamento da 
materialidade, isto é, a mera reprodução na ideia, da materialidade estranhada e, portanto, o espelhamento 
acrítico da sociedade moderna. Nas palavras de Marx ela é “Uma outra forma e outro modo de existência 
do estranhamento da essência humana” (Ibidem, p. 117).

Neste sentido é que Marx afirma que a filosofia hegeliana encontrou apenas “a expressão abstrata, lógica, 
especulativa para o movimento da história”. Sendo o real, em Hegel, apenas a manifestação do movimento 
do espírito, sua auto-objetivação, fica evidente a oposição em relação às descobertas e elaborações realizadas 
por Marx até aqui. Isto é, se a configuração da realidade presente deveio historicamente a partir de um 
modo de mediação estranhado, como uma forma particular do universal que é a natureza do humano 

11 Nos Grundrisse essa mimetização do corpo humano pelo capital será desenvolvida a partir do conceito de metabolismo e do 
maquinário como extensão do corpo posta pelo capital (Ver: MARX, 2011, p. 237, 560, 581. No livro I d’O Capital ver: MARX, 
2017, p. 260-261).



311

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

corpóreo e seu processo natural-histórico de objetivação, qualquer teoria verdadeira, qualquer “ciência 
real” tem de partir desse universal para identificar as determinações que incidem neste particular. Tem de 
partir da natureza cuja diferenciação de si mesma no humano é o próprio ato de geração do humano, sua 
auto-objetivação que, no entanto, não aparece, na forma histórica presente, como efetivamente possibilitada 
como auto, como sua história. A história humana é a história do nascimento e não da efetivação do homem 
(FAUSTO, 2015, p. 61-73), uma vez que a possibilidade de auto-objetivação humana foi substituída pela 
auto-objetivação do capital.

Mas a relação entre Marx e a dialética hegeliana não se esgota na “crítica positiva” feuerbachiana. Dentro 
desse movimento do idealismo hegeliano identificado por ele como acrítico, haveria uma crítica oculta 
ou todos os elementos da crítica: mesmo que o humano e sua produção apareçam apenas na figura do 
espírito, na seção Consciência-de-si de sua Fenomenologia, Hegel trata do papel do trabalho e da fruição 
na concretização da liberdade e da consciência-de-si e, também lá, Hegel exprime a objetivação do humano 
no movimento dialético enquanto princípio motor e gerador. No entanto, em Hegel a objetivação é idêntica 
à alienação, já que a materialidade objetivada parte da Ideia, isto é, a objetivação da Ideia é a alienação da 
Ideia na materialidade, no particular, na negação de si.

Pode-se dizer que o ponto de divergência entre o processo dialético hegeliano e o marxismo consiste em que o 
primeiro fundado na autoconsciência, identifica alienação com objetivação e, portanto, faz coincidir a superação 
da alienação com a superação da objetivação, ao passo que o segundo, fundado no homem real, sensível, vinculado 
aos objetos, distingue a objetivação da alienação, que é um modo especial de manifestação daquela, e faz coincidir 
a superação da alienação com a superação do modo concreto e desumanizado em que se expressa a relação entre 
o homem e os objetos. (PRA, 1977, p. 156)

Na medida em que a consciência de si hegeliana, conforme compreendida pela leitura de Marx como 
sendo o humano (“a essência humana = autoconsciência” (Ibid., p.125)), é a particularização do universal 
– momento de objetivação da Ideia –, e como tal seu conteúdo é puramente formal, ele apenas exprime a 
forma do universal pela ação subjetiva. Neste sentido, a atividade humana seria incapaz de se autoconstituir 
e orientar-se senão por referência à forma universal da qual ela representa a consciência posta. Trata-se de 
uma “essência não-objetiva, espiritualista”:

A apropriação das forças essenciais humanas tornadas objetos, e objetos estranhos é, pois, primeiramente, apenas 
uma apropriação que se sucede na consciência, no puro pensar, isto é, na abstração (...). Segundo. A vindicação 
(Vindicirung) do mundo objetivo para o homem – por exemplo, o conhecimento de que a consciência sensível 
não é nenhuma consciência abstratamente sensível, mas uma consciência humanamente sensível; de que a religião, 
a riqueza etc., são apenas a efetividade estranhada da objetivação humana, das forças essenciais humanas nascidas 
para a obra (Werk) (...) esta apropriação ou apreensão neste processo parece para Hegel, por isso, de modo que 
sensibilidade, religião, poder do Estado etc. são seres espirituais – pois apenas o espírito é a verdadeira essência do 
homem (...). A humanidade da natureza e da natureza criada pela história, dos produtos do homem, aparece no fato 
de estes serem produtos do espírito abstrato e nesta medida, portanto, momentos espirituais, seres de pensamento. 
A ‘fenomenologia’ é, por isso, a crítica oculta (verborgene), em si mesma ainda obscura e mistificadora. Mas na 
medida em que ela retém o estranhamento do homem – ainda que também este último apenas pareça na figura do 
espírito – encontram-se nela ocultos todos os elementos da crítica, muitas vezes preparados e elaborados de modo 
que suplantam largamente o ponto de vista hegeliano. (MARX, 2010, p. 122)  

Essa crítica se volta mais intrinsecamente à noção de estranhamento em Hegel compreendida como 
exterioridade, efetivação que em seu ato de pôr-se, externar-se é estranho ao pensamento, ao abstrato. 
Toda exteriorização e toda a retirada da exteriorização é a história da atividade do pensar absoluto. No 
jovem Marx, entretanto, a exteriorização é a produção concreta, material humana, em seu desenvolvimento 
histórico que, modernamente aparece estranhada. Assim, por ser, na interpretação de Marx, o estranhamento 
hegeliano simplesmente a exteriorização da consciência, então a suprassunção do estranhamento é também 
a suprassunção da objetividade que redunda em um espírito absoluto, pleno de si mesmo, excluidor de toda 
materialidade. No entanto, ao reter o estranhamento do humano em relação à abstração, estranhamento 
que precisa ser superado pelo movimento de negação da negação, Marx identifica na lógica hegeliana – 



312

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

acrítica em seu caráter idealista – “todos” os elementos da crítica. E por isso, esse movimento será restituído 
por Marx de forma “invertida”, isto é, ao contrário da “incorporação na consciência-de-si” (Ibid., p. 125) 
esse movimento será compreendido como o movimento real, natural-histórico do humano “corpóreo” 
(Ibid., p. 127).

2.1. O idealismo hegeliano e a economia política 

Feita essa crítica, por que Marx refere-se à lógica hegeliana como “o dinheiro do espírito” e afirma que 
Hegel se coloca no ponto de vista dos modernos economistas nacionais políticos (Ibid., p. 124)?

Se Marx está confrontando o idealismo hegeliano a partir da necessidade de uma “ciência real” cujo 
ponto de partida seja a natureza e sua particularização histórica, a economia política deveria ser a expressão 
dessa ciência em oposição ao idealismo. Como “um pensamento que brota do terreno da modernidade”, 
para Marx, a economia política deveria buscar compreender e explicar as determinações especificas da 
particularidade deste universal que é a natureza humana automediadora, o que caracteriza a forma particular 
historicamente gerada de efetivação dessa universalidade que “se conserva” (Ibid., p. 124). É precisamente 
a relação entre o universal e o particular que deve ser o terreno de investigação da economia política com 
o intuito de descobrir, revelar, os princípios operantes dessa particularidade pelo entendimento, isto é a 
determinação da forma social especificamente moderna. 

O problema é que, tal qual o idealismo hegeliano, a economia política cristaliza o particular no universal. 
Se o universal é a natureza, ela naturaliza o particular. Abstrai suas especificidades e as suas determinações. 
Então, assim como Marx reconhece racionalidade no idealismo de Hegel ou reconhece nele a determinação 
da modernidade estranhada o mesmo ocorre em relação à economia política. Para Marx ambas espelham 
esse particular estranhado e o universalizam:

A sociedade – assim como aparece para o economista nacional – é a sociedade burguesa (bürgerliche Gesellschaft), 
na qual cada indivíduo é um todo de carências, e apenas é para o outro, assim como o outro é para ele na medida 
em que se tornam reciprocamente meio. O economista nacional – tão bem quanto a política nos seus direitos 
humanos – reduz tudo ao homem, isto é, ao indivíduo, do qual retira toda determinidade, para o fixar como 
capitalista ou trabalhador. A divisão do trabalho é a expressão nacional-econômica da sociabilidade do trabalho no 
interior do estranhamento. Ou, posto que o trabalho é apenas uma expressão da atividade humana no interior da 
exteriorização, (...) assim também a divisão do trabalho não é outra coisa senão o assentar exteriorizado, estranhado, 
da atividade humana como uma atividade genérica real ou enquanto atividade do homem como ser genérico. (MARX, 
2010, p. 149 – Itálicos do autor)

O trabalho compreendido como essência da propriedade privada, a divisão do trabalho que é vista 
como a forma essencial de sociabilidade, o humano como meio para a riqueza de outro, esses elementos 
da particularidade imediata, da sociedade burguesa, não são explicados em sua articulação, isto é, por que 
vieram a ser o que são. Essas especificidades são aceitas como naturais, derivadas da essencialidade humana. 
O que a economia política faz é exprimir essa relação em categorias. Categorias que exprimem, portanto, 
realidade, porém uma realidade específica, e que nessa especificidade é caracterizada pelo estranhamento.12

Se, ao contrário dos economistas políticos, o jovem Marx procura compreender as determinações dessa 
particularidade, dessa forma social estranhada, e tendo identificado este estranhamento a partir do processo 
de separação corpo-terra, ou corpo-trabalho-capital, vai ser na compreensão da categoria “Dinheiro” como 
produtor da síntese entre estes elementos que encontram-se separados, uma síntese em prol do capital, que 
Marx reconhece, por sua vez, um nível de racionalidade tanto na abstração hegeliana quanto na economia 

12 Essa crítica a um essencialismo nos economistas políticos pode ser apontada em diversas passagens. Exemplos: “para Adam 
Smith sua essência está na natureza humana inerentemente inclinada à troca” (MARX, 2010, p. 155); Nos Cadernos de Paris: “A 
economia nacional vela a alienação na essência do trabalho por não considerar a relação imediata entre o trabalhador, o trabalho 
e a produção” (MARX apud NETTO, 2020, p. 564).



313

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

política. Isso ocorre porque o dinheiro será definido por Marx como uma abstração universal real que, 
como tal, opera como síntese de objetos empiricamente diferentes e possibilita a universalização da forma 
específica de mediação social do capital: “Se o dinheiro é o vínculo que me liga à vida humana, que liga a 
sociedade a mim, que me liga à natureza e ao homem, não é o dinheiro o vínculo de todos os vínculos?” 
(MARX, 2010, p.159). Bruno Serrano observa que a ideia de um equivalente universal e abstrato como 
forma sintética, que parece remontar à crítica madura da economia política, já está contida nos escritos 
marxianos de juventude como uma espécie de desenvolvimento inicial:

É evidente, todavia, que Marx não atribui essa força vinculante à qualidade metálica do dinheiro — o erro do 
monetarista, fetichista da moeda. Mas também não basta definir a abstrata essência universal — o erro do moderno 
economista, que elevou para si ‘o trabalho a único princípio’, sendo então um fetichista do trabalho. A qualidade 
sintética do dinheiro representa a unidade objetiva das duas dimensões. Nenhuma daquelas duas escolas, pois, 
consegue deduzir suas categorias centrais. (SERRANO, 2018, p. 85)

Por tomar o dado como natural, a relação de propriedade do homem, do trabalho, a que subjaz a 
separação consumada entre corpo-terra-ferramentas como forma social particular, a economia política 
não é capaz de conceber a função sintética específica do dinheiro nesse modo específico de produção. 
Com isso, “a função monetária de síntese — a equivalência dos diferentes — parece natural ou acessória, 
mas não socialmente condicionada” (SERRANO, 2018, p. 85). Além da função sintética do dinheiro na 
forma particular de produção estranhada, Marx afirma também a essência do dinheiro, a saber, o trabalho 
como “essência subjetiva da propriedade privada” (MARX, 2010, p.103). O dinheiro é a “encarnação” da 
forma necessária das relações postas pelo capital. É a expressão (forma) da essência/conteúdo que é o 
trabalho estranhado. A este respeito, Marx afirma nas notas sobre Mill: 

A essência do dinheiro não consiste, em primeiro lugar, em que nele a propriedade é alienada, mas em que o 
movimento ou a atividade de mediação, o ato humano, social, mediante o qual os produtos dos homens se 
complementam mutuamente, é alienado e se torna a característica de uma coisa material exterior ao homem, o 
dinheiro. (MARX, 2016, p.147)

O dinheiro aparece como figura objetivada da atividade mediadora do ser humano, sendo esta 
estranhada, ele é definido como um “mediador estranho” (Ibid., p.148). Como mediação alienada, o 
dinheiro se apresentará como uma forma de síntese social do que se acha separado na sociedade. O 
dinheiro universaliza, enquanto equivalente geral, e reproduz a totalidade social em sua forma alienada. 
Neste contexto, o reconhecimento entre os sujeitos não é dado pela relação recíproca entre suas carências, 
capacidades, disposições, habilidades e sim pela quantidade em que a forma-dinheiro existe nele, pois é 
esta forma que estabelece a síntese social de capacidades, carências e indivíduos entre si. Por isso Marx 
chega a comparar a lógica hegeliana ao dinheiro: A lógica como “o dinheiro do espírito” (MARX, 2010, p. 
124). Isto porque, se no âmbito da existência efetiva, material, o desenvolvimento do humano, a existência 
material da sociedade é mediada pelo dinheiro que provoca a inversão e o estranhamento, nesse âmbito da 
matéria, a lógica hegeliana efetua essa inversão, esse estranhamento no pensamento, no âmbito da abstração 
do espírito em relação à existência material concreta. O dinheiro enquanto abstração real estranha o corpo 
como materialidade concreta, estranha o humano em sua existência concreta, a partir de sua abstração. A 
imposição que ocorre da forma do universal sobre o singular, na lógica hegeliana, seria identificada por 
Marx como aquela que ocorre, na sociedade, da forma do dinheiro sobre os indivíduos.

Ao assumir que a economia e o idealismo partilham uma mesma lógica e, ainda, que essa lógica descreve o processo 
real, Marx realça que a abstração não é um erro da razão idealista, mas o espelhamento acrítico de uma realidade 
ela mesma dominada por abstrações. Nesse particular, tudo se passa como se a lógica capitalista do dinheiro fosse 
o pressuposto recalcado da dialética hegeliana, sendo o sintoma desse recalcamento filosófico o comportamento 
voraz e violento da forma sobre seus conteúdos. Com isso se reproduziria, no pensamento e de modo acrítico, a 
violência da realidade social capitalista sobre os indivíduos socializados. (SERRANO, 2018, p. 89)



314

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

O que está implicado nessa constatação marxiana é que a sociedade moderna é regida, posta e dominada 
por modos não imediatamente materiais, como algo não vivo, não natural que se objetiva na materialidade, 
mas que, por sua vez, só pode objetivar-se porque é também materialidade, porque é, de forma mediada, 
natureza:

Quando o homem efetivo, corpóreo, com os pés bem firmes sobre a terra, aspirando e expirando suas forças 
naturais, assenta suas forças essenciais objetivas e efetivas como objetos estranhos mediante sua exteriorização 
(Entausserung), este ato de assentar não é o sujeito; é a subjetividade de forças essenciais objetivas, cuja ação, por 
isso, tem também que ser objetiva. O ser objetivo atua objetivamente e não atuaria objetivamente se o objetivo 
(Gegenstandliche) não estivesse posto em sua determinação essencial. Ele cria, assenta apenas objetos porque ele 
é assentado mediante esses objetos, porque é desde a origem, natureza. (MARX, 2010, p. 126 – Itálicos do autor)

Esse reconhecimento da universalidade da natureza como mediada historicamente e o reconhecimento das 
determinações da forma estranhada de objetivação, da mediação especificamente advinda da modernidade, 
como um particular que se universaliza enquanto um domínio impessoal sobre e a partir da natureza e 
do humano, já afasta o jovem Marx tanto do idealismo hegeliano quanto do materialismo feuerbachiano, 
sendo “a um só tempo, a verdade unificadora de um e de outro” (MARX, 2010, p. 127) – “Se Marx seguisse 
Feuerbach e afirmasse a primazia do dado sensível como fundamento, ele perderia de vista a mediação 
em que o dado positivo se acha, com o que se produziria um ocultamento das formas de dominação que 
operam na sociedade como mediação da imediatidade” (SERRANO, 2018, p. 92) – e aproxima a sua 
crítica da sociedade burguesa a uma reabilitação invertida, histórico-materialista, da filosofia hegeliana. 

2.2. O que fazer com a dialética hegeliana diante do humano “corpóreo”?

Marx, sob essa perspectiva, observa que, para além do acriticismo latente do hegelianismo existe nele os 
elementos da crítica cuja elaboração suplanta o ponto de vista hegeliano da abstração: a dialética enquanto 
“princípio motor e gerador”. Mas, o que fazer com a dialética hegeliana a partir do humano “corpóreo”?

A inversão materialista feita por Marx tem como ponto de partida a natureza, a essência humana corpórea, 
enquanto universalidade, e como sua diferenciação particular, o humano alienado pela forma específica 
posta pela dominação abstrata do dinheiro, e como a superação deste, o comunismo, o vir-a-ser efetivo 
da essência humana efetiva. 

Enquanto a atividade de assentar as forças essenciais humanas, as possibilidades e capacidades fornecidas 
pelo seu corpo consistir numa objetivação estranhada, o humano não é sujeito, ele é objeto. Objeto que 
se vincula a outros objetos, que põe e que é posto por outros objetos pela mediação abstrata do dinheiro. 
Neste sentido a crítica dialético-materialista não pode simplesmente afirmar uma “verdadeira” realidade 
concreta, material, a realidade do humano corpóreo, contra a falsidade das abstrações do pensamento, já 
que a realidade mesma desse humano é mediada por abstrações reais. O que ele pode é buscar identificar o 
que confere realidade às abstrações do modo particular de mediação humana e com isso, simultaneamente 
revelar a necessidade dessa abstração ser suprassumida pela materialidade efetiva.

Assim, invertendo o sentido da dialética hegeliana, o jovem Marx afirma como ponto de partida o ser 
concreto, corpóreo, material que é unidade dialética entre natureza e história nessa passagem que resume 
toda a sua elaboração antropológica para a qual se fez central a reformulação do conceito hegeliano de 
objetivação. A passagem é extensa, mas vale a pena lê-la integralmente: 

O homem é imediatamente ser natural. Como ser natural, e como ser natural vivo, está, por um lado, munido de 
forças naturais, de forças vitais, é um ser natural ativo; estas forças existem nele como possibilidades e capacidades 
(Anlagen und Fähigkeiten), como pulsões; por outro, enquanto ser natural, corpóreo, sensível, objetivo, ele é um 
ser que sofre, dependente e limitado, assim como o animal e a planta, isto é, os objetos de suas pulsões existem 
fora dele, como objetos independentes dele. Mas estes objetos são objetos de seu carecimento (Bedürfnis), objetos 



315

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

essenciais, indispensáveis para a atuação e confirmação de suas forças essenciais. Que o homem é um ser corpóreo, 
dotado de forças naturais, vivo, efetivo, objetivo, sensível significa que ele tem objetos efetivos, sensíveis como objeto 
de seu ser, de sua manifestação de vida (Lebensäusserung), ou que ele pode somente manifestar sua vida em objetos 
sensíveis efetivos (wirkliche sinnliche Gegenstände). É idêntico: ser objetivo [...] e ao mesmo tempo ter fora de si 
objeto, natureza, sentido, ou ser objeto mesmo, natureza, sentido para um terceiro. A fome é uma carência natural; 
ela necessita, por consequinte, de uma natureza fora de si, de um objeto fora de si, para se satisfazer, para se saciar. 
A fome é a carência confessada de meu corpo por um objeto existente fora dele, indispensável à sua integração e 
externação essencial. O sol é o objeto da planta, um objeto para ela imprescindível, confirmador de sua vida, assim 
como a planta é objeto do sol, enquanto externação da força evocadora de vida do sol, da força essencial objetiva 
do sol. (MARX, 2010, p. 127- Itálicos do autor)

A existência objetiva de um ser está condicionada pela sua existência como objeto para um outro ser. 
Essa condição é uma determinação da própria natureza – “um ser que não tenha sua natureza fora de si não 
é nenhum ser natural, não toma parte na essência da natureza” (Ibid., p. 127) –. Se há uma ontologia nesta 
sequência argumentativa marxiana, contraposta à ontologia hegeliana, ela é uma ontologia fundamentalmente 
naturalista. O ser só é como relação objetiva. Uma relação que é condicionada naturalmente porque esse 
ser é sensível e, portanto, carente (“um ser que não seja ele próprio um objeto nem tem um objeto” fora 
de si seria “o único ser”, não existiria nenhum ser fora dele”. “Ser sensível é ser padecente” (Ibid., p. 128)), 
e sendo carente, sendo não-pleno, ele “energicamente”, “apaixonadamente”, naturalmente “caminha em 
direção ao seu objeto” o qual, como a relação entre o sol e a planta, confirma a sua vida e a externação 
das suas forças essenciais objetivas. Porém, nesse ser espécie tornado humano e pelo próprio processo de 
tornar-se humano, tal natureza passa a ser complementada por outra dimensão, conforme Marx afirma:

Mas o homem não é apenas natural, mas ser natural humano, isto é, ser existente para si mesmo (für sich selbst 
seiendes Wesen), por isso, ser genérico que, enquanto tal, tem de atuar-se e confirmar-se tanto em seu ser quanto 
em seu saber. Consequentemente nem os objetos humanos são os objetos naturais assim como estes se oferecem 
imediatamente, nem o sentido humano, tal como é imediata e objetivamente, é sensibilidade humana, objetividade 
humana. A natureza não está, nem objetiva, nem subjetivamente, imediatamente disponível ao ser humano de 
modo adequado. E como tudo que é natural tem de começar, assim também o homem tem como seu ato de gênese 
a história, que é, porém, para ele, uma história sabida e por isso enquanto ato de gênese com consciência é ato de 
gênese que se suprassume. A história é a verdadeira história natural do homem. (MARX, 2010, p. 128 – Itálicos 
do autor)

Dessa inversão que tem agora como universalidade a natureza e o humano corpóreo como natural-
histórico, a forma moderna de objetivação que aparece alienada (porque representa esse humano cindido, 
estranhado, ele é ser sensível que imprime suas forças essenciais no objeto, mas nem a mobilização dessas 
forças e nem o objeto que elas materializam lhes pertencem) deve ser negada, superada por uma nova forma 
que “enquanto suprassunção da propriedade privada é a vindicação da vida humana efetiva, enquanto sua 
propriedade” (Ibid., p. 132). O comunismo, que é nomeadamente essa forma a ser gestada, não é uma 
“fuga” ou “abstração”, não é “um perder do mundo objetivo engendrado pelo homem”, do mundo que 
afirma, ainda que de forma estranhada, suas forças essenciais trazidas à vida para a objetividade, é, antes “o 
vir-a-ser efetivo, a efetivação tornada efetivamente para o homem de sua essência” (Ibid., p. 132).  Assim, 
a inversão da dialética por Marx dá a esta um caráter crítico, na medida em que explicita a dominação e 
a violência das formas abstratas socialmente geradas sobre a matéria viva e natural, mas fornece também 
a perspectiva de que essa matéria viva possa reapropriar-se dos meios para sua automediação, para a 
objetivação pela superação da sociedade na qual essa perspectiva é negada. 

A última seção do Caderno III intitulada Dinheiro – um pequeno ensaio econômico-poético – corrobora, 
fortalece e resume todo o percurso teórico seguido pelo jovem Marx nestes Manuscritos de 1844, que o 
fez chegar à afirmação do dinheiro como o universal concreto que domina e medeia todas as relações 
humanas e que, não obstante seja uma abstração, é mais real que nossas próprias necessidades mais vitais, 
uma vez que estas só se efetivam por meio daquele. 



316

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Sob a perspectiva presente do “mundo invertido” (Ibid., p. 161) pelo “poder inversor” do dinheiro, da 
sociabilidade forjada pelo próprio capital que busca tomar a posição ontológica da natureza, afirmando-se 
nos objetos produzidos por ele, então, o modo como ele se afirma em cada peculiaridade é o modo peculiar 
de sua fruição, de sua atividade. Ou seja, cada peculiaridade é expressa pela posição na esfera do capital, 
e cada objeto vai ser apreendido, digerido, apropriado, fruído de acordo com essa peculiaridade: se eu 
personifico o capital, ponho o trabalho, os corpos, sob uma determinada posição, na esfera da produção, 
para uma determinada fruição, se sou o trabalhador, tenho meus órgãos, habilidades, disposições como 
extensão do corpo daquele. 

Que, diabo? De certo mãos e pés
E cabeça e traseiro são teus!
Então tudo aquilo que vigorosamente eu fruo,
É por isso menos meu?
Se posso pagar seis cavalos
Não são minhas as tuas forças?
Corro e sou um homem probo
Como se tivesse vinte e quatro pernas.
(Goethe, Fausto (Mefisto) apud MARX, 2010, p. 157-158)

“O dinheiro é a força verdadeiramente criadora” (Ibid., p.160). Essa força “verdadeiramente criadora”, 
tal como o universal na lógica hegeliana, sublinha o poder real que a forma exerce sobre os conteúdos que 
ela busca subsumir a si. A forma particular se universaliza pela abstração do concreto mediante a síntese 
do dinheiro. Tal qual Marx afirma nas notas sobre James Mill:

Aquilo que [contava] como a dominação da pessoa sobre a pessoa é agora a dominação universal da coisa sobre a 
pessoa, do produto sobre o produtor. Assim como a determinação da alienação da propriedade privada já residia 
no equivalente, no valor, do mesmo modo o dinheiro é a existência sensível e mesmo objetiva dessa alienação. 
(MARX, 2016, p.156)

O dinheiro é a expressão efetiva, real, da forma abstrata que domina todas as relações, como um 
“poder inversor” que se apresenta “contra os indivíduos e contra os vínculos sociais”. Portanto, há o 
reconhecimento por parte do jovem Marx de uma abstração real que transforma a representação em 
efetividade, e a efetividade das necessidades, “das forças essenciais humanas efetivas e naturais em puras 
representações abstratas” (MARX, 2010, p. 160), chegando a definir o dinheiro como “conceito existente 
e atuante do valor” (Ibid., p. 160).13 Tal conclusão a que chega o jovem Marx já em 1844 é o que o coloca 
simultaneamente em posição de crítica aos pressupostos lógico-ontológicos da filosofia hegeliana e aos 
pressupostos naturalizantes da economia política.

Em resumo, a crítica ao idealismo hegeliano se deve a que ele espelha a realidade na qual o humano 
corpóreo aparece abstraído, estranho à sua própria corporalidade, às suas próprias vontades, às suas próprias 
necessidades. Tal abstração é efetuada, de modo negativo, pela forma abstrata de síntese social, isto é, o 

13 SERRANO, Bruno Klein, 2018, p. 89. Essa é precisamente a conclusão do artigo de Bruno Serrano, a de que nos escritos de 
1844 (Ele faz uma leitura em conjunto entre os Manuscritos e os Excertos sobre James Mill) Marx está começando a desenvolver, 
com o seu projeto de crítica da economia, o conceito de valor como dominação social, na medida em que ele não atribui a força 
universalmente circulante do dinheiro à sua qualidade metálica - como o faziam os monetaristas –, que corresponderia apenas 
à forma empírica da abstração real, nem, ao contrário dos economistas modernos, vê o dinheiro como “uma mercadoria como 
qualquer outra, cujo valor, portanto, como de qualquer outra mercadoria, depende da relação dos custos de produção com 
a demanda, concorrência e oferta, com a quantidade ou concorrência das outras mercadorias” (idem) uma função que não 
diferenciaria qualquer modo de produção anterior em que o dinheiro estivesse presente, com a forma moderna de mediação. 
Para Marx, segundo Bruno Serrano, o problema consiste em que os economistas modernos não deduzem o seu ponto de partida, 
pois a economia política parte da “relação do homem com o homem como a relação do proprietário privado com o proprietário 
privado” (MARX, 2016, p.153), ou seja, recai na crítica à universalização do modo de produção moderno. Ocorre então que a não 
dedução daquele pressuposto da economia política impede a dedução da função socialmente sintética do dinheiro. Com isso, a 
função monetária de síntese — a equivalência dos diferentes — parece natural ou acessória, mas não socialmente condicionada 
(SERRANO, 2018, p. 85).



317

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

dinheiro. O que Marx faz é reelaborar a dialética hegeliana a partir de um ponto de partida histórico-
materialista, um ponto de partida que não é o espelho do “mundo invertido”, mas a referência por onde 
compreender essa inversão, criticá-la e transformá-la. 

3. A dialética do corpóreo e do incorpóreo no Livro I d’O Capital – o reaparecimento de Hegel

A dialética no modo de exposição do Livro I d’O Capital, como diz o próprio Marx, é “método de 
desenvolvimento da Forma do capital” (MARX; ENGELS, 2020, p. 209), ou seja, se nos Manuscritos de 
1844 a comparação entre o idealismo da dialética hegeliana e o capital estava na relação entre o trabalho 
em geral – como processo transhistórico de objetivação –  e o modo de trabalho que usurpa, subsume e 
abstrai essa objetividade, no Livro I, por estar tratando especificamente e profundamente desse particular 
(a forma do capital) que se universalizou por meio desse movimento, a dialética já invertida da ideia para 
a materialidade vai ser aplicada como modo de desvelar a essência da aparência desse particular. Em 
outras palavras, se nos Manuscritos a “correção” realizada por Marx da dialética hegeliana é a afirmação 
da materialidade como universalidade e do capital como forma particular de mobilização dessa matéria 
transubstanciando-a em abstração na forma dinheiro, no Livro I d’O Capital ele resgata a dialética para 
desvelar essa forma em sua pretensão de naturalização e universalidade. Como diz enfaticamente o 
próprio Marx em carta a Kugelmann, em 1868: “Sabe muito bem que meu método não é o de Hegel, 
posto que sou materialista e Hegel é um idealista. A dialética de Hegel é a forma fundamental de toda a 
dialética, mas somente quando despojada de sua forma mística – e é precisamente isto que distingue o meu 
método” (MARX; ENGELS, 2020, p. 238- itálicos do autor). Em carta a Engels, no mesmo ano, ao dar 
exemplos de “cegueiras de juízo”, Marx, em tom jocoso, corrige a universalidade hegeliana afirmando-a 
etimologicamente como terra comum: 

Que diria o velho Hegel se soubesse, no outro mundo, que o universal (Allgemeine) em alemão e nórdico não 
significa nem mais nem menos que a terra comum (Gemeinland) e o particular (sundre, besondre) nem mais nem 
menos que a parcela particular separada da terra comum? Assim, pois, as categorias lógicas derivam inevitavelmente 
das nossas relações humanas. (MARX; ENGELS, 2020, p. 244)

A utilização da dialética no Livro I pode ser compreendida pela metáfora da luva, utilizada por Hans 
Fulda (2017) ao tratar da inversão dialética que Marx promove em relação à Hegel. Vinculando as 
afirmações que Marx faz acerca da dialética nas obras de maturidade (No 2º prefácio do Livro I, nas cartas 
a Engels – 2020, p. 208-209; 238; 244) à crítica que analisamos no caderno III dos Manuscritos de 1844, 
Hans Fulda interpreta o “virar do avesso” para libertar o caroço racional, como o “tirar uma luva”: “aquilo 
que antes estava em cima (...) vai agora para baixo. Mas, ao mesmo tempo, aquilo que antes estava fora, 
embora pertença circunstancialmente ao interior, vai agora de fato para dentro; e aquilo que nesse caso 
estava falsamente dentro vai para fora” (FULDA, 2017, p. 111-112). Nessa metáfora, aquilo que antes 
estava fora (a objetivação do corpo trabalhador em sua relação vital com a terra como generalidade, como 
transhistoricidade, como universal), vai agora para dentro dessa forma particular específica de objetivação; 
e aquilo que nesse caso estava falsamente dentro vai para fora (a materialidade universal estava falsamente 
dentro porque aparece como valor de uso, mas na verdade é valor, a matéria, dentro, é forma já específica 
do capital). O núcleo que vem à luz nesse processo de virar do avesso o próprio capital, é precisamente a 
corporeidade cindida que aparece, e precisa aparecer, como corpo livre no mercado, para que esse particular 
que se universalizou pareça harmonioso em sua totalidade. A ciência dialética marxiana busca, desse modo, 
desvelar o que está ocultado pela aparência, pelas formas fenomênicas do capital: 

Que a transformação do mais-valor em lucro, do lucro em lucro médio etc. tenha sido exposta. Isto exige previamente 
a exposição do processo de circulação do capital (...). Aí se verá de onde provém a forma de pensar dos burgueses e 
dos economistas vulgares – isto é, provém de que, em seu cérebro, não há nunca outra coisa que a forma fenomênica 
imediata das relações que nele se refletem e não as relações internas. Ademais, se fosse este o caso, para que serviria 
então uma ciência? Assim, se eu quisesse resumir para, ao mesmo tempo, enfrentar melhor as críticas desse gênero, 
liquidaria todo o método de desenvolvimento dialético. (MARX; ENGELS, 2020, p. 208-209 – Itálicos do autor)



318

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

No Livro I d’O Capital o modo de exposição desse particular que se universalizou é iniciado pela 
mercadoria. É através dessa “forma celular” enigmática que o grande organismo do capital vai sendo 
esmiuçado pela investigação de Marx, numa vivissecção que traz para fora as relações essenciais como 
o próprio segredo da produção das mercadorias. Essa relação visceral é a relação entre o corpo concreto 
do trabalhador abstraído pelo capital e o capital abstrato corporificado no capitalista. Relação que se 
desdobra, por sua vez – de forma pressuposta e posta – da condição de corte, de cisão do corpo em seu 
prolongamento vital com os meios necessários à sua autoprodução: a terra e as ferramentas. Essa cisão 
leva a força de trabalho à condição de mercadoria-corpo disponível no mercado, comprada e digerida no 
processo de produção e reprodução desse grande organismo vampiresco. 

Ao analisar as condições para que o capitalista encontre no mercado a mercadoria força de trabalho (“por 
força de trabalho entendemos o conjunto das capacidades físicas e mentais que existem na corporeidade” 
(MARX, 2017, p. 243)), a primeira é que o indivíduo seja proprietário de seu corpo, de sua força de 
trabalho, do contrário não poderia vendê-la, e segundo:

A segunda condição essencial para que o possuidor do dinheiro encontre no mercado a força de trabalho 
como mercadoria é que o possuidor dessa última, em vez de poder vender mercadorias em que seu trabalho se 
objetivou, tenha antes de oferecer como mercadoria à venda a sua própria força de trabalho, que existe apenas 
em sua corporeidade viva. Para que alguém possa vender mercadorias diferentes de sua força de trabalho, ele 
tem de possuir, evidentemente, meios de produção, por exemplo, matérias-primas, instrumentos de trabalho etc. 
Ele não pode fabricar botas sem couro. Necessita, além disso, de meios de subsistência. (MARX, 2017, p. 244)

Em resumo, é necessário que o vendedor das forças presentes em seu corpo seja “livre” em dois sentidos: 
“o de dispor como pessoa, de sua força de trabalho como sua mercadoria”, e o de estar “inteiramente 
despojado de todas as coisas necessárias à materialização de sua força de trabalho, não tendo, além desta, 
outra mercadoria para vender, estando livre e solto e carecendo absolutamente de todas as coisas necessárias 
à realização de sua força de trabalho” (Ibid., p. 244). Ou seja, Marx retoma (sem ainda analisar, visto que 
tal análise aparecerá nos capítulos finais sobre “A chamada Acumulação Primitiva”) a pré-condição a que 
já aludimos – o corpo cindido das possibilidades de automediação. 

Dessa mercadoria-corpo digerida diariamente pelo capital é que se gesta a mercadoria-valor, e do 
excedente de dispêndio dessa força incorporada à mercadoria-valor que não retorna como pagamento 
para que o corpo realize a sua responsabilidade produtiva de repor suas forças (que sendo força vendida 
ao capital a própria reposição é digerida como consumo produtivo para este), é que se gera o mais-valor. 
O modo de exposição marxiano vai revelando, portanto, como o sistema econômico do capital é um vasto 
corpo abstrato, do qual “qualquer parte tem seu equivalente físico” (SCARREY, 1987, p. 244). Assim, a 
forma celular da mercadoria traz essa combinação genética do corpóreo e do incorpóreo, da vampirização 
do corpóreo pelo incorpóreo do valor, e essa combinação estrutura e superestrutura as demais relações 
que servem para formar uma espécie de epiderme atuando tanto como barreira protetora das condições 
necessárias à manutenção desse grande organismo, quanto fornecendo uma aparência ocultadora dessas 
vísceras de exploração contínua dos corpos e da terra, numa aparência que seduz pelo brilho das próprias 
mercadorias, produzindo o que Marx chamou de fetiche da mercadoria, cuja aparição ao mesmo tempo 
que oculta, apaga de si, toda a materialidade, a natureza, a energia e suor humanos, as relações desiguais 
e exploratórias afirmadas em seu processo, em sua existência, revela o domínio do valor suprassensível 
como a “objetividade fantasmagórica” definidora da nossa forma de sociabilidade.

Uma vez que o capital produz uma inversão mística, ele produz também uma mistificação (FULDA, 2017, 
p. 112). Ou melhor, uma série de mistificações que Marx chama de fetichismo. Ao analisar o movimento 
dialético entre o corpóreo e o incorpóreo na criação do valor, seguindo o modo de exposição do próprio 
Marx, é possível perceber que a inversão idealista, mística que Marx criticara na dialética hegeliana aparece 



319

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

como a própria busca ontológica do capital, isto é, o movimento de negar a natureza, a materialidade, o 
corpo para, tornando-os sua própria imanência subsumida, afirmar o domínio do suprassensível.  

Marx utiliza o mesmo termo, fetichismo, que havia sido empregado de modo pejorativo pelos capitalistas 
europeus e também por filósofos como Kant e Hegel, contra os povos colonizados (povos africanos e 
ameríndios), para inferiorizar o que aqueles compreendiam como uma atribuição de poderes espirituais e 
mágicos às coisas.14 Estes, entretanto, nutriam, por intermédio destas coisas uma relação íntima, afirmativa 
da matéria incorporada nelas, com o “mundo natural”. Enquanto aos capitalistas europeus os objetos 
interessavam apenas na medida em que estes pudessem ser metamorfoseados em mercadoria para a 
obtenção de lucro, ou seja, enquanto valor, e portanto, na negação e desprezo pela materialidade neles 
incorporada, o que Marx faz, neste sentido, é utilizar o mesmo termo invertendo o referente: o problema 
não é o “fetichismo” enquanto tal, mas uma forma específica de fetichismo perpetrada pelo capital: este 
toma como seu objeto não o objeto animado pelas forças do trabalho humano, criatividade humana, 
comunhão humana, mas o não-objeto esvaziado, como valor, invisível e suprassensível.

Marx expõe a inversão: no “mundo invertido” do capital, as mercadorias é que possuem um caráter 
fetichista, de ocultamento da materialidade envolvida em seu processo, de ocultamento das relações de 
exploração dos corpos humanos, do corpo da terra envolvidos em seu processo, de um desprezo pelas 
necessidades concretas que deveriam justificar o dispêndio de energia, músculos, cérebros, do “material 

14 William Pietz contextualiza a difusão do termo “fetichismo” – cunhada como neologismo em 1757 por Charles de Brosses 
para descrever religiões que se caracterizavam pela adoração a objetos terrestres e materiais  – à discussão entre historiadores 
da religião na virada do século XVIII para o XIX, (especialmente, segundo ele, alemães como Christoph Meiners e Philipp 
Christian Reinhard, mas também escritores franceses como J. A. Dulaure), sobre o estágio em que se poderia catalogar a religião 
do fetiche em relação às demais religiões predominantes na Europa, sendo quase consensual que ela deveria situar-se como o 
estágio inicial da religião, que teria antecedido ao politeísmo e ao monoteísmo, sendo uma “forma de religião degenerada” e “a 
mais primitiva” visto que não-transcedental, isto é, uma religião que não iria além do plano sensual, da materialidade. Por sua 
vez, o termo “fetichismo” expõe a discussão entre materialismo e idealismo, visto que foi adotado por filósofos materialistas 
como o Barão d’Holbach, Claude Helvetius e seus seguidores, “porque seu discurso deslocou o problema da religião de uma 
problemática teológica para uma problemática materialista compatível com as ciências humanas emergentes e também com o 
ativismo anticlerical”. Estes apontavam na religião do fetiche a origem da crença religiosa no raciocínio causal primitivo: “um 
modo de pensamento que deriva não da “razão”, mas do “desejo e da credulidade”. Não conseguindo distinguir o mundo natural 
sem intenção, do mundo conhecido pela razão científica, e motivado por preocupações materiais práticas, o selvagem (assim 
foi argumentado) assumiu supersticiosamente a existência de um sistema unificado-causal para ações pessoais e eventos físicos, 
postulando assim a realidade como sujeita a poderes animados cujos propósitos poderiam ser adivinhados e influenciados” (PIETZ, 
1993, p. 132-138). Em todo caso, demonstrava-se o olhar eurocêntrico, iluminista, como uma religião dos pré-iluminados. “No 
entanto, a própria distinção que constituía a racionalidade do Iluminismo era responsável por uma contradição na forma como 
concebeu o “povo não esclarecido”, o Outro: o fetichismo foi definido como a adoração de coisas “inanimadas”, mesmo embora 
suas exemplificações históricas paradigmáticas fossem cultos a seres animados, naturais. Segundo Pietz, o fascínio especial que 
a zoolatria egípcia e o fetichismo africano exerceram sobre os intelectuais do século XVIII foi derivado não apenas do escândalo 
moral de humanos ajoelhados em adoração diante dos animais mais abaixo na “grande escala do ser”, mas o mistério inconcebível 
(dentro das categorias iluministas) de qualquer percepção sensorial direta de animação em seres materiais (PIETZ, 1993, p. 139). 

Sobre a relação de Marx com o termo, Pietz atesta que ele estava por dentro desta discussão e havia estudado em profundidade 
a noção de fetichismo religioso, reescrevendo extensos trechos do livro em que o termo foi cunhado, Du culte des dieux fetiches 
de Charles de Brosses (1760), e de duas mais recentes obras, Ideen zur Kunst-Mythologie de Karl August Bottiger (1826) e De la 
Religion, de Benjamin Constant (1824). Além disso, foi precisamente o tratamento do “fetichismo” que Marx encontrou em Hegel 
que ele próprio subverterá. Hegel “definiu o fetichismo como aquele momento limiar do Espírito que, paradoxalmente, produziu 
uma cultura mundial distinta (a das sociedades africanas) sem representar qualquer princípio universal (daí os africanos serem 
um povo fora da História). Para Hegel, o fetichista opera no limite da atualização do Espírito Absoluto, nunca transcendendo a 
particularidade do mundo sensorial imediato para entrar na realidade das Ideias. A“consciência do fetichista ainda é a consciência 
natural, a consciência do sensual. Na visão de Hegel, o fetiche nunca atinge a forma de religião propriamente dita, uma vez que “a 
religião é a relação do Espírito com o Espírito, o conhecimento pelo Espírito do Espírito em sua verdade [isto é, como o universal], 
e não em sua imediatez ou naturalidade” (HEGEL, Palestras sobre o Filosofia da Religião, 1:263 apud PIETZ, 1993, 140). 



320

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

da natureza transformado em organismo humano” (MARX, 2017, p. 292) para produzi-las. Toda essa 
materialidade é, neste “mundo invertido”, transubstanciada pelo valor. 

Logo, o fetichismo caracteriza a inversão da perspectiva em que se consagra a materialidade – o corpo 
produtor e a terra – como provedora, pela perspectiva que consagra a “objetividade fantasmagórica” do 
valor como provedor dos produtos necessários à satisfação de nossas necessidades. Essa inversão produz 
uma séria de “distorções” da realidade entre aparência e essência que são absolutamente necessárias, vitais 
para a estruturação do habitat desse organismo objetivo-fantasmagórico do capital. É necessário que a 
materialidade veja a si mesma como abstração para que a abstração efetivamente, materialmente, impere, 
para que o abstrato se naturalize.

A tarefa crítica da dialética materialista marxiana é propriamente o desvelamento dessa fetichização, 
revelando o que é o valor em sua essencialidade corpórea. O procedimento dialético materialista possibilita 
a verdadeira crítica porque expressa o fundamento genuíno das contradições, contrastando a aparência da 
“igualdade, liberdade, propriedade e Bentham”, com o núcleo atomístico de corpos cindidos, hierarquizados, 
explorados, fragmentados, reduzidos a órgãos, porém, afirmados enquanto objetivados.  

Portanto, longe de Marx ter por meio da transformação da dialética hegeliana simplesmente afastado a sua “mística” 
como um acessório incômodo, ele ao contrário fez do arrancar dos invólucros místicos, essencialmente pertencentes 
aos aparecimentos a serem investigados, parte integral constitutiva do próprio método de exposição. As categorias 
“aparecimento”, “essência” e “aparência” se tornam então suporte para a estrutura vertical do empreendimento 
expositivo inteiro. (FULDA, 2017, p. 115) 

A análise do Livro I enfatiza a desfetichização que o próprio Marx realiza ao desvelar como todo o 
processo de produção e reprodução do capital é mediado pelo corpo como o nutriente imprescindível 
ao metabolismo do capital, desvelando também com isso as diversas “distorções” que são produzidas 
e reproduzidas por ele. A começar pela mercadoria, como o elemento celular do capital, a sua própria 
materialidade é muda, nada diz sobre o mistério de sua existência e metamorfose, porque dizê-lo é afirmar 
a própria materialidade corpórea objetivada nela e trazer para fora o núcleo essencial da sua forma de 
produção, que é a redução dos trabalhos concretos em trabalho abstrato, e dessa massa abstrata de trabalho 
apropriada de modo privado, se determina o valor, o tempo de trabalho socialmente necessário para 
produzi-la. Mas nessa produção o corpo cria também a própria substância do capital, o mais-valor. Como 
o trabalho concreto é abstraído e privado, as mercadorias é que passam a ter objetividade e sociabilidade, 
é que aparecem, é que se relacionam e se reconhecem entre si. O fetichismo da mercadoria representa, 
assim, a distorção mais concentrada, a mistificação primordial: o corpo envolvido em todo o processo é 
abstraído, apagado, ocultado, negado em sua própria satisfação, reificado, transformado, ele mesmo, em 
mercadoria que dá vida à objetividade do valor. 

Considerações finais

O corpo, na perspectiva marxiana, é uma unidade dialética entre natureza e história, transhistoricamente 
composto de instrumentos corporais e um sistema de necessidades que precisa ser satisfeito como um 
metabolismo vital, entre o corpo orgânico e o corpo inorgânico, que é a natureza. A condição transhistórica 
do corpo é, pois, a necessidade do prolongamento dos instrumentos corporais sobre a terra como 
condição para a sua objetivação, para a sua automediação. Para que a forma histórica de objetivação do 
capital pudesse devir e expandir-se foi e permanece sendo necessária a separação do corpo trabalhador 
das condições objetivas de trabalho. Esse é o pressuposto condicionante e distinguidor da forma do 
capital. Uma vez que o corpo é separado do prolongamento de sua própria atividade ele não consegue 
ter sua sobrevivência garantida a menos que o seu próprio metabolismo seja útil enquanto consumo para 
aquele que detém os meios para a sua automediação. A partir do processo histórico, sem precedentes, de 
cercamentos, expropriações de terras, colonização, genocídio indígena e escravização, o capital deveio 



321

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

escorrendo nasce escorrendo sangue e lama por todos os poros, da cabeça aos pés” (MARX, 2017, 830), 
instaurando o domínio da mercadoria. 

As implicações do desvelamento teórico realizado por Marx dessa cisão são muitas: a) ela possibilitou 
identificar o conteúdo material da dialética, um conteúdo que é ele mesmo essencialmente processual, 
isto é, o corpo como autoprodução; b) permitiu contrapor-se às premissas a-históricas, naturalizantes, 
da economia política ao diferenciar os aspectos transhistóricos (a objetivação e sua condição de unidade 
corpo-terra) da forma social que deveio historicamente na medida em que se apropriou destes elementos; 
c) permitiu inverter o movimento da dialética hegeliana, restabelecendo-a sob outro ponto de partida 
e referencial que é o humano corpóreo em sua ligação vital com a natureza; d) possibilitou ver que a 
particularidade desse modo de produção é a inversão que busca negar a materialidade, a natureza, o 
corpo, usurpando, explorando suas forças para afirmar o domínio do suprassensível, do valor. Mas ela 
fornece, ao mesmo tempo, a possibilidade de que estas disposições naturais e habilidades historicamente 
desenvolvidas projetem criativamente uma forma social, um corpo social por vir. Ela possibilita a crítica 
concreta da sociedade alienada, um ponto de partida para a sua transformação.



322

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

Referências bibliográficas 

BYRON, Chris. 2013. Marx’s Human Nature: Distinguishing Essence from Essentialism. With Sober Senses. 
Disponível em: https://www.marxisthumanistinitiative.org/philosophy-organization/marxs-human-
nature-distinguishing-essence-from-essentialism.html (Acesso em 03/2024).

BUTLER, Judith. 2019. The inorganic body in the early Marx. A limit-concept of anthropocentrism. Radical 
Philosophy 206, Winter. 

EAGLETON, Terry. 1993. O Sublime no Marxismo. In: EAGLETON. A Ideologia da Estética. Trad. Mauro 
Sá Rego. Rio de Janeiro: Zahar editora.

ENGELS, Friedrich. 1979. Esboço de uma Crítica da Economia Política. Tradução de Maria Filomena 
Viegas e revisão de José Paulo Netto. Retirado da Revista Temas de Ciências Humanas, São Paulo, Livr. 
Ed. Ciências Humanas, 5: 1-29.

FAUSTO, Ruy. 2015. Sentido da Dialética – Marx: Lógica e Política. Tomo I. Petrópolis, RJ: Vozes.

FOSTER, John Bellamy. 2022. The Return of the Dialectics of Nature: The Struggle for Freedom as Necessity. 
Monthly Review. Disponível em: https://monthlyreview.org/2022/12/01/the-return-of-the-dialectics-
of-nature/. (Acesso em 02/2024).

FRACCHIA, Joseph. 2021.From the First Corporeal Fact of Human Being to the Moments of History: 
Corporeality, Modes of Objectification, and Ways of Worldmaking. In: Bodies and Artefacts: Historical 
Materialism as Corporeal Semiotics. Brill, p. 93–145.

FRACCHIA, Joseph. 2005. Human Corporeal Organisation as the ‘First Fact’ of Historical Materialism. 
Historical Materialism, volume 13:1 (33–61). Disponível em: <https://brill.com/view/journals/hima/13/1/
article-p33_2.xml> (Acesso em 03/2024)

FULDA, Hans Friedrich. 2017. Tese para a dialética como método de exposição (no “Capital” de Marx). 
Crítica Marxista, n.45, pp.109-116. Disponível em: https://www.ifch.unicamp.br/criticamarxista/
arquivos_biblioteca/documento2018_06_29_20_36_57.pdf (Acesso em 02/2024).

GRESPAN, Jorge. 2002. A Dialética do Avesso. Crítica Marxista, n. 14, São Paulo, pp. 21-44.

GRESPAN, Jorge. 2001. Marx: crítico da teoria clássica do valor. Crítica Marxista, n. 12, pp. 59-76.

HEGEL. 1970. Philosophy of nature. Vol. 1. Nova York: Humanitities Press. 

MANDEL, Ernest. 1968. A Formação do Pensamento Econômico de Karl Marx: de 1843 até a redação de O 
Capital. Rio de Janeiro: Zahar.

MARX, Karl. 1984. Das Kapital, tomo 1, MEW, Berlim, Dietz Verlag, v. 23.

MARX, Karl. 2016. Excertos do livro de James Mill ‘Éléments d’économie politique’. In: DE CAUX, Luiz 
Philipe. Introdução aos excertos de Marx sobre James Mill (1844): Ou sobre o reconhecimento. Cadernos de 
Filosofia Alemã, v. 21, n. 1.

MARX, Karl. 2011. Grundrisse. Tradução de Mario Duayer e Nélio Schneider. São Paulo: Boitempo.



323

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 21, n. 3, nov. de 2024, p. 303 - 323 / DOI: https://doi.org/10.5380/dp.v21i3.96253

MARX, Karl. 2010. Manuscritos Econômico-Filosóficos. Tradução Jesus Raniere. São Paulo: Boitempo.

MARX, Karl. 2017. O Capital: Crítica da Economia Política: Livro 1. Tradução Rubens Enderle. São Paulo: 
Boitempo. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 2001. A Ideologia Alemã. Trad. Luis Claudio de Castro e Costa. 3ª ed. 
São Paulo: Martins Fontes.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 2020. Cartas Sobre O Capital. 1ª Edição: São Paulo, Expressão Popular.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 2010. Collected Works. Vol. 41. (1860-1864). Lawrence & Wishart.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. 1987. Collected Works. V. 42. (1864-1868), Nova York: International 
Publishers.

MAU, Soren. 2022. The Body. In: SKEGGS, Beverley; FARRIS, Sara; TOSCANO, Alberto; BROMBERG, 
Svenja. The Sage Handbook of Marxism, volume 3.

MUSTO, Marcello. 2019. Os Manuscritos Econômico-Filosóficos de 1844 de Karl Marx: dificuldades para 
publicação e interpretações críticas. Caderno CRH, Salvador, v. 32, n. 86, pp. 399-418. Disponível em: 
https://doi.org/10.9771/ccrh.v32i86.258033. (Acesso em 07/2023).

NETTO, José Paulo. 2020. Karl Marx: Uma Biografia. São Paulo: Boitempo.

PIETZ, William. 1993. Fetishism and Materialism: The Limits of Theory in Marx. In: PIETZ e APTER, 
Fetishism as Cultural Discourse. Cornell University.

PRA, Mario Dal. 1977. La Dialettica in Marx. Bari, Laterza.

SAITO, Kohei. 2021. O Ecossocialismo de Karl Marx: Capitalismo, natureza e crítica inacabada à economia 
política. Tradução: Pedro Davoglio. 1ª Ed. São Paulo: Boitempo.

SCARRY, Elaine. 1985. The Body in Pain. The Making and Unmaking of the World, New York and Oxford, 
Oxford University Press.

SERRANO, Bruno Klein. 2018. O dinheiro do espírito: idealismo e crítica da economia política no jovem 
Marx. Cadernos de Filosofia Alemã, v. 23; n. 1, pp.79-94.

STALLYBRASS, Peter. 2016. O Casaco de Marx: roupa, memória, dor. Belo Horizonte: Autêntica Editora.


