
134
	


DOSSIÊ SOBRE
Hume, a justiça e o pensamento político moderno 

(Ed. Alameda, 2023), por Maria Isabel Limongi

No ano de 2023, foi lançado, pela Editora Alameda, de São Paulo, Hume, a justiça e o pensamento político moderno. 
Esse volume da DoisPontos, dedicado a tema de mesma natureza, “Poder e Direito”, produziu pequeno dossiê sobre 
o livro, com considerações de diferentes leitores. 



135doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
Sobre Hume, a justiça e o pensamento 
político moderno1

Marilena Chaui 
1mschaui@gmail.com
Departamento de Filosofia - USP

Estamos acostumados por uma longa tradição da história da filosofia a considerar Hume como a 
expressão mais alta do chamado “ceticismo inglês” e cujo mérito maior teria sido o de ter despertado 
Kant do “sono dogmático”.

Maria Isabel Limongi nos traz um outro Hume, um desconhecido entre nós: não apenas o pensador do 
Tratado sobre a natureza humana e da Investigação sobre os princípios da moral, nem simplesmente o grande 
historiador da instituição do Estado Inglês, mas a articulação dos fios de suas obras numa tecelagem única, 
fazendo-nos ver o filósofo que inaugura a compreensão do conceito de justiça não mais em termos morais 
e econômicos, mas como processo histórico, instituição social e política.

Clareza, rigor e elegância da escrita, conhecimento profundo da obra de Hume e de seus contemporâneos, 
assim como de uma vasta bibliografia de fontes primárias e comentadores, Maria Isabel Limongi toma 
posição tanto com relação aos demais filósofos anteriores e posteriores a Hume quanto com relação aos 
comentadores de sua obra, como é o caso, entre vários exemplos, o da minuciosa e elaborada discussão 
sobre o que há de ser uma teoria da justiça em Hume considerando-se o que, em nossos dias, tem sido 
desenvolvido a partir da obra de Rawls.

À luz da tradição da filosofia política vinculada à ideia de justiça inaugurada por Aristóteles para a 
compreensão da gênese e finalidade da política, e dos comentários da obra humeana, podemos destacar 
cinco momentos deste livro como inaugurais na interpretação do pensamento de Hume: o primeiro, a 
maneira como as obras humeanas surgem articuladas por fios que, referidos à multiplicidade das práticas 
humanas, tecem uma tecelagem única na qual se delineia a figura de um novo e decisivo conceito, o de 
sociedade civil; o segundo consiste no exame do significado da decisão de Hume em não seguir a tradição 
e, portanto, não mais tomar a justiça em termos econômicos e morais, mas em termos políticos e como 
processo histórico, concebendo, assim, uma história social e política da lei; o terceiro nos faz compreender 
como e porque Hume recusa um dos pilares do pensamento liberal, isto é, o vínculo, posto por Locke, 
entre trabalho, pessoa e propriedade privada; o quarto, a descoberta de Limongi da definição humeana da 
pessoa como verbo e não como substantivo, tal como era posta por Hobbes, permitindo com isso esclarecer 
a relação de Hume com Hobbes e sua distância perante ele (como transparece, por exemplo, na análise 
da diferença entre a ideia hobbesiana da promessa e a ideia humeana da simpatia); o quinto nos traz o 
significado da idéia de Hume de que a justiça cria a virtude, erguendo-se, portanto, contra a suposição 
da tradição jusnaturalista de que a pessoa ou as faculdades morais seriam o fundamento da justiça; em 
outras palavras, de maneira inovadora, Limongi parte em busca do movimento pelo qual Hume pensa a 
instituição da regra e da norma, evidenciando não apenas Hume mais próximo de Maquiavel do que de 
Grotius, Puffendorf e Locke, mas também o (surpreendente) significado sócio-político da teoria humeana 
sobre o juízo de gosto.

1 Esse texto foi originalmente escrito para a “orelha” do livro. Dada sua extensão, ele foi publicado então com cortes, 
de modo a caber na “orelha”. Nós aqui o retomamos e publicamos na íntegra. 



136 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
Podemos considerar como núcleo deste livro a compreensão de que, afastando-se da ideia de estado de 

natureza como ponto inicial da política, Hume cria avant la lettre o conceito de sociedade civil (organismo 
autorregulado, sistema de práticas e opiniões com certa autonomia com relação ao Estado e à ordem 
política). Dessa maneira, Hume introduz o processo social como processo histórico de instituição da 
ordem legal e política, invertendo a tradição. Em outras palavras, enquanto a tradição considera que o 
jurídico determina o político e o político determina o social, Hume considera que o social determina o 
político e este determina o jurídico. Três pontos são de grande relevância: a) em lugar de proceder como 
a tradição, que se ocupa com a origem e as formas do Estado, o ponto de partida é o social; b) a relevância 
de Maquiavel, isto é, em lugar da discussão sobre o interesse, Maria Isabel demonstra que Hume se volta 
para o desejo de liberdade; c) a interpretação humeana da história da Inglaterra e o episódio da Magna 
Carta, que ilustram de maneira plena as teses sobre a gênese sócio-histórica da política.

Como são pensados o social e o histórico? Como passagem do irregular, do particular, das circunstâncias 
instáveis e conflituosas ao regular, o geral e o comum, isto é, como instituição da regra, da norma, do padrão. 
O processo histórico se realiza no nível psicológico, social, moral e político, partindo de uma sociabilidade 
originária instável que será estabilizada pela regra com seus efeitos políticos, jurídicos, morais e estéticos. 
Dá-se assim a passagem da irregularidade do interesse presente na posse à regularidade da propriedade 
como regra do interesse, da irregularidade das decisões à regularidade jurídica das leis, da irregularidade 
da simpatia e das paixões à regularidade dos valores morais, da irregularidade da fantasia e da imaginação à 
regra da beleza e à regularidade do juízo de gosto como efeito da delicadeza da imaginação. Esse movimento 
esclarece porque, afinal, a justiça é artifício, pois é regra e norma instituída por um processo sócio- histórico. 
Assim como esclarece porque Hume pode livrar-se do círculo tradicional a respeito da justiça, pois se 
esta precisa ser uma virtude antes de ser avaliada como tal, Hume estabelece a diferença entre o senso de 
justiça (irregular) e a regra de justiça. Como escreve Maria Isabel Limongi: “O homem justo é aquele que 
respeita um sistema de justiça em função do seu valor social. Não se trata de uma disposição original, mas 
formada pelo redirecionamento do interesse privado em interesse comum, por intermédio da convenção”.

Estamos, pois, diante de um livro não apenas inovador, mas decisivo sobre o papel inaugural da filosofia 
de Hume na formação do pensamento político moderno.



137doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
David Hume ao modo de contrastes

Cicero Araujo
craraujo@usp.br
Departamento de Fillsofia - USP

Entre as muitas qualidades deste novo livro de Isabel Limongi sobre Hume, gostaria de destacar duas 
para desenvolver meus comentários. A primeira é o de situar com muita precisão o pensamento político 
do filósofo escocês, inserindo-o no fluxo da tradição e em seu próprio tempo. Sem deixar de fazer uma 
análise interna do texto humiano, sobressai a capacidade de extrair o sentido dos conceitos, argumentos 
e posições do autor estudado através de um elaborado esquema de contrastes: semelhanças e diferenças 
com autores do passado ou de seu tempo (Maquiavel, Locke, Harrington, Montesquieu, Rousseau etc); 
semelhanças e diferenças da história política e da geografia (Europa, Inglaterra, Escócia). Um rico mosaico 
emerge de um jogo que Bel Limongi domina muito bem.

Mas aí percebemos outra qualidade do livro, que parece fazer contraponto com essa primeira. A preocupação 
com a especificidade do contexto político e intelectual da obra de um autor – algo que tem sido muito 
exigido nos estudos de história do pensamento – não a faz esquecer a questão de seu impacto em nosso 
presente. Historiadores, como sabemos, temem cair no “pecado mortal” do anacronismo, e por isso tomam 
todas as precauções metodológicas para não projetar o presente sobre o passado e vice-versa. Contudo, por 
mais escrupuloso que seja nesse quesito um estudo histórico, é impossível abstrair completamente nossa 
atualidade da empreitada. E com mais fortes razões, se tem por objeto algo tão prenhe de juízo prático como 
o pensamento político. Daí a autora se propor, como enuncia logo na Introdução do livro, a não encarcerar 
sua interpretação à própria época em que o pensamento de Hume foi gestado, mas também arriscar-se a 
projetá-lo até nós, predispondo-se a empregá-lo para examinar mesmo questões contemporâneas, ainda 
que estas não estivessem, como não poderia deixar de ser, no horizonte de seu século.

Assim, o esforço de explicar as posições políticas de Hume vai junto com uma tomada de posição da 
própria autora sobre aquilo que ela chama de “modernidade política”, termo a indicar um fio, uma linha 
de continuidade entre o pensador examinado e nós. O autor escocês aparece então como alguém que, ao 
elaborar suas posições, buscou fazer uma síntese dessa modernidade. Daí o convite que ela faz para “nos 
reconhecer” nessa síntese. Diz a autora na Introdução:

“... Um tal convite não deixa de ser paradoxal. Pois, com ele, retiro a filosofia política de Hume de sua situação histórica 
(justamente essa filosofia, que tanto insistiu na importância desta circunstância) para tomar o seu pensamento 
como uma espécie de modelo, um tipo de filosofia, em abstrato, uma ‘peça’ no tabuleiro da modernidade, uma ‘saída’ 
nesse xadrez, cujo interesse pretendo iluminar. Registre-se assim a confissão da motivação por trás da elaboração 
livro deste livro. Não pretendo apenas apresentar, mas defender a maneira humiana de pensar...” (pp.18-19)

Na sequência, ela afirma que tal maneira de pensar seria uma alternativa ao “kantismo e hegelianismo 
predominantes na filosofia política brasileira”. Esse aspecto mais combativo de sua escrita – algo como 
um acerto de contas com o estado atual da filosofia política no Brasil – permanece pouco explorado no 
livro, tendo que ser lido, talvez, nas entrelinhas. Mas indica que a obra faz parte de um projeto crítico 
mais amplo e “em progresso”. Quiçá o que já vem cumprido no livro seja apenas a primeira parte desse 
projeto mais amplo, isto é, a reconstrução sintética do próprio pensamento político de Hume, à luz do 
saber acumulado pela tradição até ali.



138 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
Por que digo “reconstrução sintética”? Por conta dos tópicos que encabeçam cada capítulo do livro. Bel 

Limongi poderia ter feito uma exposição diacrônica do pensamento do autor – até porque Hume, ao longo 
da vida, varia o estilo de elaboração de seu pensamento: de uma exposição mais abstrata e sistemática na 
obra de juventude (o Tratado da Natureza Humana, de 1739-1740), passando pela exposição mais solta e 
aporética dos Ensaios (a partir de 1741), até a narrativa “filosófica” de uma experiência histórica concreta, 
tal como se vê nos volumes de sua História da Inglaterra (escritos entre 1754 e 1761). Neste caso, o leitor 
teria diante de si uma análise do desenvolvimento de seu pensamento e de suas nuances, mas possivelmente 
encontraria mais dificuldade de enxergar a “floresta”. Ao contrário, justamente por querer demarcar com 
clareza a “maneira humiana” de pensar, Bel Limongi resolveu distribuir os capítulos segundo os diferentes 
temas e polêmicas abordados por Hume, privilegiando uma “ordem de explicação” do pensamento em vez 
da ordem cronológica de sua elaboração. Note-se, por exemplo, que o livro começa discutindo a dívida 
de Hume para com o jusnaturalismo moderno para, logo no capítulo seguinte, reconstruir a posição do 
filósofo sobre o “debate constitucional inglês”, indo direto para passagens da História da Inglaterra – livro, 
como registrei, de sua maturidade.

Trata-se de uma estratégia que, além de sublinhar, de partida, a continuidade e consistência de seus 
argumentos, facilita ao leitor o acesso a uma visão sintética da obra. Podemos discordar da escolha, e até 
sentir uma certa falta de molejo na interpretação – por excesso de lógica, digamos assim – mas é certo que 
ela lhe faculta a realização dos objetivos do livro. Porém, mais do que isso: permite distribuir os tópicos 
de acordo com uma distribuição premeditada dos principais interlocutores de Hume. Por isso o livro 
começa com a análise do lugar da elaboração humiana no interior da vertente da tradição política que 
mais atraía os autores do Iluminismo Escocês seus contemporâneos – o jusnaturalismo (e, por tabela, o 
contratualismo) –, discriminando o que dela assimila e, principalmente, sua crítica teórica de fundo. Isto, 
não só para mostrar a originalidade de sua teoria da justiça e do direito, em abstrato, mas para já preparar 
o terreno do capítulo seguinte: como adiantei, sua posição vis-à-vis o debate constitucional inglês no 
período pós-Revolução Gloriosa. Ou seja, sua intervenção no embate político “quente” de seu tempo, a 
respeito da permanência de uma “Antiga Constituição” da Inglaterra, ou, ao contrário, de sua contínua 
transformação em virtude de mudanças fundamentais na distribuição da propriedade da terra. Ambas, 
por sua vez e contraditoriamente, colocando em tela outra vertente da tradição com a qual Hume também 
se defronta: o republicanismo que permeia a longa crise constitucional do século XVII, o qual, através 
especialmente da obra-síntese de James Harrington, penetrará século XVIII adentro e será um dos divisores 
de águas dos partidos atuantes no regime parlamentarista Whig instalado depois de 1688.

A questão do republicanismo inglês, em seu turno, permite à autora introduzir, no capítulo subsequente, 
o tema da relação de Hume com o pensamento de Maquiavel. Aqui Bel Limongi nos apresenta um “Hume 
maquiaveliano”, se valendo das ambiguidades do próprio legado do pensador florentino. Pois, em solo 
britânico, Maquiavel é reivindicado tanto por esse republicanismo de viés harringtoniano que, como já 
indicado, sobrevive às reviravoltas do século XVII, quanto por um certo “realismo político” reavivado pela 
pena de Hume (mas não só por ele), e que se insurge contra o primeiro. Insurgência esta, segunda a autora, 
premida pelo duplo objetivo de repensar os fundamentos do ordenamento jurídico e os fundamentos 
da própria autoridade do Estado – vale dizer, visando colocar o pensamento em sintonia com as novas 
exigências da modernidade política.

É por esse caminho que Bel logra explicar as razões da ruptura de Hume com a teoria harringtoniana do 
poder político. Ora, se é verdade que Hume se inspira no dinamismo dessa teoria para se bater contra os 
defensores da “Antiga Constituição”, essa inspiração é apenas o primeiro passo da busca de uma alternativa 
ainda mais dinâmica e abrangente: em vez de fundar o poder político na distribuição da propriedade da 
terra, como queria Harrington, Hume desloca esse fundamento para a “opinião”. Neste caso, observaria 



139doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
eu, para tornar a distribuição da propriedade da terra apenas uma variedade específica de “opinião”2, 
circunscrita à história peculiar da Inglaterra, mas fadada a mudar conforme novas ondas de opinião 
prevalecessem na sociedade.

Esse ponto não obstante, ao criativamente aproximar Hume a Maquiavel, a autora não só opõe um Hume 
“realista” aos, digamos assim, “republicanos idealistas” de seu tempo, mas de quebra opõe sua própria 
interpretação de Maquiavel aos intérpretes (como J. G. A. Pocock3) que vinculam a corrente republicana 
inglesa ao pensador florentino. Além disso, como este realismo se abre a pensar o papel fundamental da 
ordem jurídica na constituição da sociedade – algo que me parece indiscutível na obra de Hume –, desta 
vez é com a ajuda do filósofo escocês que Bel Limongi revisa a importância do direito na obra de Maquiavel, 
contrapondo-se aos que o vêem como um pensador “do político em estado puro”, essencialmente avesso 
à normatividade jurídica.

Mais ou menos por esse mesmo fio do realismo, Bel Limongi retoma seu estudo anterior sobre o 
pensamento político de Hobbes para lançar novas luzes na relação deste com Hume. Dado que o filósofo 
inglês coloca o poder do Estado no centro da constituição da própria sociedade, a autora reconhece que 
Hobbes não poderia ter atinado para a distinção entre Estado e sociedade civil, uma das contribuições 
originais do Iluminismo Escocês, Hume à frente. Sabemos, aliás, a grande carreira que essa distinção faz 
na reflexão posterior sobre a modernidade ocidental. A seu ver, no entanto, essa diferença não desfaz 
a sintonia mais básica que permanece entre ambos, qual seja, a centralidade que as relações de poder, 
ou mesmo da questão da factualidade do poder, ocupa em suas análises da política. Por isso ela inicia 
o capítulo respectivo com uma extensa nota sobre os conceitos de potentia e potestas na obra maior de 
Hobbes – terreno preparatório para pensar as relações entre direito e poder. Tópico obviamente central 
na teoria hobbesiana da autoridade política; em princípio, menos óbvio em Hume, mas que o capítulo 
anterior, sobre o “Hume maquiaveliano”, já havia tornado evidente. Eis que, indicando diferentes modos de 
entrelaçar “poder” e “autoridade política”, Bel sugere um continuum Maquiavel-Hobbes-Hume, na verdade 
a tríade que calça todo o livro. Em Hobbes, incidentalmente, a autora encontra a oportunidade de mostrar 
como o conceito de Estado enquanto “artefato” projeta a noção de poder para o “campo simbólico”, o 
mesmo fazendo Hume com os conceitos de justiça e propriedade – também entendidos como “artefatos”.

Assim, depois de examinar com cuidado as principais divergências entre os dois – aqui, para não alongar 
o comentário, apenas indiquei uma delas – Bel Limongi arremata o capítulo sublinhando as vantagens de os 
ver não como opostos, mas como autores complementares. Aliás, observaria eu outra vez, a noção comum 
de poder como “artefato”, elemento que tornaria possível a “coordenação” da ação coletiva, ao remetê-la 
para o “campo simbólico”, na feliz expressão da autora, nos faz pensar num realismo, digamos assim, soft, 
pois obriga a postular as relações de poder como um processo mais complexo e sutil de construção social, 
em vez de simples aplicação de força física. Porém, isso que no contratualismo hobbesiano ainda parece 
ser um salto abrupto, do “estado de natureza” para o “estado civil”, em Hume se transforma num longo e 
sinuoso percurso histórico: um “processo civilizador”, para usar o termo extemporâneo de Norbert Elias, 
mas não menos elucidativo.

“Imaginação” seria, talvez, o termo propriamente humiano para traduzir a ideia de “campo simbólico”. 
Desnecessário discutir aqui o papel que a imaginação ocupa em seu projeto filosófico como um todo. Mas 
ela é particularmente decisiva na elaboração de suas hipóteses para explicar a evolução social. Pois em Hume 

2 Para um argumento nesse sentido, remeto o leitor ao artigo de minha autoria: Cicero Araujo, “O republicanismo e o pensamento 
político de Hume”, Discurso, v.52 n.2, 2022. Nele sugiro uma posição mais oscilante do autor em relação ao republicanismo inglês 
de seu tempo. 

3 Cf. J. G. A. Pocock, O Momento Maquiaveliano: o Pensamento Político Florentino e a Tradição Republicana Atlântica, trad. de 
Modesto Florenzano, Niterói, Eduff, 2021. 



140 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
a sociedade não é apenas um “ser movente”, inextricavelmente histórico, mas um processo cumulativo. 
Não por acidente, é o tema que fecha os capítulos do livro aqui comentado. Trata-se de mostrar como o 
“homem natural” (ou a “natureza humana”) vai ao longo do tempo apurando ou refinando suas faculdades 
para cooperar, competir e combater, ou seja, para constituir sociedades, umas mais estreitas, outras mais 
amplas. Bel explica que, de um ponto de vista humiano, constituir relações sociais significa constituir 
“padrões”, isto é, medidas imaginárias que dão aos sócios a capacidade compartilhada de ajuizar sobre o 
valor de suas trocas recíprocas. Entenda-se por “troca” não apenas a troca econômica, mas o intercâmbio 
social em geral, que envolve, claro, o valor dos bens materiais, mas antes disso o valor da própria atividade 
humana: o padrão das condutas (moral), o padrão do “gosto” (estético) etc.

No fundo, padrões são os germes das instituições sociais: da família, passando pela justiça (ou propriedade 
e direito), o dinheiro, as leis, até o Estado e mesmo o direito internacional. Seguindo Hume ao pé da letra, 
Bel insiste que nada disso brota espontaneamente de um instinto natural, mas é fruto de ação deliberada, 
voltada para suprir uma sequência de necessidades comuns: são, mais uma vez, “artefatos”; e artefatos, 
para lembrar a terminologia hobbesiana, têm “autores” e não apenas “atores”. Contudo, retruco eu, difícil 
não perceber na teoria humiana um passo a mais, profundamente original e desconcertante para todas as 
visões voluntaristas e racionalistas que a antecederam, a de Hobbes inclusive. Isto é, a indicação de um 
evolucionismo espontâneo, ainda que ponteado por intervenções conscientes e guiadas por algum télos. 
A questão é que cada uma dessas intervenções tem o dom de desencadear uma pluralidade de respostas 
inesperadas, vale dizer, não previamente intencionadas, que por seu turno geram necessidades imprevistas, 
as quais obrigam a novas intervenções deliberadas e assim por diante. O resultado desse movimento é, 
pois, um todo aberto, ele mesmo não-intencionado, não definido por uma finalidade abarcadora, a despeito 
do fato de que, em sua tecitura, o processo comporte inúmeras atividades/condutas dotadas de télos.

É desconcertante, para não dizer paradoxal, que desse quadro aparentemente caótico possa emergir um 
“sentido”, ou seja, a ideia de uma evolução, de um processo cumulativo. Mas este, penso eu, é justamente 
o enigma que essa nova perspectiva lega à posteridade. E digo realmente “nova”, porque aqui Hume deixa 
de ser apenas um ponto de chegada da tradição, para transformar-se num ponto de virada, um novo ponto 
de partida, que leva a Adam Smith, a Tocqueville e a Marx. Eis aí a emergência da “via da teoria social”, 
que vai exigir de seus autores a explicitação de uma tal teoria como preâmbulo de qualquer abordagem ou 
discurso sobre a moral, o direito ou a política. A própria política, nesse sentido, deixando de ser instauradora 
da sociedade para ser virtualmente instaurada por ela.

Suponho que esse passo a mais é o que levou seu pensamento filosófico a atinar para um campo da 
atividade humana até então pouco teorizado: aquilo que, depois dele, receberá o nome de “economia 
política”, mas que na coletânea de seus Ensaios ainda vem rotulado como “Discursos Políticos” (Political 
Discourses, originalmente publicados num mesmo volume em 1752). Em vista da especialização disciplinar 
que essa descoberta acarretou posteriormente, obrigando o tema a separar-se do campo do pensamento 
político stricto sensu, os estudiosos contemporâneos de Hume tenderam a submetê-lo à mesma separação: 
os de seu pensamento político vão para um lado, os de seu pensamento econômico, para outro. Uma vez 
que Hume está situado exatamente na encruzilhada, a separação me parece equivocada – ponto que faria 
também para seu parceiro, Adam Smith – e cria, para os estudiosos da tradição do pensamento político, 
uma espécie de lacuna. Apesar de algumas menções ao assunto, sinto que essa lacuna de certa forma 
permanece no livro aqui examinado, e ainda espera preenchimento.

Porém, somando tudo, e especialmente considerando as realizações prometidas e alcançadas pela 
obra, essa observação não passa de um detalhe, que em nada esmaece o juízo enunciado no início desses 
comentários. Bel Limongi escreveu um livro notável. Seu domínio da arte de fazer contrastes franqueou-
lhe um mergulho ao pensamento de Hume em novos níveis de profundidade, na exata medida em que 



141doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
o fez interlocutor igualmente profundo de uma pléiade de antecessores e contemporâneos. O jogo dos 
contrastes, por sua vez, acabou pavimentando uma via de mão dupla: o “objeto” da análise é iluminado 
pelos “sujeitos” contrastantes, ao mesmo tempo que também os ilumina. Em sua escrita, a história do 
pensamento corre do “mais passado” para o “mais presente”, mas também no sentido inverso. Enfim, a 
consumação em ato de uma maneira humiana de pensar a política.



142 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
Hume e o pensamento político moderno

Eveline Hauck
evelinehauck@hotmail.com

Hume, a justiça e o pensamento político moderno, de Isabel Limongi, situa o pensamento político de Hume 
no álbum de família do pensamento político moderno; por essa razão, diversos capítulos versam sobre 
Hume e Maquiavel, Hume e Hobbes, Hume e Smith etc. É uma abordagem muito interessante de Hume, 
pois se tende, no âmbito da filosofia política, a ignorar esse modelo de pensamento, dando em geral mais 
ênfase à tradição contratualista, que pode ser identificada em muitos autores, de Hobbes a Hegel.

A autora mostra, desde a introdução, que Hume parte da moderna tradição da lei natural, embora a 
critique e siga um caminho original em sua concepção da gênese e formação do ordenamento jurídico-
político. Nesse aspecto, o livro tem o mérito de destacar que a questão é bem mais nuançada do que 
quer, por exemplo, Norberto Bobbio em Thomas Hobbes4. De acordo com Bobbio, há duas concepções 
de gênese e fundamentação do Estado, o “modelo conceitual da teoria da lei de natureza” e o “modelo 
alternativo ou aristotélico”. Hume, como lemos em Hume e o pensamento político moderno, não se encaixaria 
completamente em nenhum dos dois modelos, uma vez que parte da teoria da lei natural, embora tenha 
mais semelhanças com o “modelo alternativo ou aristotélico”.

Por sua vez, Amartya Sen, em A ideia de justiça, contrasta duas tradições de pensamento da justiça (social), 
a “contratualista” e a “comparativa”. Para ele, há duas linhas básicas e divergentes: “Uma abordagem – iniciada 
por Thomas Hobbes no século XVII, e seguida, de diferentes modos, por destacados pensadores, como 
Rousseau – concentrou-se na identificação de arranjos institucionais justos para uma sociedade” – é a 
tradição contratualista, mas Sen a designa “institucionalismo transcendental”. A outra, que ele identifica 
em vários teóricos iluministas, teria adotado “uma variedade de abordagens comparativas endereçadas 
às realizações sociais (resultantes de instituições reais, comportamentos reais e outras influências)”5. Sen 
diz que versões desse pensamento comparativo podem ser encontrados em Smith, Condorcet, Bentham, 
Marx, Mill, dentre outros. Embora Hume não seja contratualista, Sen não o perfila aqui.

Limongi insiste exatamente na singularidade do pensamento político de Hume e, para tal, destaco três 
momentos principais de sua argumentação.

Em primeiro lugar, a ênfase de Hume estaria, segundo a autora, no papel da história e do campo social 
na instituição do ordenamento jurídico-político (o capítulo final sobre a História da Inglaterra apresenta 
como Hume pensa a gênese desse ordenamento especificamente na Inglaterra), ponto em que a tradição 
“comparativa” ou “aristotélica”, para retomar os termos de Sen e Bobbio, diferencia-se radicalmente da 
tradição contratualista, para a qual a instituição desse ordenamento se daria a partir de um contrato, 
mesmo que tácito.

Em segundo lugar, Limongi aponta para a precedência da jurisprudência em relação à teoria da justiça em 
Hume. Por não considerar a justiça como natural, Hume teria mostrado como a origem da justiça é política 
e não moral. Nisso ele difere de seus contemporâneos Adam Smith e Adam Ferguson. É interessante que 
Smith e Ferguson, que também são influenciados pela tradição jusnaturalista, mantêm uma concepção 
natural de justiça (para eles, há leis de natureza) ao mesmo tempo em que pensam o ordenamento jurídico-

4 BOBBIO, Norberto. Thomas Hobbes. Rio de Janeiro: Campus, 1991. 
5  SEN, A. A ideia de justiça. São Paulo: Companhia das Letras, 2011, p. 37.



143doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
político historicamente. Nesse sentido, como fica claro, a singularidade de Hume não está em seu olhar 
histórico para as instituições como um todo, isso faz parte de uma certa tradição, mas no olhar histórico 
para o próprio sistema de justiça.

Em terceiro lugar, ainda que o objetivo do livro seja tratar do que “Hume escreveu sobre a justiça” (p. 
9), o acento está na política (ou talvez no político). Da forma como o livro é organizado, a política de fato 
aparece como um campo central no pensamento do autor. Isso nos traz algumas questões. É curiosa essa 
abordagem de Hume quando se considera que muitos personagens do iluminismo escocês (sobretudo 
Ferguson6) foram lidos por Hayek e outros teóricos neoliberais exatamente pelo modo como conceberam o 
desenvolvimento das instituições sociais. Nesse sentido, o que aparece para o leitor de Hume e o pensamento 
político moderno é um outro viés, em que o caráter processual das instituições não abre para a ideia de que 
a economia possa ser considerada um campo independente da política, mas sim para a conclusão de que 
ela poderia estar na sua base. Ora, há uma vasta fortuna crítica que trata do pensamento humiano sob o 
prisma do liberalismo econômico ou mesmo da economia, como diz a autora (por exemplo, Deleule, em 
Hume et la naissance du libéralisme économique). Limongi escolhe outro caminho, o da política, e o perfaz 
de forma muito bem-sucedida.

A autora diz que pretende olhar para trás, e esse é o caminho do livro, mas, por vezes, não deixa de 
acenar também para o que está à frente. Olhando para frente (para um futuro livro?), gostaria de fazer 
uma consideração.

A teoria da justiça de Hume é apresentada como incontornável, e, como bem frisa a autora, abordada de 
uma forma ou de outra por Rawls e Sen, embora nenhum deles aproveite as conclusões da teoria da justiça 
de Hume. Rawls está mais comprometido com a ideia de um contrato, ou melhor, com os princípios da 
justiça, enquanto Sen se filia, como ele afirma, à tradição de Smith, Mill, Marx. O que interessa a Sen é, 
segundo ele próprio, focalizar nas sociedades reais, como essa tradição teria feito, e não em um modelo 
perfeito ou transcendental de sociedade. Poderíamos então cogitar a possibilidade de se projetar uma 
teoria da justiça contemporânea nos moldes de Hume.

A autora mostra como, para Hume, a forma de regulação política do sistema de justiça está amparado na 
disputa partidária, mas mudanças se restringem a ajustes e aprimoramentos lentos e graduais. Isso torna 
difícil pensar um novo ordenamento jurídico-político nos termos de Hume. O contratualismo, embora 
possa recorrer a critérios e valores de justiça pré-estabelecidos e, por vezes, muito problemáticos, tem uma 
característica importante que é a perspectiva de se pensar o novo, já que o processo histórico nem sempre 
nos lega boas instituições sociais. Minha dúvida é se haveria uma “maneira humiana de pensar” (p. 19) 
para além de uma moderação política com vistas à conservação do status quo.

6 Ferguson é preciso quando diz que “a multidão de homens é regida, nas suas instituições e maneiras, pelas circunstâncias, e 
raramente desvia de seu caminho para seguir os planos de um único arquiteto. Cada passo e cada um de seus movimentos, mesmo 
nas épocas ditas ilustradas, se dão sem consideração pelo futuro, as nações como que tropeçam em instituições que resultam, 
na verdade, da ação humana, e não da execução de um desígnio humano. Cromwell disse que um homem nunca vai tão longe 
como quando ignoram seu destino, e temos ainda mais razão para afirmar que as comunidades realizam as maiores revoluções 
precisamente quando não têm a intenção de mudar. Mesmo os mais refinados políticos, com seus projetos, nem sempre sabem 
para onde estão levando o Estado”, in: 	 FERGUSON, A. Ensaio sobre a história da sociedade civil. São Paulo: Editora Unesp, 
2019, p. 182.



144 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
Um Hume inédito e polêmico

Luiz Damon Santos Moutinho
luizdamon@ufscar.br
Universidade Federal de São Carlos

O livro de Maria Isabel Limongi, Hume, a justiça e o pensamento político moderno, é um trabalho maduro, 
de longa gestação e que já nasce como obra de referência. Aqueles pesquisadores dedicados ao pensamento 
britânico dos séculos XVII e XVIII, à moral e à política (seus vínculos e suas diferenças, em uma gama 
considerável de autores), às suas relações com os clássicos (sobretudo Hobbes e Maquiavel), encontram 
nesta obra um quadro amplo e bem delineado, tecido com acuidade e erudição. O foco é, evidentemente, 
a política de Hume, mas o pano de fundo é bastante amplo e variado, cheio de nuances, e certamente 
servirá de consulta aos interessados. 

Mas este não é o traço mais marcante desse livro. Eu destacaria antes o caráter polêmico de sua tese - e isso 
vale tanto para os meios acadêmicos quanto para a cena pública do debate. O Hume de Limongi está longe 
de cerrar fileira com o “liberalismo econômico”, lugar em que insistem em colocá-lo: na cena intelectual 
contemporânea, sob hegemonia de um “liberalismo” radical em que Hayek reina (e mesmo ele já começa 
a figurar como “moderado”...), Hume aparece como chefe de fila, o primeiro grande clássico da escola. 
No entanto, o que o leitor tem em mãos é a laboriosa construção de um Hume eminentemente político, 
bem longe de pensar a sociedade a partir do mercado, como mercado, segundo aquele mote clássico da 
“troca” tecendo relações entre homens, performando uma “sociedade”, expandindo-a pelo comércio etc, 
e tudo isso sem um agenciador político, um soberano, um Estado, isto é, por via “espontânea”, segundo a 
lógica do homo oeconomicus.

Não é nada disso, diz essa tese - embora não o diga abertamente, é certo, ainda que essa seja sua consequência 
mais visível. Os caminhos de Limongi para chegar ao Hume político são outros. É assim que, na contramão 
desse “liberalismo”, ela se serve - e para mais aproximar que distinguir - de dois dos tradicionais inimigos 
do “liberalismo”, duas figuras que colocam a política no centro de suas reflexões: Maquiavel e Hobbes. Soa 
quase como uma insolência mostrar Hume mais próximo de Maquiavel e de Hobbes do que de Hayek, da 
ideia do artifício da sociedade e da justiça do que do modelo da “espontaneidade”, e assim mais próximo 
de um “construtivismo” amaldiçoado por Hayek como seu grande inimigo. A abordagem polêmica e 
inovadora de Limongi abre assim uma via interessante e fecunda para o debate público.

E, nessa via, o seu maior adversário é a tradição dos moralistas britânicos, a tradição do pensamento 
político ancorado na moral, que vai pensar a justiça, a lei, as instituições a partir da moral - nessa via, Grotius, 
Locke e Smith são os três principais interlocutores, e é por oposição a eles que Limongi vai destacando 
o Hume político. Numa palavra, é uma nova perspectiva da sociedade civil humeana que vai se abrindo 
na medida em que o sistema de justiça aparece como resultado de lutas de natureza política, de conflitos 
políticos, e é isso que vai destacar uma relevância inédita da sociedade civil.

Limongi aponta isso tanto na Introdução quanto na Conclusão. Parece-me que está ali a sua chave geral 
para avaliar a política humeana, o que significa dizer: o seu interesse para nós. E isso ela o faz a partir da 
questão da democracia: seria essa a questão política relevante dos nossos tempos. Democracia, como o 
ser, se diz de muitas maneiras - pelo menos, é assim, dito de maneira genérica, que nós a abordamos. Seja 
da perspectiva da forma de governo, o que implica um sistema de “check and balances”, ou um “Estado 
democrático de Direito”; seja ainda da perspectiva da forma de Estado, enquanto expressão da soberania 



145doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
popular, à maneira rousseauísta, o que levanta questões sobre a “democracia direta” etc; seja, finalmente, 
da perspectiva da forma da sociedade, o que leva a questão da democracia para o interior dela, para as 
relações sociais, para as relações entre indivíduos, grupos etc. Certamente, sua simpatia está voltada para 
essa última, e é por essa via que Limongi vai ressaltar não apenas a política de Hume, mas ainda o que ela 
tem a nos dizer.

Em sua versão, Hume pensaria não uma sociedade comercial, como julga a tradição liberal, mas uma 
sociedade genuinamente política,  e, enquanto tal, uma sociedade democrática.  Basta ver o elogio da luta 
política,  mesmo que essa luta descambe em facciosismo: é da luta política,  pensa Hume, que resultam 
as instituições,  e, inversamente,  as instituições abrem novo espaço de luta - veja-se, por exemplo, em sua 
História da Inglaterra, o espaço aberto pela Magna Carta para a luta popular, ela que resultou da luta entre 
o baronato e o rei. A sociedade política tem vigor, fecundidade, criatividade,  e Hume - que, bem antes 
dos nossos maquiavelianos do século XX, já retomava, lá no XVIII, Maquiavel - oferece um modelo para 
uma sociedade democrática.

Para avaliar esse Hume político, vou puxar o seguinte fio. Creio que Limongi destaca essa sociedade civil 
tanto como um organismo moral autorregulado,  quanto como sociedade política. É essa ambiguidade, 
moral e política, que vou explorar aqui. Porque, se entendi bem, no que se refere à moral, a instituição 
da regra comum não demanda nenhuma interferência externa, nenhuma autoridade: o organismo moral 
autorregulado remete à ideia de espontaneidade, o que configura uma perspectiva moral da sociedade civil. 
Já aquilo que é de conteúdo político - e cujo núcleo é a questão da propriedade - parece não haver mais 
acordo espontâneo, não há mais movimento espontâneo de produção de regras: o conflito ali demanda 
um tertius, uma autoridade. Estaria aí a gênese do Estado. É esse duplo aspecto que vou explorar, e, a partir 
dele, levantar algumas questões.

O debate com Locke permite entrevê-lo. Há em Locke um “núcleo lógico” que envolve a pessoa moral 
e o seu direito de apropriação pelo trabalho, algo como uma instituição natural, um direito natural de 
propriedade, direito que, portanto, não envolve “história”, não envolve luta, não envolve política, mas que 
se infere analiticamente da “pessoa moral”. Em Hume, a situação é outra: será preciso introduzir a política 
nesse “núcleo”. Hume abre mão da “pessoa moral”, portadora de direitos, advinda de Grotius, e isso o levará 
a uma “história social e política da lei”. A História da Inglaterra confirmaria essa perspectiva, na medida em 
que o período saxônico da monarquia bárbara inglesa seria aquele período de lutas políticas que vai dar na 
instituição da Magna Carta. Ele não seria a ilustração do modelo teórico do Tratado da Natureza Humana, 
aquele que figura uma situação originária em que as classes ainda não estão constituídas, a posse ainda está 
se instaurando e, correlativamente, também a sociedade, e isso de forma natural, espontânea, segundo o 
modelo humeano expresso na célebre analogia dos remadores, que terminam ajustando suas remadas sem 
tê-lo expressamente acordado, sem “desígnio”, sem convenção artificial. Ora, se é assim, se o Tratado figura 
o momento de formação de uma sociedade, então há aí um momento em que o maquiavelianismo não 
aparece, e é exatamente esse núcleo originário, perfeitamente liberal, o grande ausente da tese de Limongi.

Nesse caso, vale a questão: que efeito isso tem sobre a tese geral de politização do direito - ou da política de 
Hume - e vou levantar essa questão voltando a esse momento originário que a tese me parece, contudo, recalcar.

O problema gira em torno ao momento de instauração da sociedade, ou, para dizer de maneira mais 
decidida, à sociedade pré-governo, quando ela ainda não requer um governo, quer dizer, quando a “posse” 
ainda está se estabelecendo, e aquelas “regras complementares”, no vocabulário humeano, vão abrir a 
sociedade para a “troca”, para uma “sociedade de comércio”, como destaca Deleule. Aí, sim, pode-se falar 
em sociedade autorregulada, mas virá o momento em que será necessário introduzir aquele tertius, o 
Estado. Como entender esse momento pré-governo?



146 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
O momento chave é o da “estabilidade da posse”, e esse momento, me parece, Limongi só poderia vê-lo 

em um horizonte político. Na perspectiva do Tratado, a posse se estabiliza pela percepção da vantagem 
trazida pela sociedade, que garante a salvaguarda dos bens e o seu aperfeiçoamento. O interesse que guia 
essa percepção, longe de ser um interesse comum, é o interesse próprio (o que leva Foucault a destacar 
no liberalismo um “sujeito de interesse”): abstenho-me do bem alheio para melhor garantir o meu bem; 
a paixão volta-se contra si mesma, restringe seu ímpeto, mas não se nega: ela muda de estratégia, não de 
alvo, diz argutamente Deleule (“observo que será de meu interesse deixar que outra pessoa conserve a 
posse de seus bens, contanto que ela aja da mesma maneira em relação a mim” Edunesp, p.530). Não há 
aqui, nem antes, nem depois, uma instância comum, antes disso, a sociedade que se estabelece é uma 
sociedade de proprietários: é segundo o interesse de cada um, cada um se abstendo de agir contra o outro, 
que a sociedade se forma. Não há aí um pacto, uma promessa; a “convenção” que surge é como aquela 
entre dois homens que remam um mesmo barco (id.). Quer dizer, há aí uma autorregulação (longe, 
portanto, de qualquer politização), um acordo espontâneo que vai definindo um organismo moral - ou 
antes, um organismo não só de natureza moral, mas, sobretudo, de natureza econômica. A sociedade que 
aí se estabelece por acordo espontâneo, esse organismo moral econômico é autorregulado - e a política 
só entra em jogo quando e onde essa autorregulação não funcionar mais.

Portanto, vincular a criação de regra a um conjunto de “práticas e opiniões”, recuperando a vitalidade 
da sociedade civil, como faz Limongi, pode parecer equívoco na medida em que não se distingue a 
sociedade pré-governo, autorregulada, daquele momento em que o conflito aparece. A regra daquele 
primeiro momento não viria de “práticas e opiniões”, não viria da política. Assim, generalizar a “política”, 
como faz Limongi, parece comprometer aquele primeiro momento, em que há uma acomodação, não 
uma pacificação - e isso porque os interesses não chegam a se opor, eles não estão ainda em conflito. A 
regra pacificadora, a instituição, por sua vez, supõe um conflito na origem. O primeiro horizonte não é 
maquiaveliano. O “sujeito de interesse” ali implicado, esse sujeito cujo interesse é incontornável, esse 
sujeito que jamais abre mão do interesse próprio, ele é antes um homo oeconomicus. Ele não está aí para 
matar ou morrer, ele quer antes trocar, vender, comprar etc. Não está em questão a luta pela liberdade ou 
pela vida, mas, para além da preservação do seu bem, a troca por outros: é uma sociedade comercial que se 
abre, mais que uma sociedade política.

Haveria então, me parece, uma equivocidade na generalização limongiana da política - o que parece 
confirmado no tratamento de Maquiavel e na sua compreensão do “conflito”. Limongi dirá, a certa altura, 
que o conflito está na sociedade - e lamenta que Maquiavel não tenha, ele próprio, uma teoria da sociedade. 
Evidentemente, ela não ignora (e uma nota de rodapé chama a atenção para isso) que a divisão maquiaveliana 
é “política e não social ou psicológica”. Mas quando se diz que o conflito maquiaveliano entre os grandes e o 
povo é de natureza política, não seria no sentido em que esse conflito define a própria forma da sociedade, 
como um conflito gerador? Nesse caso, menos que um conflito na sociedade, no interior dela, trata-se de 
um conflito de instauração da própria sociedade. Essa dimensão genética me parece distinta daquela que 
encontramos em Hume. Limongi mostra fartamente o interesse de Hume por Maquiavel na avaliação das 
disputas políticas, facciosas etc, mas não haveria entre os dois, no limite, um abismo? O conflito dos humores 
é insanável, o desejo de dominar e o desejo de não ser dominado são radicalmente antagônicos; esse pano de 
fundo, que orienta a análise maquiaveliana das disputas políticas, não poderia estar presente, me parece, na 
análise humeana, porquanto haveria ali, já de partida, um acordo, não uma dominação. Ao aproximar Hume 
de Maquiavel, Limongi não reforça, paradoxalmente, aquela compreensão - eu diria: liberal - do conflito? 

O capítulo 5.1, sobre Mandeville, sobretudo, parece consolidar essa ideia de sociedade civil como 
organismo moral. A clássica ideia de “simpatia”, de comunicação com o outro, que supõe a capacidade de 
receber por comunicação o sentimento dos outros, vai possibilitar um juízo sobre o valor comum - que 
não é idealizado, à maneira kantiana ou rousseauísta (outros de seus adversários ao longo do livro), pois ele 



147doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 134-147, junho de 2024

::
não é o outro da natureza, mas preparado a partir da própria natureza. À parte esse debate, por si mesmo 
bastante interessante, parece-me que está aí em causa a consolidação de um organismo moral - porém, com 
limites claros, enumerados naqueles três itens: a propriedade, os impostos e a escolha dos governantes. 
Nesses casos, há disputa e necessidade de um terceiro: o Estado, a autoridade etc. É o momento em que 
Limongi se posiciona de maneira mais clara sobre o “liberalismo econômico” de Hume (em um debate 
com Deleule e Hayek); ela se pergunta: se for preciso escolher sobre o que vem primeiro - se o sistema 
econômico ou o jurídico-político, se uma versão “liberal” ou “política” de Hume -, a História da Inglaterra, 
que joga um papel decisivo nessa tese, parece indicar que o sistema jurídico-político vem antes. Eis aí a 
opção de Limongi e o que permite a ela aproximar Hume de Maquiavel e de Hobbes, eis aí o modo pelo 
qual serão vistas as instituições e práticas jurídicas, e que afasta a ideia de uma origem econômica da 
sociedade, aquela primitiva “sociedade de proprietários”. 

Mas, seria isso uma solução? Não seria antes o signo de uma dificuldade, de uma questão - questão 
que eu quis trazer à luz? Parece-me haver aqui uma dificuldade, explicitada pela possibilidade de escolha. 
Acompanhemos a Autora, no entanto, nessa escolha; coloquemos então a questão: se o sistema jurídico-
político vem antes, por que ele não tem o alcance da autoridade hobbesiana? Não seria antes o metro, a 
medida do liberalismo que a limita e a condiciona? E, se é assim, não é esse metro que a versão politizante 
de Hume arrisca perder?

Eu concluirei voltando ao tema da democracia. Limongi retoma essa chave geral na Conclusão, quando 
volta a falar dos três modelos de democracia - no caso humeano, como forma da sociedade. A sociedade 
humeana seria uma sociedade em disputa, cujo Estado estaria aberto a ela. Certamente, isso traz Hume 
para o centro do debate contemporâneo - mas ele também estaria no centro do debate se, como tem me 
parecido, o vermos como um dos clássicos do “liberalismo econômico”, cujo metro, portanto, se imporia à 
política. Creio que o leitor humeano não se surpreenderá ao ver interpretações tão diversas desse clássico 
essencial: Hume é um desses autores que mais provoca interpretações divergentes. No caso aqui em tela, 
talvez o ponto essencial se jogue em torno ao papel daquela sociedade pré-governo, ou do processo de 
gênese da sociedade. O Tratado da Natureza Humana é um livro do jovem Hume, de 1739-40, e é nele 
que esse processo é apresentado. Já a História da Inglaterra e os diversos ensaios dedicados ao comércio, 
ao contrato original, à política são mais tardios (décadas de 40 e 50, sobretudo), e são eles que Limongi 
privilegia. Se é assim, que papel conceder àquela teoria da gênese da sociedade? Das duas, uma: ou bem 
a perspectiva de Limongi seria - digo “seria”, pois isso não é diretamente discutido - a de que Hume 
maduro aborda antes a sociedade ela mesma do que sua gênese, mais as relações que nela se encontra do 
que elabora sua teoria. O Tratado ocupava-se ainda de uma teoria. Mas isso então supõe colocar entre 
parênteses aquele modelo que partia do “simples” e buscava por suas “associações”, que partia do “indivíduo” 
e da “divisão do trabalho” e fazia operar ali aquelas ligações espontâneas - quer dizer,  nem puramente 
naturais, nem deliberadas. Ou bem esse modelo deve ser reinterpretado em nova chave e teríamos então 
novas alternativas: Carlos Alberto de Moura, por exemplo, nos mostra que o princípio da “diferença” 
(e a correlata “separabilidade”) não tem nada de “empírico” (jamais alguém encontrou um “simples” na 
natureza), ele é antes a “metafísica” humeana, a chave de sua crítica da razão clássica - e, no caso em tela, 
talvez (é o que me parece, finalmente), a chave de sua crítica do “mercantilismo”, em prol de uma sociedade 
comercial; Limongi teria que apostar em outra direção, compreendendo o “simples” e suas associações 
nem como método empírico, nem como “metafísica”, e de algum modo apartado da “política”. Como se 
vê, a política de Hume também implica uma posição sobre sua “metafísica”.

Enfim, esse é um debate enorme que esse livro polêmico e tão sugestivo deixa entrever - e o leitor pode 
estar certo: esse é apenas um deles. 


