doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal doParanae da Universidade Federal de Sao Carlos

DOSSIE SOBRE
Hume, a justica e o pensamento politico moderno

(Ed. Alameda, 2023), por Maria Isabel Limongi

No ano de 2023, foi lancado, pela Editora Alameda, de Sao Paulo, Hume, a justica e o pensamento politico moderno.
Esse volume da DoisPontos, dedicado a tema de mesma natureza, “Poder e Direito”, produziu pequeno dossié sobre
o livro, com considerac¢des de diferentes leitores.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024

DO http://dx.doi.org/10.5380/dp.v21i1.95104 134



Sobre Hume, a justica e o pensamento
politico moderno’

Marilena Chaui
Imschaui@gmail.com
Departamento de Filosofia - USP

Estamos acostumados por uma longa tradi¢do da histéria da filosofia a considerar Hume como a
expressdao mais alta do chamado “ceticismo inglés” e cujo mérito maior teria sido o de ter despertado
Kant do “sono dogmatico”.

Maria Isabel Limongi nos traz um outro Hume, um desconhecido entre nés: nao apenas o pensador do
Tratado sobre a natureza humana e da Investigagdo sobre os principios da moral, nem simplesmente o grande
historiador da instituigao do Estado Inglés, mas a articulagao dos fios de suas obras numa tecelagem tnica,
fazendo-nos ver o filésofo que inaugura a compreensao do conceito de justica ndo mais em termos morais
e econdmicos, mas como processo histérico, institui¢ao social e politica.

Clareza, rigor e elegincia da escrita, conhecimento profundo da obra de Hume e de seus contemporaneos,
assim como de uma vasta bibliografia de fontes primdrias e comentadores, Maria Isabel Limongi toma
posicao tanto com relagao aos demais fil6sofos anteriores e posteriores a Hume quanto com relagao aos
comentadores de sua obra, como é o caso, entre varios exemplos, o da minuciosa e elaborada discussao
sobre o que ha de ser uma teoria da justica em Hume considerando-se o que, em nossos dias, tem sido
desenvolvido a partir da obra de Rawls.

A luz da tradicdo da filosofia politica vinculada 4 ideia de justiga inaugurada por Aristételes para a
compreensao da génese e finalidade da politica, e dos comentdrios da obra humeana, podemos destacar
cinco momentos deste livro como inaugurais na interpretacao do pensamento de Hume: o primeiro, a
maneira como as obras humeanas surgem articuladas por fios que, referidos a multiplicidade das praticas
humanas, tecem uma tecelagem tinica na qual se delineia a figura de um novo e decisivo conceito, o de
sociedade civil; o segundo consiste no exame do significado da decisao de Hume em nao seguir a tradigao
e, portanto, ndo mais tomar a justica em termos econdmicos e morais, mas em termos politicos e como
processo histérico, concebendo, assim, uma histdria social e politica da lei; o terceiro nos faz compreender
como e porque Hume recusa um dos pilares do pensamento liberal, isto é, o vinculo, posto por Locke,
entre trabalho, pessoa e propriedade privada; o quarto, a descoberta de Limongi da defini¢ao humeana da
pessoa como verbo e nao como substantivo, tal como era posta por Hobbes, permitindo com isso esclarecer
a relagido de Hume com Hobbes e sua distincia perante ele (como transparece, por exemplo, na anélise
da diferenca entre a ideia hobbesiana da promessa e a ideia humeana da simpatia); o quinto nos traz o
significado da idéia de Hume de que a justica cria a virtude, erguendo-se, portanto, contra a suposicao
da tradigao jusnaturalista de que a pessoa ou as faculdades morais seriam o fundamento da justica; em
outras palavras, de maneira inovadora, Limongi parte em busca do movimento pelo qual Hume pensa a
institui¢do da regra e da norma, evidenciando nao apenas Hume mais préximo de Maquiavel do que de
Grotius, Puffendorfe Locke, mas também o (surpreendente) significado sécio-politico da teoria humeana
sobre o juizo de gosto.

! Esse texto foi originalmente escrito para a “orelha” do livro. Dada sua extensao, ele foi publicado entdo com cortes,
de modo a caber na “orelha”. N6s aqui o retomamos e publicamos na integra.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 135



Podemos considerar como nucleo deste livro a compreensio de que, afastando-se da ideia de estado de
natureza como ponto inicial da politica, Hume cria avant la lettre o conceito de sociedade civil (organismo
autorregulado, sistema de préticas e opinides com certa autonomia com relagiao ao Estado e a ordem
politica). Dessa maneira, Hume introduz o processo social como processo histérico de instituigio da
ordem legal e politica, invertendo a tradi¢do. Em outras palavras, enquanto a tradi¢ao considera que o
juridico determina o politico e o politico determina o social, Hume considera que o social determina o
politico e este determina o juridico. Trés pontos sao de grande relevéancia: a) em lugar de proceder como
a tradicao, que se ocupa com a origem e as formas do Estado, o ponto de partida é o social; b) a relevancia
de Maquiavel, isto é, em lugar da discussao sobre o interesse, Maria Isabel demonstra que Hume se volta
para o desejo de liberdade; c) a interpretagio humeana da histéria da Inglaterra e o episédio da Magna
Carta, que ilustram de maneira plena as teses sobre a génese socio-histérica da politica.

Como sao pensados o social e 0 histérico? Como passagem do irregular, do particular, das circunsténcias
instaveis e conflituosas ao regular, o geral e 0 comum, isto é, como instituicdo da regra, danorma, do padrcio.
O processo historico se realiza no nivel psicolégico, social, moral e politico, partindo de uma sociabilidade
origindria instavel que serd estabilizada pela regra com seus efeitos politicos, juridicos, morais e estéticos.
Dé-se assim a passagem da irregularidade do interesse presente na posse a regularidade da propriedade
como regra do interesse, da irregularidade das decisoes a regularidade juridica das leis, da irregularidade
da simpatia e das paix6es a regularidade dos valores morais, da irregularidade da fantasia e da imaginagao a
regra da beleza e a regularidade do juizo de gosto como efeito da delicadeza da imaginagao. Esse movimento
esclarece porque, afinal, a justica é artificio, pois é regra e norma instituida por um processo sécio- historico.
Assim como esclarece porque Hume pode livrar-se do circulo tradicional a respeito da justica, pois se
esta precisa ser uma virtude antes de ser avaliada como tal, Hume estabelece a diferenca entre o senso de
justica (irregular) e a regra de justica. Como escreve Maria Isabel Limongi: “O homem justo é aquele que
respeita um sistema de justica em fungao do seu valor social. Nao se trata de uma disposigao original, mas
formada pelo redirecionamento do interesse privado em interesse comum, por intermédio da convengao”.

Estamos, pois, diante de um livro nao apenas inovador, mas decisivo sobre o papel inaugural da filosofia
de Hume na formagao do pensamento politico moderno.

136 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



David Hume ao modo de contrastes

Cicero Araujo
craraujo@usp.br
Departamento de Fillsofia - USP

Entre as muitas qualidades deste novo livro de Isabel Limongi sobre Hume, gostaria de destacar duas
para desenvolver meus comentdrios. A primeira é o de situar com muita precisio o pensamento politico
do filésofo escocés, inserindo-o no fluxo da tradi¢do e em seu proprio tempo. Sem deixar de fazer uma
andlise interna do texto humiano, sobressai a capacidade de extrair o sentido dos conceitos, argumentos
e posic¢oes do autor estudado através de um elaborado esquema de contrastes: semelhangas e diferencas
com autores do passado ou de seu tempo (Maquiavel, Locke, Harrington, Montesquieu, Rousseau etc);
semelhangas e diferencas da histéria politica e da geografia (Europa, Inglaterra, Escécia). Um rico mosaico
emerge de um jogo que Bel Limongi domina muito bem.

Mas ai percebemos outra qualidade do livro, que parece fazer contraponto com essa primeira. A preocupagio
com a especificidade do contexto politico e intelectual da obra de um autor — algo que tem sido muito
exigido nos estudos de histéria do pensamento — nio a faz esquecer a questao de seu impacto em nosso
presente. Historiadores, como sabemos, temem cair no “pecado mortal” do anacronismo, e porisso tomam
todas as precau¢des metodoldgicas para nao projetar o presente sobre o passado e vice-versa. Contudo, por
mais escrupuloso que seja nesse quesito um estudo histérico, é impossivel abstrair completamente nossa
atualidade da empreitada. E com mais fortes razdes, se tem por objeto algo tao prenhe de juizo pratico como
o pensamento politico. Dai a autora se propor, como enuncia logo na Introdugio do livro, a nao encarcerar
sua interpretagao a propria época em que o pensamento de Hume foi gestado, mas também arriscar-se a
projetd-lo até nos, predispondo-se a emprega-lo para examinar mesmo questoes contemporéneas, ainda
que estas nao estivessem, como nao poderia deixar de ser, no horizonte de seu século.

Assim, o esfor¢o de explicar as posi¢des politicas de Hume vai junto com uma tomada de posi¢ao da
propria autora sobre aquilo que ela chama de “modernidade politica”, termo a indicar um fio, uma linha
de continuidade entre o pensador examinado e nés. O autor escocés aparece entiao como alguém que, ao
elaborar suas posigdes, buscou fazer uma sintese dessa modernidade. Dai o convite que ela faz para “nos
reconhecer” nessa sintese. Diz a autora na Introducao:

‘... Um tal convite nao deixa de ser paradoxal. Pois, com ele, retiro a filosofia politica de Hume de sua situagao histérica
(justamente essa filosofia, que tanto insistiu na importincia desta circunstancia) para tomar o seu pensamento
como uma espécie de modelo, um tipo de filosofia, em abstrato, uma ‘peca’ no tabuleiro da modernidade, uma ‘saida’
nesse xadrez, cujo interesse pretendo iluminar. Registre-se assim a confissao da motivagao por trés da elaboragao
livro deste livro. Nio pretendo apenas apresentar, mas defender a maneira humiana de pensar..” (pp.18-19)

Na sequéncia, ela afirma que tal maneira de pensar seria uma alternativa ao “kantismo e hegelianismo
predominantes na filosofia politica brasileira”. Esse aspecto mais combativo de sua escrita — algo como
um acerto de contas com o estado atual da filosofia politica no Brasil - permanece pouco explorado no
livro, tendo que ser lido, talvez, nas entrelinhas. Mas indica que a obra faz parte de um projeto critico
mais amplo e “em progresso”. Qui¢d o que jd vem cumprido no livro seja apenas a primeira parte desse
projeto mais amplo, isto ¢, a reconstrugao sintética do préprio pensamento politico de Hume, a luz do
saber acumulado pela tradicio até ali.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 137



Por que digo “reconstrugao sintética”? Por conta dos topicos que encabegam cada capitulo do livro. Bel
Limongi poderia ter feito uma exposigao diacrénica do pensamento do autor — até porque Hume, ao longo
da vida, varia o estilo de elaboragao de seu pensamento: de uma exposi¢ao mais abstrata e sistemdtica na
obra de juventude (o Tratado da Natureza Humana, de 1739-1740), passando pela exposi¢ao mais solta e
aporética dos Ensaios (a partir de 1741), até a narrativa “filoséfica” de uma experiéncia histdrica concreta,
tal como se vé nos volumes de sua Histdria da Inglaterra (escritos entre 1754 e 1761). Neste caso, o leitor
teria diante de si uma andlise do desenvolvimento de seu pensamento e de suas nuances, mas possivelmente
encontraria mais dificuldade de enxergar a “floresta”. Ao contrério, justamente por querer demarcar com
clareza a “maneira humiana” de pensar, Bel Limongi resolveu distribuir os capitulos segundo os diferentes
temas e polémicas abordados por Hume, privilegiando uma “ordem de explica¢ao” do pensamento em vez
da ordem cronolégica de sua elaboragao. Note-se, por exemplo, que o livro comega discutindo a divida
de Hume para com o jusnaturalismo moderno para, logo no capitulo seguinte, reconstruir a posi¢ao do
filésofo sobre o “debate constitucional inglés”, indo direto para passagens da Histdria da Inglaterra — livro,
como registrei, de sua maturidade.

Trata-se de uma estratégia que, além de sublinhar, de partida, a continuidade e consisténcia de seus
argumentos, facilita ao leitor o acesso a uma visao sintética da obra. Podemos discordar da escolha, e até
sentir uma certa falta de molejo na interpretagao — por excesso de 16gica, digamos assim — mas é certo que
ela Ihe faculta a realizagao dos objetivos do livro. Porém, mais do que isso: permite distribuir os tépicos
de acordo com uma distribui¢ao premeditada dos principais interlocutores de Hume. Por isso o livro
comega com a andlise do lugar da elaboragao humiana no interior da vertente da tradigao politica que
mais atraia os autores do Iluminismo Escocés seus contemporineos — o jusnaturalismo (e, por tabela, o
contratualismo) —, discriminando o que dela assimila e, principalmente, sua critica tedrica de fundo. Isto,
ndo sé para mostrar a originalidade de sua teoria da justica e do direito, em abstrato, mas para jd preparar
o terreno do capitulo seguinte: como adiantei, sua posi¢ao vis-a-vis o debate constitucional inglés no
periodo pés-Revolucio Gloriosa. Ou seja, sua intervengao no embate politico “quente” de seu tempo, a
respeito da permanéncia de uma “Antiga Constituigao” da Inglaterra, ou, ao contrério, de sua continua
transformagao em virtude de mudangas fundamentais na distribui¢ao da propriedade da terra. Ambas,
por sua vez e contraditoriamente, colocando em tela outra vertente da tradi¢do com a qual Hume também
se defronta: o republicanismo que permeia a longa crise constitucional do século XVII, o qual, através
especialmente da obra-sintese de James Harrington, penetrard século XVIII adentro e serd um dos divisores
de dguas dos partidos atuantes no regime parlamentarista Whig instalado depois de 1688.

A questao do republicanismo inglés, em seu turno, permite a autora introduzir, no capitulo subsequente,
o tema darelagao de Hume com o pensamento de Maquiavel. Aqui Bel Limongi nos apresenta um “Hume
magquiaveliano’, se valendo das ambiguidades do préprio legado do pensador florentino. Pois, em solo
britdnico, Maquiavel é reivindicado tanto por esse republicanismo de viés harringtoniano que, como ji
indicado, sobrevive as reviravoltas do século XVII, quanto por um certo “realismo politico” reavivado pela
pena de Hume (mas nio s¢ por ele), e que se insurge contra o primeiro. Insurgéncia esta, segunda a autora,
premida pelo duplo objetivo de repensar os fundamentos do ordenamento juridico e os fundamentos
da prépria autoridade do Estado — vale dizer, visando colocar o pensamento em sintonia com as novas
exigéncias da modernidade politica.

E por esse caminho que Bel logra explicar as razoes da ruptura de Hume com a teoria harringtoniana do
poder politico. Ora, se é verdade que Hume se inspira no dinamismo dessa teoria para se bater contra os
defensores da “Antiga Constitui¢ao’, essa inspiragao é apenas o primeiro passo da busca de uma alternativa
ainda mais dinidmica e abrangente: em vez de fundar o poder politico na distribui¢ao da propriedade da
terra, como queria Harrington, Hume desloca esse fundamento para a “opiniao”. Neste caso, observaria

138 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



eu, para tornar a distribui¢do da propriedade da terra apenas uma variedade especifica de “opinido™,
circunscrita a histéria peculiar da Inglaterra, mas fadada a mudar conforme novas ondas de opiniao
prevalecessem na sociedade.

Esse ponto nao obstante, ao criativamente aproximar Hume a Maquiavel, a autora nao s6 opde um Hume
“realista” aos, digamos assim, “republicanos idealistas” de seu tempo, mas de quebra opde sua prépria
interpretacdo de Maquiavel aos intérpretes (como J. G. A. Pocock®) que vinculam a corrente republicana
inglesa ao pensador florentino. Além disso, como este realismo se abre a pensar o papel fundamental da
ordem juridica na constitui¢ao da sociedade — algo que me parece indiscutivel na obra de Hume -, desta
vez é com a ajuda do fil6sofo escocés que Bel Limongi revisa aimportancia do direito na obra de Maquiavel,
contrapondo-se aos que o véem como um pensador “do politico em estado puro’, essencialmente avesso
a normatividade juridica.

Mais ou menos por esse mesmo fio do realismo, Bel Limongi retoma seu estudo anterior sobre o
pensamento politico de Hobbes para langar novas luzes na relagao deste com Hume. Dado que o filésofo
inglés coloca o poder do Estado no centro da constitui¢do da prépria sociedade, a autora reconhece que
Hobbes nao poderia ter atinado para a distin¢ado entre Estado e sociedade civil, uma das contribui¢oes
originais do Iluminismo Escocés, Hume a frente. Sabemos, alids, a grande carreira que essa distingao faz
na reflexdo posterior sobre a modernidade ocidental. A seu ver, no entanto, essa diferenca nao desfaz
a sintonia mais bésica que permanece entre ambos, qual seja, a centralidade que as relagées de poder,
ou mesmo da questao da factualidade do poder, ocupa em suas andlises da politica. Por isso ela inicia
o capitulo respectivo com uma extensa nota sobre os conceitos de potentia e potestas na obra maior de
Hobbes - terreno preparatdrio para pensar as relagdes entre direito e poder. Tépico obviamente central
na teoria hobbesiana da autoridade politica; em principio, menos 6bvio em Hume, mas que o capitulo
anterior, sobre o “Hume maquiaveliano’, jd havia tornado evidente. Eis que, indicando diferentes modos de
entrelagar “poder” e “autoridade politica”, Bel sugere um continuum Maquiavel-Hobbes-Hume, na verdade
atriade que cal¢a todo o livro. Em Hobbes, incidentalmente, a autora encontra a oportunidade de mostrar
como o conceito de Estado enquanto “artefato” projeta a nogao de poder para o “campo simbélico’, o
mesmo fazendo Hume com os conceitos de justica e propriedade — também entendidos como “artefatos”.

Assim, depois de examinar com cuidado as principais divergéncias entre os dois — aqui, para nao alongar
o comentdrio, apenas indiquei uma delas — Bel Limongi arremata o capitulo sublinhando as vantagens de os
ver ndo como opostos, mas como autores complementares. Alids, observaria eu outra vez, anogao comum
de poder como “artefato”, elemento que tornaria possivel a “coordenacio” da agdo coletiva, ao remeté-la
para o “campo simbolico”, na feliz expressao da autora, nos faz pensar num realismo, digamos assim, soft,
pois obriga a postular as relagdes de poder como um processo mais complexo e sutil de construgao social,
em vez de simples aplicagao de forga fisica. Porém, isso que no contratualismo hobbesiano ainda parece
ser um salto abrupto, do “estado de natureza” para o “estado civil’, em Hume se transforma num longo e
sinuoso percurso histérico: um “processo civilizador”, para usar o termo extemporéineo de Norbert Elias,
mas nao menos elucidativo.

“« . -~ » . . . . . . “« . r1: »
Imaginagao” seria, talvez, o termo propriamente humiano para traduzir a ideia de “campo simbélico”
Desnecessdrio discutir aqui o papel que a imaginagao ocupa em seu projeto filos6fico como um todo. Mas
ela é particularmente decisiva na elaboragao de suas hipdteses para explicar a evolugao social. Pois em Hume

*Para um argumento nesse sentido, remeto o leitor ao artigo de minha autoria: Cicero Araujo, “O republicanismo e o pensamento
politico de Hume”, Discurso, v.52 n.2,2022. Nele sugiro uma posi¢do mais oscilante do autor em relagio ao republicanismo inglés
de seu tempo.

3Cf.J. G. A. Pocock, O Momento Magquiaveliano: o Pensamento Politico Florentino e a Tradigdo Republicana Atlintica, trad. de
Modesto Florenzano, Niter6i, Eduff, 2021.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 139



a sociedade n3o ¢ apenas um “ser movente’, inextricavelmente histérico, mas um processo cumulativo.
Nao por acidente, é o tema que fecha os capitulos do livro aqui comentado. Trata-se de mostrar como o
“homem natural” (ou a “natureza humana”) vai ao longo do tempo apurando ou refinando suas faculdades
para cooperar, competir e combater, ou seja, para constituir sociedades, umas mais estreitas, outras mais
amplas. Bel explica que, de um ponto de vista humiano, constituir relagées sociais significa constituir
“padroes”, isto é, medidas imagindrias que dao aos sécios a capacidade compartilhada de ajuizar sobre o
valor de suas trocas reciprocas. Entenda-se por “troca” nao apenas a troca econdmica, mas o intercimbio
social em geral, que envolve, claro, o valor dos bens materiais, mas antes disso o valor da prépria atividade
humana: o padrio das condutas (moral), o padrao do “gosto” (estético) etc.

No fundo, padrées sdo os germes das instituigdes sociais: da familia, passando pela justica (ou propriedade
e direito), o dinheiro, as leis, até o Estado e mesmo o direito internacional. Seguindo Hume ao pé daletra,
Bel insiste que nada disso brota espontaneamente de um instinto natural, mas é fruto de a¢ao deliberada,
voltada para suprir uma sequéncia de necessidades comuns: sao, mais uma vez, “artefatos”; e artefatos,
para lembrar a terminologia hobbesiana, tém “autores” e nao apenas “atores”. Contudo, retruco eu, dificil
ndo perceber na teoria humiana um passo a mais, profundamente original e desconcertante para todas as
visdes voluntaristas e racionalistas que a antecederam, a de Hobbes inclusive. Isto é, a indicagao de um
evolucionismo esponténeo, ainda que ponteado por interven¢des conscientes e guiadas por algum télos.
A questdo é que cada uma dessas intervengoes tem o dom de desencadear uma pluralidade de respostas
inesperadas, vale dizer, ndo previamente intencionadas, que por seu turno geram necessidades imprevistas,
as quais obrigam a novas interven¢des deliberadas e assim por diante. O resultado desse movimento é,
pois, um todo aberto, ele mesmo nao-intencionado, nao definido por uma finalidade abarcadora, a despeito
do fato de que, em sua tecitura, o processo comporte inimeras atividades/condutas dotadas de télos.

E desconcertante, para nao dizer paradoxal, que desse quadro aparentemente cadtico possa emergir um
“sentido”, ou seja, a ideia de uma evolugio, de um processo cumulativo. Mas este, penso eu, é justamente
o0 enigma que essa nova perspectiva lega a posteridade. E digo realmente “nova’, porque aqui Hume deixa
de ser apenas um ponto de chegada da tradigao, para transformar-se num ponto de virada, um novo ponto
de partida, que leva a Adam Smith, a Tocqueville e a Marx. Eis ai a emergéncia da “via da teoria social’,
que vai exigir de seus autores a explicitagao de uma tal teoria como preambulo de qualquer abordagem ou
discurso sobre a moral, o direito ou a politica. A prépria politica, nesse sentido, deixando de ser instauradora
da sociedade para ser virtualmente instaurada por ela.

Suponho que esse passo a mais é o que levou seu pensamento filoséfico a atinar para um campo da
atividade humana até entdo pouco teorizado: aquilo que, depois dele, receberd o nome de “economia
politica”, mas que na coletinea de seus Ensaios ainda vem rotulado como “Discursos Politicos” (Political
Discourses, originalmente publicados num mesmo volume em 1752). Em vista da especializagao disciplinar
que essa descoberta acarretou posteriormente, obrigando o tema a separar-se do campo do pensamento
politico stricto sensu, os estudiosos contemporaneos de Hume tenderam a submeté-lo & mesma separagao:
os de seu pensamento politico vao para um lado, os de seu pensamento econémico, para outro. Uma vez
que Hume estd situado exatamente na encruzilhada, a separagao me parece equivocada — ponto que faria
também para seu parceiro, Adam Smith — e cria, para os estudiosos da tradi¢do do pensamento politico,
uma espécie de lacuna. Apesar de algumas mengdes ao assunto, sinto que essa lacuna de certa forma
permanece no livro aqui examinado, e ainda espera preenchimento.

Porém, somando tudo, e especialmente considerando as realizagdes prometidas e alcangadas pela
obra, essa observagio nao passa de um detalhe, que em nada esmaece o juizo enunciado no inicio desses
comentdrios. Bel Limongi escreveu um livro notével. Seu dominio da arte de fazer contrastes franqueou-
lhe um mergulho ao pensamento de Hume em novos niveis de profundidade, na exata medida em que

140 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



o fez interlocutor igualmente profundo de uma pléiade de antecessores e contemporaneos. O jogo dos
contrastes, por sua vez, acabou pavimentando uma via de mao dupla: o “objeto” da anilise é iluminado
pelos “sujeitos” contrastantes, a0 mesmo tempo que também os ilumina. Em sua escrita, a histéria do
pensamento corre do “mais passado” para o “mais presente”, mas também no sentido inverso. Enfim, a

consumacao em ato de uma maneira humiana de pensar a politica.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 141



Hume e o pensamento politico moderno

Eveline Hauck

evelinehauck@hotmail.com

Hume, a justica e o pensamento politico moderno, de Isabel Limongi, situa o pensamento politico de Hume
no dlbum de familia do pensamento politico moderno; por essa razao, diversos capitulos versam sobre
Hume e Maquiavel, Hume e Hobbes, Hume e Smith etc. Fuma abordagem muito interessante de Hume,
pois se tende, no 4mbito da filosofia politica, a ignorar esse modelo de pensamento, dando em geral mais
énfase a tradi¢do contratualista, que pode ser identificada em muitos autores, de Hobbes a Hegel.

A autora mostra, desde a introdu¢io, que Hume parte da moderna tradigao da lei natural, embora a
critique e siga um caminho original em sua concepgao da génese e formagao do ordenamento juridico-
politico. Nesse aspecto, o livro tem o mérito de destacar que a questio é bem mais nuangada do que
quer, por exemplo, Norberto Bobbio em Thomas Hobbes*. De acordo com Bobbio, ha duas concepgoes
de génese e fundamentagao do Estado, o “modelo conceitual da teoria da lei de natureza” e o “modelo
alternativo ou aristotélico”. Hume, como lemos em Hume e 0 pensamento politico moderno, nao se encaixaria
completamente em nenhum dos dois modelos, uma vez que parte da teoria da lei natural, embora tenha
mais semelhancas com o “modelo alternativo ou aristotélico”

Por sua vez, Amartya Sen, em A ideia de justia, contrasta duas tradi¢des de pensamento dajustica (social),
a “contratualista” e a “comparativa” Para ele, hd duas linhas basicas e divergentes: “Uma abordagem — iniciada
por Thomas Hobbes no século XVII, e seguida, de diferentes modos, por destacados pensadores, como
Rousseau — concentrou-se na identificagio de arranjos institucionais justos para uma sociedade” — é a
tradi¢ao contratualista, mas Sen a designa “institucionalismo transcendental”. A outra, que ele identifica
em vérios teéricos iluministas, teria adotado “uma variedade de abordagens comparativas enderecadas
as realizagdes sociais (resultantes de instituigdes reais, comportamentos reais e outras influéncias) ™. Sen
diz que versdes desse pensamento comparativo podem ser encontrados em Smith, Condorcet, Bentham,
Marx, Mill, dentre outros. Embora Hume nio seja contratualista, Sen nio o perfila aqui.

Limongi insiste exatamente na singularidade do pensamento politico de Hume e, para tal, destaco trés
momentos principais de sua argumentagao.

Em primeiro lugar, a énfase de Hume estaria, segundo a autora, no papel da histéria e do campo social
na institui¢io do ordenamento juridico-politico (o capitulo final sobre a Histéria da Inglaterra apresenta
como Hume pensa a génese desse ordenamento especificamente na Inglaterra), ponto em que a tradigdo
“comparativa” ou “aristotélica’, para retomar os termos de Sen e Bobbio, diferencia-se radicalmente da
tradicdo contratualista, para a qual a instituicao desse ordenamento se daria a partir de um contrato,
mesmo que tcito.

Em segundo lugar, Limongi aponta para a precedéncia da jurisprudéncia em relagao a teoria da justica em
Hume. Por nao considerar a justiga como natural, Hume teria mostrado como a origem da justica é politica
e nao moral. Nisso ele difere de seus contemporineos Adam Smith e Adam Ferguson. E interessante que
Smith e Ferguson, que também sao influenciados pela tradi¢ao jusnaturalista, mantém uma concepg¢ao
natural de justi¢a (para eles, ha leis de natureza) a0 mesmo tempo em que pensam o ordenamento juridico-

*BOBBIO, Norberto. Thomas Hobbes. Rio de Janeiro: Campus, 1991.
3 SEN, A. A ideia de justi¢a. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2011, p. 37.

142 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



politico historicamente. Nesse sentido, como fica claro, a singularidade de Hume nao estd em seu olhar
histérico para as institui¢des como um todo, isso faz parte de uma certa tradi¢do, mas no olhar histérico
para o préprio sistema de justica.

Em terceiro lugar, ainda que o objetivo do livro seja tratar do que “Hume escreveu sobre a justica” (p.
9), 0 acento est4 na politica (ou talvez no politico). Da forma como o livro é organizado, a politica de fato
aparece como um campo central no pensamento do autor. Isso nos traz algumas questdes. E curiosa essa
abordagem de Hume quando se considera que muitos personagens do iluminismo escocés (sobretudo
Ferguson®) foram lidos por Hayek e outros teéricos neoliberais exatamente pelo modo como conceberam o
desenvolvimento das instituigdes sociais. Nesse sentido, o que aparece para o leitor de Hume e 0 pensamento
politico moderno é um outro viés, em que o cardter processual das institui¢des nao abre para a ideia de que
a economia possa ser considerada um campo independente da politica, mas sim para a conclusio de que
ela poderia estar na sua base. Ora, hd uma vasta fortuna critica que trata do pensamento humiano sob o
prisma do liberalismo econdmico ou mesmo da economia, como diz a autora (por exemplo, Deleule, em
Hume et la naissance du libéralisme économique). Limongi escolhe outro caminho, o da politica, e o perfaz
de forma muito bem-sucedida.

A autora diz que pretende olhar para trds, e esse é o caminho do livro, mas, por vezes, nao deixa de
acenar também para o que est4 a frente. Olhando para frente (para um futuro livro?), gostaria de fazer
uma consideragao.

A teoria dajustica de Hume é apresentada como incontornével, e, como bem frisa a autora, abordada de
uma forma ou de outra por Rawls e Sen, embora nenhum deles aproveite as conclusdes da teoria da justica
de Hume. Rawls estd mais comprometido com a ideia de um contrato, ou melhor, com os principios da
justica, enquanto Sen se filia, como ele afirma, a tradi¢ao de Smith, Mill, Marx. O que interessa a Sen é,
segundo ele proprio, focalizar nas sociedades reais, como essa tradigao teria feito, e ndo em um modelo
perfeito ou transcendental de sociedade. Poderiamos entao cogitar a possibilidade de se projetar uma
teoria da justica contempordnea nos moldes de Hume.

A autora mostra como, para Hume, a forma de regulagao politica do sistema de justica estd amparado na
disputa partiddria, mas mudangas se restringem a ajustes e aprimoramentos lentos e graduais. Isso torna
dificil pensar um novo ordenamento juridico-politico nos termos de Hume. O contratualismo, embora
possarecorrer a critérios e valores de justica pré-estabelecidos e, por vezes, muito problemdticos, tem uma
caracteristica importante que é a perspectiva de se pensar 0 novo, ja que o processo historico nem sempre
nos lega boas institui¢des sociais. Minha dvida é se haveria uma “maneira humiana de pensar” (p. 19)
para além de uma moderagio politica com vistas a conservagio do status quo.

¢ Ferguson ¢ preciso quando diz que “a multiddo de homens é regida, nas suas institui¢des e maneiras, pelas circunstancias, e
raramente desvia de seu caminho para seguir os planos de um tnico arquiteto. Cada passo e cada um de seus movimentos, mesmo
nas épocas ditas ilustradas, se dao sem consideragio pelo futuro, as nagées como que tropecam em institui¢des que resultam,
na verdade, da a¢ao humana, e nao da execu¢ao de um designio humano. Cromwell disse que um homem nunca vai tao longe
como quando ignoram seu destino, e temos ainda mais razio para afirmar que as comunidades realizam as maiores revolugdes
precisamente quando ndo tém a inteng¢do de mudar. Mesmo os mais refinados politicos, com seus projetos, nem sempre sabem
para onde estio levando o Estado’, in: FERGUSON, A. Ensaio sobre a histéria da sociedade civil. Sio Paulo: Editora Unesp,
2019, p. 182.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 143



Um Hume inédito e polémico

Luiz Damon Santos Moutinho
luizdamon@ufscar.br
Universidade Federal de Sao Carlos

O livro de Maria Isabel Limongi, Hume, a justi¢a e o pensamento politico moderno, é um trabalho maduro,
delonga gestagdo e que jd nasce como obra de referéncia. Aqueles pesquisadores dedicados ao pensamento
britanico dos séculos XVII e XVIII, a moral e a politica (seus vinculos e suas diferengas, em uma gama
consideravel de autores), as suas relagdes com os classicos (sobretudo Hobbes e Maquiavel), encontram
nesta obra um quadro amplo e bem delineado, tecido com acuidade e erudigio. O foco é, evidentemente,
a politica de Hume, mas o pano de fundo é bastante amplo e variado, cheio de nuances, e certamente
servird de consulta aos interessados.

Mas este ndo ¢ o trago mais marcante desse livro. Eu destacaria antes o cardter polémico de sua tese - e isso
vale tanto para os meios académicos quanto para a cena ptiblica do debate. O Hume de Limongi estd longe
de cerrar fileira com o “liberalismo econdmico”, lugar em que insistem em colocé-lo: na cena intelectual
contemporénea, sob hegemonia de um “liberalismo” radical em que Hayek reina (e mesmo ele j4 comega
a figurar como “moderado”...), Hume aparece como chefe de fila, o primeiro grande cléssico da escola.
No entanto, o que o leitor tem em maos é a laboriosa construcdo de um Hume eminentemente politico,
bem longe de pensar a sociedade a partir do mercado, como mercado, segundo aquele mote cléssico da
“troca” tecendo relagdes entre homens, performando uma “sociedade”, expandindo-a pelo comércio etc,
e tudo isso sem um agenciador politico, um soberano, um Estado, isto é, por via “espontanea’, segundo a
légica do homo oeconomicus.

Nao é nada disso, diz essa tese - emboranio o diga abertamente, ¢ certo, ainda que essa seja sua consequéncia
) ) )
mais visivel. Os caminhos de Limongi para chegar ao Hume politico sdo outros. E assim que, na contramao
desse “liberalismo’) ela se serve - e para mais aproximar que distinguir - de dois dos tradicionais inimigos
)
do “liberalismo”, duas figuras que colocam a politica no centro de suas reflexdes: Maquiavel e Hobbes. Soa
)
quase como uma insoléncia mostrar Hume mais préximo de Maquiavel e de Hobbes do que de Hayek, da
ideia do artificio da sociedade e da justica do que do modelo da “espontaneidade”, e assim mais préximo
de um “construtivismo” amaldi¢oado por Hayek como seu grande inimigo. A abordagem polémica e
inovadora de Limongi abre assim uma via interessante e fecunda para o debate publico.

E, nessa via, o seu maior adversario é a tradi¢do dos moralistas britanicos, a tradi¢do do pensamento
politico ancorado na moral, que vai pensar a justica, a lei, as institui¢des a partir da moral - nessa via, Grotius,
Locke e Smith sao os trés principais interlocutores, e é por oposi¢ao a eles que Limongi vai destacando
o Hume politico. Numa palavra, é uma nova perspectiva da sociedade civil humeana que vai se abrindo
na medida em que o sistema de justiga aparece como resultado de lutas de natureza politica, de conflitos
politicos, e é isso que vai destacar uma relevéincia inédita da sociedade civil.

Limongi aponta isso tanto na Introdug¢ao quanto na Conclusao. Parece-me que estd ali a sua chave geral
para avaliar a politica humeana, o que significa dizer: o seu interesse para nds. E isso ela o faz a partir da
questdo da democracia: seria essa a questdo politica relevante dos nossos tempos. Democracia, como o
ser, se diz de muitas maneiras - pelo menos, é assim, dito de maneira genérica, que nds a abordamos. Seja
da perspectiva da forma de governo, o que implica um sistema de “check and balances”, ou um “Estado
democriético de Direito”; seja ainda da perspectiva da forma de Estado, enquanto expressao da soberania

144 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



. . . - « L .
popular, 3 maneira rousseauista, o que levanta questdes sobre a “democracia direta” etc; seja, finalmente,
da perspectiva da forma da sociedade, o que leva a questio da democracia para o interior dela, para as

) )
relages sociais, para as relagdes entre individuos, grupos etc. Certamente, sua simpatia esta voltada para
essa tltima, e é por essa via que Limongi vai ressaltar ndo apenas a politica de Hume, mas ainda o que ela
tem a nos dizer.

Em sua versao, Hume pensaria ndo uma sociedade comercial, como julga a tradi¢ao liberal, mas uma
sociedade genuinamente politica, e, enquanto tal, uma sociedade democrdtica. Basta ver o elogio da luta
politica, mesmo que essa luta descambe em facciosismo: é da luta politica, pensa Hume, que resultam
as institui¢des, e, inversamente, as instituicdes abrem novo espaco de luta - veja-se, por exemplo, em sua
Histéria da Inglaterra, o espago aberto pela Magna Carta para a luta popular, ela que resultou da luta entre
o baronato e o rei. A sociedade politica tem vigor, fecundidade, criatividade, e Hume - que, bem antes
dos nossos maquiavelianos do século XX, ja retomava, 14 no XVIII, Maquiavel - oferece um modelo para
uma sociedade democrdtica.

Para avaliar esse Hume politico, vou puxar o seguinte fio. Creio que Limongi destaca essa sociedade civil
tanto como um organismo moral autorregulado, quanto como sociedade politica. E essa ambiguidade,
moral e politica, que vou explorar aqui. Porque, se entendi bem, no que se refere a moral, a instituigao
da regra comum nao demanda nenhuma interferéncia externa, nenhuma autoridade: o organismo moral
autorregulado remete a ideia de espontaneidade, o que configura uma perspectiva moral da sociedade civil.
J4 aquilo que é de contetdo politico - e cujo nucleo é a questdo da propriedade - parece nao haver mais
acordo espontineo, nao hd mais movimento espontineo de produgao de regras: o conflito ali demanda
um tertius, uma autoridade. Estaria af a génese do Estado. E esse duplo aspecto que vou explorar, e, a partir
dele, levantar algumas questdes.

O debate com Locke permite entrevé-lo. Hd em Locke um “nucleo légico” que envolve a pessoa moral
e o seu direito de apropriagao pelo trabalho, algo como uma institui¢ao natural, um direito natural de
propriedade, direito que, portanto, nao envolve “histéria”, nao envolve luta, nao envolve politica, mas que
se infere analiticamente da “pessoa moral”. Em Hume, a situagio é outra: serd preciso introduzir a politica
nesse “nucleo”. Hume abre mao da “pessoa moral”, portadora de direitos, advinda de Grotius, e isso o levard
auma “histéria social e politica dalei”. A Histéria da Inglaterra confirmaria essa perspectiva, na medida em
que o periodo saxénico da monarquia barbara inglesa seria aquele periodo de lutas politicas que vai dar na
instituigao da Magna Carta. Ele nao seria ailustragao do modelo tedrico do Tratado da Natureza Humana,
aquele que figura uma situagao origindria em que as classes ainda nao estao constituidas, a posse ainda estd
se instaurando e, correlativamente, também a sociedade, e isso de forma natural, espontanea, segundo o
modelo humeano expresso na célebre analogia dos remadores, que terminam ajustando suas remadas sem
té-lo expressamente acordado, sem “designio’, sem convengao artificial. Ora, se é assim, se o Tratado figura
o momento de formagao de uma sociedade, entdo hd ai um momento em que o maquiavelianismo nao
aparece, e é exatamente esse nucleo origindrio, perfeitamente liberal, o grande ausente da tese de Limongi.

Nesse caso, vale a questdo: que efeito isso tem sobre a tese geral de politizagao do direito - ou da politica de
Hume - e vou levantar essa questao voltando a esse momento origindrio que a tese me parece, contudo, recalcar.

O problema gira em torno ao momento de instauragdo da sociedade, ou, para dizer de maneira mais
decidida, a sociedade pré-governo, quando ela ainda nao requer um governo, quer dizer, quando a “posse”
ainda esta se estabelecendo, e aquelas “regras complementares”, no vocabuldrio humeano, vao abrir a
sociedade para a “troca’, para uma “sociedade de comércio”, como destaca Deleule. Ai, sim, pode-se falar
em sociedade autorregulada, mas vird o momento em que serd necessario introduzir aquele tertius, o
Estado. Como entender esse momento pré-governo?

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 145



O momento chave é o da “estabilidade da posse”, e esse momento, me parece, Limongi sé poderia vé-lo
em um horizonte politico. Na perspectiva do Tratado, a posse se estabiliza pela percep¢ao da vantagem
trazida pela sociedade, que garante a salvaguarda dos bens e o seu aperfeicoamento. O interesse que guia
essa percepcao, longe de ser um interesse comum, é o interesse proprio (o que leva Foucault a destacar
no liberalismo um “sujeito de interesse”): abstenho-me do bem alheio para melhor garantir o meu bem;
a paixao volta-se contra si mesma, restringe seu impeto, mas nio se nega: ela muda de estratégia, nao de
alvo, diz argutamente Deleule (“observo que serd de meu interesse deixar que outra pessoa conserve a
posse de seus bens, contanto que ela aja da mesma maneira em relagao a mim” Edunesp, p.530). Nao h4
aqui, nem antes, nem depois, uma instincia comum, antes disso, a sociedade que se estabelece é uma
sociedade de proprietdrios: é segundo o interesse de cada um, cada um se abstendo de agir contra o outro,
que a sociedade se forma. Nao hd ai um pacto, uma promessa; a “convencio” que surge é como aquela
entre dois homens que remam um mesmo barco (id.). Quer dizer, ha ai uma autorregulacao (longe,
portanto, de qualquer politizagdo), um acordo espontineo que vai definindo um organismo moral - ou
antes, um organismo nao s6 de natureza moral, mas, sobretudo, de natureza econdmica. A sociedade que
ai se estabelece por acordo espontaneo, esse organismo moral econdmico é autorregulado - e a politica
s6 entra em jogo quando e onde essa autorregulagao nao funcionar mais.

Portanto, vincular a criagdo de regra a um conjunto de “praticas e opinides”, recuperando a vitalidade
da sociedade civil, como faz Limongi, pode parecer equivoco na medida em que nio se distingue a
sociedade pré-governo, autorregulada, daquele momento em que o conflito aparece. A regra daquele
primeiro momento nio viria de “préticas e opinides’, nao viria da politica. Assim, generalizar a “politica’,
como faz Limongi, parece comprometer aquele primeiro momento, em que hd uma acomodagao, nao
uma pacificacio - e isso porque os interesses nao chegam a se opor, eles nio estio ainda em conflito. A
regra pacificadora, a institui¢ao, por sua vez, supde um conflito na origem. O primeiro horizonte nio é
magquiaveliano. O “sujeito de interesse” ali implicado, esse sujeito cujo interesse é incontorndvel, esse
sujeito que jamais abre mao do interesse proprio, ele é antes um homo oeconomicus. Ele nao estd ai para
matar ou morrer, ele quer antes trocar, vender, comprar etc. Nao estd em questao a luta pela liberdade ou
pela vida, mas, para além da preservagao do seu bem, a troca por outros: é uma sociedade comercial que se
abre, mais que uma sociedade politica.

Haveria entdo, me parece, uma equivocidade na generalizagdo limongiana da politica - o que parece
confirmado no tratamento de Maquiavel e na sua compreensio do “conflito”. Limongi dird, a certa altura,
que o contflito estd na sociedade - e lamenta que Maquiavel nao tenha, ele préprio, uma teoria da sociedade.
Evidentemente, ela ndo ignora (e uma nota de rodapé chama a atengio paraisso) que a divisio maquiaveliana
é “politica e nao social ou psicoldgica”. Mas quando se diz que o conflito maquiaveliano entre os grandes e o
povo ¢ de natureza politica, nio seria no sentido em que esse conflito define a prépria forma da sociedade,
como um conflito gerador? Nesse caso, menos que um conflito na sociedade, no interior dela, trata-se de
um conflito de instauragdo da propria sociedade. Essa dimensao genética me parece distinta daquela que
encontramos em Hume. Limongi mostra fartamente o interesse de Hume por Maquiavel na avaliagao das
disputas politicas, facciosas etc, mas nao haveria entre os dois, no limite, um abismo? O conflito dos humores
éinsandvel, o desejo de dominar e o desejo de ndo ser dominado sdo radicalmente antagonicos; esse pano de
fundo, que orienta a andlise maquiaveliana das disputas politicas, ndo poderia estar presente, me parece, na
andlise humeana, porquanto haveria ali, ja de partida, um acordo, nao uma dominagéo. Ao aproximar Hume
de Maquiavel, Limongi nao reforca, paradoxalmente, aquela compreensao - eu diria: liberal - do contflito?

O capitulo 5.1, sobre Mandeville, sobretudo, parece consolidar essa ideia de sociedade civil como
organismo moral. A cldssica ideia de “simpatia’, de comunicagao com o outro, que supde a capacidade de
receber por comunicagdo o sentimento dos outros, vai possibilitar um juizo sobre o valor comum - que
nao é idealizado, 3 maneira kantiana ou rousseauista (outros de seus adversérios ao longo do livro), pois ele

146 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024



nao ¢ o outro da natureza, mas preparado a partir da propria natureza. A parte esse debate, por si mesmo
bastante interessante, parece-me que estd ai em causa a consolidagao de um organismo moral - porém, com
limites claros, enumerados naqueles trés itens: a propriedade, os impostos e a escolha dos governantes.
Nesses casos, ha disputa e necessidade de um terceiro: o Estado, a autoridade etc. E 0 momento em que
Limongi se posiciona de maneira mais clara sobre o “liberalismo econdémico” de Hume (em um debate
com Deleule e Hayek); ela se pergunta: se for preciso escolher sobre o que vem primeiro - se o sistema
econdmico ou o juridico-politico, se uma versao “liberal” ou “politica” de Hume -, a Histdria da Inglaterra,
que joga um papel decisivo nessa tese, parece indicar que o sistema juridico-politico vem antes. Eis ai a
op¢ao de Limongi e o que permite a ela aproximar Hume de Maquiavel e de Hobbes, eis ai 0 modo pelo
qual serdo vistas as instituigoes e praticas juridicas, e que afasta a ideia de uma origem econémica da
sociedade, aquela primitiva “sociedade de proprietarios”

Mas, seria isso uma solu¢ao? Nao seria antes o signo de uma dificuldade, de uma questio - questao
que eu quis trazer a luz? Parece-me haver aqui uma dificuldade, explicitada pela possibilidade de escolha.
Acompanhemos a Autora, no entanto, nessa escolha; coloquemos entao a questao: se o sistema juridico-
politico vem antes, por que ele ndo tem o alcance da autoridade hobbesiana? Nao seria antes o metro, a
medida do liberalismo que alimita e a condiciona? E, se é assim, nao é esse metro que a versio politizante
de Hume arrisca perder?

Eu concluirei voltando ao tema da democracia. Limongi retoma essa chave geral na Conclusio, quando
volta a falar dos trés modelos de democracia - no caso humeano, como forma da sociedade. A sociedade
humeana seria uma sociedade em disputa, cujo Estado estaria aberto a ela. Certamente, isso traz Hume
para o centro do debate contemporéineo - mas ele também estaria no centro do debate se, como tem me
parecido, o vermos como um dos cldssicos do “liberalismo econémico’, cujo metro, portanto, se imporia a
politica. Creio que o leitor humeano nao se surpreenderd ao ver interpretagdes tao diversas desse cldssico
essencial: Hume é um desses autores que mais provoca interpretagdes divergentes. No caso aqui em tela,
talvez o ponto essencial se jogue em torno ao papel daquela sociedade pré-governo, ou do processo de
génese da sociedade. O Tratado da Natureza Humana é um livro do jovem Hume, de 1739-40, e é nele
que esse processo ¢ apresentado. J& a Histdria da Inglaterra e os diversos ensaios dedicados ao comércio,
ao contrato original, & politica sdo mais tardios (décadas de 40 e S0, sobretudo), e sdo eles que Limongi
privilegia. Se é assim, que papel conceder aquela teoria da génese da sociedade? Das duas, uma: ou bem
a perspectiva de Limongi seria - digo “seria’, pois isso ndo é diretamente discutido - a de que Hume
maduro aborda antes a sociedade ela mesma do que sua génese, mais as relagdes que nela se encontra do
que elabora sua teoria. O Tratado ocupava-se ainda de uma teoria. Mas isso entdo supde colocar entre
parénteses aquele modelo que partia do “simples” e buscava por suas “associa¢des”, que partia do “individuo”
e da “divisao do trabalho” e fazia operar ali aquelas ligagdes espontineas - quer dizer, nem puramente
naturais, nem deliberadas. Ou bem esse modelo deve ser reinterpretado em nova chave e teriamos entao
novas alternativas: Carlos Alberto de Moura, por exemplo, nos mostra que o principio da “diferenga”
(e a correlata “separabilidade”) ndo tem nada de “empirico” (jamais alguém encontrou um “simples” na
natureza), ele é antes a “metafisica” humeana, a chave de sua critica da razio classica - e, no caso em tela,
talvez (é o que me parece, finalmente), a chave de sua critica do “mercantilismo’, em prol de uma sociedade
comercial; Limongi teria que apostar em outra dire¢iao, compreendendo o “simples” e suas associagdes
nem como método empirico, nem como “metafisica’, e de algum modo apartado da “politica”. Como se
vé, a politica de Hume também implica uma posicio sobre sua “metafisica”

Enfim, esse é um debate enorme que esse livro polémico e tao sugestivo deixa entrever - e o leitor pode
estar certo: esse é apenas um deles.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 134-147, junho de 2024 147



