doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal doParanae da Universidade Federal de Sao Carlos

Phénoménologies du politique : droit, pouvoir
et violence entre Schmitt et Derrida.

Phenomenologies of the political: law, power and violence between Schmitt and Derrida.

Fenomenologias do politico : direito, poder e violéncia entre Schmitt e Derrida

Gabriel Rezende
gabriel.rezende@academico.ufpb.br
Universidade Federal da Paraiba - UFPB

Resume: A partir d’une lecture de Carl Schmitt proposée par Jacques Derrida, nous interrogeons, dans cet article,
I'architecture conceptuelle moderne qui organise en systéme les notions de « pouvoir », « Etat », « politique » et « droit ».
Dans son Politiques de I'amitié, Derrida développe la thése selon laquelle une importante tradition intellectuelle
occidentale, dont I'apex est I'ceuvre de Schmitt, aurait voulu isoler le « sens » du politique par le truchement d’'une
téléologie de I'inimitié. Il montre, alors, que cette téléologie est traversée par des contradictions insurmontables, et
que le projet d'une phénoménologie du politique est voué a I'échec. Nous allons ajouter une couche supplémentaire
a celle de la critique de Derrida. En lisant les textes qui gravitent autour de Le nomos de la terre, le magnum opus de
Schmitt, nous explorons le partage moderne entre deux échelles de violence. La premiére, organisée par un droit
public européen, est celle qui a connu une politique centrée sur I'Etat et son peuple. La seconde, marquée par une
violence sans limites, est celle dont le but est I'appropriation compléte des terres et des corps découverts dans le
Nouveau Monde. Nous soutenons que le politique dépendait non seulement d'une téléologie contradictoire, mais
aussi d'une décharge de sa pulsion d’annihilation.

Mots-clés: Phénoménologie; Politique; Droit; Pouvoir; Violence; Déconstruction.

Abstract: Based on a reading of Carl Schmitt proposed by Jacques Derrida, this article examines the modern
conceptual architecture that organizes the notions of « power », « State », « politics » and « law » into a system. In his
Politics of Friendship, Derrida develops the thesis that an important Western intellectual tradition, whose apex is the
work of Schmitt, tried to isolate the meaning of politics through a teleology of enmity. He demonstrates, then, that
this teleology is permeated by insurmountable contradictions, and the project of a phenomenology of the political
is doomed to failure. We will add another layer to this critique. By reading the texts that revolve around Schmitt’s
magnum opus The nomos of the Earth, we explore the modern division between two levels of violence. The first,
organised by European public law, is the one that has seen the political realm centred on the State and its people.
The second, marked by unlimited violence, is the one whose aim is the complete appropriation of the lands and
bodies discovered in the New World. We argue that the meaning of politics depended not only on a contradictory
teleology, but also on a discharge of annihilation.

Keywords: Phénoménologie ; Politics ; Law ; Power ; Violence ; Deconstruction.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, niUmero 1, p. 86-104, junho de 2024

DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v21i1.93904 86



Resumo: A partir de uma leitura de Carl Schmitt proposta por Jacques Derrida, interroga-se, neste artigo, a arquitetura
conceitual moderna que organiza em sistema as nogdes de “poder’, “Estado’, “politica” e “direito”. Em seu Politicas
da amizade, Derrida desenvolve a tese segundo a qual uma importante tradicao intelectual ocidental, cujo ponto
de cumeada é a obra de Schmitt, teria sido responsavel por tentar isolar o “sentido” do politico por meio de uma
teleologia da inimizade. Ele mostra, assim, que esta teleologia é atravessada por contradi¢cdes insuperaveis, e que o
projeto de uma fenomenologia do politico é fatalmente um fracasso. Nos acrescentaremos uma camada suplementar
a esta critica de Derrida. Lendo os textos que gravitam ao redor de O nomos da terra, o opus magnum de Schmitt,
exploraremos a partilha moderna entre duas escalas de violéncia. A primeira, organizada por um direito publico
europeu, é aquela que conheceu uma politica centrada no Estado e em seu povo. A segundo, marcada por uma
violéncia sem limites, é aquela cujo fim é a apropriacdo completa de terra e corpos descobertos no Novo Mundo.
No6s argumentamos que a politica dependia ali ndo somente de uma teleologia contraditéria, mas também de uma
descarga de sua pulsao de aniquilacéo.

Palavras-chave : Fenomenologia; Politica; Direito ; Poder ; Violéncia ; Desconstrucao.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 87



1 Introduction

Dans sa Théorie de la constitution, Carl Schmitt affirme que le juriste allemand Joseph Held a eu le grand
mérite d’avoir formulé, au XIXe siécle, une définition négative de peuple : le peuple serait « I'ensemble
de tous les sujets de I'Etat », c’est-a-dire tous ceux qui sont « gouvernés, par opposition au gouvernement
(Regierung) et a la magistrature (Obrigkeit) » (HELD, 1857, p. 110). Schmitt reformulera cette idée a sa
facon en employant encore un de ses fameux binarismes : « [le peuple] peut seulement dire oui ou non >
(SCHMITT, 1928, p. 252)".

Cette formule fait plus que de construire une notion abstraite d’acclamation. Elle inscrit la problématique
du peuple dans une histoire longue de 'Etat, et la conditionne aux mémes contraintes conceptuelles.
Larriére-plan de ces réflexions est la phrase d'ouverture de La notion du politique : « Le concept d’Etat
présuppose le concept du politique » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 7). Ainsi, le peuple qui donne son
assentiment ou son désaccord, comme sil s’agissait d'une logique bivalente, devient I'effet de constitution
ou d’autoconstitution d’une entité qui prend une décision fondamentale, 4 savoir la décision concernant
la distinction entre « I'ami » et « I'ennemi ». Schmitt est convaincu que le mot « peuple » ne désigne
pas une entité naturelle, mais I'effet concret d’'une activité créatrice qui lui donne une « forme »2 Créer,
dans ce contexte, signifie décider de ce qui est le plus fondamental, de la constitution méme de I'Etat,
c’est-a-dire de I'« unité d’un peuple [ Einheit eines Volkes] ». Union et déliaison composent la logique d'un
systéme dont la pierre de touche est le politique.

Parmiles auteurs qui se sont intéressés a ces réflexions de Schmitt, Jacques Derrida a offert une deslectures
les plus déroutantes. L'étrangeté de lalecture de Derrida a certes un rapport avec I'étrangeté des sources et
de références théoriques qui vont soutenir son argument. En particulier, on y constate un rapprochement
inoui entre Schmitt et la phénoménologie de Husserl, que nous auronsl'occasion de mieux préciser parla
suite. Mais on est également déconcerté par la fagon dontl'auteur de Politiques de 'amitié ferajouer Schmitt
contre lui-méme. Pour simplifier de maniére un peu violente les conclusions de Derrida, on pourrait dire
qu’il constate que le maximum de politique est, si 'on suit Schmitt jusqu’au bout de son raisonnement, la
fin du politique. Et cette fin entraine avec elle tout un édifice théorique qui seffondre.

Etpourtant, est-ce le dernier mot ? Est-ce que lalecture de Schmitt ne présente guére d’intérét pour ceux
qui cherchent, par exemple, & comprendre les rapports entre droit et pouvoir, c’est-a-dire droit et violence
dans la tradition politique occidentale ? Nous serions tentés de répondre a ces questions par la négative. Et
pour le faire, nous allons suivre un double parcours interprétatif. Il va nous falloir d'abord comprendre les
enjeux principaux du véritable démontage conceptuel auquel Derrida soumet la notion de « politique »
et, derriére elle, la notion d’inimitié¢ (Feindschaft). Il y est beaucoup question d’'une phénoménologie du
politique comprise comme tentative parfois désespérée, de la part de Schmitt, d'en sauver le sens dernier.
La conséquence majeure de ce parcours sera la description d'une « téléologie contradictoire » ou la
distinction ami-ennemi perd sa consistance et défait le lien entre « politique », « Etat » et « pouvoir/
violence ». Selon Derrida, cela reste la condition nécessaire pour penser une démocratie au-dela de
l'autochtonie et de I'eugénisme.

Dans la seconde partie de cet article, nous proposons une lecture en paralléle. A partir des textes de
Schmitt des années 1940 et 1950 qui gravitent autour de Le nomos de la terre, nous suggérerons que Derrida
aignoré un élément central dans son analyse : la configuration globale du ndmos ; la division de la terre entre
un espace régit par le droit public européen (ius publicum europaeum) et un espace de pure appropriation

! Malgré les formidables traductions de Schmitt en Francais, j’ai choisi, sauf indication contraire, de retraduire & partir des
éditions allemandes.

2Voir I'usage que Schmitt fait de ce mot a 'égard de I'Eglise Catholique (SCHMITT, 1984[1925]).

88 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



et pure violence (le Nouveau Monde). Notre hypothése est la suivante : s'il y a une phénoménologie du
politique, celle-ci est limitée a une partie du globe terrestre et 4 un nombre restreint de collectifs humains.
Plus qu'un simple constat, cette affirmation héberge la logique méme du systéme politique moderne, qui
suppose un mécanisme d’externalisation de ses paradoxes et de ses violences. Il y a politique et, donc,
pouvoir parce quon peut projeter dans d’autres espaces la non-politique, le non-Etat et le non-pouvoir.

2 Schmitt : dernier pphENOMEnologue du politique

« O mes amis, il n'y a nul amy ». Avec ces mots de Montaigne, citant un propos rapporté d’Aristote,
Derrida interroge l'interprétation canonique de I'amitié et son corrélat, la fraternisation, en tant que
paradigmes du lien politique en Occident. Il ne serait pas inutile de rappeler que, chez Aristote, le propre
de la politique (comprise comme politiké) consistait & promouvoir un maximum d’amitié¢ (ARISTOTE,
2013, [1234b]). C’est pourquoi une communauté serait d’autant plus communautaire qu'elle se révélerait
amicale et juste. La figure du « frére » y occupe une place ambivalente. Elle renvoie et a I'amitié la plus
profonde et a la fermeture d’un ordre génétique et tellurique qui met a péril la notion de « commun ».
L'on verra se développer, dans Politiques de 'amitié, 'hypothése selon laquelle nulle démocratie digne de
ce nom ne peut se passer d’'une (autre) amitié qui s’arracherait a cette fraternisation naturaliste.

Pour comprendre pourquoi, dans ce contexte, Derrida s’intéresse a une ceuvre comme celle de Schmitt,
marquée parl'enseigne del'inimitié, il faut comprendre la place qu'occupe ce juriste catholique conservateur
dans cette méme tradition politique. Pour Derrida, 'image de Schmitt est celle d’'un guetteur assiégé dont
les racines se plongent dans le sol d'un vaste droit européen :

Du coup, un tel « veilleur » aurait été plus sensible que tant d’autres a la fragilité, a la précarité « déconstructible »
des structures, des frontiéres et des axiomes qu’il voulait & tout prix protéger, restaurer ou « conserver ». Cette
lucidité, a savoir le courage de sa peur, I'a aussi conduit a multiplier, dans I'affolement d’une stratégie défensive,
les alliances les plus paradoxales, mettant ainsi & nu des combinatoires formelles dont nous aurions toujours le
plus grand besoin de méditer encore aujourd huila possibilité : comment se fait-il qu’a certains égards le discours
schmittien le plus farouchement conservateur se reconnaisse tant d’affinités avec les mouvements en apparence
les plus révolutionnaires de ce temps, de Lénine & Mao ? Quel aurait été leur ennemi commun ? (DERRIDA,

1994, p. 102).

Le probléme central auquel Schmitt s’affronte, toujours selon Derrida, est celui de sauver le sens
du politique 1a ot il est en train de disparaitre. Les immenses transformations sociales, 'ascension de
la technique et les dynamiques géopolitiques de l'entre-deux-guerres ne seraient, pour lui, que l'effet
d’un normativisme libéral corrosif. Lordre politique européen centré sur 'Etat se voyait de plus en plus
neutralisé tandis qu'un retour du discours de la guerre juste s%érigeait en nouvel humanisme dépolitisant
sur la scéne internationale.

2.1 Lessence régionale du politique

Schmitt revendique un critére propre au politique ; un critére qui distingue son mode dexistence de
tous les autres domaines de la pensée et de I'action humaines. Pour le faire, il recourt & un codage, un
schématisme binaire qui rend le politique capable de créer des distinctions selon deux valeurs qui lui sont
propres® : « La distinction spécifiquement politique, a laquelle les actions et mobiles politiques peuvent
étre attribués, c’est la distinction entre ami et ennemi » (SCHMITI, 1979, p. 26.).

En s'arrétant sur ce codage, Derrida juge que le concept du politique formulé par Schmitt doit étre compris,
en vérité, comme une phénoménologie du politique. Le code serait, ainsi, le résultat d'une « neutralisation

3J’emploie le terme de « codage », ici, ala maniére de Niklas Luhmann (LUHMANN, 1992, p. 184). Pour une analyse comparée
de la pensée de Luhmann et de Schmitt, voir I'important Potere e secularizzazione de Giacomo Marramao (1985).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 89



proprement phénoménologique » qui, tout en excluant les dimensions morales, religieuses, esthétiques,
économiques, etc., réduit la « phénoménalité proprement politique » a la « possibilité réelle » d’un
combat & mort entre I'ami et l'ennemi (DERRIDA, 1994, p. 154).

Pour mieux déterminer les contours de ce que nous appellerons une « lecture husserlienne de Schmitt »,
il faut suivre lalogique d’un argument qui est déja al'ceuvre dans des textes comme Le probléme de la genése
dans la philosophie de Husserl oul'« Introduction > a L'origine de la géométrie, et qui atteint son paroxysme
dans La voix et le phénoméne. La phénoménologie, selon Derrida, aurait éprouvé une limitation du projet
philosophique en atteignant la limite du « sens ». Car il existerait une inadéquation fondamentale entre
eidos (pure généralité essentielle) et temps visible a partir de la notion husserlienne de « genése ».

La thése de Derrida est que la genése hantait la philosophie de Husserl bien avant que celui-ci ne se
lance dans un projet de phénoménologie génétique dansles années 1920 et 1930. Par « genése » on peut
comprendre deux choses différentes a la fois. D’une part, il s’agit de 'émergence absolue et inconditionnelle
du sens, de la création pure. De l'autre, il s’agit du devenir en tant que construction temporelle différée,
Clest-a-dire scindée entre un passé retenu et un avenir projeté. En effet, Husserl a donné maintes indications
quant a la place centrale qui occupait le « sens » et la « signification » dans sa propre image de la
philosophie : « silalogique est la science de I'unité théorique en général, il devient aussitot évident que
lalogique doit étre la science des significations comme telles » (HUSSERL, 1961, p. 106). Reconsidérer
la phénoménologie a 'aide de la notion de « genése » permet a Derrida d'affirmer que la problématique
centrale de la pensée husserlienne est « le sens originaire de la temporalité ou [la] temporalité originaire
du sens » (DERRIDA, 1991, p. 160). Voici la maniére dont il formule cette question :

N’est-ce pas précisément le probléme de la genése que de savoir comment ce qui est présent a priori dans I'histoire
ne peut-étre révélé quau terme de la synthése historique et comment 'histoire peut étre créatrice de ce qui apparait
comme « déjala » ? Cela sans que I'on puisse affirmer que I'acte de la production précéde absolument le sens ou
inversement. Comment des essences peuvent-elles étre révélées par une genése si elles sont dans le sens plein et
absolu du terme des essences ? Pourquoi ont-elles besoin d’une genése pour apparaitre ? Si, au contraire, la genése
n'est plus révélatrice mais créatrice des essences, en vertu de quel sens préalable de la genése ces essences nous
apparaitront-elles comme absolues et nécessaires ? (DERRIDA, 1991, p. 160).

Du psychologisme de la Philosophie de l'arithmétique a 'idéalisme des Idées, en passant par le réalisme
logiciste des Recherches logiques, Husserl aurait toujours fait preuve des difficultés engendrées par ces
paradoxes de la genése : comment expliquer le surgissement historique d’entités censées étre toujours
déja présentes ? Méme au moment ott Husserl introduira la notion de « téléologie » comme condition
de possibilité du sens en général, il ne pourra pas échapper, selon Derrida, aux limites de I'empirisme et
du formalisme®.

2.2 Les paradoxes de la genése

En affirmant que Schmitt propose une phénoménologie du politique, Derrida veut souligner I'existence de
ces mémes paradoxes génétiques qui conduisent « le politique, voire I'éthique, al'onto-phénoménologique »
(DERRIDA, 1994, p. 23). Son étude sur Schmitt reconstruit une tradition de pensée typiquement
moderne — qui remonterait au moins 8 Hegel — dont la caractéristique principale serait la place centrale
accordée a I'« hostilité » dans sa définition du politique. On y divise deux éléments centraux. D’abord,
la différentiation fonctionnelle d'un champ politique autonome. Ensuite, la présence d'une « négativité
oppositionnelle » comme condition de toute définition proprement politique du politique : en dautres
termes, 'hostilité opére comme un moteur spéculatif d’autoréférences. Le paralléle avec la phénoménologie
s'établit dans la nécessité de fonder le sens :

*Cf. La genése et la trace : Derrida lecteur de Husserl et Heidegger, de Paola Marrati (MARRATT, 1998).

90 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



Nous avons parlé de phénoménologie il y a un instant (et il s’agit aussi d’'une phénoménologie de 'ami comme
de 'ennemi) parce qu'il y va bien du « phénoméne du politique », comme le dit Schmitt lui-méme, et du sens de
ce phénoméne, de la présentation de sa présence aprés réduction eidétique de tout ce qu'il n'est pas, mais aussi
parce qu’il y va bien, du méme coup, d’'une phénoménalisation comme révélation, manifestation, dévoilement

(DERRIDA 1994 : 154).

Si Schmitt entend, selon Derrida, dégager le sens du politique, il doit étre 4 méme d'expliquer son
origine temporelle. Lalternative classique est la suivante : soit on décrit une structure a priori, une forme
idéale indépendante, intemporelle et immuable qui garantit l'objectivité de la signification ; soit on décrit
le surgissement empirique (et psychologique) de la signification dans un fait singulier, sans pourtant
s'occuper de sa dimension objective indépendante des contextes. Ce dilemme se présente autant a Husserl
qu'a Schmitt, se reproduisant a partir d'une logique sinon similaire, au moins largement isomorphique.

Le point de départ de cet isomorphisme serait une récusation directe de toute genése idéale 6tée au vécu.
Chez Husser], cela prendrait la forme d’une critique adressée a Kant ; chez Schmitt, le vécu se traduirait
par une insistance sur le « concret », ainsi que par une critique de I'idéalisme libéral. Mais aucun de ces
auteurs ne peut admettre une retombée dans I'empirisme naif qui confond la réalité avec une « chose de
la nature » (HUSSERL 1976 : 43). Pour retourner aux choses mémes, il faut des conditions d’accés au
sens, c’est-a-dire une des diverses réductions phénoménologiques’.

En nous conseillant de voir chez Schmitt une réduction eidétique du politique, Derrida lance les bases
pour une enquéte sur sa genése. Nous allons tenter de saisir ce mouvement en le segmentant en deux
étapes distinctes :

a) Dans un premier moment, le sens du politique doit étre lié 2 un vécu concret, a I'actualité historique
d’'une genese mondaine. Sans cette apparition dans la réalité temporelle, nous n'avons qu'une image
formaliste et abstraite du sens. Il doit y avoir une « premiére fois »°, une origine du sens en acte. Le
probléme est que, a cause d’une nécessité eidétique, cette premiére fois doit déja avoir un sens et si cela
est le cas, ce sens peut étre projeté avant son origine empirique. Le propre du sens n'est autre chose que la
possibilité de sa répétition — dans un langage plus derridien, on dirait qu’il est itérable. Dans L'origine de
la géométrie, Husserl affirmait que I'énonciation scientifique (modeéle de toute autre objectivité possible)
doit étre dite « une fois pour toutes », reproductible indéfiniment dans I'identité. Le sens idéal signifie
justement quun objet peut se détacher de son actualité concréte et étre reproduit a l'infini, c’est-a-dire se
projeter vers un passé immémorial et un avenir sans limites. Un exemple illustre ce point : la proposition
selon laquelle la plus courte distance entre deux points est une ligne droite a di étre énoncée pour la
premiére fois par quelqu’un, par un géometre primordial, un proto-Euclide. Cet énoncé, cependant, ne
devient pas vrai a partir de ce fait. Il doit étendre sa validité des avant sa premiére énonciation, puisque
son contenu doit étre valable pour la période de temps qui précede la premiére formulation. La validité
deIénoncé est ex tunc, et non ex nunc. Cela implique que le sens précéde la genése qui, pourtant, doit le
constituer. En d'autres termes, 'axiome a été « toujours » vrai. Or, sila genése doit déja avoir sens, elle est,
donc, une répétition, une « seconde fois ». Comme l'explique Derrida dans sa fameuse « Introduction » :
« Lattitude phénoménologique est d'abord une disponibilité de I'attention pour I'avenir d'une vérité qui,
toujours déja, sannonce » (Derrida 1962 : 164).

3 C’est pourquoi le philosophe frangais Jocelyn Benoist, en commentant les rapports entre la pensée de Husserl et la notion
de « signification », dira que I'idée de « remplacer les choses par leur sens » est une « définition générique, schématique mais
juste, de la réduction » (Benoist 1997 : 19).

®Lalecture de Derrida, sur ce point, est largement tributaire des analyses de Husserl dans L'origine de la géométrie (HUSSERL,
1962, p. 175).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 91



ATégard des theéses de Schmitt, les difficultés surviennent au moment ot nous essayons de comprendre
siladistinction entre « ami » et « ennemi » est une structure a priori ou, comme l'auteur semble défendre,
quelque chose de « concret et existentiel »> (SCHMITT, 1979 [1963], p. 17). Si Schmitt a raison, alors
comment peut-on expliquer les qualités noématiques de ses deux termes ? Comment peut-on expliquer
qu’« ami » et « ennemi » puissent avoir un sens en général, et non pas simplement une existence épisodique,
contingente et relative 2

b) Selon Derrida, le probléme de la genése et la nécessité de chercher le sens du politique obligent
Schmitt & introduire une modulation a statut logique discutable : I'idée d'une « possibilité réelle ». On
lit dans La notion du politique : « Ici, il s’agit non pas de fictions ou normativités, mais de leffectivité
ontologique et de la possibilité réelle de cette distinction » (Schmitt 1979 [1963] : 15). En d’autres mots,
il y a du politique si et seulement si I'on peut constater l'actualité de la possibilité d'un conflit. Car, écrit
Schmitt : « ilappartient au concept d'ennemil'éventualité, sous-jacente au domaine du réel, d'un conflit »
(Schmitt 1979 [1963] : 20).

Quel est I'enjeu ici ? Oscillant entre deux registres apparemment contradictoires, 'actualité et la
potentialité, la guerre comme manifestation révélatrice du politique est a la fois la signification du politique
et un événement, clest-a-dire un fait, une singularité. La répétition fait face a I'irrépétable, et le sens du
commencement ne peut étre cherché que rétrospectivement. Le probleme est que cette rétrospection
doit (toujours) déja porter en soi le sens cherché, fiit-ce de maniére naive, pour se mettre en mouvement
(DERRIDA, 1962, p. 19).

Pour Derrida, Schmitt, ainsi comme Husserl, emploie une stratégie de déparadoxalisation qui consiste a
créer une « téléologie du retour ». La référence de Derrida, a ce sujet, est I'idée de téléologie telle quelle
apparait dans les manuscrits de Husserl a partir de 1925. Lié au théme de I'intentionnalité, le télos évoque
une « tache » infinie de réactualisation de la sphére du sens. Cette tiche suppose une idée (Kant sensu),
une idée jamais présentable ou actualisable qui guide pourtant la raison. A l'origine du sens, selon Husserl,
nous ne pouvons trouver qu'une idée infinie dans laquelle Arkhé et télos coincident pleinement. Ce passage
ou Derrida étudie la constitution des objets mathématiques pourrait décrire aussi bien la constitution du
politique chez Schmitt :

Quand Husserl consacrera plus loin quelques lignes a la production et aI'évidence du sens géométrique comme tel
et dans son contenu propre, il ne le fera donc qu’aprés avoir déterminé en général les conditions de son objectivité
et del'objectivité des objectités idéales. On ne peut ainsi éclairer le sens pur de la praxis subjective qui a engendré
la géométrie que rétroactivement et a partir de son résultat. Le sens de l'acte constituant ne peut se déchiffrer que
dans la trame de l'objet constitué. Et cette nécessité n'est pas une fatalité extérieure, mais une nécessité essentielle
del'intentionnalité. Le sens originaire de tout acte intentionnel n'est que son sens final, c’est-a-dire la constitution
d’un objet (au sens le plus large de ces mots). C’est pourquoi seule une téléologie peut s'ouvrir un passage vers
les commencements (DERRIDA, 1962, p. 54-55).

Lexemple de la géométrie est particuliérement éclairant : le sens de l'acte constituant originaire, d’aprés
ce méme Husserl lu par Derrida, est la possibilité infinie de réactivation qui s’y inscrit ; c’est un projet
inachevé ou les futures géomeétres doivent (au sens le plus prescriptif du terme) toujours retourner a un
acte instaurateur plus ou moins fictif pour expliciter ce que la « géométrie > aurait toujours voulu dire.
Une géométrie non euclidienne, dans ce cas, reste une géométrie parce qu'elle s'inscrit dans une tradition
téléologique ot 'on peut toujours réactiver le geste d’Euclide. La solution au paradoxe de la genése
consisterait a affirmer que l'origine du sens est, en vérité, un projet infini ; la projection d'un noyau d’essence
jamais atteignable et pourtant pleinement opératoire.

92 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



2.3 Une téléologie paradoxale

Pourtant, Schmitt semble, a premiére vue, refuser telle solution, puisqu’il affirme ne pas soccuper de
buts et de finalités idéales, sinon d’une espéce de présupposition élémentaire. C’est pourquoi les efforts
interprétatifs de Derrida consistent a montrer que Schmitt introduit, subrepticement, un contenu
téléologique dans ses analyses en postulant la guerre comme une limite.

Apreés avoir élaboré les rapports entre le politique et la Staatslehre ; et aprés avoir essayé de définir le
politique selon un seul critére (Kriterium), Schmitt doit répondre, dans La notion du politique, 3 une question
de nature synthétique : sile sens du politique est donné par la distinction ami-ennemi, quel est le sens
de la distinction ami-ennemi elle-méme ? Sa réponse est la suivante : « Le sens de cette distinction entre
l'ami et l'ennemi est d'exprimer le degré le plus extréme d’intensité (den aiiflersten Intensititsgrad) relatif
al'union et a la désunion, 4 I'association ou a la dissociation » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 15). Derrida
reprend cette idée et essaye de la réduire a ses éléments principaux. Malgré les protestations de Schmitt
contre leslecteurs quilui reprochent de faire une théorie de l'ennemi au lieu d’'une théorie de la distinction
ami-ennemi, Derrida regarde la Feindschaft comme le garant de I'intelligibilité du systéme schmittien. Car
I'« ennemi » est un concept intensif qui projette son sens vers la possibilité d'un cas extréme de conflit.
En d’autres mots, cette notion présuppose que l'opposition entre ego et alter puisse arriver a un niveau
d’intensité extréme caractérisé par un conflit sans aucun arbitrage possible.

Avant détudier proprement 'interprétation de Derrida, revenons un instant aux propos de Schmitt. Quand
l'auteur de La notion du politique introduit la distinction « ami-ennemi », il parait vouloir s’assurer que sa
définition du politique résiste a deux tentations. D’abord, la tentation de décrire le politique comme l'effet
de surface d’un autre systéme d’action, notamment I'économie, la religion et la morale. Ensuite, la tentation
d'offrir un concept substantialiste du politique. Il y a, ici, une présupposition en termes de philosophie du
langage et ontologie des concepts selon laquelle les définitions correspondent, en réalité, & délimitation
del'usage d’'un ensemble spécifique de catégories. Définir le politique équivaudrait a entrer en possession
de catégories singuliérement politiques, c’est-a-dire des critéres politiques. Le critére est toujours un outil
de jugement et, comme le suggérent les mots qui gravitent autour du verbe krino, il sert a distinguer, a
trier, & séparer et a choisir. Alors, le politique ne peut pas étre considéré comme autonome s’il ne détient
pas ses distinctions spécifiques. Nous savons que Schmitt répond a cette contrainte en introduisant la
distinction « ami-ennemi ». Mais comment éviter la tentation d’une définition substantialiste ? Il ne
suffit pas de définir la politique  travers un critére distinctif, si ce critére est composé de termes singuliers
substantifs. Pour éviter cette objection, Schmitt emploie un concept qui traverse la philosophie désla fin
du XIXe siecle : I'intensité. En définissant la distinction entre ami et ennemi comme le degré extréme
d’intensité par rapport a'union et 4 la désunion des collectifs humains, il peut traiter les notions d’« ami »
et d'« ennemi » non comme figures extensives, des substances composées de parties quantifiables, mais
comme des changements qualitatifs de grandeurs séquentielles et non numérisables. C’est pourquoi il
affirme que, concernant la nature de l'ennemi, il suffit de dire qu’il est « dans un sens particuliérement
intensif, quelque chose d’existentiellement autre et étranger » (SCHMITT 1979 [1963], p. 14).Iln’y a
pas une substance extensive dans cette proposition ; il n'y a qu'une variation de degré qui tend vers une
limite ou qui ne fournit qu'une approximation. Cette limite est, justement, le cas extréme de contlit.

Derrida souligne une nuance décisive dans ce raisonnement : 'extremen Konfliksfall de Schmitt oriente
le sens du politique, mais, en principe, ne peut jamais se présenter en tant que tel. Dans le chapitre 3 de
La notion du politique, Schmitt emploie de maniére constante ce syntagme de « possibilité réelle » pour
désigner un conflit existentiel présupposé par toute distinction véritablement politique. Le probléme
de la genése que nous avons évoqué précédemment nous permet, a présent, de comprendre ce geste.
La « possibilité » dont parle Schmitt doit étre effectivement donnée pour opérer la médiation entre le

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 93



factuel et le transcendantal, entre l'aspect empirique et 'idéalité du sens : « Schmitt ne veut pas dissocier
la modalité quasi transcendantale du possible et la modalité historico-événementielle de 'éventuel »
(DERRIDA, 1994, p. 116).

La définition de « conflit », apparemment la derniére de cette chaine conceptuelle, est attribuée a la
« possibilité réelle de la mort [ Totung] » (SCHMITT 1979 [1963], p. 15). Mais la ot Schmitt entend
cloturer le systéme, il s'ouvre une bréche. Comme le montre Derrida, sile politique ne comporte aucune
« définition d’'essence », aucune « définition exhaustive >, alors tout se joue a partir du concept intensif
d’un conflit possible et éventuel. Un combat se présente, en essence, comme une limite mathématique,
et une distinction politique est d’autant plus politique, dit Schmitt, « qu’elle s'approche du pont le plus
extréme de regroupement ami-ennemi » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 17). Lalecture phénoménologique
proposée par Derrida montre que ce « sens » dépend toujours d’une intensification dont I'apex est une
hostilité inatteignable, voire impossible a rendre présente. C'est'horizon du politique ; c’est son télos. Ainsi
comme chez Husserl "« idée » garantissait toute présence sans jamais pouvoir étre présentée in totum,
aussila « possibilité réelle de la guerre », chez Schmitt, établitle politique sans aucune donation présente.

Or; cette téléologie ne peut étre qu'une téléologie contradictoire. Son caractére paradoxal éclate au grand
jour lorsque sa validité, assurée par I'opérateur modal de la « possibilité réelle », entre en crise. Comment
peut une idée entrer en crise ? Comment peut une « possibilité réelle » entrer en crise ? Ces questions
ne représentent pas, pour Schmitt, un exercice purement spéculatif. Il entend leur donner un caractére
central dans son diagnostic d’époque, qui consiste a affirmer la fin du ius publicum europaeum, c’est-a-dire
la grande époque du droit européen inaugurée apreés la « découverte » du Nouveau Monde, et dont le
centre était occupé par I'Etat. La crise de ce modéle, affirme Schmitt, est entrainée par un libéralisme qui,
dans son essence, est une force dépolitisante’.

Si I'inimitié politique joue le role de limite mathématique, d’horizon insaisissable de I'intensification
des hostilités armées en général, sa crise doit révéler une impureté d'origine, une dépendance de I'idéalité
al'égard des événements factuels. Voila qui est la ligne de réflexion suivie par Derrida dans Politiques de
l'amitié. Les transitions du vieux droit public européen visibles a partir des neutralisations de la technique,
du retour de la guerre juste et, surtout, de I'avénement de la figure du partisan sont, selon la lecture de
Derrida, la densification de I'imbrication entre arkhé et télos représentée par la notion de « possibilité
réelle de la guerre ». Cela signifie que I'idée inscrite a I'origine du politique commande une explicitation
contradictoire, une téléologie paradoxale dont la limite est, a la fois, le maximum de politique et la fin du
politique. En d’autres mots, si l'on passe a la limite, si on touche a cette valeur inatteignable de violence,
si on rend le télos présent, on arrive au zénith du politique et a sa dissolution.

Pour avancer ce raisonnement, Derrida montrera que la dépolitisation, un des sujets principaux des
réflexions de Schmitt dans le deuxiéme Aprés-guerre, équivaut a une perte totale des frontiéres entre 'ami
etl'ennemi. AT'époque ot le libéralisme devient un credo universel et sert de fondement pour de nouvelles
institutions internationales consacrées a la la paix, on observerait une neutralisation du codage politique
moyennant une interdiction de I'inimitié. Schmitt est ainsi l'auteur de la disparition de l'ennemi, et de
sa substitution par un régime global qui proscrit la guerre comme mécanisme de résolution de conflits
entre les nations.

78’1l est vrai que la cible principale des attaques de Schmitt est le libéralisme, on constate que trés souvent ses analyses se
dirigent vers une conjoncture plus large. Dans la Théologie Politique, Schmitt écrit : « Rien aujourd’hui n’est plus moderne que
la lutte contre la politique. Des Américains liés au marché financier, des techniciens de 'industrie, des socialistes marxistes et
anarcho-syndicalistes révolutionnaires, tous sont d’accord pour dire que l'objectivité de la vie économique (Sachlichkeit des
wirtschaftlichen Leben) doit se substituer 4 la non-objectivité de la domination politique (unsachlich Herrschaft der Politik) »
(SCHMITT, 1934, p. 82).

94 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



Lauteur de La notion du politique voit dans 'universalisation de la doctrine libérale, notamment de la
valeur cardinale d’« humanité », la ruse politique par excellence. Pour construire la paix perpétuelle, le
libéralisme ferait appel au dépassement des anciennes inimitiés publiques et des distinctions basées sur
l'appartenance individuelle ou collective & un peuple concret. Sous prétexte de neutraliser les conflits
politiques, il introduit en contrebande, toujours selon Schmitt, une nouvelle forme d’hégémonie. Une
hégémonie d’autant plus politique quelle se prétend apolitique. Le probléme réside dans le fait que, en
s'opposant a cette tendance expansionniste, on ne devient pas un adversaire sur un pied d’égalité avec les
libéraux : on est tout simplement exclu de 'humanité. Voila ce qui serait nouveau, dit Schmitt.

Schmitt, tel que lu par Derrida, est celui qui soutient que la dépolitisation est en réalité une hyper-politisation,
ouvrant ainsi la voie au déchainement le plus complet de I'hostilité. Dans un monde ot I'ennemi disparait
et toute opposition existentielle est comprise comme criminalité, on arrive, paradoxalement, & un niveau
extréme d’'opposition existentielle. Il n'y a que la violence sans frontiéres, sans limites ; violence comme
extermination, annihilation, anéantissement. Ce phénomene, dont le Traité de Versailles serait 'exemple
princeps, signifie non seulement la fin d’'une équité inhérente a 'ordre du ius publicum europaeum, mais
aussi le retour en force de la guerre absolue. Derrida interprete la crise schmittienne du droit européen
comme si le télos du politique (le degré maximal d’'inimiti¢) aurait été atteint et, donc, rendu présent.

La Théorie du partisan, écrite trente ans aprés La notion du politique, fait la description de ce passage.
A travers de nombreuses analyses historiques qui vont de Lénine a Mao et de Staline a Salan, Schmitt
conclut que les concepts traditionnels du ius publicum europaeum, notamment I'idée d’une régulation
juridique de la guerre, ne sont plus capables d’expliquer les phénomeénes politiques du temps présent.
Car I'ennemi conventionnel, de qui 'on peut espérer le respect du droit et, éventuellement, la grace, a été
remplacé par 'ennemi absolu, de qui 'on ne peut espérer que la terreur et I'annihilation. En lisant les
textes écrits par Schmitt a partir des années 1950, on peut suivre son raisonnement en cinq points : (i) le
libéralisme rompt avec la logique (politique) du ius publicum europaeum, en la remplagant par une idée
d’humanité dans laquelle il n’y a pas d’ennemis ; (ii) la notion d’« humanité » entraine un impératif de
paix qui interdit la guerre comme mécanisme de résolution des conflits ; (iii) il y a des personnes qui ne
sont pas d’accord avec la notion d’humanité avancée par le libéralisme ; (iv) parce qu’il part d’un postulat
d’homogénéisation, le libéralisme traite ses adversaires comme des ennemis de ’humanité ; (v) l'ennemi
dulibéralisme est un ennemi de 'humanité, une sorte d’humain non humain qui devient 'ennemi absolu.
La conséquence incontrdlable de cette dissolution menée a terme par le libéralisme est 'ascension des
combattants irréguliers, des partisans, des guerres révolutionnaires et la construction d’une guerre
d'annihilation absolue. Une fois défait le monde du ius publicum europaeum, ce sont les guerres civiles
fratricides qui illustrent mieux I'aboutissement de la téléologie politique. La o1 « le frére d’hier se révele
étre I'ennemi le plus dangereux » (SCHMITI, 1963, p. 85), on assiste au déchainement d’une violence
maximale. Mais, a l'intérieur d’'une idée d’humanité, ne sommes-nous pas tous fréres, membres du genre
humain ? A la limite, toutes les guerres sont maintenant des guerres fratricides.

Derrida identifie une contradiction fondamentale dans cet argument de Schmitt. Selon lui, il y a en
effet une « déconstruction du politique » qui intervient au coeur de la distinction politique fondamentale
entre ami et ennemi. Or, si le politique est défini par un maximum d’hostilité porté vers l'ennemi ; et si
le maximum d’hostilité porté vers l'ennemi n'est atteint qua l'occasion de la guerre (révolutionnaire)
fratricide, alors, dans son télos, le politique est la guerre menée contre le frére, compris comme I'ami par
excellence, et 'ennemi par excellence. On arrive a une contamination irréductible entre 'ami et 'ennemi,
clest-a-dire al'indistinction entre « ami » et « ennemi » et, par conséquent, la perte du sens du politique :
« La guerre absolue dont parle Schmitt, la guerre révolutionnaire qui porte la théorie du partisan a son
extrémité, la guerre qui viole toutes les lois de la guerre, cela peut étre une guerre fratricide. Et faire ainsi
revenir la figure fraternelle de 'ami » (DERRIDA, 1994, p. 171).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 95



2.4 Une téléologie de la violence

Dans le chapitre 6 de Politiques de I'amitié, Derrida affirme que I'inimitié absolue fait saillir, contre
lintention méme de Schmitt, une couche de violence originaire. Le concept d’« ennemi » dont s’utilise
lauteur de La notion du politique inaugure une synthése inattendue entre fraternisation et violence. Schmitt
finit par nous donner une version hyper-naturaliste du frére — tant d’un point de vue génétique que d’'un
point de vue tellurique — et un horizon de violence dépourvu de limites. Voila I'accusation de Derrida :
Schmitt n'aura jamais quitté le registre théologique, il n‘aura jamais réussi & démarquer clairement les
offices du théologien et du juriste. Les deux figures s'entremélent dans sa pensée, ol la mise & mort de
l'ennemi tend vers un maximum d’hostilité et violence. Le politique, ce « politique-ci » — formule que
Derrida emploie 4 maintes reprises — ne peut acquérir son sens qu’a partir du télos de I'annihilation de
cet ami-ennemi. U'image du droit des gens moderne décrite par Schmitt — on aura l'occasion de mieux

‘étudier dans la section prochaine —, comprise comme mise en parenthése de la violence absolue entre
les Etats européens, ne tiendra donc pas, et le ius publicum europaeum, basé sur une certaine configuration
du code ami-ennemi, n'est pas le contraire de la dépolitisation ; il n’est pas non plus le contraire de I'hyper-
politisation qui libére les forces d’anéantissement fratricides. Car si l'on croit que le politique peut étre
isolé ou réduit a son essence hostile, il faut présupposer la possibilité d'une violence déchainée.

C'est justement devant un tel constat que Derrida pense ses « politiques de I'amitié ». En effet, Schmitt
y opére comme métonymie d’une tradition politique fondée sur I'imbrication entre violence absolue et
fraternisation. Derrida souhaite contester précisément ce lien, c’est-a-dire I'idée de I'unité d’un peuple
fondée sur une décision de fraternisation. Peut-on songer a un peuple démocratique qui ne fait pas appel
au sang, au sol, a la naissance et a la nature pour penser son lien ? Peut-on imaginer la déliaison sous un
mode autre que I'inimitié ? Devant la devise aristotélicienne, « O mes amis, il n’y a nul ami », Derrida
résume la question fondamentale qui oriente son travail :

L'orientation particuliére de cet essai-ci sur 'amitié, quant au nom de la démocratie et quant a la déconstruction
d’un certain concept de la démocratie au nom de la démocratie, pourrait prendre la forme suivante, aujourd hui,
aujourd’hui encore et peut-étre plus que jamais : comment déconstruire le lien essentiel d’un certain concept dela
démocratie a I'autochtonie et a 'eugénie sans pour autant renoncer au nom de démocratie ? Ni a son historicité 2
Mais comment penser cette historicité a laquelle aucune histoire jamais ne fut égale ? (DERRIDA, 1994, p. 126).

Si, comme disait Schmitt, « I'Etat est, selon l'emploi langagier actuel, le statut d'un peuple organisé dans
un espace territorial fermé » (SCHMITI 1979 [1963] : 11), alors il faut mettre en question la liaison
méme entre terre, peuple et Etat. Essayons de voir la gamme de problémes qui s'ouvrent a partir de 1a.

3 Violence et partage global de lespace

Devantle démontage conceptuel quopére Derrida sur I'édifice théorique de Carl Schmitt, il peut paraitre
insolite de continuer a interroger le code ami-ennemi et l'opérateur « possibilité réelle ». Car sile sens du
politique ne peut pas étre sauvé, c’est-a-dire isolé, alors son codage est de trés peu d’intérét. Nous allons
maintenant nous diriger vers une autre partie du corpus schmittien, les textes qui gravitent autour de Le nomos
de la terre, publié en 1950. Nous le ferons non pour dévoiler les peurs subjectives de l'auteur (AUGSBERG,
2010), ou pour recadrer ses idées dans le schéme normativisme-réalisme (KOSKENNIEMI, 2004). Nous
souhaitons démontrer que, par un effet de re-entry de la déconstruction dans la déconstruction, on voit
surgir une des conséquences les plus inquiétantes de la pensée de Schmitt : la distinction ami-ennemi,
a Iépoque du ius publicum europaeum, dépendait d’'une organisation concréte des échelles globales de
violence. Au lieu d’'une dynamique inconnue d’annihilation de l'autre, le droit public européen a toujours
eu un rapport avec une forme de violence sans limites qu’il a réussi a exporter en dehors de ses territoires.

96 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



Avec le terme « némos », qu'il cherche a restaurer dans sa force originelle, Schmitt atteint le point
culminant de sa critique du normativisme®. Au lieu de traduire « némos » par « loi » (Gesetz) ou par
« norme >, il cherche a reconstruire son sens héraclitéen en s‘éloignant d'une décadence normativiste
qui aurait débuté avec la philosophie platonicienne. Le juridique acquiert chez Schmitt la dimension
existentielle d’une réalité localisable géographiquement. La terre serait la mére du némos (SCHMITT, 1974,
p- 13) ; elle l'envelopperait, fixerait ses frontiéres et le ferait apparaitre comme signe public de I'ordre. En
jouant sur '’homophonie entre Ordnung et Ortung, entre ordre etlocalisation, Schmitt affirme que le droit
aura toujours été une affaire de la terre ferme, une synthése entre spatialisation et ordination qui anime le
phénomeéne fondamental de la prise de terre (Landnahme) : « Le mot grec pour cette premiére mesure
de tous les critéres subséquents, pour la premiére appropriation de terre, considérée comme premiére
partition et classification de l'espace, pour la premiére division et distribution, c’est le mot de némos »
(SCHMITI, 1974, p. 36).

Apres des analyses historiques qui vont de 'antiquité classique jusqu’a la Respublica christiana, on lit dans
Le nomos de la terre une minutieuse description de la transition d’un némos préglobal & un némos global.
Ce mouvement fait tout I'intérét du livre. Il s’agit, bien str, d’expliquer le surgissement d’un nouvel ordre
mondial nommé ius publicum europaeum, le grand droit public européen qui a régi les relations entre les
puissances étatiques dés le XVIe siecle. Schmitt approfondit ainsi un sujet qui était a peine visible dans
ses écrits sur le décisionisme et sur la codification du politique en amis et ennemis : la nécessité de penser
l'ordination juridique concrete a partir de ses différentes géolocalisations.

Quoiqu'on puisse critiquer ses constantes idéalisations historiques’, Le nomos de la terre nous présente
un intéressant contre-discours de fondation du corps politico-juridique. La création du moderne droit
des gens est présentée sans recours aux Ur-szenen contractualistes, puisque sa scéne primitive n'est plus
celle d'une assemblée de fréres, mais I'image d’un voyage. La découverte du Nouveau Monde, grand acte
de prise de terre et fondation du droit, bouleverse la structure essentiellement terrestre des ordres locaux
préglobaux. En mettant en ceuvre une nouvelle dialectique entre terre ferme et mer libre, ce némos se
constitue comme le premier n6mos global, c’est-a-dire le premier a présupposer un monde rond, navigable
et circumterrestre. En foi de quoi, les Etats souverains européens, dits « puissances », vont exercer leur
pouvoir les uns contre les autres a travers un jeu marqué par une double échelle : I'au-dela et l'en dega des
lignes d’amitié.

Voila la grande conclusion de Schmitt : « Avec ces considérations a propos de I'importance de la
prise de terre en droit des gens, on peut comprendre en termes d’histoire du droit et philosophie du
droit I'événement basilaire dans I'histoire du droit des gens européen — la prise de terre d'un Nouveau
Monde » (SCHMITT, 1963, p. 13). Cet espace purement appropriable a établi un changement de sens
dans la division médiévale entre territoires chrétiens et non-chrétiens. Avec l'appropriation de terres du
Nouveau Monde, la politique devient d’autant plus géographique que la géographie devient politique.
Dés lors que les cartes commencent a représenter un monde réellement global, des frontiéres également
globales seront tracées pour diviser ou distribuer la terre (SCHMITI, 1995 b, p. 441). Schmitt revisite
les célébres « Lignes d’amitié » des XVIe et XVIle siécles, qui, généralement a partir de 'Equateur, du
tropique du Cancer ou d'un méridien quelconque, délimitaient les frontiéres entre 'Europe et un au-dela
certain, une zone de violence impitoyable.

Il faut donc préciser ce point : les Amériques formaient non pas un espace ot les régles du droit international
public étaient « suspendues », mais un lieu comportant une autre normativité, le droit du plus fort. Si
l'on songe a ce syntagme de « Beyond the line », dont les pirates anglais faisaient couramment usage, on

$Une critique qui, d’ailleurs, n’a jamais caché son effrayant antisémitisme (SCHMITT, 1991, p. 209).
°Voir, 4 ce sujet, le livre de W. Hooker: Carl Schmitt’s international thought (HOOKER, 2009, p. 22).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 97



conclut que cette partie de la terre ne connaissait que la pure appropriation violente. Selon Schmitt, I'idée
d’une Europe unifiée par le ius publicum europaeum, ce qu’il appelle « I'en deca des lignes », dépendait
historiquement et philosophiquement du contraste avec '« au-dela ». Cest pourquoi, a la question de
savoir si la prise des terres du Nouveau Monde a eu un impact sur la configuration du moderne droit des
gens, le philosophe Jean-Frangois Kervégan répond : « Oui, car il importait que la compétition féroce que
se livraient les Européens sur les océans et au-dela d’eux ne se prolonge pas, en tout cas pas sous les mémes
formes, sur le continent lui-méme » (KERVEGAN, 2011, p. 229). Lexistence d’un espace proprement
politique (I'Europe) reléve de l'au-dela des lignes d’amitié.

Lopposition entre ces deux registres, un « au-dela » et un « en dega », est lourde de conséquences
pour réfléchir a lalecture phénoménologique esquissée par Derrida. On se rend compte que le code ami-
ennemi est traversé par un tiers, par une troisiéme valeur qui ne se laisse pas réduire a l'emprise de la seule
hostilité. Et cela est d’autant plus révélateur que cette intrusion du tiers n'est pas formulée, chez Schmitt,
pour dénoncer les mécanismes d’appropriation et les massacres coloniaux. Son objectif déclaré est de
comprendre 'émergence historique du principe de I'Etat et décrier le retour, au XXe siécle, des discours
humanistes sur 'unité du monde. Sa maniére trés particuliére de narrer les événements historiques qui nous
ménent  cette transition constitue en réalité une lamentation quant a la fin du ius publicum europaeum.
Nous touchons la quelque chose de trés proche de cette téléologie politique que nous avons décrite dans
le chapitre précédent.

Cette idée s'exprime clairement dans la distinction entre « guerre » et « guerre totale »'°. Les guerres que
les peuples européens ont connues entre 1648 et 1914 pouvaient stirement étre sanguinaires, affirme Schmitt,
mais elles comportaient des limites. Son objet était un combat danslequelles « vaincus bénéficiaient d'une
véritable protection apportée par I‘équilibre européen » (SCHMITT, 1995a : 389). Cette préoccupation
constante de pointer 'égalité des rapports de force et pouvoir suggére que la régulation des contflits entre
les Etats n'obéissait pas simplement a des critéres normatifs formels. Le ius publicum europaeum est un ordre
concret, plutdt qu'un ensemble de normes. Le droit de la guerre (Kriegsrecht) est, en effet, une limitation
de la guerre (Hegung des Krieges) due, d'un coté, a une égalité en termes de pouvoir militaire, et, de l'autre,
aun destin commun du patrimoine juridique et culturel européen. Ces conditions étaient donc réservées
aux peuples européens. La fin du ius publicum europaeum signifie la fin de cet équilibre et, par conséquent,
du droit de la guerre qui était le noyau essentiel (Kern) du droit international (SCHMITT, 19504, p. 64).
Le nouveau concept de guerre totale apparu aprés la Premiére Guerre mondiale marque la disparition
de ces limites. En contraste avec I'ennemi typique du ius publicum europaeum, celui qui soppose a I'ami
et, en le faisant, sert de fondement au cadre politique de I'Etat, Schmitt constate le retour d’une inimitié
plus proche de la figure de 'ennemi religieux du moyen age, des pirates ou — nous le soulignons — des
« « peuples » sauvages [ « wilde » Volker] » (SCHMITI, 1950a, p. 114) : la guerre totale devient ainsi
guerre d’annihilation.

Mais si cela est le cas, il ne s’agit pas proprement d’un retour, puisque I'extermination de ces peuples
dits « sauvages » est, par définition, contemporaine au ius publicum europaeum. Cette annihilation est,
selon l'aveu de Schmitt lui-méme, la condition de possibilité de la grande époque des Etats européens.
Or, nous constatons de maniére frappante que le codage politique « ami-ennemi » dépendait alors d'une
troisiéme valeur, d’une autre distinction qui ne pourrait jamais étre assimilée 4 'inimitié intraeuropéenne.

'°Cf. 'analyse d’Emmanuel Tuchscherer sur ce qu’il appelle un « virage vers la guerre totale » chez Schmitt 4 partir de 1937
(TUCHSCHERER, 2003).

98 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



3.1 Une autre possibilité réelle

Le « nouveau » concept de guerre totale, tel qu'il apparait dans le panorama européen de 'Aprés-guerre,
va impliquer l'existence d’ennemis congus comme criminels, d’Etats voyous qui ne bénéficient pas, selon
largument schmittien, des garanties du Kriegsrecht, et doivent étre annihilés. Parce que le ius publicum
europaeum est vu comme un mécanisme singulier de retenue de la violence, Le nomos de la Terre et tous les
textes qui l'entourent incarnent une grande scéne de nostalgie ot son auteur devient aussi un personnage :
«jesuisle dernier représentant conscient du jus publicum europaeum, son dernier enseignant et chercheur
au sens existentiel » (Schmitt 1950b : 50).

Est-ce possible alors de reprendre la lecture husserlienne de Schmitt proposée par Derrida ?

Derrida, nousl'avons vu, lit chez Schmitt la schématisation d’'une tradition trés profonde liant le politique
alafigure de I'ennemi. Schmitt n’a pas pour autant eu I'illusion de décrire un systéme universel, malgré les
effets mondiaux de son modéle. Il savait que la distinction ami-ennemi impliquait non pas la définition
matérielle d’'un concept, mais un critére récursif fondé sur une différence. En lisant La notion du politique
rétrospectivement a partir de Le nomos de la terre, il devient de plus en plus clair que la différentiation
fonctionnelle d'un domaine politique moderne est le résultat d’'une dynamique spatiale asymétrique. En
d’autres termes, la modernité politique — avec les prédicats quon y associe traditionnellement — était
circonscrite & un espace, et elle recouvrait un nombre extraordinairement restreint de collectifs humains :
les Etats européens reconnus devant un droit international (lui aussi européen) et ses « peuples .

Nous pouvons maintenant proposer une autre interprétation au syntagme « possibilité réelle », tout
en complexifiantla « lecture husserlienne de Schmitt » : la « possibilité réelle », cet opérateur modal qui
qualifie le combat a mort entre amis et ennemis et, par conséquent, définit le politique, recéle une téléologie
contradictoire parce qu'elle sappuie sur une différence de deuxiéme degré, a savoir celle entre I'au-dela et
I'en dega des fameuses lignes globales. Selon Schmitt, la « possibilité réelle » n'est pas un indice purement
spirituel (SCHMITT, 1979 [1963], p. 28), elle vise un degré de réalité. Pour devenir membre de ce grand
club étatique du droit des gens'!, il fallait non seulement partager I'horizon culturel de I'Occident, mais
aussi atteindre un certain niveau de pouvoir, surtout militaire. Au lieu d’une réciprocité abstraite de droits
et devoirs dans l'ordre international, la souveraineté, concept-clef dans ce contexte, signifie une identité
basée sur le principe factuel déquivalence de forces. En son fond, le droit public européen dont Schmitt
fera le deuil, cet espace maintenant en train de disparaitre ot se jouait la distinction ami-ennemi, reste
intrinséquement lié  la parité de pouvoir, cest-a-dire a Iéquilibre militaire entre les Etats. C’est pourquoi
Schmitt affirme que, au moment de la découverte, le Nouveau Monde ne peut pas surgir comme un nouvel
ennemi (SCHMITT, 1979 [1963], p. SS). Or, le sens de I'étre-ennemi de l'ennemi n'émerge qua l'intérieur
de ce cadre d’é¢quilibre européen.

Aux yeux de la plupart des juristes modernes, les populations qui résidaient dans les Amériques
natteignaient ni un prétendu stade de civilisation ni un niveau adéquat d'organisation du pouvoir pour étre
intégrées i cette communauté d’Etats plus ou moins égaux. Ainsi, le Nouveau Monde fut décrit comme un
espace vide'?. D’aprés de Schmitt, et malgré les efforts argumentatifs de quelqu'un comme Francisco de
Vitoria, le passage au ius publicum europaeum a signifié le passage 4 un régime de compétition accru entre
les puissances étatiques qui visaient & occuper ces territoires récemment « découverts » en Amérique.
La grande question juridique de la période est la suivante : comment qualifier juridiquement la prise des

! Uexpression provient de Martti Koskenniemi (2004, p. 82)

"2 Au chapitre IT de Le nomos de la terre, Schmitt analyse les différences entre la pensée théologique de Francisco Vitoria et la
pensée des juristes modernes concernant les « titres », c’est-a-dire les droits européens i la « Conquista » (SCHMITT, 19504,
p- 69 et seq).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 99



terres du Nouveau Monde ? Réponse : « Le titre légal de 'occupatio correspondait a la réalité de la période,
d'autant plus qu'il présupposait la distinction, en droit international, entre des territoires européens et non
européens. Le Nouveau Monde était ouvert a l'occupation » (SCHMITI, 1950a, p. 101).

S’ily a « possibilité réelle », c’est a cause de cette division géographique de fond. En effet, 1a ot Schmitt
isole le code ami-ennemi pour faire une espéce de phénoménologie du politique, on doit reconnaitre que
louverture & la lumiére de la phénoménalité dépendait de I'occlusion d’une violence qui ne se donne pas
sous 'horizon du sens politique. En dehors du politique, la violence reste intraduisible dans la structure
juridique du ius publicum europaeum. Les titres 1égaux, comme celui d’occupatio, ne fonctionnent pas
comme des foncteurs qui associeraient des réalités au-dela des lignes d’amitié aux réalités d’en dega. Ces
termes ne servent qua constituer I'au-dela comme un espace « infini d’altérité » ot toute lumiére est
absente, toute violence permise et tous les corps appropriables.

3.2 Une autre citation

Si les fils rouges de Politiques de I'amitié se trament autour d’une citation reportée — de ce « O mes
amis... » qui voyage en retour de Montaigne a Aristote —, on pourrait décrire les propos de Schmitt
comme le destin d’une autre citation. Cette fois-ci, il s’agit d’une citation de Bacon retrouvée dans De
jure naturae et gentium de Pufendorf et qui fait référence, elle aussi, a Aristote. Bacon déduit du fait que
les Américains mangeaient de la chair humaine et immolaient des gens a ses divinités le droit de déclarer
la guerre contre eux. Selon lui, les Américains sont « per ipsum jus naturae proscripti > (PUFENDOREF,
1998, p. 846) — proscrits par le droit naturel, ou comme Schmitt préfere le traduire, « proscrits par la
nature elle-méme ». A cela, Schmitt ajoute : « Les Indiens de "Amérique du Nord ont été donc vraiment
exterminés [denn auch wirklich ausgerottet worden] » (SCHMITT, 1950a, p. 43).

Cet argument, qui emprunte a La politique d’Aristote un vocabulaire devenu classique, apparait dans le
corpus schmittien a deux reprises. D’abord congu comme une note de bas de page a La notion du politique,
il réapparait, presque sans aucune modification, dans la deuxiéme partie de Le nomos de la terre. Cela
montre un accord de fond entre les deux textes, malgré tous les indubitables changements d’avis qui ont
traversé la carriére intellectuelle de Schmitt. Entre 1932 et 1950, ce point restera intact : c’est toujours au
nom d’une certaine idée de 'humanité que I'on opére une exclusion de '’humanité.

Schmitt ne mobilise pas pour autant cet argument pour critiquer la violence exterminatrice qui décima
les populations américaines. Lorsqu’il en est question, il adopte souvent le ton neutre et professoral d'une
explication scientifique. Les choses se modifient, néanmoins, quand il s’agit de la limite historique du ius
publicum europaeum. En face de celui-ci, Schmitt construit une véritable « mélancolie politique » (cf.
MARRAMAO, 2004), et sa pensée déviant aussi bien le deuil de la distinction ami-ennemi que la lamentation
d’une violence déchainée au sein du territoire européen. Il n'y a rien de particuliérement étonnant dans ce
constat. En effet, on reconnait ici une caractéristique fondamentale de cette phénoménologie schmittienne,
asavoir le fait que la constitution du sens politique dépend de 'occultation de ses paradoxes. La distinction
entre amis et ennemis n'était finalement possible qu'a cause d’un tiers, d’un sujet qui ne peut étre ni ami ni
ennemi, des populations qui ne peuvent pas constituer un peuple au sens « politique », c’est-a-dire selon
les régles conventionnelles et coutumiéres du droit international européen.

Revenons un instant a lalecture proposée par Derrida pour marquer notre divergence. Selon Derrida, cest
parce que Schmitt souhaite proposer une phénoménologie du champ politique qu'il se voit confronté aux
paradoxes de la genése du sens — l'origine du sens étant toujours déja une répétition —. Par conséquent,
lauteur de La notion du politique adopterait une stratégie similaire a celle de Husserl, consistant & supposer
une téléologie, un avenir du sens qui ne serait autre chose que la réactualisation d’un acte fondateur. Clest

100 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



a ce stade que nous nous éloignons de I'interprétation de Derrida. Car si arkhé et télos coincident dans le
schéme de cette téléologie du sens schmittienne, c’est parce que l'au-dela des lignes d’amitié fonctionne
comme une charniére. La liaison entre origine et fin n'est pas seulement I'effet d'une idée régulatrice au sens
kantien, mais aussi le résultat de la décharge d'une violence destructrice pourtant interdite a I'intérieur du
ius publicum europaeum. Le concept d’« ennemi » peut toujours étre décrit comme un concept intensif,
mais il engendre maintenant un autre type de passage a la limite ; un passage assez littéral. Lennemi est
celui qui, d'un c6té, représente la négation de notre existence tout en respectant le cadre juridico-politique
d’un droit de la guerre. De l'autre c6té, ce méme ennemi est celui avec qui la conflictualité peut traverser
les lignes d’amitié et devenir une compétition, sans aucune régle autre que la violence, pour I'appropriation
des terres et des corps sauvages'®. Autrement dit, 'inimitié est un indice d’extériorisation des paradoxes
de la genése du politique ; elle agit comme le mécanisme d’exportation d’une conflictualité réglée vers
un espace de pure appropriation. Voila comment le politique peut devenir autonome ; voila comment
Schmitt essaye d’en préserver le sens. Le ius publicum europaeum n'est pas seulement la possibilité réelle de
gérer les conflits intraeuropéens a partir d'un droit de la guerre, mais aussi la décharge de ses excédents de
violence lorsque le systéme politique se révele incapable de contenir ses forces d’extermination. Linimitié
est moins un convertisseur universel (ou un traducteur) qu'une valve de sortie.

4 remarques conclusives

Pour Schmitt, qui sont ces “Indiens” ? Qui sont ces personnes qui ont été exterminées au fur et a mesure
que la compétition européenne entrait dans leurs terres ? Les éléments classiques de la définition de I'Etat
élaborés a I'époque de la Staatslehre germanique éclaircissent la réponse de Schmitt: les habitants des
espaces au-dela des lignes d’amitié formeraient des populations, mais non pas des peuples (Staatsvélker) ;
ils auraient des terres, mais non pas des territoires (Staatsgebiete) ; ils seraient capables d’exercer la force,
mais non pas d’avoir un pouvoir de domination (Herrschergewalt) (JELLINEK, 1941, p. 394 et seq.).

Certes, cela n'est pas inconnu des théoriciens de I'Etat, pour qui le Moyen Age représentait une pluralité
d’associations de personnes qui ne constituaient pas des Etats. Selon Jellinek, il leur manquait précisément
la « qualité subjective d'un peuple » (JELLINEK, 1914, p. 407). La question qui reléve de l'espace de
friction entre Schmitt et Derrida est pourtant d'un autre ordre. Car il ne s’agit plus seulement de constater
ounon lexistence d'un peuple : il s’agit plutdt de comprendre le mouvement typiquement moderne d’une
autonomisation du politique et du juridique. Ce mouvement dépend, d'un coté des lignes d’'amitié, d'une
différentiation fonctionnelle o politique, économie et morale se séparent. En d’autres mots, il faut que
le sens du politique puisse émerger. De l'autre coté des lignes, ce sens ne sera jamais présent, et la pure
appropriation sera virtuellement infinie. La condition de possibilité du « pouvoir », compris comme
élément constitutif du droit public européen, est l'annihilation des peuples dits sauvages.

L'autokhton, celui qui tire son étre de la terre, ne constitue-t-il pas le point de convergence de tous ces
discours ? Car l'autochtonie désigne une sorte d’accusation anthropologique fondamentale, une fusion
entre les espaces au-dela des lignes d'amitié et la « subjectivité » de 'autre. Ce qui reste implicite dans la
délimitation du sens du politique a un ensemble restreint de groupements humains est 'impossibilité de
distinguer le corps de l'autre et la terre. Les deux forment le méme espace d’appropriation, le méme objet
de la concurrence des puissances étatiques : n'est-ce pas le but du politique ?

BJ’emploie le mot de « sauvage >, bien entendu, ena refusant le sens dépréciatif du terme.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 101



5 Références Bibliographiques
ARISTOTE, Ethique & Eudéme. Paris : Flammarion, 2013.

AUGSBERG, Ino. « Carl Schmitt’s Fear. Nomos - Norm - Network », Leiden journal of international law n.
23,v.4,p. 741-757,2010.

BENOIST, Jocelyn. Phénoménologie, sémantique, ontologie : Husserl et la tradition logique autrichienne.
Paris : PU.E,, 1997.

DERRIDA, Jacques. Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl. Paris : PU.F, 1991.
DERRIDA, Jacques. Politiques de I'amitié : suivi de l'oreille de Heidegger. Paris : Galilée, 1994.
DERRIDA, Jacques. « Introduction ». In : HUSSERL, Edmund. L'origine de la géométrie. Paris : PU.F,, 1962.

HELD, Joseph von. System des Verfassungsrechts der monarchischen Staaten Deutschlands mit besonderer
Riicksicht auf den Constitutionalismus. Wiirzburg : Verlag der Stahelschen Buch und Kunststhandlung,
1857, tomo L.

Hooker, William. Carl Schmitt’s international thought. Cambridge /New York: Cambridge University Press,
20009.

HUSSERL, Edmund. Husserliana I11/1: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phanomenologischen
Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einfithrung in die reine Phinomenologie. Den Haag: Nijhof, 1976.

HUSSERL, Edmund. L'origine de la géométrie. Paris : PU.E,, 1962.

HUSSERL, Edmund. Recherches logiques 2: recherches pour la phénoménologie et la théorie de la
connaissance. Trad. Hubert Elie et al. Paris : PU.F,, 1961.

JELLINEK, Georg. Allgemeine Staatslehre. Berlin : Verlag von O. Hiring, 1914.
KERVEGAN, Jean-Frangois. Que faire de Carl Schmitt 2. Paris: Gallimard, 2011.

KOSKENNIEMI, Martti. « International Law as Political Theology : How to read the Nomos der Erde? ».
Constellations n. 11, v. 4, p. 492-511, 2004.

KOSKENNIEMI, Martti. The gentle civilizer of nations. Cambridge: Cambridge Univesity Press, 2004.
LUHMANN, Niklas. Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992.
LUHMANN, Niklas. Das Recht der Gesellschaft. Frankfur am Main: Suhrkamp, 1993.

MARRAMAQO, Giacomo. Dopo il leviatano. Torino: Bollati Boringhieri, 2000.

MARRAMAO, Giacomo. Potere e secularizzazione. La categorie del tempo. Roma: Editori Riuniti, 1985.

MARRATT, Paola. La genése et la trace : Derrida lecteur de Husserl et Heidegger. Boston : Kluwer Academic
Publishers, 1998.

102 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



PUFENDOREF, Samuel. « De jure naturae et gentium ». In: PUFENDORE, S. Gesammelte Werke 4.2.
Berlin: Akademie Verlag, 1998.

SCHMITI, Carl. Verfassungslehre. Berlin: Dunker & Humblot, 1928.

SCHMITT, Carl. « Die Raumrevolution. Durch den totale Krieg zu einem totalen Frieden ». In: SCHMITI,
C. Staat, Grofiraum, Nomos. Berlin : Duncker & Humblot, pp. 388-394, 1995b.

SCHMITI, Carl. Politische Theologie. Berlin: Dunker & Humblot, 1934.

SCHMITI, Carl. « Die lezte globale Linie ». In: SCHMITT, C. Staat, Grofiraum, Nomos. Berlin: Duncker
& Humblot, pp. 441-452, 1995a.

SCHMITI, Carl. Der Begriff des Politischen. Berlin: Dunker & Humblot, 1979 [1963].

SCHMITI, Carl. Der Nomos der Erde. im Volkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Berlin : Duncker &
Humblot, 1950a.

SCHMITI, Carl. Ex captivitate salus. Koln : Greven Verlag, 1950b.
SCHMITT, Carl. Glossarium. Berlin : Duncker & Humblot, 1991.
SCHMITI, Carl. Rémischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart : Klett Cotta, 1984.

SCHMITT, Carl. Theorie des Partisanen : Zwischenbemerkung zum Begrift des Politischen. Berlin : Duncker
& Humblot, 1963.

TUCHSCHERER, Emmanuel. « Le décisionnisme de Carl Schmitt : théorie et rhétorique de la guerre ».
Mots. Les langages du politique, s/v, n. 73, s/p (en ligne), 2008.

Recebido em 29 de dezembro de 2023. Aprovado em 28 de margo de 2024.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024 103



104 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 21, nimero 1, p. 86-104, junho de 2024



