
86
	


Phénoménologies du politique : droit, pouvoir 
et violence entre Schmitt et Derrida.
Phenomenologies of the political: law, power and violence between Schmitt and Derrida.

Fenomenologias do político : direito, poder e violência entre Schmitt e Derrida

Gabriel Rezende
gabriel.rezende@academico.ufpb.br
Universidade Federal da Paraíba – UFPB

Resume: À partir d’une lecture de Carl Schmitt proposée par Jacques Derrida, nous interrogeons, dans cet article, 
l’architecture conceptuelle moderne qui organise en système les notions de « pouvoir », « État », « politique » et « droit ». 
Dans son Politiques de l’amitié, Derrida développe la thèse selon laquelle une importante tradition intellectuelle 
occidentale, dont l’apex est l’œuvre de Schmitt, aurait voulu isoler le « sens » du politique par le truchement d’une 
téléologie de l’inimitié. Il montre, alors, que cette téléologie est traversée par des contradictions insurmontables, et 
que le projet d’une phénoménologie du politique est voué à l’échec. Nous allons ajouter une couche supplémentaire 
à celle de la critique de Derrida. En lisant les textes qui gravitent autour de Le nomos de la terre, le magnum opus de 
Schmitt, nous explorons le partage moderne entre deux échelles de violence. La première, organisée par un droit 
public européen, est celle qui a connu une politique centrée sur l’État et son peuple. La seconde, marquée par une 
violence sans limites, est celle dont le but est l’appropriation complète des terres et des corps découverts dans le 
Nouveau Monde. Nous soutenons que le politique dépendait non seulement d’une téléologie contradictoire, mais 
aussi d’une décharge de sa pulsion d’annihilation. 
Mots-clés: Phénoménologie; Politique; Droit; Pouvoir; Violence; Déconstruction.

Abstract: Based on a reading of Carl Schmitt proposed by Jacques Derrida, this article examines the modern 
conceptual architecture that organizes the notions of « power », « State », « politics » and « law » into a system. In his 
Politics of Friendship, Derrida develops the thesis that an important Western intellectual tradition, whose apex is the 
work of Schmitt, tried to isolate the meaning of politics through a teleology of enmity. He demonstrates, then, that 
this teleology is permeated by insurmountable contradictions, and the project of a phenomenology of the political 
is doomed to failure. We will add another layer to this critique. By reading the texts that revolve around Schmitt’s 
magnum opus The nomos of the Earth, we explore the modern division between two levels of violence. The first, 
organised by European public law, is the one that has seen the political realm centred on the State and its people. 
The second, marked by unlimited violence, is the one whose aim is the complete appropriation of the lands and 
bodies discovered in the New World. We argue that the meaning of politics depended not only on a contradictory 
teleology, but also on a discharge of annihilation.
Keywords: Phénoménologie ; Politics ; Law ; Power ; Violence ; Deconstruction.



87doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
Resumo: A partir de uma leitura de Carl Schmitt proposta por Jacques Derrida, interroga-se, neste artigo, a arquitetura 
conceitual moderna que organiza em sistema as noções de “poder”, “Estado”, “política” e “direito”. Em seu Políticas 
da amizade, Derrida desenvolve a tese segundo a qual uma importante tradição intelectual ocidental, cujo ponto 
de cumeada é a obra de Schmitt, teria sido responsável por tentar isolar o “sentido” do político por meio de uma 
teleologia da inimizade. Ele mostra, assim, que esta teleologia é atravessada por contradições insuperáveis, e que o 
projeto de uma fenomenologia do político é fatalmente um fracasso. Nós acrescentaremos uma camada suplementar 
a esta crítica de Derrida. Lendo os textos que gravitam ao redor de O nomos da terra, o opus magnum de Schmitt, 
exploraremos a partilha moderna entre duas escalas de violência. A primeira, organizada por um direito público 
europeu, é aquela que conheceu uma política centrada no Estado e em seu povo. A segundo, marcada por uma 
violência sem limites, é aquela cujo fim é a apropriação completa de terra e corpos descobertos no Novo Mundo. 
Nós argumentamos que a política dependia ali não somente de uma teleologia contraditória, mas também de uma 
descarga de sua pulsão de aniquilação. 
Palavras-chave : Fenomenologia; Política; Direito ; Poder ; Violência ; Desconstrução.



88 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
1 Introduction

Dans sa Théorie de la constitution, Carl Schmitt affirme que le juriste allemand Joseph Held a eu le grand 
mérite d’avoir formulé, au XIXe siècle, une définition négative de peuple : le peuple serait « l’ensemble 
de tous les sujets de l’État », c’est-à-dire tous ceux qui sont « gouvernés, par opposition au gouvernement 
(Regierung) et à la magistrature (Obrigkeit) » (HELD, 1857, p. 110). Schmitt reformulera cette idée à sa 
façon en employant encore un de ses fameux binarismes : « [le peuple] peut seulement dire oui ou non » 
(SCHMITT, 1928, p. 252)1. 

Cette formule fait plus que de construire une notion abstraite d’acclamation. Elle inscrit la problématique 
du peuple dans une histoire longue de l’État, et la conditionne aux mêmes contraintes conceptuelles. 
L’arrière-plan de ces réflexions est la phrase d’ouverture de La notion du politique : « Le concept d’État 
présuppose le concept du politique » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 7). Ainsi, le peuple qui donne son 
assentiment ou son désaccord, comme s’il s’agissait d’une logique bivalente, devient l’effet de constitution 
ou d’autoconstitution d’une entité qui prend une décision fondamentale, à savoir la décision concernant 
la distinction entre « l’ami » et « l’ennemi ». Schmitt est convaincu que le mot « peuple » ne désigne 
pas une entité naturelle, mais l’effet concret d’une activité créatrice qui lui donne une « forme »2. Créer, 
dans ce contexte, signifie décider de ce qui est le plus fondamental, de la constitution même de l’État, 
c’est-à-dire de l’« unité d’un peuple [Einheit eines Volkes] ». Union et déliaison composent la logique d’un 
système dont la pierre de touche est le politique. 

Parmi les auteurs qui se sont intéressés à ces réflexions de Schmitt, Jacques Derrida a offert une des lectures 
les plus déroutantes. L’étrangeté de la lecture de Derrida a certes un rapport avec l’étrangeté des sources et 
de références théoriques qui vont soutenir son argument. En particulier, on y constate un rapprochement 
inouï entre Schmitt et la phénoménologie de Husserl, que nous aurons l’occasion de mieux préciser par la 
suite. Mais on est également déconcerté par la façon dont l’auteur de Politiques de l’amitié fera jouer Schmitt 
contre lui-même. Pour simplifier de manière un peu violente les conclusions de Derrida, on pourrait dire 
qu’il constate que le maximum de politique est, si l’on suit Schmitt jusqu’au bout de son raisonnement, la 
fin du politique. Et cette fin entraîne avec elle tout un édifice théorique qui s’effondre. 

Et pourtant, est-ce le dernier mot ? Est-ce que la lecture de Schmitt ne présente guère d’intérêt pour ceux 
qui cherchent, par exemple, à comprendre les rapports entre droit et pouvoir, c’est-à-dire droit et violence 
dans la tradition politique occidentale ? Nous serions tentés de répondre à ces questions par la négative. Et 
pour le faire, nous allons suivre un double parcours interprétatif. Il va nous falloir d’abord comprendre les 
enjeux principaux du véritable démontage conceptuel auquel Derrida soumet la notion de « politique » 
et, derrière elle, la notion d’inimitié (Feindschaft). Il y est beaucoup question d’une phénoménologie du 
politique comprise comme tentative parfois désespérée, de la part de Schmitt, d’en sauver le sens dernier. 
La conséquence majeure de ce parcours sera la description d’une «  téléologie contradictoire » où la 
distinction ami-ennemi perd sa consistance et défait le lien entre « politique », « État » et « pouvoir/
violence  ». Selon Derrida, cela reste la condition nécessaire pour penser une démocratie au-delà de 
l’autochtonie et de l’eugénisme.

Dans la seconde partie de cet article, nous proposons une lecture en parallèle. À partir des textes de 
Schmitt des années 1940 et 1950 qui gravitent autour de Le nomos de la terre, nous suggérerons que Derrida 
a ignoré un élément central dans son analyse : la configuration globale du nómos ; la division de la terre entre 
un espace régit par le droit public européen (ius publicum europaeum) et un espace de pure appropriation 

1 Malgré les formidables traductions de Schmitt en Français, j’ai choisi, sauf indication contraire, de retraduire à partir des 
éditions allemandes. 

2 Voir l’usage que Schmitt fait de ce mot à l’égard de l’Église Catholique (SCHMITT, 1984[1925]). 



89doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
et pure violence (le Nouveau Monde). Notre hypothèse est la suivante : s’il y a une phénoménologie du 
politique, celle-ci est limitée à une partie du globe terrestre et à un nombre restreint de collectifs humains. 
Plus qu’un simple constat, cette affirmation héberge la logique même du système politique moderne, qui 
suppose un mécanisme d’externalisation de ses paradoxes et de ses violences. Il y a politique et, donc, 
pouvoir parce qu’on peut projeter dans d’autres espaces la non-politique, le non-État et le non-pouvoir. 

2 Schmitt : dernier phÉNOMÉnologue du politique

« O mes amis, il n’y a nul amy ». Avec ces mots de Montaigne, citant un propos rapporté d’Aristote, 
Derrida interroge l’interprétation canonique de l’amitié et son corrélat, la fraternisation, en tant que 
paradigmes du lien politique en Occident. Il ne serait pas inutile de rappeler que, chez Aristote, le propre 
de la politique (comprise comme politiké) consistait à promouvoir un maximum d’amitié (ARISTOTE, 
2013, [1234b]). C’est pourquoi une communauté serait d’autant plus communautaire qu’elle se révélerait 
amicale et juste. La figure du « frère » y occupe une place ambivalente. Elle renvoie et à l’amitié la plus 
profonde et à la fermeture d’un ordre génétique et tellurique qui met à péril la notion de « commun ». 
L’on verra se développer, dans Politiques de l’amitié, l’hypothèse selon laquelle nulle démocratie digne de 
ce nom ne peut se passer d’une (autre) amitié qui s’arracherait à cette fraternisation naturaliste.  

Pour comprendre pourquoi, dans ce contexte, Derrida s’intéresse à une œuvre comme celle de Schmitt, 
marquée par l’enseigne de l’inimitié, il faut comprendre la place qu’occupe ce juriste catholique conservateur 
dans cette même tradition politique. Pour Derrida, l’image de Schmitt est celle d’un guetteur assiégé dont 
les racines se plongent dans le sol d’un vaste droit européen :  

Du coup, un tel « veilleur » aurait été plus sensible que tant d’autres à la fragilité, à la précarité « déconstructible » 
des structures, des frontières et des axiomes qu’il voulait à tout prix protéger, restaurer ou « conserver ». Cette 
lucidité, à savoir le courage de sa peur, l’a aussi conduit à multiplier, dans l’affolement d’une stratégie défensive, 
les alliances les plus paradoxales, mettant ainsi à nu des combinatoires formelles dont nous aurions toujours le 
plus grand besoin de méditer encore aujourd’hui la possibilité : comment se fait-il qu’à certains égards le discours 
schmittien le plus farouchement conservateur se reconnaisse tant d’affinités avec les mouvements en apparence 
les plus révolutionnaires de ce temps, de Lénine à Mao ? Quel aurait été leur ennemi commun ? (DERRIDA, 
1994, p.  102).

Le problème central auquel Schmitt s’affronte, toujours selon Derrida, est celui de sauver le sens 
du politique là où il est en train de disparaître. Les immenses transformations sociales, l’ascension de 
la technique et les dynamiques géopolitiques de l’entre-deux-guerres ne seraient, pour lui, que l’effet 
d’un normativisme libéral corrosif. L’ordre politique européen centré sur l’État se voyait de plus en plus 
neutralisé tandis qu’un retour du discours de la guerre juste s’érigeait en nouvel humanisme dépolitisant 
sur la scène internationale. 

2.1 L’essence régionale du politique

Schmitt revendique un critère propre au politique ; un critère qui distingue son mode d’existence de 
tous les autres domaines de la pensée et de l’action humaines. Pour le faire, il recourt à un codage, un 
schématisme binaire qui rend le politique capable de créer des distinctions selon deux valeurs qui lui sont 
propres3 : « La distinction spécifiquement politique, à laquelle les actions et mobiles politiques peuvent 
être attribués, c’est la distinction entre ami et ennemi » (SCHMITT, 1979, p. 26.). 

En s’arrêtant sur ce codage, Derrida juge que le concept du politique formulé par Schmitt doit être compris, 
en vérité, comme une phénoménologie du politique. Le code serait, ainsi, le résultat d’une « neutralisation 

3 J’emploie le terme de « codage », ici, à la manière de Niklas Luhmann (LUHMANN, 1992, p. 184). Pour une analyse comparée 
de la pensée de Luhmann et de Schmitt, voir l’important Potere e secularizzazione de Giacomo Marramao (1985). 



90 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
proprement phénoménologique » qui, tout en excluant les dimensions morales, religieuses, esthétiques, 
économiques, etc., réduit la « phénoménalité proprement politique » à la « possibilité réelle » d’un 
combat à mort entre l’ami et l’ennemi (DERRIDA, 1994, p. 154). 

Pour mieux déterminer les contours de ce que nous appellerons une « lecture husserlienne de Schmitt », 
il faut suivre la logique d’un argument qui est déjà à l’œuvre dans des textes comme Le problème de la genèse 
dans la philosophie de Husserl ou l’« Introduction » à L’origine de la géométrie, et qui atteint son paroxysme 
dans La voix et le phénomène. La phénoménologie, selon Derrida, aurait éprouvé une limitation du projet 
philosophique en atteignant la limite du « sens ». Car il existerait une inadéquation fondamentale entre 
eidos (pure généralité essentielle) et temps visible à partir de la notion husserlienne de « genèse ». 

La thèse de Derrida est que la genèse hantait la philosophie de Husserl bien avant que celui-ci ne se 
lance dans un projet de phénoménologie génétique dans les années 1920 et 1930. Par « genèse » on peut 
comprendre deux choses différentes à la fois. D’une part, il s’agit de l’émergence absolue et inconditionnelle 
du sens, de la création pure. De l’autre, il s’agit du devenir en tant que construction temporelle différée, 
c’est-à-dire scindée entre un passé retenu et un avenir projeté. En effet, Husserl a donné maintes indications 
quant à la place centrale qui occupait le «  sens  » et la «  signification  » dans sa propre image de la 
philosophie : « si la logique est la science de l’unité théorique en général, il devient aussitôt évident que 
la logique doit être la science des significations comme telles » (HUSSERL, 1961, p. 106). Reconsidérer 
la phénoménologie à l’aide de la notion de « genèse » permet à Derrida d’affirmer que la problématique 
centrale de la pensée husserlienne est « le sens originaire de la temporalité ou [la] temporalité originaire 
du sens » (DERRIDA, 1991, p. 160). Voici la manière dont il formule cette question : 

N’est-ce pas précisément le problème de la genèse que de savoir comment ce qui est présent a priori dans l’histoire 
ne peut-être révélé qu’au terme de la synthèse historique et comment l’histoire peut être créatrice de ce qui apparaît 
comme « déjà là » ? Cela sans que l’on puisse affirmer que l’acte de la production précède absolument le sens ou 
inversement. Comment des essences peuvent-elles être révélées par une genèse si elles sont dans le sens plein et 
absolu du terme des essences ? Pourquoi ont-elles besoin d’une genèse pour apparaître ? Si, au contraire, la genèse 
n’est plus révélatrice mais créatrice des essences, en vertu de quel sens préalable de la genèse ces essences nous 
apparaîtront-elles comme absolues et nécessaires ? (DERRIDA, 1991, p. 160).

Du psychologisme de la Philosophie de l’arithmétique à l’idéalisme des Idées, en passant par le réalisme 
logiciste des Recherches logiques, Husserl aurait toujours fait preuve des difficultés engendrées par ces 
paradoxes de la genèse : comment expliquer le surgissement historique d’entités censées être toujours 
déjà présentes ? Même au moment où Husserl introduira la notion de « téléologie » comme condition 
de possibilité du sens en général, il ne pourra pas échapper, selon Derrida, aux limites de l’empirisme et 
du formalisme4. 

2.2 Les paradoxes de la genèse 

En affirmant que Schmitt propose une phénoménologie du politique, Derrida veut souligner l’existence de 
ces mêmes paradoxes génétiques qui conduisent « le politique, voire l’éthique, à l’onto-phénoménologique » 
(DERRIDA, 1994, p. 23). Son étude sur Schmitt reconstruit une tradition de pensée typiquement 
moderne — qui remonterait au moins à Hegel — dont la caractéristique principale serait la place centrale 
accordée à l’« hostilité » dans sa définition du politique. On y divise deux éléments centraux. D’abord, 
la différentiation fonctionnelle d’un champ politique autonome. Ensuite, la présence d’une « négativité 
oppositionnelle » comme condition de toute définition proprement politique du politique : en d’autres 
termes, l’hostilité opère comme un moteur spéculatif d’autoréférences. Le parallèle avec la phénoménologie 
s’établit dans la nécessité de fonder le sens : 

4 Cf. La genèse et la trace : Derrida lecteur de Husserl et Heidegger, de Paola Marrati (MARRATI, 1998).



91doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
Nous avons parlé de phénoménologie il y a un instant (et il s’agit aussi d’une phénoménologie de l’ami comme 
de l’ennemi) parce qu’il y va bien du « phénomène du politique », comme le dit Schmitt lui-même, et du sens de 
ce phénomène, de la présentation de sa présence après réduction eidétique de tout ce qu’il n’est pas, mais aussi 
parce qu’il y va bien, du même coup, d’une phénoménalisation comme révélation, manifestation, dévoilement 
(DERRIDA 1994 : 154).

Si Schmitt entend, selon Derrida, dégager le sens du politique, il doit être à même d’expliquer son 
origine temporelle. L’alternative classique est la suivante : soit on décrit une structure a priori, une forme 
idéale indépendante, intemporelle et immuable qui garantit l’objectivité de la signification ; soit on décrit 
le surgissement empirique (et psychologique) de la signification dans un fait singulier, sans pourtant 
s’occuper de sa dimension objective indépendante des contextes. Ce dilemme se présente autant à Husserl 
qu’à Schmitt, se reproduisant à partir d’une logique sinon similaire, au moins largement isomorphique. 

Le point de départ de cet isomorphisme serait une récusation directe de toute genèse idéale ôtée au vécu. 
Chez Husserl, cela prendrait la forme d’une critique adressée à Kant ; chez Schmitt, le vécu se traduirait 
par une insistance sur le « concret », ainsi que par une critique de l’idéalisme libéral. Mais aucun de ces 
auteurs ne peut admettre une retombée dans l’empirisme naïf qui confond la réalité avec une « chose de 
la nature » (HUSSERL 1976 : 43). Pour retourner aux choses mêmes, il faut des conditions d’accès au 
sens, c’est-à-dire une des diverses réductions phénoménologiques5. 

En nous conseillant de voir chez Schmitt une réduction eidétique du politique, Derrida lance les bases 
pour une enquête sur sa genèse. Nous allons tenter de saisir ce mouvement en le segmentant en deux 
étapes distinctes : 

a) Dans un premier moment, le sens du politique doit être lié à un vécu concret, à l’actualité historique 
d’une genèse mondaine. Sans cette apparition dans la réalité temporelle, nous n’avons qu’une image 
formaliste et abstraite du sens. Il doit y avoir une « première fois »6, une origine du sens en acte. Le 
problème est que, à cause d’une nécessité eidétique, cette première fois doit déjà avoir un sens et, si cela 
est le cas, ce sens peut être projeté avant son origine empirique. Le propre du sens n’est autre chose que la 
possibilité de sa répétition — dans un langage plus derridien, on dirait qu’il est itérable. Dans L’origine de 
la géométrie, Husserl affirmait que l’énonciation scientifique (modèle de toute autre objectivité possible) 
doit être dite « une fois pour toutes », reproductible indéfiniment dans l’identité. Le sens idéal signifie 
justement qu’un objet peut se détacher de son actualité concrète et être reproduit à l’infini, c’est-à-dire se 
projeter vers un passé immémorial et un avenir sans limites. Un exemple illustre ce point : la proposition 
selon laquelle la plus courte distance entre deux points est une ligne droite a dû être énoncée pour la 
première fois par quelqu’un, par un géomètre primordial, un proto-Euclide. Cet énoncé, cependant, ne 
devient pas vrai à partir de ce fait. Il doit étendre sa validité dès avant sa première énonciation, puisque 
son contenu doit être valable pour la période de temps qui précède la première formulation. La validité 
de l’énoncé est ex tunc, et non ex nunc. Cela implique que le sens précède la genèse qui, pourtant, doit le 
constituer. En d’autres termes, l’axiome a été « toujours » vrai. Or, si la genèse doit déjà avoir sens, elle est, 
donc, une répétition, une « seconde fois ». Comme l’explique Derrida dans sa fameuse « Introduction » :  
« L’attitude phénoménologique est d’abord une disponibilité de l’attention pour l’avenir d’une vérité qui, 
toujours déjà, s’annonce » (Derrida 1962 : 164). 

5 C’est pourquoi le philosophe français Jocelyn Benoist, en commentant les rapports entre la pensée de Husserl et la notion 
de « signification », dira que l’idée de « remplacer les choses par leur sens » est une « définition générique, schématique mais 
juste, de la réduction » (Benoist 1997 : 19).

6 La lecture de Derrida, sur ce point, est largement tributaire des analyses de Husserl dans L’origine de la géométrie (HUSSERL, 
1962, p. 175). 



92 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
À l’égard des thèses de Schmitt, les difficultés surviennent au moment où nous essayons de comprendre 

si la distinction entre « ami » et « ennemi » est une structure a priori ou, comme l’auteur semble défendre, 
quelque chose de « concret et existentiel » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 17). Si Schmitt a raison, alors 
comment peut-on expliquer les qualités noématiques de ses deux termes ? Comment peut-on expliquer 
qu’« ami » et « ennemi » puissent avoir un sens en général, et non pas simplement une existence épisodique, 
contingente et relative ? 

b) Selon Derrida, le problème de la genèse et la nécessité de chercher le sens du politique obligent 
Schmitt à introduire une modulation à statut logique discutable : l’idée d’une « possibilité réelle ». On 
lit dans La notion du politique  : « Ici, il s’agit non pas de fictions ou normativités, mais de l’effectivité 
ontologique et de la possibilité réelle de cette distinction » (Schmitt 1979 [1963] : 15). En d’autres mots, 
il y a du politique si et seulement si l’on peut constater l’actualité de la possibilité d’un conflit. Car, écrit 
Schmitt : « il appartient au concept d’ennemi l’éventualité, sous-jacente au domaine du réel, d’un conflit » 
(Schmitt 1979 [1963] : 20). 

Quel est l’enjeu ici  ? Oscillant entre deux registres apparemment contradictoires, l’actualité et la 
potentialité, la guerre comme manifestation révélatrice du politique est à la fois la signification du politique 
et un événement, c’est-à-dire un fait, une singularité. La répétition fait face à l’irrépétable, et le sens du 
commencement ne peut être cherché que rétrospectivement. Le problème est que cette rétrospection 
doit (toujours) déjà porter en soi le sens cherché, fût-ce de manière naïve, pour se mettre en mouvement 
(DERRIDA, 1962, p. 19). 

Pour Derrida, Schmitt, ainsi comme Husserl, emploie une stratégie de déparadoxalisation qui consiste à 
créer une « téléologie du retour ». La référence de Derrida, à ce sujet, est l’idée de téléologie telle qu’elle 
apparaît dans les manuscrits de Husserl à partir de 1925. Lié au thème de l’intentionnalité, le télos évoque 
une « tâche » infinie de réactualisation de la sphère du sens. Cette tâche suppose une idée (Kant sensu), 
une idée jamais présentable ou actualisable qui guide pourtant la raison. À l’origine du sens, selon Husserl, 
nous ne pouvons trouver qu’une idée infinie dans laquelle Arkhế et télos coïncident pleinement. Ce passage 
où Derrida étudie la constitution des objets mathématiques pourrait décrire aussi bien la constitution du 
politique chez Schmitt : 

Quand Husserl consacrera plus loin quelques lignes à la production et à l’évidence du sens géométrique comme tel 
et dans son contenu propre, il ne le fera donc qu’après avoir déterminé en général les conditions de son objectivité 
et de l’objectivité des objectités idéales. On ne peut ainsi éclairer le sens pur de la praxis subjective qui a engendré 
la géométrie que rétroactivement et à partir de son résultat. Le sens de l’acte constituant ne peut se déchiffrer que 
dans la trame de l’objet constitué. Et cette nécessité n’est pas une fatalité extérieure, mais une nécessité essentielle 
de l’intentionnalité. Le sens originaire de tout acte intentionnel n’est que son sens final, c’est-à-dire la constitution 
d’un objet (au sens le plus large de ces mots). C’est pourquoi seule une téléologie peut s’ouvrir un passage vers 
les commencements (DERRIDA, 1962, p. 54-55). 

L’exemple de la géométrie est particulièrement éclairant : le sens de l’acte constituant originaire, d’après 
ce même Husserl lu par Derrida, est la possibilité infinie de réactivation qui s’y inscrit ; c’est un projet 
inachevé où les futures géomètres doivent (au sens le plus prescriptif du terme) toujours retourner à un 
acte instaurateur plus ou moins fictif pour expliciter ce que la « géométrie » aurait toujours voulu dire. 
Une géométrie non euclidienne, dans ce cas, reste une géométrie parce qu’elle s’inscrit dans une tradition 
téléologique où l’on peut toujours réactiver le geste d’Euclide. La solution au paradoxe de la genèse 
consisterait à affirmer que l’origine du sens est, en vérité, un projet infini ; la projection d’un noyau d’essence 
jamais atteignable et pourtant pleinement opératoire. 



93doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
2.3 Une téléologie paradoxale

Pourtant, Schmitt semble, à première vue, refuser telle solution, puisqu’il affirme ne pas s’occuper de 
buts et de finalités idéales, sinon d’une espèce de présupposition élémentaire. C’est pourquoi les efforts 
interprétatifs de Derrida consistent à montrer que Schmitt introduit, subrepticement, un contenu 
téléologique dans ses analyses en postulant la guerre comme une limite. 

Après avoir élaboré les rapports entre le politique et la Staatslehre ; et après avoir essayé de définir le 
politique selon un seul critère (Kriterium), Schmitt doit répondre, dans La notion du politique, à une question 
de nature synthétique : si le sens du politique est donné par la distinction ami-ennemi, quel est le sens 
de la distinction ami-ennemi elle-même ? Sa réponse est la suivante : « Le sens de cette distinction entre 
l’ami et l’ennemi est d’exprimer le degré le plus extrême d’intensité (den aüßersten Intensitätsgrad) relatif 
à l’union et à la désunion, à l’association ou à la dissociation » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 15). Derrida 
reprend cette idée et essaye de la réduire à ses éléments principaux. Malgré les protestations de Schmitt 
contre les lecteurs qui lui reprochent de faire une théorie de l’ennemi au lieu d’une théorie de la distinction 
ami-ennemi, Derrida regarde la Feindschaft comme le garant de l’intelligibilité du système schmittien. Car 
l’« ennemi » est un concept intensif qui projette son sens vers la possibilité d’un cas extrême de conflit. 
En d’autres mots, cette notion présuppose que l’opposition entre ego et alter puisse arriver à un niveau 
d’intensité extrême caractérisé par un conflit sans aucun arbitrage possible. 

Avant d’étudier proprement l’interprétation de Derrida, revenons un instant aux propos de Schmitt. Quand 
l’auteur de La notion du politique introduit la distinction « ami-ennemi », il paraît vouloir s’assurer que sa 
définition du politique résiste à deux tentations. D’abord, la tentation de décrire le politique comme l’effet 
de surface d’un autre système d’action, notamment l’économie, la religion et la morale. Ensuite, la tentation 
d’offrir un concept substantialiste du politique. Il y a, ici, une présupposition en termes de philosophie du 
langage et ontologie des concepts selon laquelle les définitions correspondent, en réalité, à délimitation 
de l’usage d’un ensemble spécifique de catégories. Définir le politique équivaudrait à entrer en possession 
de catégories singulièrement politiques, c’est-à-dire des critères politiques. Le critère est toujours un outil 
de jugement et, comme le suggèrent les mots qui gravitent autour du verbe krī́nō, il sert à distinguer, à 
trier, à séparer et à choisir. Alors, le politique ne peut pas être considéré comme autonome s’il ne détient 
pas ses distinctions spécifiques. Nous savons que Schmitt répond à cette contrainte en introduisant la 
distinction « ami-ennemi ». Mais comment éviter la tentation d’une définition substantialiste ? Il ne 
suffit pas de définir la politique à travers un critère distinctif, si ce critère est composé de termes singuliers 
substantifs. Pour éviter cette objection, Schmitt emploie un concept qui traverse la philosophie dès la fin 
du XIXe siècle : l’intensité. En définissant la distinction entre ami et ennemi comme le degré extrême 
d’intensité par rapport à l’union et à la désunion des collectifs humains, il peut traiter les notions d’« ami » 
et d’« ennemi » non comme figures extensives, des substances composées de parties quantifiables, mais 
comme des changements qualitatifs de grandeurs séquentielles et non numérisables. C’est pourquoi il 
affirme que, concernant la nature de l’ennemi, il suffit de dire qu’il est « dans un sens particulièrement 
intensif, quelque chose d’existentiellement autre et étranger » (SCHMITT 1979 [1963], p. 14). Il n’y a 
pas une substance extensive dans cette proposition ; il n’y a qu’une variation de degré qui tend vers une 
limite ou qui ne fournit qu’une approximation. Cette limite est, justement, le cas extrême de conflit.

Derrida souligne une nuance décisive dans ce raisonnement : l’extremen Konfliksfall de Schmitt oriente 
le sens du politique, mais, en principe, ne peut jamais se présenter en tant que tel. Dans le chapitre 3 de 
La notion du politique, Schmitt emploie de manière constante ce syntagme de « possibilité réelle » pour 
désigner un conflit existentiel présupposé par toute distinction véritablement politique. Le problème 
de la genèse que nous avons évoqué précédemment nous permet, à présent, de comprendre ce geste. 
La « possibilité » dont parle Schmitt doit être effectivement donnée pour opérer la médiation entre le 



94 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
factuel et le transcendantal, entre l’aspect empirique et l’idéalité du sens : « Schmitt ne veut pas dissocier 
la modalité quasi transcendantale du possible et la modalité historico-événementielle de l’éventuel  » 
(DERRIDA, 1994, p. 116). 

La définition de « conflit », apparemment la dernière de cette chaîne conceptuelle, est attribuée à la 
« possibilité réelle de la mort [Tötung] » (SCHMITT 1979 [1963], p. 15). Mais là où Schmitt entend 
clôturer le système, il s’ouvre une brèche. Comme le montre Derrida, si le politique ne comporte aucune 
« définition d’essence », aucune « définition exhaustive », alors tout se joue à partir du concept intensif 
d’un conflit possible et éventuel. Un combat se présente, en essence, comme une limite mathématique, 
et une distinction politique est d’autant plus politique, dit Schmitt, « qu’elle s’approche du pont le plus 
extrême de regroupement ami-ennemi » (SCHMITT, 1979 [1963], p. 17). La lecture phénoménologique 
proposée par Derrida montre que ce « sens » dépend toujours d’une intensification dont l’apex est une 
hostilité inatteignable, voire impossible à rendre présente. C’est l’horizon du politique ; c’est son télos. Ainsi 
comme chez Husserl l’« idée » garantissait toute présence sans jamais pouvoir être présentée in totum, 
aussi la « possibilité réelle de la guerre », chez Schmitt, établit le politique sans aucune donation présente.  

Or, cette téléologie ne peut être qu’une téléologie contradictoire. Son caractère paradoxal éclate au grand 
jour lorsque sa validité, assurée par l’opérateur modal de la « possibilité réelle », entre en crise. Comment 
peut une idée entrer en crise ? Comment peut une « possibilité réelle » entrer en crise ? Ces questions 
ne représentent pas, pour Schmitt, un exercice purement spéculatif. Il entend leur donner un caractère 
central dans son diagnostic d’époque, qui consiste à affirmer la fin du ius publicum europaeum, c’est-à-dire 
la grande époque du droit européen inaugurée après la « découverte » du Nouveau Monde, et dont le 
centre était occupé par l’État. La crise de ce modèle, affirme Schmitt, est entraînée par un libéralisme qui, 
dans son essence, est une force dépolitisante7. 

Si l’inimitié politique joue le rôle de limite mathématique, d’horizon insaisissable de l’intensification 
des hostilités armées en général, sa crise doit révéler une impureté d’origine, une dépendance de l’idéalité 
à l’égard des événements factuels. Voilà qui est la ligne de réflexion suivie par Derrida dans Politiques de 
l’amitié. Les transitions du vieux droit public européen visibles à partir des neutralisations de la technique, 
du retour de la guerre juste et, surtout, de l’avènement de la figure du partisan sont, selon la lecture de 
Derrida, la densification de l’imbrication entre arkhế et télos représentée par la notion de « possibilité 
réelle de la guerre ». Cela signifie que l’idée inscrite à l’origine du politique commande une explicitation 
contradictoire, une téléologie paradoxale dont la limite est, à la fois, le maximum de politique et la fin du 
politique. En d’autres mots, si l’on passe à la limite, si on touche à cette valeur inatteignable de violence, 
si on rend le télos présent, on arrive au zénith du politique et à sa dissolution. 

Pour avancer ce raisonnement, Derrida montrera que la dépolitisation, un des sujets principaux des 
réflexions de Schmitt dans le deuxième Après-guerre, équivaut à une perte totale des frontières entre l’ami 
et l’ennemi. À l’époque où le libéralisme devient un credo universel et sert de fondement pour de nouvelles 
institutions internationales consacrées à la la paix, on observerait une neutralisation du codage politique 
moyennant une interdiction de l’inimitié. Schmitt est ainsi l’auteur de la disparition de l’ennemi, et de 
sa substitution par un régime global qui proscrit la guerre comme mécanisme de résolution de conflits 
entre les nations. 

7 S’il est vrai que la cible principale des attaques de Schmitt est le libéralisme, on constate que très souvent ses analyses se 
dirigent vers une conjoncture plus large. Dans la Théologie Politique, Schmitt écrit : « Rien aujourd’hui n’est plus moderne que 
la lutte contre la politique. Des Américains liés au marché financier, des techniciens de l’industrie, des socialistes marxistes et 
anarcho-syndicalistes révolutionnaires, tous sont d’accord pour dire que l’objectivité de la vie économique (Sachlichkeit des 
wirtschaftlichen Leben) doit se substituer à la non-objectivité de la domination politique (unsachlich Herrschaft der Politik) » 
(SCHMITT, 1934, p. 82). 



95doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
L’auteur de La notion du politique voit dans l’universalisation de la doctrine libérale, notamment de la 

valeur cardinale d’« humanité », la ruse politique par excellence. Pour construire la paix perpétuelle, le 
libéralisme ferait appel au dépassement des anciennes inimitiés publiques et des distinctions basées sur 
l’appartenance individuelle ou collective à un peuple concret. Sous prétexte de neutraliser les conflits 
politiques, il introduit en contrebande, toujours selon Schmitt, une nouvelle forme d’hégémonie. Une 
hégémonie d’autant plus politique qu’elle se prétend apolitique. Le problème réside dans le fait que, en 
s’opposant à cette tendance expansionniste, on ne devient pas un adversaire sur un pied d’égalité avec les 
libéraux : on est tout simplement exclu de l’humanité. Voilà ce qui serait nouveau, dit Schmitt. 

Schmitt, tel que lu par Derrida, est celui qui soutient que la dépolitisation est en réalité une hyper-politisation, 
ouvrant ainsi la voie au déchaînement le plus complet de l’hostilité. Dans un monde où l’ennemi disparaît 
et toute opposition existentielle est comprise comme criminalité, on arrive, paradoxalement, à un niveau 
extrême d’opposition existentielle. Il n’y a que la violence sans frontières, sans limites ; violence comme 
extermination, annihilation, anéantissement. Ce phénomène, dont le Traité de Versailles serait l’exemple 
princeps, signifie non seulement la fin d’une équité inhérente à l’ordre du ius publicum europaeum, mais 
aussi le retour en force de la guerre absolue. Derrida interprète la crise schmittienne du droit européen 
comme si le télos du politique (le degré maximal d’inimitié) aurait été atteint et, donc, rendu présent. 

 La Théorie du partisan, écrite trente ans après La notion du politique, fait la description de ce passage. 
À travers de nombreuses analyses historiques qui vont de Lénine à Mao et de Staline à Salan, Schmitt 
conclut que les concepts traditionnels du ius publicum europaeum, notamment l’idée d’une régulation 
juridique de la guerre, ne sont plus capables d’expliquer les phénomènes politiques du temps présent. 	
Car l’ennemi conventionnel, de qui l’on peut espérer le respect du droit et, éventuellement, la grâce, a été 
remplacé par l’ennemi absolu, de qui l’on ne peut espérer que la terreur et l’annihilation. En lisant les 
textes écrits par Schmitt à partir des années 1950, on peut suivre son raisonnement en cinq points : (i) le 
libéralisme rompt avec la logique (politique) du ius publicum europaeum, en la remplaçant par une idée 
d’humanité dans laquelle il n’y a pas d’ennemis ; (ii) la notion d’« humanité » entraîne un impératif de 
paix qui interdit la guerre comme mécanisme de résolution des conflits ; (iii) il y a des personnes qui ne 
sont pas d’accord avec la notion d’humanité avancée par le libéralisme ; (iv) parce qu’il part d’un postulat 
d’homogénéisation, le libéralisme traite ses adversaires comme des ennemis de l’humanité ; (v) l’ennemi 
du libéralisme est un ennemi de l’humanité, une sorte d’humain non humain qui devient l’ennemi absolu. 
La conséquence incontrôlable de cette dissolution menée à terme par le libéralisme est l’ascension des 
combattants irréguliers, des partisans, des guerres révolutionnaires et la construction d’une guerre 
d’annihilation absolue. Une fois défait le monde du ius publicum europaeum, ce sont les guerres civiles 
fratricides qui illustrent mieux l’aboutissement de la téléologie politique. Là où « le frère d’hier se révèle 
être l’ennemi le plus dangereux » (SCHMITT, 1963, p. 85), on assiste au déchaînement d’une violence 
maximale. Mais, à l’intérieur d’une idée d’humanité, ne sommes-nous pas tous frères, membres du genre 
humain ? À la limite, toutes les guerres sont maintenant des guerres fratricides.

Derrida identifie une contradiction fondamentale dans cet argument de Schmitt. Selon lui, il y a en 
effet une « déconstruction du politique » qui intervient au cœur de la distinction politique fondamentale 
entre ami et ennemi. Or, si le politique est défini par un maximum d’hostilité porté vers l’ennemi ; et si 
le maximum d’hostilité porté vers l’ennemi n’est atteint qu’à l’occasion de la guerre (révolutionnaire) 
fratricide, alors, dans son télos, le politique est la guerre menée contre le frère, compris comme l’ami par 
excellence, et l’ennemi par excellence. On arrive à une contamination irréductible entre l’ami et l’ennemi, 
c’est-à-dire à l’indistinction entre « ami » et « ennemi » et, par conséquent, la perte du sens du politique : 
« La guerre absolue dont parle Schmitt, la guerre révolutionnaire qui porte la théorie du partisan à son 
extrémité, la guerre qui viole toutes les lois de la guerre, cela peut être une guerre fratricide. Et faire ainsi 
revenir la figure fraternelle de l’ami » (DERRIDA, 1994, p. 171). 



96 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
2.4 Une téléologie de la violence

Dans le chapitre  6 de Politiques de l’amitié, Derrida affirme que l’inimitié absolue fait saillir, contre 
l’intention même de Schmitt, une couche de violence originaire. Le concept d’« ennemi » dont s’utilise 
l’auteur de La notion du politique inaugure une synthèse inattendue entre fraternisation et violence. Schmitt 
finit par nous donner une version hyper-naturaliste du frère — tant d’un point de vue génétique que d’un 
point de vue tellurique — et un horizon de violence dépourvu de limites. Voilà l’accusation de Derrida : 
Schmitt n’aura jamais quitté le registre théologique, il n’aura jamais réussi à démarquer clairement les 
offices du théologien et du juriste. Les deux figures s’entremêlent dans sa pensée, où la mise à mort de 
l’ennemi tend vers un maximum d’hostilité et violence. Le politique, ce « politique-ci » — formule que 
Derrida emploie à maintes reprises — ne peut acquérir son sens qu’à partir du télos de l’annihilation de 
cet ami-ennemi. L’image du droit des gens moderne décrite par Schmitt — on aura l’occasion de mieux 
l’étudier dans la section prochaine —, comprise comme mise en parenthèse de la violence absolue entre 
les États européens, ne tiendra donc pas, et le ius publicum europaeum, basé sur une certaine configuration 
du code ami-ennemi, n’est pas le contraire de la dépolitisation ; il n’est pas non plus le contraire de l’hyper-
politisation qui libère les forces d’anéantissement fratricides. Car si l’on croit que le politique peut être 
isolé ou réduit à son essence hostile, il faut présupposer la possibilité d’une violence déchaînée.

C’est justement devant un tel constat que Derrida pense ses « politiques de l’amitié ». En effet, Schmitt 
y opère comme métonymie d’une tradition politique fondée sur l’imbrication entre violence absolue et 
fraternisation. Derrida souhaite contester précisément ce lien, c’est-à-dire l’idée de l’unité d’un peuple 
fondée sur une décision de fraternisation. Peut-on songer à un peuple démocratique qui ne fait pas appel 
au sang, au sol, à la naissance et à la nature pour penser son lien ? Peut-on imaginer la déliaison sous un 
mode autre que l’inimitié ? Devant la devise aristotélicienne, « O mes amis, il n’y a nul ami », Derrida 
résume la question fondamentale qui oriente son travail :

L’orientation particulière de cet essai-ci sur l’amitié, quant au nom de la démocratie et quant à la déconstruction 
d’un certain concept de la démocratie au nom de la démocratie, pourrait prendre la forme suivante, aujourd’hui, 
aujourd’hui encore et peut-être plus que jamais : comment déconstruire le lien essentiel d’un certain concept de la 
démocratie à l’autochtonie et à l’eugénie sans pour autant renoncer au nom de démocratie ? Ni à son historicité ? 
Mais comment penser cette historicité à laquelle aucune histoire jamais ne fut égale ? (DERRIDA, 1994, p. 126). 

Si, comme disait Schmitt, « l’État est, selon l’emploi langagier actuel, le statut d’un peuple organisé dans 
un espace territorial fermé » (SCHMITT 1979 [1963] : 11), alors il faut mettre en question la liaison 
même entre terre, peuple et État. Essayons de voir la gamme de problèmes qui s’ouvrent à partir de là.

3 Violence et partage global de l’espace

Devant le démontage conceptuel qu’opère Derrida sur l’édifice théorique de Carl Schmitt, il peut paraître 
insolite de continuer à interroger le code ami-ennemi et l’opérateur « possibilité réelle ». Car si le sens du 
politique ne peut pas être sauvé, c’est-à-dire isolé, alors son codage est de très peu d’intérêt. Nous allons 
maintenant nous diriger vers une autre partie du corpus schmittien, les textes qui gravitent autour de Le nomos 
de la terre, publié en 1950. Nous le ferons non pour dévoiler les peurs subjectives de l’auteur (AUGSBERG, 
2010), ou pour recadrer ses idées dans le schème normativisme-réalisme (KOSKENNIEMI, 2004). Nous 
souhaitons démontrer que, par un effet de re-entry de la déconstruction dans la déconstruction, on voit 
surgir une des conséquences les plus inquiétantes de la pensée de Schmitt : la distinction ami-ennemi, 
à l’époque du ius publicum europaeum, dépendait d’une organisation concrète des échelles globales de 
violence. Au lieu d’une dynamique inconnue d’annihilation de l’autre, le droit public européen a toujours 
eu un rapport avec une forme de violence sans limites qu’il a réussi à exporter en dehors de ses territoires.



97doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
Avec le terme « nómos », qu’il cherche à restaurer dans sa force originelle, Schmitt atteint le point 

culminant de sa critique du normativisme8. Au lieu de traduire « nómos » par « loi » (Gesetz) ou par 
« norme », il cherche à reconstruire son sens héraclitéen en s’éloignant d’une décadence normativiste 
qui aurait débuté avec la philosophie platonicienne. Le juridique acquiert chez Schmitt la dimension 
existentielle d’une réalité localisable géographiquement. La terre serait la mère du nómos (SCHMITT, 1974, 
p. 13) ; elle l’envelopperait, fixerait ses frontières et le ferait apparaître comme signe public de l’ordre. En 
jouant sur l’homophonie entre Ordnung et Ortung, entre ordre et localisation, Schmitt affirme que le droit 
aura toujours été une affaire de la terre ferme, une synthèse entre spatialisation et ordination qui anime le 
phénomène fondamental de la prise de terre (Landnahme) : « Le mot grec pour cette première mesure 
de tous les critères subséquents, pour la première appropriation de terre, considérée comme première 
partition et classification de l’espace, pour la première division et distribution, c’est le mot de nómos » 
(SCHMITT, 1974, p. 36). 

Après des analyses historiques qui vont de l’antiquité classique jusqu’à la Respublica christiana, on lit dans 
Le nomos de la terre une minutieuse description de la transition d’un nómos préglobal à un nómos global. 
Ce mouvement fait tout l’intérêt du livre. Il s’agit, bien sûr, d’expliquer le surgissement d’un nouvel ordre 
mondial nommé ius publicum europaeum, le grand droit public européen qui a régi les relations entre les 
puissances étatiques dès le XVIe siècle. Schmitt approfondit ainsi un sujet qui était à peine visible dans 
ses écrits sur le décisionisme et sur la codification du politique en amis et ennemis : la nécessité de penser 
l’ordination juridique concrète à partir de ses différentes géolocalisations. 

Quoiqu’on puisse critiquer ses constantes idéalisations historiques9, Le nomos de la terre nous présente 
un intéressant contre-discours de fondation du corps politico-juridique. La création du moderne droit 
des gens est présentée sans recours aux Ur-szenen contractualistes, puisque sa scène primitive n’est plus 
celle d’une assemblée de frères, mais l’image d’un voyage. La découverte du Nouveau Monde, grand acte 
de prise de terre et fondation du droit, bouleverse la structure essentiellement terrestre des ordres locaux 
préglobaux. En mettant en œuvre une nouvelle dialectique entre terre ferme et mer libre, ce nómos se 
constitue comme le premier nómos global, c’est-à-dire le premier à présupposer un monde rond, navigable 
et circumterrestre. En foi de quoi, les États souverains européens, dits « puissances », vont exercer leur 
pouvoir les uns contre les autres à travers un jeu marqué par une double échelle : l’au-delà et l’en deçà des 
lignes d’amitié.  

Voilà la grande conclusion de Schmitt  : «  Avec ces considérations à propos de l’importance de la 
prise de terre en droit des gens, on peut comprendre en termes d’histoire du droit et philosophie du 
droit l’événement basilaire dans l’histoire du droit des gens européen — la prise de terre d’un Nouveau 
Monde » (SCHMITT, 1963, p. 13). Cet espace purement appropriable a établi un changement de sens 
dans la division médiévale entre territoires chrétiens et non-chrétiens. Avec l’appropriation de terres du 
Nouveau Monde, la politique devient d’autant plus géographique que la géographie devient politique. 
Dès lors que les cartes commencent à représenter un monde réellement global, des frontières également 
globales seront tracées pour diviser ou distribuer la terre (SCHMITT, 1995 b, p. 441). Schmitt revisite 
les célèbres « Lignes d’amitié » des XVIe et XVIIe siècles, qui, généralement à partir de l’Équateur, du 
tropique du Cancer ou d’un méridien quelconque, délimitaient les frontières entre l’Europe et un au-delà 
certain, une zone de violence impitoyable. 

Il faut donc préciser ce point : les Amériques formaient non pas un espace où les règles du droit international 
public étaient « suspendues », mais un lieu comportant une autre normativité, le droit du plus fort. Si 
l’on songe à ce syntagme de « Beyond the line », dont les pirates anglais faisaient couramment usage, on 

8 Une critique qui, d’ailleurs, n’a jamais caché son effrayant antisémitisme (SCHMITT, 1991, p. 209).
9 Voir, à ce sujet, le livre de W. Hooker: Carl Schmitt’s international thought (HOOKER, 2009, p. 22).



98 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
conclut que cette partie de la terre ne connaissait que la pure appropriation violente. Selon Schmitt, l’idée 
d’une Europe unifiée par le ius publicum europaeum, ce qu’il appelle « l’en deçà des lignes », dépendait 
historiquement et philosophiquement du contraste avec l’« au-delà ». C’est pourquoi, à la question de 
savoir si la prise des terres du Nouveau Monde a eu un impact sur la configuration du moderne droit des 
gens, le philosophe Jean-François Kervégan répond : « Oui, car il importait que la compétition féroce que 
se livraient les Européens sur les océans et au-delà d’eux ne se prolonge pas, en tout cas pas sous les mêmes 
formes, sur le continent lui-même » (KERVEGAN, 2011, p. 229). L’existence d’un espace proprement 
politique (l’Europe) relève de l’au-delà des lignes d’amitié.

L’opposition entre ces deux registres, un « au-delà » et un « en deçà », est lourde de conséquences 
pour réfléchir à la lecture phénoménologique esquissée par Derrida. On se rend compte que le code ami-
ennemi est traversé par un tiers, par une troisième valeur qui ne se laisse pas réduire à l’emprise de la seule 
hostilité. Et cela est d’autant plus révélateur que cette intrusion du tiers n’est pas formulée, chez Schmitt, 
pour dénoncer les mécanismes d’appropriation et les massacres coloniaux. Son objectif déclaré est de 
comprendre l’émergence historique du principe de l’État et décrier le retour, au XXe siècle, des discours 
humanistes sur l’unité du monde. Sa manière très particulière de narrer les événements historiques qui nous 
mènent à cette transition constitue en réalité une lamentation quant à la fin du ius publicum europaeum. 
Nous touchons là quelque chose de très proche de cette téléologie politique que nous avons décrite dans 
le chapitre précédent.

Cette idée s’exprime clairement dans la distinction entre « guerre » et « guerre totale »10. Les guerres que 
les peuples européens ont connues entre 1648 et 1914 pouvaient sûrement être sanguinaires, affirme Schmitt, 
mais elles comportaient des limites. Son objet était un combat dans lequel les « vaincus bénéficiaient d’une 
véritable protection apportée par l’équilibre européen » (SCHMITT, 1995a : 389). Cette préoccupation 
constante de pointer l’égalité des rapports de force et pouvoir suggère que la régulation des conflits entre 
les États n’obéissait pas simplement à des critères normatifs formels. Le ius publicum europaeum est un ordre 
concret, plutôt qu’un ensemble de normes. Le droit de la guerre (Kriegsrecht) est, en effet, une limitation 
de la guerre (Hegung des Krieges) due, d’un côté, à une égalité en termes de pouvoir militaire, et, de l’autre, 
à un destin commun du patrimoine juridique et culturel européen. Ces conditions étaient donc réservées 
aux peuples européens. La fin du ius publicum europaeum signifie la fin de cet équilibre et, par conséquent, 
du droit de la guerre qui était le noyau essentiel (Kern) du droit international (SCHMITT, 1950a, p. 64). 
Le nouveau concept de guerre totale apparu après la Première Guerre mondiale marque la disparition 
de ces limites. En contraste avec l’ennemi typique du ius publicum europaeum, celui qui s’oppose à l’ami 
et, en le faisant, sert de fondement au cadre politique de l’État, Schmitt constate le retour d’une inimitié 
plus proche de la figure de l’ennemi religieux du moyen âge, des pirates ou — nous le soulignons — des 
« « peuples » sauvages [« wilde » Völker] » (SCHMITT, 1950a, p. 114) : la guerre totale devient ainsi 
guerre d’annihilation. 

Mais si cela est le cas, il ne s’agit pas proprement d’un retour, puisque l’extermination de ces peuples 
dits « sauvages » est, par définition, contemporaine au ius publicum europaeum. Cette annihilation est, 
selon l’aveu de Schmitt lui-même, la condition de possibilité de la grande époque des États européens. 
Or, nous constatons de manière frappante que le codage politique « ami-ennemi » dépendait alors d’une 
troisième valeur, d’une autre distinction qui ne pourrait jamais être assimilée à l’inimitié intraeuropéenne.

10 Cf. l’analyse d’Emmanuel Tuchscherer sur ce qu’il appelle un « virage vers la guerre totale » chez Schmitt à partir de 1937 
(TUCHSCHERER, 2003). 



99doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
3.1 Une autre possibilité réelle 

Le « nouveau » concept de guerre totale, tel qu’il apparaît dans le panorama européen de l’Après-guerre, 
va impliquer l’existence d’ennemis conçus comme criminels, d’États voyous qui ne bénéficient pas, selon 
l’argument schmittien, des garanties du Kriegsrecht, et doivent être annihilés. Parce que le ius publicum 
europaeum est vu comme un mécanisme singulier de retenue de la violence, Le nomos de la Terre et tous les 
textes qui l’entourent incarnent une grande scène de nostalgie où son auteur devient aussi un personnage : 
« je suis le dernier représentant conscient du jus publicum europaeum, son dernier enseignant et chercheur 
au sens existentiel » (Schmitt 1950b : 50). 

Est-ce possible alors de reprendre la lecture husserlienne de Schmitt proposée par Derrida ?

Derrida, nous l’avons vu, lit chez Schmitt la schématisation d’une tradition très profonde liant le politique 
à la figure de l’ennemi. Schmitt n’a pas pour autant eu l’illusion de décrire un système universel, malgré les 
effets mondiaux de son modèle. Il savait que la distinction ami-ennemi impliquait non pas la définition 
matérielle d’un concept, mais un critère récursif fondé sur une différence. En lisant La notion du politique 
rétrospectivement à partir de Le nomos de la terre, il devient de plus en plus clair que la différentiation 
fonctionnelle d’un domaine politique moderne est le résultat d’une dynamique spatiale asymétrique. En 
d’autres termes, la modernité politique — avec les prédicats qu’on y associe traditionnellement — était 
circonscrite à un espace, et elle recouvrait un nombre extraordinairement restreint de collectifs humains : 
les États européens reconnus devant un droit international (lui aussi européen) et ses « peuples ».

Nous pouvons maintenant proposer une autre interprétation au syntagme « possibilité réelle », tout 
en complexifiant la « lecture husserlienne de Schmitt » : la « possibilité réelle », cet opérateur modal qui 
qualifie le combat à mort entre amis et ennemis et, par conséquent, définit le politique, recèle une téléologie 
contradictoire parce qu’elle s’appuie sur une différence de deuxième degré, à savoir celle entre l’au-delà et 
l’en deçà des fameuses lignes globales. Selon Schmitt, la « possibilité réelle » n’est pas un indice purement 
spirituel (SCHMITT, 1979 [1963], p. 28), elle vise un degré de réalité. Pour devenir membre de ce grand 
club étatique du droit des gens11, il fallait non seulement partager l’horizon culturel de l’Occident, mais 
aussi atteindre un certain niveau de pouvoir, surtout militaire. Au lieu d’une réciprocité abstraite de droits 
et devoirs dans l’ordre international, la souveraineté, concept-clef dans ce contexte, signifie une identité 
basée sur le principe factuel d’équivalence de forces. En son fond, le droit public européen dont Schmitt 
fera le deuil, cet espace maintenant en train de disparaître où se jouait la distinction ami-ennemi, reste 
intrinsèquement lié à la parité de pouvoir, c’est-à-dire à l’équilibre militaire entre les États. C’est pourquoi 
Schmitt affirme que, au moment de la découverte, le Nouveau Monde ne peut pas surgir comme un nouvel 
ennemi (SCHMITT, 1979 [1963], p. 55). Or, le sens de l’être-ennemi de l’ennemi n’émerge qu’à l’intérieur 
de ce cadre d’équilibre européen.

Aux yeux de la plupart des juristes modernes, les populations qui résidaient dans les Amériques 
n’atteignaient ni un prétendu stade de civilisation ni un niveau adéquat d’organisation du pouvoir pour être 
intégrées à cette communauté d’États plus ou moins égaux. Ainsi, le Nouveau Monde fut décrit comme un 
espace vide12. D’après de Schmitt, et malgré les efforts argumentatifs de quelqu’un comme Francisco de 
Vitoria, le passage au ius publicum europaeum a signifié le passage à un régime de compétition accru entre 
les puissances étatiques qui visaient à occuper ces territoires récemment « découverts » en Amérique. 
La grande question juridique de la période est la suivante : comment qualifier juridiquement la prise des 

11 L’expression provient de Martti Koskenniemi (2004, p. 82)
12 Au chapitre II de Le nomos de la terre, Schmitt analyse les différences entre la pensée théologique de Francisco Vitoria et la 

pensée des juristes modernes concernant les « titres », c’est-à-dire les droits européens à la « Conquista » (SCHMITT, 1950a, 
p. 69 et seq). 



100 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
terres du Nouveau Monde ? Réponse : « Le titre légal de l’occupatio correspondait à la réalité de la période, 
d’autant plus qu’il présupposait la distinction, en droit international, entre des territoires européens et non 
européens. Le Nouveau Monde était ouvert à l’occupation » (SCHMITT, 1950a, p. 101).

S’il y a « possibilité réelle », c’est à cause de cette division géographique de fond. En effet, là où Schmitt 
isole le code ami-ennemi pour faire une espèce de phénoménologie du politique, on doit reconnaître que 
l’ouverture à la lumière de la phénoménalité dépendait de l’occlusion d’une violence qui ne se donne pas 
sous l’horizon du sens politique. En dehors du politique, la violence reste intraduisible dans la structure 
juridique du ius publicum europaeum. Les titres légaux, comme celui d’occupatio, ne fonctionnent pas 
comme des foncteurs qui associeraient des réalités au-delà des lignes d’amitié aux réalités d’en deçà. Ces 
termes ne servent qu’à constituer l’au-delà comme un espace « infini d’altérité » où toute lumière est 
absente, toute violence permise et tous les corps appropriables.

3.2 Une autre citation

Si les fils rouges de Politiques de l’amitié se trament autour d’une citation reportée — de ce « O mes 
amis… » qui voyage en retour de Montaigne à Aristote —, on pourrait décrire les propos de Schmitt 
comme le destin d’une autre citation. Cette fois-ci, il s’agit d’une citation de Bacon retrouvée dans De 
jure naturae et gentium de Pufendorf et qui fait référence, elle aussi, à Aristote. Bacon déduit du fait que 
les Américains mangeaient de la chair humaine et immolaient des gens à ses divinités le droit de déclarer 
la guerre contre eux. Selon lui, les Américains sont « per ipsum jus naturae proscripti » (PUFENDORF, 
1998, p. 846) – proscrits par le droit naturel, ou comme Schmitt préfère le traduire, « proscrits par la 
nature elle-même ». À cela, Schmitt ajoute : « Les Indiens de l’Amérique du Nord ont été donc vraiment 
exterminés [denn auch wirklich ausgerottet worden] » (SCHMITT, 1950a, p. 43). 

Cet argument, qui emprunte à La politique d’Aristote un vocabulaire devenu classique, apparaît dans le 
corpus schmittien à deux reprises. D’abord conçu comme une note de bas de page à La notion du politique, 
il réapparaît, presque sans aucune modification, dans la deuxième partie de Le nomos de la terre. Cela 
montre un accord de fond entre les deux textes, malgré tous les indubitables changements d’avis qui ont 
traversé la carrière intellectuelle de Schmitt. Entre 1932 et 1950, ce point restera intact : c’est toujours au 
nom d’une certaine idée de l’humanité que l’on opère une exclusion de l’humanité. 

Schmitt ne mobilise pas pour autant cet argument pour critiquer la violence exterminatrice qui décima 
les populations américaines. Lorsqu’il en est question, il adopte souvent le ton neutre et professoral d’une 
explication scientifique. Les choses se modifient, néanmoins, quand il s’agit de la limite historique du ius 
publicum europaeum. En face de celui-ci, Schmitt construit une véritable « mélancolie politique » (cf. 
MARRAMAO, 2004), et sa pensée déviant aussi bien le deuil de la distinction ami-ennemi que la lamentation 
d’une violence déchaînée au sein du territoire européen. Il n’y a rien de particulièrement étonnant dans ce 
constat. En effet, on reconnaît ici une caractéristique fondamentale de cette phénoménologie schmittienne, 
à savoir le fait que la constitution du sens politique dépend de l’occultation de ses paradoxes. La distinction 
entre amis et ennemis n’était finalement possible qu’à cause d’un tiers, d’un sujet qui ne peut être ni ami ni 
ennemi, des populations qui ne peuvent pas constituer un peuple au sens « politique », c’est-à-dire selon 
les règles conventionnelles et coutumières du droit international européen.  

Revenons un instant à la lecture proposée par Derrida pour marquer notre divergence. Selon Derrida, c’est 
parce que Schmitt souhaite proposer une phénoménologie du champ politique qu’il se voit confronté aux 
paradoxes de la genèse du sens — l’origine du sens étant toujours déjà une répétition —. Par conséquent, 
l’auteur de La notion du politique adopterait une stratégie similaire à celle de Husserl, consistant à supposer 
une téléologie, un avenir du sens qui ne serait autre chose que la réactualisation d’un acte fondateur. C’est 



101doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
à ce stade que nous nous éloignons de l’interprétation de Derrida. Car si arkhế et télos coïncident dans le 
schème de cette téléologie du sens schmittienne, c’est parce que l’au-delà des lignes d’amitié fonctionne 
comme une charnière. La liaison entre origine et fin n’est pas seulement l’effet d’une idée régulatrice au sens 
kantien, mais aussi le résultat de la décharge d’une violence destructrice pourtant interdite à l’intérieur du 
ius publicum europaeum. Le concept d’« ennemi » peut toujours être décrit comme un concept intensif, 
mais il engendre maintenant un autre type de passage à la limite ; un passage assez littéral. L’ennemi est 
celui qui, d’un côté, représente la négation de notre existence tout en respectant le cadre juridico-politique 
d’un droit de la guerre. De l’autre côté, ce même ennemi est celui avec qui la conflictualité peut traverser 
les lignes d’amitié et devenir une compétition, sans aucune règle autre que la violence, pour l’appropriation 
des terres et des corps sauvages13. Autrement dit, l’inimitié est un indice d’extériorisation des paradoxes 
de la genèse du politique ; elle agit comme le mécanisme d’exportation d’une conflictualité réglée vers 
un espace de pure appropriation. Voilà comment le politique peut devenir autonome ; voilà comment 
Schmitt essaye d’en préserver le sens. Le ius publicum europaeum n’est pas seulement la possibilité réelle de 
gérer les conflits intraeuropéens à partir d’un droit de la guerre, mais aussi la décharge de ses excédents de 
violence lorsque le système politique se révèle incapable de contenir ses forces d’extermination. L’inimitié 
est moins un convertisseur universel (ou un traducteur) qu’une valve de sortie. 

4 remarques conclusives 

Pour Schmitt, qui sont ces “Indiens” ? Qui sont ces personnes qui ont été exterminées au fur et à mesure 
que la compétition européenne entrait dans leurs terres ? Les éléments classiques de la définition de l’État 
élaborés à l’époque de la Staatslehre germanique éclaircissent la réponse de Schmitt: les habitants des 
espaces au-delà des lignes d’amitié formeraient des populations, mais non pas des peuples (Staatsvölker) ; 
ils auraient des terres, mais non pas des territoires (Staatsgebiete) ; ils seraient capables d’exercer la force, 
mais non pas d’avoir un pouvoir de domination (Herrschergewalt) ( JELLINEK, 1941, p. 394 et seq.). 

Certes, cela n’est pas inconnu des théoriciens de l’État, pour qui le Moyen Âge représentait une pluralité 
d’associations de personnes qui ne constituaient pas des États. Selon Jellinek, il leur manquait précisément 
la « qualité subjective d’un peuple » ( JELLINEK, 1914, p. 407). La question qui relève de l’espace de 
friction entre Schmitt et Derrida est pourtant d’un autre ordre. Car il ne s’agit plus seulement de constater 
ou non l’existence d’un peuple : il s’agit plutôt de comprendre le mouvement typiquement moderne d’une 
autonomisation du politique et du juridique. Ce mouvement dépend, d’un côté des lignes d’amitié, d’une 
différentiation fonctionnelle où politique, économie et morale se séparent. En d’autres mots, il faut que 
le sens du politique puisse émerger. De l’autre côté des lignes, ce sens ne sera jamais présent, et la pure 
appropriation sera virtuellement infinie. La condition de possibilité du « pouvoir », compris comme 
élément constitutif du droit public européen, est l’annihilation des peuples dits sauvages.

L’autokhtôn, celui qui tire son être de la terre, ne constitue-t-il pas le point de convergence de tous ces 
discours ? Car l’autochtonie désigne une sorte d’accusation anthropologique fondamentale, une fusion 
entre les espaces au-delà des lignes d’amitié et la « subjectivité » de l’autre. Ce qui reste implicite dans la 
délimitation du sens du politique à un ensemble restreint de groupements humains est l’impossibilité de 
distinguer le corps de l’autre et la terre. Les deux forment le même espace d’appropriation, le même objet 
de la concurrence des puissances étatiques : n’est-ce pas le but du politique ?

13 J’emploie le mot de « sauvage », bien entendu, ena refusant le sens dépréciatif du terme. 



102 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
5 Références Bibliographiques

ARISTOTE, Éthique à Eudème. Paris : Flammarion, 2013. 

AUGSBERG, Ino. « Carl Schmitt’s Fear. Nomos - Norm - Network », Leiden journal of international law n. 
23, v. 4, p. 741–757, 2010.

BENOIST, Jocelyn. Phénoménologie, sémantique, ontologie  : Husserl et la tradition logique autrichienne. 
Paris : P.U.F., 1997. 

DERRIDA, Jacques. Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl. Paris : P.U.F, 1991. 

DERRIDA, Jacques. Politiques de l’amitié : suivi de l’oreille de Heidegger. Paris : Galilée, 1994.

DERRIDA, Jacques. « Introduction ». In : HUSSERL, Edmund. L’origine de la géométrie. Paris : P.U.F., 1962.

HELD, Joseph von. System des Verfassungsrechts der monarchischen Staaten Deutschlands mit besonderer 
Rücksicht auf den Constitutionalismus. Würzburg  : Verlag der Stahelschen Buch und Kunststhandlung, 
1857, tomo I. 

Hooker, William. Carl Schmitt’s international thought. Cambridge/New York: Cambridge University Press, 
2009.

HUSSERL, Edmund. Husserliana III/1: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Den Haag: Nijhof, 1976.

HUSSERL, Edmund. L’origine de la géométrie. Paris : P.U.F., 1962.

HUSSERL, Edmund. Recherches logiques 2: recherches pour la phénoménologie et la théorie de la 
connaissance. Trad. Hubert Elie et al. Paris : P.U.F., 1961.

JELLINEK, Georg. Allgemeine Staatslehre. Berlin : Verlag von O. Häring, 1914. 

KERVEGAN, Jean-François. Que faire de Carl Schmitt ?. Paris: Gallimard, 2011.

KOSKENNIEMI, Martti. « International Law as Political Theology : How to read the Nomos der Erde? ». 
Constellations n. 11, v. 4, p. 492–511, 2004.

KOSKENNIEMI, Martti. The gentle civilizer of nations. Cambridge: Cambridge Univesity Press, 2004.

LUHMANN, Niklas. Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992. 

LUHMANN, Niklas. Das Recht der Gesellschaft. Frankfur am Main: Suhrkamp, 1993. 

MARRAMAO, Giacomo. Dopo il leviatano. Torino: Bollati Boringhieri, 2000.

MARRAMAO, Giacomo. Potere e secularizzazione. La categorie del tempo. Roma: Editori Riuniti, 1985.

MARRATI, Paola. La genèse et la trace : Derrida lecteur de Husserl et Heidegger. Boston : Kluwer Academic 
Publishers, 1998. 



103doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::
PUFENDORF, Samuel. « De jure naturae et gentium ». In: PUFENDORF, S. Gesammelte Werke 4.2. 
Berlin: Akademie Verlag, 1998. 

SCHMITT, Carl. Verfassungslehre. Berlin: Dunker & Humblot, 1928.

SCHMITT, Carl. « Die Raumrevolution. Durch den totale Krieg zu einem totalen Frieden ». In: SCHMITT, 
C. Staat, Großraum, Nomos. Berlin : Duncker & Humblot, pp. 388–394, 1995b.

SCHMITT, Carl. Politische Theologie. Berlin: Dunker & Humblot, 1934.

SCHMITT, Carl. « Die lezte globale Linie ». In: SCHMITT, C. Staat, Großraum, Nomos. Berlin: Duncker 
& Humblot, pp.  441–452, 1995a.

SCHMITT, Carl. Der Begriff des Politischen. Berlin: Dunker & Humblot, 1979 [1963]. 

SCHMITT, Carl. Der Nomos der Erde. im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Berlin : Duncker & 
Humblot, 1950a.

SCHMITT, Carl. Ex captivitate salus. Köln : Greven Verlag, 1950b.

SCHMITT, Carl. Glossarium. Berlin : Duncker & Humblot, 1991.

SCHMITT, Carl. Römischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart : Klett Cotta, 1984. 

SCHMITT, Carl. Theorie des Partisanen : Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen. Berlin : Duncker 
& Humblot, 1963.

TUCHSCHERER, Emmanuel. « Le décisionnisme de Carl Schmitt : théorie et rhétorique de la guerre ». 
Mots. Les langages du politique, s/v, n. 73, s/p (en ligne), 2008. 

Recebido em 29 de dezembro de 2023. Aprovado em 28 de março de 2024.



104 doispontos:, Curitiba, São Carlos,   volume 21, número 1, p. 86-104, junho de 2024

::


