
137

Recebido em 06 de fevereiro de 2019. Aceito em 04 de março de 2019.
doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 
ISSN 2179–7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93551

O espaço discursivo moderno: ideia e crise

Vinicius de Figueiredo1

Universidade Federal do Paraná/CNPq - UFPR, Paraná, Brasil

Resumo: Pretendo, nesse artigo, assinalar que a instauração do espaço discursivo moderno, tal como foi formulado 
por Kant, decorre do giro copernicano em filosofia. A supressão da ontologia coloca como questão a relação entre 
conhecimento e experiência. Em um primeiro momento, na Crítica da razão pura, essa questão é atendida pelo 
recurso à ideia teológica da metafísica especial, produtora da ilusão transcendental e reabilitada pela crítica como 
ideia reguladora. Num segundo momento, com o juízo reflexionante estético, esse recurso à metafísica dá lugar à 
intersubjetividade transcendental, que reenvia ao exercício sadio da faculdade-de-julgar como garante do sentido 
da experiência. Forma-se, assim, o espaço discursivo aberto e plural, próprio à modernidade, o mesmo que hoje vem 
sendo questionado como abstrato, ideológico e excludente.
Palavras-chave: Kant; modernidade; metafísica; juízo reflexionante; política.

Abstract: In this article, I want to point out that the establishment of the modern discursive space, as formulated by 
Kant, stems from the Copernican turn in philosophy. The suppression of ontology raises the question of the relationship 
between knowledge and experience. At first, in the Critique of Pure Reason, this question is addressed by resorting 
to the theological idea of special metaphysics, which produces the transcendental illusion and is rehabilitated by 
critique as a regulative idea. In a second moment, with aesthetic reflective judgment, this recourse to metaphysics 
gives way to transcendental intersubjectivity, which refers to the healthy exercise of the faculty of judgment as a 
guarantor of the meaning of experience. Thus, the open and plural discursive space typical of modernity is formed, 
the same space that today is being questioned as abstract, ideological and exclusionary.
Key-words: Kant; modernity; metaphysics; reflective judgment; politics.

I

Gostaria de comentar nesse texto o que, na falta de melhor nome, designarei o espaço discursivo 
moderno. Numa definição preliminar, este seria presumivelmente aberto, não sectário, plural e baseado 
na ideia de que é possível haver diálogo entre posições divergentes. Talvez sua característica mais notória 
seja a de que ele se quer acessível a qualquer indivíduo, isentando todos os candidatos a atravessá-lo de 
apresentarem credenciais especializadas ou técnicas. Discernimento e juízo bastariam para transitar nesse 
espaço, qualificá-lo e reciprocamente ser qualificado por ele.

Nos tempos atuais, de “desigualdade em crescimento” e “ressentimento cultural” (SANDEL, 2020, p. 
9), a afirmação de um espaço discursivo com essas características passou a ser vista como ideologia sem 
referente na realidade. A falta de representatividade nas instâncias de decisão, da cultura e do conhecimento, 

1	  Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4441-3037



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023.138

barrando o ingresso de minorias (ou maiorias socialmente discriminadas, como o caso das pessoas de pele 
negra em países como o Brasil), tem motivado no campo progressista objeções recorrentes ao modelo 
das democracias liberais, “abertas” apenas em pensamento. Estas tomam boa parte de sua legitimidade 
do ideário do século XVIII europeu. Hoje, porém, começa a prevalecer a conclusão de que as revoluções 
burguesas seriam portadoras de um falso universalismo; sua hegemonia não implicou abolir o escravismo 
moderno nem, tampouco, o complexo que o ensejou, o colonialismo europeu. Evidências desse tipo são 
lembradas para assinalar que “o universal vai mal – tanto na realidade, como nas ideias, que ora a refletem, 
ora a determinam” (WOLFF, 2021, p. 9).

Muito, nessas críticas, não é novo. Hegel já havia chamado a atenção para as abstrações do pensamento 
esclarecido. Na mesma direção seguiu Marx, na denúncia do caráter ideológico da universalidade político-
jurídica burguesa. Nos dois casos, porém, a crise terminava infletindo em crítica, o que mantinha viva a 
ideia de realização da razão universal na realidade, não sem violência. O colapso do comunismo, fenômenos 
de desestruturação da vida social contemporânea e a ameaça ambiental fizeram com que a própria crítica 
entrasse em crise. Na “crise da crise”, isto é, de crítica sem horizonte de superação, multiplicam-se análises 
que elencam os aspectos regressivos do capitalismo globalizado, sem que se avistem pontos de fuga. De 
outro lado, há a alternativa da saída moral: Francis Wolff em favor da retomada do humanismo ou Michael 
Sandel, para quem a crise atual se deve à “tirania do mérito” reinante na sociedade contemporânea. Mas 
é o caso de indagar se bastaria assumir uma postura humanista ou dizer não à meritocracia para reaver o 
senso de comunidade indispensável para uma política em prol do bem comum.

Meu objetivo é mais modesto e menos polêmico. Quero ensaiar uma aproximação do espaço discursivo 
moderno, seguindo uma de suas formulações mais relevantes, datada do fim do século XVIII. Seu exame 
poderá lançar luz sobre a empresa e seus limites, o que nunca é prejudicial para tomadas de posição, quer 
para um ou outro lado da disputa sobre sua pertinência atual.

II

No desfecho da “Analítica transcendental” da Crítica da razão pura, Kant faz um balanço do que até 
ali resultou do giro copernicano em filosofia. Começa por afirmar ter demonstrado que o entendimento 
só pode fazer um uso empírico de todos os seus conceitos e princípios a priori. Diversamente do uso 
transcendental, quando o entendimento se reporta a “coisas em geral e em si mesmas”, no seu uso empírico 
o conceito é referido a fenômenos como objetos de uma experiência possível:

“Para cada conceito se exige em primeiro lugar a forma lógica de um conceito (do pensamento) em geral, e em 
segundo lugar a possibilidade de lhe dar um objeto a que ele se refira. Sem este último ele não tem sentido e é 
inteiramente vazio de conteúdo, mesmo que contenha a função lógica para fazer de algum datis um conceito. 
Agora, o objeto só pode ser dado a um conceito na intuição [...]. Todos os conceitos, portanto, e com eles todos 
os princípios, por mais que também sejam possíveis a priori, referem-se a intuições empíricas, i.e., a data para uma 
experiência possível. Sem isso, eles não têm qualquer validade objetiva e não passam de um jogo da imaginação 
ou do entendimento com suas respectivas representações.” (KANT, KrV, B 298)

O trecho é extenso, mas relevante. Através de suas contraposições, assiste-se à abertura de um espaço 
discursivo não objetivo. Ele é demarcado pela não aplicação dos conceitos do entendimento à experiência. 
É certo que o principal objetivo de Kant nessas linhas iniciais da 3ª Seção (KANT, KrV, B 294-315) é 
outro, consiste em advertir-nos quanto à limitação do conhecimento à experiência, imposta pela crítica ao 
dogmatismo. Nisto, afinal, reside a grande contribuição da “Analítica Transcendental” para o apaziguamento 
das disputas metafísicas. Quem é que, tendo logrado atravessar a Dedução Transcendental para certificar-



doispontos:, Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 139

se de que a validade objetiva das categorias repousa na sua aplicação a fenômenos, estaria disposto, a essa 
altura, a examinar o que sobra para pensar fora do uso objetivo do pensamento?

É exatamente o que nos convida a fazer Kant. Juntamente com a retomada do argumento que limita os 
conceitos do entendimento à experiência, o seguimento do passo destaca que esse mesmo logos ligado ao 
entendimento não se limita a seu emprego objetivo. Nem poderia ser diferente. A bipartição da Doutrina 
Transcendental dos Elementos numa Estética e numa Lógica Transcendentais repousa no fato de que 
sensibilidade e entendimento, as “duas fontes fundamentais da mente” que estão na origem de nosso 
conhecimento (KANT, KrV, B 74), não podem trocar suas funções. “O entendimento não pode intuir 
nada, e os sentidos nada podem pensar. Somente na medida em que eles se unifiquem pode surgir um 
conhecimento” (KANT, KrV, B 75). Supor que o entendimento, como faculdade dos conceitos, nada 
possa pensar fora de sua aplicação às intuições sensíveis seria contestar essa diferença originária entre 
intuição e conceito, receptividade da sensibilidade e espontaneidade do entendimento. Eis por que a tese 
da limitação do conhecimento à experiência admite, como contraponto, a investigação acerca do que são 
os pensamentos, quando permanecem “vazios”.

Notícias acerca desse logos lacunar não demoram a comparecer no argumento da 3ª Seção. Primeiramente, 
indícios negativos: “Por meio de uma categoria pura [...] não se determina nenhum objeto, mas apenas 
se exprime o pensamento de um objeto em geral segundo diferentes modis”. Daí resulta que não se 
possa falar de uso transcendental das categorias, pois, fora de seu uso empírico, não há “nenhum objeto 
determinado ou sequer determinável segundo a forma” (KANT, KrV, B 304). Na sequência, o ponto 
revela outro aspecto: “sem as condições formais da sensibilidade, as categorias puras têm um significado 
meramente transcendental, mas não têm nenhum uso transcendental” (KANT, KrV, B 305). Introduz-se 
subrepticiamente a concessão: apesar de não haver uso <Gebrauch> transcendental dos conceitos, eles 
permanecem dispondo de um significado <Bedeutung>. Será mais do que parece à primeira vista. Se o 
conceito puro possui algum significado independente da experiência, será um equívoco imaginar que 
há equivalência completa entre significação e objetividade. Ora, essa era a equivalência pressuposta pela 
ontologia clássica: considerava-se que o pensamento bem ordenado, pautado pela atentio, apreendia a 
essência das coisas, ignorando que, para tornar-se objetiva, a significação tem de incorporar um elemento 
plástico, que torne a matéria sensível apta a ser lida como caso desta ou daquela categoria do entendimento. 
Compreende-se, assim, a solidariedade entre a dedução transcendental dos conceitos do entendimento 
(isto é, a demonstração de sua validade objetiva) e a apresentação da doutrina do esquematismo; este o 
nexo que, problematizando a concepção dogmática das relações entre o logos e o real, instaura o campo 
representado pela Analítica do entendimento. Talvez o que passe despercebido, no entanto, é o fato de que, 
no mesmo gesto em que descarta a ontologia em favor da epistemologia transcendental, Kant prepara a 
instituição do espaço discursivo moderno.

Para formar ideia disso, convém apontar o que esta evolução irá reservar para a faculdade de imaginar. No 
passo inicial da “3ª Seção”, aquele já citado em que se insiste acerca da restrição que se segue da diferenciação 
entre pensar e conhecer, a imaginação é mencionada só de passagem. Kant apenas afirma que, sem reportar-se à 
experiência, os conceitos do entendimento “não têm qualquer validade objetiva e não passam de um jogo <Spiel> 
da imaginação ou do entendimento com suas respectivas representações.” Sabe-se que, na Crítica da Faculdade 
de Julgar (1790), o belo será definido como “livre jogo” <freies Spiel> entre a imaginação e o entendimento. A 
proximidade entre os textos está longe de ser apenas filológica. Ambos, “Analítica Transcendental” e “Analítica 
do Belo”, discutem a relação entre entendimento e imaginação, só que sob perspectivas invertidas. No caso 
da Crítica da razão pura, a imaginação fornece o esquema para o conceito do entendimento aplicar-se à 
multiplicidade dada sob os sentidos. Ela é faculdade mediadora entre o logos e os fenômenos, fornece os meios 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023.140

de apresentação para que o pensamento possa objetificar-se como experiência (eis o viés idealista da teoria 
da experiência de Kant). Já no caso da primeira parte da Crítica da Faculdade de Julgar, as representações são 
referidas apenas ao sujeito e “consideradas em relação ao sentimento de prazer e desprazer – este último não 
constituindo nem fornecendo qualquer conhecimento” (KANT, EE, AA 20: 206, trad. p. 23). De um lado, 
portanto, referência das representações ao objeto; de outro, ao sujeito e a seu sentimento de prazer. Será este 
o caso examinado por Kant por meio da apresentação do juízo estético.

O que se dá, então, com a imaginação? Liberada da instrução que lhe fornecia a categoria do entendimento, 
ela divaga. Trata-se de uma clara retomada da dinâmica não objetiva do logos da “3ª Seção da Analítica 
Transcendental”, mas especificada e direcionada agora ao sensível, às percepções que se apresentam sob as 
formas do tempo e do espaço, sobre as quais a imaginação realiza suas sínteses (apreensão e compreensão). 
A fim de medir o alcance dessa mudança, convém assinalar, primeiro, a diferença entre juízo determinante e 
juízo reflexionante. Ao contrário do que se passava no esquematismo transcendental, quando a faculdade de 
julgar era incumbida de subsumir uma diversidade dada sob as regras do entendimento puro (as categorias) 
para, através disso, aplicá-las in concreto – sem isso, advertia Kant, “ficariam sem qualquer conteúdo e seriam 
meras formas lógicas” (KANT, KrV, B 175) –, no caso do juízo de gosto, deparamos com um esquematismo 
sem conceito. A representação não é reportada “ao objeto através do entendimento, mas sim ao sujeito e ao 
seu sentimento de prazer ou desprazer, através da imaginação (talvez ligada ao entendimento)” (KANT, EE, 
AA 05: 203, trad. p. 99). A sublinhar: sem essa ligação com o entendimento e sua legalidade, a imaginação 
não saberia se diferenciar da quimera e da fantasia.

De fato, ao introduzir a cláusula de legalidade representada pela presença (sem conceitos) do entendimento, 
Kant reúne outra vez as duas faculdades já presentes no esquematismo transcendental da Crítica da razão 
pura, mas a fim de levar às últimas consequências o jogo (ao qual se fazia apenas uma alusão em 1787) 
que elas mantêm entre si. Com ele, as significações não objetivas, que antes assimiladas ao significado 
transcendental das categorias e  remetiam à lógica formal, ganham outro estatuto. Na reflexão estética, a 
“não-objetividade” remete à atividade de formalização da imaginação transcendental, na ocasião em que o 
“ânimo” (ou “mente”, Gemüt), desengajado de qualquer compromisso cognitivo, se contenta em entreter-
se com suas representações sensíveis. Laborando sobre o sensível, a imaginação, ao invés de subsumir os 
fenômenos à regra prévia representada pela categoria, apreende e compõe elementos diversos, “atestando” 
a regularidade e afinidade vigente entre eles. Não que os fenômenos sejam realmente assim, por conta 
própria. Trata-se, como reza o bom idealismo, de um “como se”, introduzido pela operação da imaginação 
transcendental atuante sob a legalidade do entendimento, o que torna possível comparar a diversidade 
sensível e, sem perder-se em devaneios, encontrar para ela conceitos empíricos comuns.

Entende-se por que o juízo estético é o paradigma da reflexão pura. No caso do juízo acerca do belo, conta 
somente a força plástica da imaginação, por meio da qual a matéria, em sua diversidade, se torna forma, isto 
é, princípio de comunicação. Kant extrai daí uma consequência epistemológica decisiva. Não fosse possível 
formalizar a matéria dos fenômenos sem, para isso, fazer recurso a conceitos do entendimento – que são, 
por definição, lógico-categoriais –, não haveria como reconduzir a multiplicidade das representações dadas 
a noções comuns, a conceitos empíricos como “cavalo”, “árvore” ou “cadeira”, cuja gênese, descobre-se agora, 
repousa sobre o princípio subjetivo da Reflexão. Isto é, se não dispuséssemos dos meios de apresentação 
consolidados pelo emprego da imaginação – sob a legalidade do entendimento –  diante dos fenômenos, 
nem mesmo as categorias, que exprimem a forma lógica do pensamento, teriam como garantir-se de se 
aplicam a uma experiência dotada com sentido. O esquematismo sem conceitos, conclui-se disso, vai 
muito além do esquema que a imaginação transcendental fornece (segundo a doutrina do esquematismo 
transcendental) a este ou aquele conceito do entendimento, possibilitando “objetivá-lo”, configurando-se 



doispontos:, Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 141

como condição subjetiva que dá sentido à objetividade. O princípio reflexionante da faculdade-de-julgar 
torna-se a “condição de possibilidade da aplicação da lógica à natureza” (KANT, EE, AA 20: 211; trad. p. 28).2

III

Se o princípio da Reflexão da Crítica da faculdade-de-julgar responderá ao problema colocado desde a primeira 
Crítica com o desaparecimento da ontologia, por que Kant esperou até 1790 para apresentá-lo ao leitor? 
Não, como talvez se queira crer, porque não tivesse consciência dele ou não soubesse como respondê-lo. O 
motivo é mais simples, Kant já tinha à mão uma solução, que irá colocar de lado em 1790, com a descoberta 
das virtualidades do livre pensar. Essa solução prévia se encontra no “Apêndice à Dialética Transcendental”.

No argumento que refizemos há pouco, vimos que a analítica do entendimento, ao tomar o lugar da ontologia, 
possibilitava explicar como pensamento antecipa “a forma de uma experiência em geral” (KANT, KrV, B 303). 
No entanto, essa antecipação – baseada no fato de que a ligação de todos os fenômenos naturais repousa sobre 
as categorias do entendimento – vale somente para a natureza de um ponto de vista formal, limitando-se, por 
isso, às leis em que se baseia uma “natureza em geral”.3 Até aí, nada nos assegura contra a hipótese de depararmos 
com fenômenos completamente heterogêneos entre si quanto a seu conteúdo. Nesse caso, porém, “não existiria 
de modo algum a lei lógica dos gêneros, nem mesmo um conceito de gênero ou algum conceito universal, e 
nem mesmo o entendimento, já que este lida apenas com eles” (KANT, KrV, B 681/682).

Observe-se ser este também o obstáculo com que, na “Primeira Introdução” à terceira Crítica, se depara 
Kant, a saber: a constatação dos limites da lógica formal para instituir o procedimento classificatório exigido 
pela lei dos gêneros.4 Na Crítica da razão pura, , a superação dessa dificuldade passará pela reabsorção 
crítica da metafísica especial. O recurso à noção de incondicionado, tomado da razão pura, irá assegurar a 
conformidade entre pensamento e experiência, possibilitando que a epistemologia nascente não faça caso 
da premissa onto-lógica, conforme a qual o ser é isomórfico ao logos.

Vai nessa direção a divisão de trabalho entre entendimento e razão, realizada no “Apêndice da Dialética 
Transcendental”, quanto ao atendimento dos quesitos requeridos para assegurar-nos quanto à possibilidade 
do conhecimento empírico:

2	  Nos termos de Lebrun, cuja leitura sigo aqui: “Reconhece-se que, previamente ao conhecimento de qualquer regra, 
há um exercício da razão humana do qual a lógica pura, depois a lógica transcendental, forçosamente escamoteavam 
a importância” (LEBRUN, 1993, p. 380).

3	  “(…) a faculdade pura do entendimento, de prescrever leis a priori aos fenômenos por meio de meras categorias, 
também não se estende a mais leis do que aquelas em que uma natureza em geral se baseia, como conformidade 
a leis dos fenômenos no espaço e no tempo.  As leis particulares, na medida em que se referem a fenômenos 
empiricamente determinados, não podem ser inteiramente derivadas daí, mesmo que em seu conjunto estejam 
sob aquelas” (KANT, KrV, B 165, trad. p. 148).

4	  “À primeira vista, esse princípio [da Reflexão] não tem a aparência de uma proposição sintética e transcendental, 
parecendo antes ser tautológico e pertencente à mera lógica. Pois esta ensina como se compara uma dada representação 
com outras e, extraindo aquilo que ela tem em comum com as representações diferentes como uma característica 
para uso geral, elaborar um conceito. Mas ela nada ensina quanto a saber se a natureza teria, para cada objeto, 
muitos outros objetos a indicar, como objetos da comparação que teriam muito em comum com ele na forma; essa 
condição de aplicação da lógica à natureza é antes um princípio da representação da natureza como um sistema 
para a nossa faculdade de julgar na qual o diverso, dividido em gêneros e espécies, torna possível reduzir, através 
da comparação, todas as formas da natureza que nos apareçam a conceitos (de maior ou menor generalidade)” 
(KANT, EE, AA, 20: 212, trad. p. 28).



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023.142

“A razão nunca se refere diretamente a um objeto, mas apenas ao entendimento e, por meio deste, a seu próprio 
uso empírico, não criando portanto nenhum conceito (de objeto), mas apenas os ordenando e lhes dando aquela 
unidade que poderiam ter caso expandidos ao máximo, i.e., em relação à totalidade das séries que o entendimento 
nunca considera” (KANT, KrV, B 671)

Se a razão “ordena”, mas não “cria”, é porque as ideias que lhe são intrínsecas excedem, por definição, a 
experiência. Esta apresenta cadeias de causas e efeitos, permanecendo incongruente com o incondicionado, 
o qual, no entanto, nem por isso deixa de ser pensado pela razão – o que, ensina o “Apêndice à Dialética 
transcendental”, é vantajoso e mesmo indispensável ao conhecimento empírico. Kant mostra que apenas 
este recurso ao incondicionado, tomado da metafísica especial, possibilita sistematizar o conjunto de leis 
particulares e unificar a heterogeneidade dos fenômenos da natureza. Sem o pensamento do incondicionado, 
que permite pensar o todo antes mesmo de suas partes, não haveria como postular a “unidade completa 
do conhecimento do entendimento”, nem haveria meio de fazer do “mero agregado contingente” do 
conhecimento um “sistema concatenado segundo leis necessárias” (KANT, KrV, B 674).

Somos logo advertidos de que esse princípio racional possui caráter regulativo, não constitutivo. Conferindo 
unidade aos conhecimentos particulares, ele permite “aproximar a regra da universalidade” (KANT KrV, 
B 675). Nem por isso a contribuição da razão é menos fundamental, visto que, sem a pressuposição dessa 
unidade sistemática, “não teríamos nenhuma marca característica da verdade empírica” (KANT KrV, B 
679), pois os “princípios da homogeneidade, da especificação e da continuidade das formas” (KANT KrV, 
B 686) tomam dessa unidade sistemática pressuposta pela razão sua possibilidade de aplicação à natureza. 
Assim, apesar de a “continuidade das formas” pensada aqui configurar “uma mera ideia para a qual não 
pode ser mostrado, de maneira alguma, um objeto congruente na experiência” (KANT KrV, B 689), sem 
a atribuição subjetiva dessa unidade racional à experiência, não saberíamos afastar a eventualidade de que 
a natureza fosse disforme, lacunar e arbitrária. O que previne contra a hipótese do caos é, assim, o recurso 
à teologia racional:

“Pode-se dizer, então, por exemplo, que as coisas do mundo têm de ser consideradas como se recebessem sua 
existência de uma inteligência suprema. Desse modo, a ideia é apenas, de fato, um conceito heurístico e não ostensivo, 
e indica não como o objeto é constituído, mas como nós devemos, sob a sua orientação, buscar a constituição e a 
conexão dos objetos da experiência em geral” (KANT KrV, B 699).

Era o que dizíamos: a descoberta das prerrogativas da livre imaginação na terceira Crítica representa, não 
a descoberta do problema, mas uma resposta diferente a um problema que Kant rebatia, na 1ª Crítica, com a 
solução metafisica do “Apêndice à Dialética Transcendental”. Assiste-se de uma a outra obra a um deslocamento 
decisivo, que admitiria este comentário: ao invés do recurso à ideia do artífice divino, Kant lançará mão, em 
1790, da pressuposição conforme a qual a faculdade de julgar se mostra apta a reconduzir a heterogeneidade 
dos fenômenos a conceitos empíricos comuns, viabilizando a lei lógica dos gêneros, assim como a especificação 
e o princípio da indução. A atividade formal da imaginação sobre o sensível passa a assegurar a origem dos 
conceitos empíricos. De dedutiva e metafísica, a atividade de pensar torna-se inteiramente plástica, garantindo 
(como princípio subjetivo) que a natureza é conivente com nossa aptidão a conhecê-la.

Se fizermos o balanço do percurso, vislumbraremos como ele se conecta com nossa questão de início, 
acerca da instauração kantiana do espaço discursivo moderno. Vimos como, na Crítica da razão pura, Kant 
recorria a parâmetros tomados da metafisica especial a fim de assegurar (após o fim da ontologia) a aplicação 
do logos à experiência. Mas sobre que base essa mesma função reguladora e sistemática poderá ser assumida 
sem prejuízo pelo princípio da Reflexão subjetiva da 3ª Crítica? A alusão ao fato de que a imaginação, no 
juízo reflexionante, opera livremente (isto é, sem conceito), mas sob a legalidade do entendimento, dá a 
pista. A atividade formalizante da imaginação é balizada pela pressuposição de que sejamos capazes de nos 



doispontos:, Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023. 143

compreender sobre o sentido a dar aos fenômenos e leis particulares, sem que, para isso, essa compreensão 
tenha de apoiar-se em regras prévias à comunicação dos agentes, tomadas da equivalência entre o saber 
“racional” e o “absoluto” da metafisica especial (devidamente mediado pela crítica). Emancipada, primeiro, 
da ontologia, em seguida, da teologia racional, a subjetividade crítica, em 1790, inflete em intersubjetividade 
transcendental, o que é dizer que a condição de aplicação do pensamento à experiência repousa, agora, sobre 
o horizonte de acordo entreaberto pelo uso do entendimento sadio, isto é, pelo exercício compartilhado da 
faculdade de julgar, apurada pelo exercício da imaginação.

Eis-nos diante da formulação kantiana de uma ideia que estteve em voga no século XVIII. O gosto, supunha-
se então, corresponde a uma atividade de julgar que, desprovida de regras prévias, viabiliza consensos. 
Os pressupostos informais que sustentam a conversação despropositada, mas não menos interessante e 
duradoura, balizam também os valores em circulação na esfera pública. Kant afirmará que as belas-artes 
“fomentam o cultivo das forças da mente para a comunicação em sociedade” (KANT, KU, AA: 05: 305/306; 
trad. p. 203). Comunicar-se que, de seu lado, requer a admissão de um prazer desvinculado do consumo ou 
de outra inclinação particular do sujeito. De fato, quando se trata de gosto, quem julga “não pode ter como 
fundamento da satisfação circunstâncias privadas, que só valem para o seu sujeito”, mas tem de voltar-se 
para o que “também se poderia pressupor em todos os demais” (KANT, KU, AA: 05: 211, trad. p. 107).

É, portanto, na possibilidade de uma linguagem comum, instituída pelo uso sadio da faculdade de julgar 
(ou seja, pelo emprego inventivo mas moderado da imaginação transcendental em juntar elementos 
diversos), que reside a solução que toma o lugar da resposta que o “Apêndice à Dialética Transcendental” 
fornecia ao desafio de selar o acordo entre pensamento e experiência. Ao invés da reportar-se (em ideia) ao 
incondicionado metafísico, a Crítica da faculdade de julgar aposta na instituição de uma campo discursivo 
compartilhável, capaz de estabilizar a heterogeneidade com que se defrontará o sujeito de conhecimento. 
Com isso, a subjetividade transcendental inflete em instância intersubjetiva, representada pelo uso da 
faculdade de julgar, operado pelo “entendimento são” – o gesundes Verstandes dos textos antropológicos.5 
Eis aí instaurado o espaço discursivo moderno, para o qual já apontava a ideia seminal de crítica, quando, 
em 1781, colocara toda presunção de autoridade sob o crivo livre e público de uma “amadurecida faculdade 
de julgar” (KANT, KrV, A XI).

IV

Sem dúvida, essa grande conversação entrou em crise. A constatação por onde iniciamos de que “o 
universal vai mal” se traduz, sob a ótica dos textos vistos aqui, pela convicção difusa de que o espaço 
discursivo que Kant considerou locus de interlocuções possíveis emperrou, se é que algum dia existiu. Uma 
objeção considerável, cujo exame comporta aspectos que não poderão ser discutidos aqui. Todavia, visto 
que hoje não há como apresentar uma mera análise de texto sugerindo coisas pelo caminho sem, por isso, 
ser confundido com um monge medieval que passa sua existência copiando automaticamente escritos 
milenares, segue-se, em sete proposições, o que pensou, divagando sobre o assunto, o autor dessas páginas, 
provocado que foi ao longo do último semestre pelos estudantes da disciplina de “Filosofia Clássica Alemã”:

1)	Muito Dadá essa afirmação de que jamais fomos modernos.

5	  Nisto residiria o momento mais paradoxal do kantismo: “que a Crítica, sem modelo e sem exemplo, engendre-se 
aparentemente nos confins da antropologia, em um ato do espírito familiar à psicologia empirista. Por que o problema 
da possibilidade da ordem do mundo e da possibilidade do sentido recuou até uma origem tão modesta? Por que 
o próprio estilo da Crítica, nisto que ele tem de aventuroso, imita esse ato transcendental, incerto e semifalho que 
é o ‘Reflektieren’?” (LEBRUN, 1993, p. 388).



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 2, p. 137-144, dezembro de 2023.144

2)	A aposta de que a formalização realizada por qualquer um pode promover a junção significativa de 
elementos heterogêneos em um discurso é característica da modernidade. Sob esse ângulo, a fala sem 
prumo nem arrimo, que faz do disparate sua regra, é a senha pós-moderna. O olavismo, por exemplo. 
Corrosão por dentro da linguagem, discurso informe e imune ao debate. Subversão da legalidade do 
entendimento sob a qual operava a universalidade aufgeklärte.

3)	Até o século XVIII, “ocidental” era a junção de Roma mais cristandade. Vieram as Luzes e não 
apenas instauraram a modernidade, como, movidos pelo combativismo anticlerical, reinterpretaram 
o Ocidente, convertendo-o em sinônimo de emancipação, autodeterminação e crítica. Um modelo 
aberto, passível de exportação, mas sempre à base de novos confinamentos e exclusões. A Faixa de 
Gaza como outra face da ocidentalização.

4)	Se o espaço discursivo moderno fosse tão inócuo como querem fazer crer muitos influencers progressistas, 
de onde provém o ódio atávico que nutre por ele a extrema-direita?

5)	O francófono não nativo capaz de passar por francês é um caso de não-ser. Não é o que parece, parece 
o que não é. Nisto personifica a Civilização, definida a partir do século XVIII como afastamento da 
própria natureza (refinamento). É mais civilizado que o francófono nativo, que permanece idêntico 
a si mesmo. O periférico conta vantagem por paradoxos.

6)	Lançamento de loft no Batel, nos Jardins ou Botafogo: “Espaço discursivo plural e aberto, não dogmático; 
decoração em estilo Clinton. Venha viver tudo o que proporciona o fim da metafísica clássica.”

7)	Fala-se que a modernidade é um ethos cultural determinado, que se dissimula como tal sob o véu da 
universalidade. E se acrescenta: no fundo, há apenas uma enorme variedade de culturas. Ao que se 
poderia retrucar: aberta a temporada de ofertas, o enxoval moderno cobre todas as concorrentes – e 
de brinde, emprega professores universitários que sempre saberão criticá-lo.

REFERÊNCIAS

KANT, Immanuel. 2016. Crítica da faculdade de julgar (Tradução: Fernando Mattos). Petrópolis/Bragança 
Paulista: Vozes e Ed. Universitária.

______.,2012. Crítica da razão pura. (Tradução: Fernando Mattos). Petrópolis/Bragança Paulista: Vozes 
& Ed. Universitária São Francisco.

______.,Kants Werke. 1902 em diante. Ed. Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin, 
Georg Reimer <Akademie Text-Ausgabe, Berlin, Walter de Gruyter & Co.>.

LEBRUN, Gérard. 1993. Kant e o fim da metafísica. (Tradução: Carlos A. R. de Moura). São Paulo: Martins 
Fontes.

SANDEL, Michael. 2023. A tirania do mérito. O que aconteceu com o bem comum? (Tradução: Bhuvi Libanio). 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira.

WOLFF, Francis. 2021. Em defesa do universal. Para fundar o humanismo. (Tradução: Mariana Echalar). 
São Paulo: Edunesp.


