
doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 
ISSN 2179-7412. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i3.91659

218

Hobbes sensualista: uma leitura 
diderotiana da Natureza humana

Clara Carnicero de Castro
clara.castro@alumni.usp.br
Pontifícia Universidade Católica, Rio de Janeiro (PUC-RJ)

Resumo: O sensualismo é comumente atribuído a Condillac. O tratado sobre a Natureza humana (1650) de Hobbes 
traz, porém, um século antes do Tratado das sensações (1754) de Condillac, as marcas mais características dessa 
corrente filosófica: o desenvolvimento das faculdades e das operações mentais unicamente por meio das sensações, 
de modo que todo pensamento seja algum tipo de modificação da sensação. A Natureza humana foi traduzida para 
o francês por d’Holbach em 1772, proporcionando uma sorte de revelação hobbesiana em Diderot. Ainda que a 
teoria da sensibilidade do enciclopedista não apresente traços explícitos do tratado de Hobbes, este contribui para 
o melhor entendimento daquela. Com isso em vista, proponho fazer uma leitura de quatro capítulos (I-III; VII) da 
Natureza humana, sob uma ótica diderotiana. Pretendo mostrar que, de um lado, Hobbes é sensualista e, de outro, 
seu sensualismo tem uma perspectiva vitalista graças a um sistema duplo da sensibilidade, cujos centros (cérebro 
e coração) se mantém numa contínua interação. 

Palavras-chave: Hobbes, Diderot, Condillac, movimento, sensação, prazer, dor.

Sensualist Hobbes: A Diderotian reading of Human nature

Abstract: Sensualism is usually attributed to Condillac. Hobbes’s treatise on Human nature (1650) shows, though, a 
century before Condillac’s Traité des sensations (1754), the most characteristic marks of this philosophical current: the 
development of mental faculties and operations only through sensations so that all thought is some modification of 
sensation. Hobbes’ treatise was translated into French by d’Holbach in 1772, providing a sort of Hobbesian revelation 
in Diderot. Even though the encyclopedist’s theory of sensibility does not present clear traces of Hobbes’ treatise, 
the latter contributes to a better understanding of it. With this in mind, I propose to read four chapters (I-III; VII) of 
Human nature from a Diderotian point of view. I intend to show that, on the one hand, Hobbes is a sensualist, and, 
on the other hand, his sensualism has a vitalist perspective thanks to a dual system of sensibility, whose centers 
(brain and heart) interact continuously.

Keywords: Hobbes, Diderot, d’Holbach, Condillac, movement, sensation, pleasure, pain.



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 219

O sensualismo, “uma das mais importantes correntes filosóficas das Luzes” (AUROUX, 2010, p. 1137), 
ganhou seu nome “tardiamente” (AUROUX, 2010, p. 1137) e talvez de modo desajeitado. Afinal, o fato de 
o conhecimento ser coextensivo às sensações não significa que ele o seja, prioritariamente, aos prazeres 
da mesa e da cama1. Daí a preferência de alguns pelo termo sensacionismo. Em todo caso, o sensualismo 
consiste num tipo particular de empirismo. Particular, porque não se limita à ideia de que as sensações 
são a origem do conhecimento. Mais do que isso, as sensações constituem a única fonte de todas as nossas 
faculdades e operações mentais – desenvolvidas apenas por meio da experiência (cf. AUROUX, 2010, p. 
1137). Que a sistematização do sensualismo se deva ao Tratado das sensações (1754) de Condillac, parece 
ser um lugar-comum. É como se a obra definisse a corrente. Daí a excelente definição que Monzani (2011, 
p. 202) faz do sensualismo ao enfatizar a originalidade do Tratado das sensações:

“O Traité toma uma posição radical: não só todos os conteúdos do entendimento devem e podem ser 
explicados a partir da sensação, como também as próprias operações desse entendimento devem ser 
geneticamente explicadas a partir dessa mesma sensação. O conceito de sensação transformada adquire 
agora plenitude de significado”.

Isso posto, recuemos mais de um século antes da obra-prima de Condillac. A partir de 1640, circulavam 
na Inglaterra, em forma de manuscrito, os vinte e nove capítulos que comporiam os Elementos da lei natural 
e política de Hobbes. A publicação oficial se deu em 1650, quando os editores optaram por transformar a 
obra em dois tratados independentes: os primeiros treze capítulos ganharam o título de Natureza huma-
na; os últimos dezesseis, De corpore politico ‒ em latim mesmo, embora a obra tivesse sido originalmente 
redigida em inglês (cf. ZARKA, 1995, p. 48-49; NAERT, 1971, p. 7). Com o sucesso das obras políticas de 
Hobbes, dá-se menos atenção ao primeiro pequeno tratado, que propõe uma psicologia ancorada numa 
fisiologia. Do lado da psicologia, encontra-se uma “teoria da sensação”, uma “doutrina da imaginação” 
(GLAZIOU, 1993, p. 215) e ainda uma “teoria das paixões” (LIMONGI, 2009, p. 35). Do lado da fisiologia, 
vê-se “o estudo da constituição interna do indivíduo” (ZARKA, 1995, p. 49). Em suma, Hobbes mostra, 
através das interações materiais do corpo humano com o mundo externo, como as faculdades cognitivas 
e passionais se formam (cf. ZARKA, 1995, p. 49).

 De volta à segunda metade do século XVIII francês, o pequeno tratado de Hobbes teve uma grande 
recepção entre materialistas como Helvétius, Naigeon, d’Holbach e Diderot (cf. GLAZIOU, 1993, p. 214). 
Tudo parece ter começado onze anos após a publicação do Tratado das sensações. Em 1765, d’Holbach faz 
uma viagem à Inglaterra e retorna a Paris com um exemplar da segunda edição da obra, de 1751, publicando 
sua tradução para o francês em 1772 (cf. GLAZIOU, 1993, p. 202). Dos materialistas da época, quem mais 
parece ter se entusiasmado pelo tratado foi Diderot, sendo o escritor do século XVIII que “mais agiu para a 
propagação das ideias de Hobbes” (GLAZIOU, 1993, p. 142). Um exemplo disso é o verbete “Hobbesianismo”, 
que aparece no oitavo tomo da Enciclopédia, publicado no mesmo ano da viagem de d’Holbach. Diderot 
trata da Natureza humana e do De corpore politico após o relato de uma grave febre de Hobbes em 1649, 
quando, acamado, preferiu saber notícias do amigo Gassendi a discutir, com Mersenne, uma possível 
extrema-unção conforme os ritos da Igreja Católica: “Curou-se dessa doença e no ano seguinte publicou 
seus tratados Sobre a natureza humana e Sobre o corpo político” (DIDEROT, 2015, p. 179). Antes de fazer uma 
síntese de seus princípios filosóficos em forma de máximas, o enciclopedista qualifica Hobbes como um 
homem de gênio (cf. DIDEROT, 2015, p. 181). O verbete se encerra de modo muito elogioso, primeiramente, 
numa relação inversamente proporcional com Rousseau: “A filosofia do senhor Rousseau de Genebra é 
quase inversa à de Hobbes” (DIDEROT, 2015, p. 199). Depois, ele ganha uma apologia mais extremada, típica 

1	 “Sensual” e “sensualidade” são termos utilizados na Enciclopédia de Diderot e d’Alembert sobretudo em referência aos prazeres 
da mesa: ver, por exemplo, os verbetes “Champignon”, “Cozinha” [Cuisine], “Gulodice” [Gourmandise]. Com menores aparições, 
esses termos também designam os prazeres da cama: ver verbetes “Furor uterino” [Fureur utérine] e “Ereção” [Érection]. Cf. 
busca pelos termos “sensuel” e “sensualité” no ARTFL Encyclopédie Project.



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023.220

dos textos póstumos do enciclopedista, em que a beleza do crime lhe parece irresistível: “Sua definição 
do homem mau me parece sublime” (DIDEROT, 2015, p. 200).

Ao analisar esse verbete, Limongi (2009, p. 15) reconhece que Diderot defende Hobbes das críticas feitas 
por Bayle e por Rousseau. Mas isso não impede que o enciclopedista perpetue uma visão estereotipada 
da antropologia hobbesiana (cf. LIMONGI, p. 17). Difícil ter certeza se, na época da redação do verbete, 
Diderot já tinha dado uma olhada no exemplar da Natureza humana adquirido por d’Holbach. Mais pro-
vavelmente, seu conhecimento ainda era indireto, via Bayle, Shaftesbury e Brücker (cf. GLAZIOU, 1993, p. 
143-144). Estima-se que seria somente a partir de 1772, com a tradução do amigo barão, que Diderot teria 
tido uma “verdadeira revelação” (GLAZIOU, 1993, p. 149) hobbesiana. Esta se manifesta numa carta de 
data e destinatário imprecisos: possivelmente de abril de 1772 a Naigeon ou a Sophie Volland, mas talvez 
de 1769 a uma amiga indefinida (cf. GLAZIOU, 1993, p. 149 e nota 2; NAERT, 1971, p. 9-10 e nota 6). Cito a 
transcrição de Glaziou (1993, p. 149-150):

O célebre Hobbes fez um tratado sublime sobre a natureza humana, um tratado cuja leitura eu recomen-
darei à minha filha, à minha amiga, uma vez todos os anos. Um tratado que não deixa, a meu ver, nada a 
desejar nem a Helvétius nem a Locke, que mostra bem uma outra lógica, uma outra profundidade, uma 
outra extensão de cabeça; em que, na matéria mais espinhosa, mais difícil, mais contestável, mais arbitrária, 
não creio que haja uma única palavra obscura, uma ideia equívoca; que tem mais seiva numa linha do que 
todos esses autores em cem páginas; que amontoa verdades sobre verdades, mas que as amontoa com tanta 
ordem que, mais aproximadas, elas se tornam mais sensíveis [perceptíveis] e mais evidentes; que é um 
catequismo do qual não há uma palavra a perder. Como Locke me parece difuso e covarde, La Bruyère e 
La Rochefoucauld pobres e pequenos em comparação com esse Thomas Hobbes! Que precisão um autor 
colocaria na sua conversação e nos seus escritos se o enorme encadeamento pelo qual esse filósofo deduz 
nossos sentimentos, nossos preconceitos, nossas ideias, nossos interesses, nossas paixões estivesse bem 
presente na nossa memória! É um livro para ler e para comentar por toda uma vida! 

Com efeito, a psicologia proposta pelo tratado de Hobbes parece abordar tudo o que o ensaio de Locke 
tem de mais essencial, sem as inúmeras precauções deste em relação às possíveis críticas de seus leitores. 
Daí a concisão e clareza do texto. Condillac (1993, p. 32-33, p. 35-36) fez muitas críticas a Locke por suas 
passagens obscuras e noções desnecessárias, como o sentido interno da reflexão e o inatismo das facul-
dades da mente. Para Condillac (1993, p. 33), seu próprio tratado é “a única obra em que o homem foi 
despojado de todos os seus hábitos” e em que, “observando o sentimento desde seu nascimento, […] 
se demonstra como adquirimos o uso de nossas faculdades”. O abade não saberia então da existência da 
Natureza humana de Hobbes? Glaziou (1993, p. 90) acredita que ele conhecia mais a filosofia política do 
filósofo inglês e também provavelmente de segunda mão (por Brücker e Bayle): “Ele é, antes de tudo, 
para Condillac, um teórico do direito natural e não um predecessor sensualista”.

Embora Diderot não fale de Condillac em sua carta entusiástica, a crítica que ele dirige a Locke poderia 
também valer, indiretamente, ao abade. Por certo, este é infinitamente mais claro e conciso do que aquele, 
mas fica ainda longe do poder de síntese de Hobbes. Nos primeiros capítulos da Natureza humana, as 
faculdades mentais são reduzidas a duas, desenvolvidas unicamente pelas sensações: a faculdade de conhe-
cer (ou de conceber) e a de imaginar (ou de se mover) (EL, I, 7)2. A passagem da sensação à imaginação, 
à memória e ao discurso retoma sempre o mesmo princípio dos corpos em movimento (cf. PAGANINI, 
2002, p. 25-6). Ou seja, a distinção das faculdades se dá por uma diferença num “jogo de movimentos” 
(PAGANINI, 2002, p. 26), que se exerce nos sentidos externos, no cérebro e no coração, através dos espíritos 
animais e do sangue. Ao contrário de Locke, não encontramos faculdades mentais inatas, tampouco uma 
fonte interna para as ideias como o sentido da reflexão (cf. CONDILLAC, 1993, p. 35-36). O único sentido 
interno do tratado é a imaginação, que não é, ela mesma, fonte de ideias – vindas somente dos cinco sen-

2	 As referências à Natureza humana seguirão a edição da Martins Fontes dos Elementos da lei natural e política (tradução de 
Bruno Simões) pela abreviação EL, seguida de número de capítulo e de número de parágrafo. Para as paráfrases, cotejarei esta 
tradução com a de d’Holbach.



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 221

tidos externos. Não à toa, para Paganini (2002, p. 26), Hobbes marca “uma posição inteiramente original 
e quase única em torno dos anos 1640”.

Neste artigo, pretendo defender que, se o sensualismo consiste na gênese das faculdades e das operações 
mentais a partir unicamente das sensações, Hobbes não somente já era sensualista um século antes de 
Condillac, como também propunha um sensualismo fisiológico próximo ao desenvolvido por Diderot 
em seus escritos maduros. Para tanto, farei uma leitura de quatro capítulos da Natureza humana com o 
objetivo de ressaltar aspectos importantes ao materialismo de Diderot. Trata-se dos capítulos I-III e VII: 
“A divisão geral das faculdades naturais do homem” (I), “A causa da sensação” (II), “Da imaginação e dos 
seus tipos” (III) e “Do deleite e da dor; do bem e do mal” (VII). Minha hipótese é que o sensualismo de 
Condillac, embora importante para a filosofia do enciclopedista, não é integralmente retomado por ele. 
Em seus escritos pós 1765, Diderot tenta encontrar meios para distinguir os movimentos corpóreos que 
causam sensações, sentimentos, paixões, reflexão e pensamento. Logo, não basta ao Diderot do final do 
século XVIII entender o pensamento como sensação transformada, porque há uma pluralidade de fenô-
menos ocorrendo no corpo humano que demandam uma explicação fisiológica mais complexa. 

A presença, na Natureza humana, de um duunvirato do cérebro e do coração ‒ isto é, de “centros neurais” 
(ZARKA, 1987, p. 234, nota 20) que regem a economia animal e cujos esforços se transmitem reciproca-
mente ‒ assinala uma pista importante para o entendimento da teoria da sensibilidade do enciclopedista. 
Isso porque, como evidencia Zarka (1987, p. 235, nota 20), Hobbes distingue claramente as funções de 
cada centro, seus movimentos e suas interações: “Nos Elementos da lei, há uma distinção nítida entre 
dois centros neurais, de um lado, o cérebro, centro da sensação, e, de outro, o coração, centro da paixão 
(o circuito da reação começa no cérebro para prosseguir no coração)”. Graças a essa “transposição dos 
conceitos de conatus, de resistência e de reação, à fisiologia” (ZARKA, 1987, p. 235, nota 20), a economia 
animal da Natureza humana traz elementos incrivelmente parecidos com os sistemas fisiológicos desen-
volvidos por médicos e naturalistas caros a Diderot, como Buffon, La Caze e Bordeu. O mecanicismo de 
Hobbes em nada impede, portanto, que ele compartilhe noções com uma tradição iatroquímica, a saber: 
a interação recíproca entre partes que formam centros orgânicos, o sentido interno, a diferenciação de 
uma sensibilidade mais ligada aos movimentos do cérebro e de outra relacionada à parte média do corpo. 

Examinarei, aqui, primeiramente, essa sensibilidade cerebral, por assim dizer, que responde pelo as-
pecto mais cognitivo das sensações. Em segundo lugar, tentarei explicitar as interações do cérebro e do 
coração, a fim de delimitar o aspecto mais afetivo do fenômeno sensível. Por fim, concluirei que tanto 
Hobbes quanto Condillac se beneficiaram do materialismo antigo, que já fornecia explicações cinéticas 
para as sensações. Mas Hobbes, por recorrer à química e à fisiologia, organiza o fluxo de movimentos da 
sensibilidade num sistema funcional e interativo. O filósofo de Malmesbury ajuda, assim, o estudioso de 
Diderot a melhor compreender os diversos tipos de sensibilidade que aparecem de modo disperso nas 
obras do enciclopedista após a década de 1760. 

1. A sensibilidade no cérebro: o centro da sensação/concepção 
Hobbes começa seu tratado chamando a atenção para o aspecto mais epistemológico do processo 

sensitivo. Não por acaso, ele apresenta diretamente a faculdade de conceber como uma faculdade de 
conhecer ‒ aquela que nos permite perceber objetos externos e representá-los em ideias. A base da expli-
cação não será, porém, exatamente os objetos externos, mas sim as imagens que temos dentro de nós de 
suas qualidades sensíveis (EL, I, 8). O ponto de partida é nossa própria experiência interna, engendrada 
pelo mundo exterior (EL, I, 2). O efeito da ação do objeto externo sobre nosso cérebro é denominado 
mais genericamente de concepção (EL, I, 8). Quando a ação exercida pelo objeto está presente, pode-se 
chamar a concepção produzida de sensação (EL, II, 2). Pela visão, sentimos a cor e a figura. Pela audição, 
sentimos os sons e assim por diante com os outros canais sensitivos (EL, II, 3). Achamos que as cores, as 
figuras e os sons são qualidades inerentes aos objetos, mas Hobbes as entende como sensações do sujeito. 
Mais precisamente, as sensações de cores/figuras/sons consistem num efeito do movimento do objeto 
produzido sobre o cérebro. Ou melhor, num efeito do movimento que o objeto transmite ao meio (o ar) 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023.222

e que o meio transmite, através dos canais sensitivos do sujeito, aos espíritos animais contidos no interior 
do cérebro (EL, II, 4). 

Nada garante que os objetos externos sejam realmente como nos parecem (EL, II, 5). Hobbes não cai, 
porém, no mesmo ceticismo da Primeira meditação de Descartes, criticado sarcasticamente como pouco 
original nas terceiras objeções: “Nós reconhecemos, então, a verdade dessa Meditação. Mas […] eu teria 
preferido que esse excelente autor de novas especulações se abstivesse de publicar coisas tão velhas” 
(HOBBES, 1647, p. 221). O amigo Gassendi, aliás, em suas quintas objeções, sugere até uma má fé no ce-
ticismo da Primeira meditação, como se Descartes pretendesse confundir o leitor: “Não teria sido uma 
coisa mais digna da candura de um Filósofo e do zelo da verdade dizer as coisas simplesmente, de boa fé 
e como elas são do que, como se poderia objetar ao senhor, recorrer a essa máquina, forjar essas ilusões, 
buscar esses desvios e essas novidades?” (GASSENDI, 1647, p. 400). Sem risco então de Diderot confundir 
o ceticismo hobbesiano com o da Primeira meditação de Descartes. Se nada pode garantir as qualidades 
dos objetos, uma coisa é certa: há um movimento inequivocamente real nos nervos. Sujeitos diferentes 
podem escutar um mesmo barulho, atribuindo ao ruído origens e características distintas. Porém, se es-
cutam algo, há um objeto cujo movimento os afeta. Hobbes utiliza o exemplo da visão e não da audição, 
mas a ideia é a mesma: “A imagem e a cor são apenas uma aparição em nós daquele movimento, agitação 
ou alteração que o objeto provoca no cérebro, nos espíritos [animais], ou em alguma substância interna 
da cabeça” (EL, II, 7).

Essa centralização da concepção/sensação no movimento do cérebro permite que se deixe de lado uma 
longa discussão sobre a existência ou não dos objetos externos e de suas qualidades para se consagrar àquilo 
que o mecanismo da sensação tem de mais essencial: a economia animal. O exemplo do fogo (EL, II, 8) 
é particularmente ilustrativo quanto às funções do corpo relativas ao conhecimento. Animado por um 
movimento fácil de visualizar, que se alterna entre expansão e contração em todas as direções, o fogo causa 
uma pressão (quando da expansão) ou uma repulsão (quando da contração) na parte do meio que lhe é 
contígua – o ar. Esta primeira parte de ar causa a mesma pressão/repulsão numa segunda parte contígua, 
que faz o mesmo numa terceira e assim por diante até chegar aos nossos olhos, atingindo o nervo ótico 
e depois o cérebro. Este último reage à pressão, produzindo uma contra-pressão, que move por sua vez o 
nervo na direção ao exterior, formando então a imagem do fogo na nossa mente. A representação mental 
desse corpo luminoso incandescente não é, consequentemente, uma resposta direta ao movimento do 
objeto externo. Trata-se, ao contrário, de um movimento interno reativo, transmitido do cérebro para o 
nervo ótico:

“Ora, a membrana interna do olho nada mais é do que um pedaço do nervo óptico, portanto, o movimento 
continua ainda dentro do cérebro, e por resistência ou reação do cérebro, ocorre outra vez no nervo óptico uma 
repercussão, a qual não concebemos como um movimento ou repercussão interior que vem de nós, mas, pensando 
que é algo exterior, chamamo-la de luz” (EL, II, 8).

Pouco importa então se o fogo era de fato como parecia. O que interessa é essa repercussão do cérebro 
em direção ao exterior, transmitida ao nervo ótico. O mesmo processo fisiológico é exemplificado pelo 
sino, a fim de evidenciar que o som está em nossos movimentos internos e não no instrumento:

“O badalo não tem o som nele, mas apenas movimento, e produz movimento nas partes internas do sino; de 
modo que o sino tem movimento, e não som. O sino comunica movimento ao ar, e o ar tem movimento, mas não 
som. Pelo ouvido e pelos nervos o ar comunica movimento ao cérebro; e o cérebro tem movimento, não som. Do 
cérebro o movimento repercute de volta nos nervos que estão voltados para fora, e aí ele se torna uma aparição 
exterior, que chamamos de som” (EL, II, 9).

A todos esses ínfimos movimentos internos que agem e reagem mutuamente, Hobbes dá o nome de 
conatus. Seguindo Limongi (2009, p. 53), suponho que os conatus cumprem “a mesma função na física 
e na fisiologia”. Retomo, portanto, sua definição: “O conatus é um movimento imperceptível, não com-
putável, cuja velocidade ou quantidade também não computável é chamada ímpeto, e cuja presença nas 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 223

partes internas de um corpo serve para explicar o início, bem como as determinações de seus movimentos 
computáveis e visíveis” (LIMONGI, 2009, p. 52). À definição de Limongi, acrescento a de Zarka (1987, 
p. 217), que especifica os conatus como movimentos “infinitesimais […] específicos das pequenas partes 
de matéria internas aos órgãos do corpo”.

Zarka (1987, p. 234, nota 20) chama de “conatus de pressão” o movimento que agita o nervo ótico em 
direção ao interior do cérebro. Já a reação do cérebro que move novamente o nervo ótico, mas em direção 
ao exterior, ele designa de “conatus de contra-pressão” ou “reação fisiológica”. Não basta, pois, o “conatus 
de pressão” para vermos a luz do fogo ou ouvirmos o som: é apenas quando há efetivamente uma “reação 
fisiológica” do cérebro que a sensação ocorre, sublinha Zarka (1987, p. 234, nota 20). Nas palavras de 
Malherbe (1984, p. 111), é quando ocorre uma “reação em direção ao exterior” ou “uma resistência vol-
tada à exterioridade”. Ainda que as qualidades representadas não sejam inerentes ao próprio objeto, elas 
consistem no resultado da comunicação do movimento do objeto a nossos sentidos (EL, II, 10). Tal seria, 
segundo Limongi (2009, p. 38), a “tese inaugural da física hobbesiana”: “A percepção supõe movimento, 
em parte no objeto que opera sobre nossos sentidos, em parte em nós mesmos”. 

Esse movimento reativo ao exterior, que define a sensação, não para abruptamente, mas sim gradativa-
mente ao longo do tempo. Ainda que o fogo tenha se apagado na experiência, a imagem do corpo incan-
descente se mantém na nossa mente. Essa sensação “que permanece e que pouco a pouco se esmaece” 
(EL, III, 1) já é a imaginação. Para explicar os “movimentos infinitesimais” (ZARKA, 1987, p. 235, nota 21) 
da imaginação, Hobbes faz um raciocínio por analogia semelhante àquele feito por Lucrécio a fim de 
demonstrar a existência dos átomos. Num mundo integralmente material, todo fenômeno visível na ma-
cro-matéria tem de ser efeito de um movimento invisível na micro-matéria. Observa-se, então, os efeitos 
perceptíveis para inferir, por semelhança, suas causas imperceptíveis. O princípio da analogia remontaria, 
na verdade, à Anaxágoras: “Os fenômenos (o que vemos) são a visão das coisas que não vemos (das coisas 
ocultas). Com efeito, os fenômenos são a visão das coisas não visíveis” (apud PIGEAUD, 2010b, p. 1192). 
Os átomos são inapreensíveis pelos sentidos, mas através de uma analogia com o movimento dos grãos 
de poeira flutuando num raio de sol, pode-se inferir o movimento atômico. 

Hobbes faz o mesmo tipo de raciocínio ao comparar as ondas que se formam na água de um rio quando 
há vento ou alguém lança uma pedra. As ondulações contínuas não cessam quando o vento para ou a pe-
dra chega ao fundo do rio; apenas mudam de velocidade e de intensidade. Daí a diferença entre as ondas 
rápidas e grandes do instante de contato da pedra com a água, e as ondas lentas e pequenas, quando a 
pedra atinge o fundo. O mesmo acontece no nosso cérebro com os movimentos causados pelos objetos 
externos: “Embora a sensação desapareça, a imagem ou concepção permanece, mas mais obscuramente. 
[…] Essa concepção obscura é aquilo que chamamos de fantasia ou imaginação” (EL, III, 1, itálico do autor). 

A concepção obscura, como a onda lenta e pequena da água, se mantém na mente por um movimento 
mais fraco, mesmo depois que o objeto externo sai de cena; ela se distingue do movimento mais forte 
da sensação presente (a onda rápida e grande). A analogia elucida aquela definição da imaginação, já 
explicitada aqui, como “a concepção que permanece e que pouco a pouco se esmaece a partir do ato da 
sensação e depois dele” (EL, III, 1). Em comparação com os nossos cinco canais sensitivos, a imaginação 
funciona como um sexto sentido interno. Este tem a capacidade de nos mostrar que uma concepção 
está de volta, mas não é mais sensação atual, sendo apenas lembrança ou sensação remanescente. Pois a 
sensação atual, que funciona unicamente pelo estímulo dos objetos externos aos cinco sentidos, só pode 
acontecer quando tais objetos estão de fato presentes. Ela se revela incapaz de nos indicar objetos ausentes. 
A imaginação se mostra, assim, a responsável por todos os outros movimentos mentais que não se devem 
aos objetos presentes (EL, III, 6).

2. A sensibilidade no coração: o centro do prazer e da dor
Se a base da cognição em Hobbes se explica por movimentos infinitesimais que agem e reagem con-

tinuamente, não faz sentido supor que a ação do cérebro esteja isolada do resto do corpo. Seria como se 
houvesse uma parte de água imóvel, embora contígua a um rio agitado. Em termos de economia animal: a 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023.224

percepção seria insensível, ou seja, desprovida de qualquer conteúdo afetivo. Ao contrário disso, Hobbes 
já suscita a interação entre as partes orgânicas quando fala da imaginação, mas só detalha a questão no 
sétimo capítulo. É por isso que o capítulo sobre o prazer e a dor (EL, VII, 1) começa retomando a defini-
ção da sensação (EL, II, 8). Trata-se, pois, de distinguir a localização orgânica e os efeitos de um fluxo de 
movimentos que não termina no cérebro, mas que se propaga da cabeça ao coração. Logo, há aquele que, 
já devidamente precisado no início da obra, produz a sensação/concepção: o “movimento em alguma 
substância interna da cabeça” ou o “movimento no interior da cabeça” (EL, VII, 1). Ao se propagar ao 
coração, interage com “aquele movimento chamado vital” ou “movimento no coração” (EL, VII, 1), “que 
consiste no prazer e na dor” (EL, VII, 2).

O movimento vital ou do coração, na Natureza humana, nada mais é do que a circulação sanguínea. 
Porém, diferentemente de Harvey e de Descartes, a circulação do sangue em Hobbes se deve a um elemento 
químico do ar, o nitro, que adentra o corpo pela respiração e que induz uma fermentação no sangue. São 
os efeitos dessa operação química que agitam o sangue, produzindo o calor vital e a expansão do coração 
(cf. GARAU, 2016, p. 8). Essa atribuição do movimento vital a um elemento químico vindo do ar aproxima 
Hobbes da tradição iatroquímica. Paracelso, por exemplo, já via o nitro como o elemento responsável pela 
detonação da pólvora e pelo movimento muscular (cf. GARAU, 2016, p. 9). Van Helmont, seu discípulo mais 
célebre, apoiava suas explicações da economia animal em processos de fermentação. Embora seu texto 
fosse obscuro e pleno de noções religiosas, seu interesse pela química lhe permitia discernir movimentos 
inerentes às partes orgânicas, assim como centros de ação em conspiração mútua. Sua obra havia sido 
publicada em latim em 1648, e em inglês em 1650 (cf. ZIMMER, 2014, p. 88-90; REY, 2000, p. 44-45). Por 
certo, não cabe aqui investigar os conhecimentos químicos de Hobbes à época da redação da Natureza 
humana. Mas convém, ao menos, apresentar algumas pistas. Sabe-se que, entre 1640 e 1651, ele estudou 
química em Paris (cf. GARAU, 2016, p. 10) e que, na época da primeira publicação dos Elementos da lei, 
Hobbes mantinha contato com um médico chamado Ralph Bathurst (cf. GARAU, 2016, p. 11-12). Era um 
médico ligado ao círculo de Thomas Willis e às pesquisas deste em iatroquímica (cf. ZIMMER, 2014, p. 
115 e p. 125). Bathurst defendia que a combinação do nitro com o sangue produzia espíritos necessários 
à funções vitais. Ainda, propunha que o espírito nitroso se transmitia do coração ao cérebro, tomando 
também parte nas funções cognitivas (cf. GARAU, 2016, p. 11-12).

Na Natureza humana, o caráter afetivo da concepção/sensação reside, justamente, na interação entre o 
movimento do cérebro e o do coração. Não é propriamente o cérebro nem o coração que sentem o prazer 
e a dor. Estes afetos são efeitos da interação imediata entre os movimentos dos dois órgãos: quando o 
movimento no cérebro ajuda o movimento no coração, há prazer; quando impede ou enfraquece, há dor 
(cf. EL, VII, 1). Toda sensação, seja atual, seja remanescente, se reveste assim, imediatamente, de prazer e de 
dor (cf. EL, VII, 4). A afetividade das sensações não se limita a uma relação unilateral do cérebro para com 
o coração. No capítulo sobre a imaginação, Hobbes havia explicado que a relação é recíproca: “Acredito 
que exista uma reciprocação de movimento do cérebro para as partes vitais e das partes vitais para o cé-
rebro” (EL, III, 3). O fenômeno do sonho ilustra bem a ação do coração sobre o cérebro, pois se trata de 
um período em que os cinco canais sensitivos estão fechados, por assim dizer. Isolado do estímulo dos 
objetos externos e aparentemente em repouso, o corpo agita-se internamente pela ação do movimento 
vital sobre o cérebro e pelas reações deste. A faculdade mental que faz essa conexão entre o cérebro e o 
coração é o sexto sentido, ou seja, a imaginação, cujo império, na ausência dos outros cinco sentidos, é 
absoluto. A relação entre a imaginação e o movimento vital é tão intrínseca que, na prática, uma coisa não 
se distingue da outra, já que uma não funciona sem que a outra reaja: “Não apenas a imaginação engendra 
movimento nessas partes [vitais], mas também o movimento nessas partes engendra uma imaginação 
semelhante àquela que o engendrou” (EL, III, 3; cf. LIMONGI, 2009, p. 56-59). O fenômeno das sensações 
remanescentes se explica, portanto, em termos psicológicos (através da imaginação) e em termos fisioló-
gicos (pelo movimento vital). 

A distribuição das funções da sensibilidade em dois grandes centros (o cérebro e o coração) não muda 
o fato de que é o corpo como um todo que sente e não um órgão específico (cf. EBETÜRK, 2018, p. 4). Do 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 225

ponto de vista do indivíduo, a sensibilidade é única e não há meios de separar cognição, imaginação, prazer 
e dor. São fenômenos psicofisiológicos diversos, mas que ocorrem, concomitantemente, numa interação 
dinâmica e contínua. Todos têm a mesma causa, a ação dos objetos externos, e podem ser compreendidos 
como um grande fluxo de movimentos infinitesimais diversos, cujo efeito é uma percepção prazerosa ou 
desprazerosa (cf. LIMONGI, 2009, p. 54; EBETÜRK, 2018, p. 4-5). Essa unidade do fluxo da sensibilidade, 
no nível do organismo como um grande todo, não impede que a função de cada parte seja bem delimi-
tada. Daí a sintética definição, feita na Natureza humana, da concepção/sensação como movimento na 
cabeça (dos espíritos animais nos nervos) e do prazer/dor como movimento no coração (do sangue nas 
veias e artérias) (EL, VII, 1). O primeiro se manifesta por um movimento reativo em direção ao exterior 
(quando aprendemos que os objetos estão fora de nós); o segundo, por um movimento reativo para o 
interior (acompanhando ou contrariando o movimento vital). Em termos de conatus, são duas reações 
cinéticas simultâneas, que começam na mesma origem, mas que se desenvolvem em direções diferentes: 
um “conatus ‛para fora’” e um “conatus ‛para dentro’” (LIMONGI, 2009, p. 54); ou um conatus em direção 
ao exterior e outro ao interior (MALHERBE, 1984, p. 116). Se, no conatus para fora, o efeito é a concepção, 
no conatus para dentro, é o prazer e a dor. Daí que o objeto externo cria um conatus duplo no corpo vivo, 
engendrando, instantaneamente, uma concepção prazerosa ou dolorosa (cf. MALHERBE, 1984, p. 116). 

É importante sublinhar que os afetos de prazer/dor podem ser compreendidos de diferentes formas, 
dependendo do referencial. Se se referem ao objeto agradável/desagradável, denominam-se amor/ódio 
(cf. EL, VII, 1). Se se referem à solicitação de busca ou de afastamento desse objeto, denominam-se apetite/
aversão (cf. EL, VII, 2). Neste último sentido, o conatus para dentro marca o início do movimento animal: 
“Essa solicitação [seja para aproximar da coisa que agrada, seja para afastar da coisa que desagrada] é o 
esforço [conatus] ou o começo interno do movimento animal” (EL, VII, 2). A diferença não recai sobre o 
fenômeno examinado, mas sim sobre a nomenclatura da perspectiva do exame: “Prazer, amor e apetite, 
que também é chamado de desejo, são nomes diversos para considerações diversas de uma mesma coisa” 
(EL, VII, 2; cf. LIMONGI, 2009, p. 54). 

3. Considerações finais
Monzani (2011, p. 98) defende que o motor primário para Hobbes, na determinação das ações humanas, 

é o esforço interno (conatus para dentro) que incita o corpo a atingir algo, numa palavra, o desejo: “Trata-
se sempre de modificações do desejo, este sim, o fato fundamental”. Lendo, porém, a Natureza humana 
numa ótica diderotiana e apoiada em Limongi (2009, p. 54), parece-me mais coerente interpretar o desejo 
apenas como uma maneira de entender o prazer e a dor, um nome distinto para a mesma coisa, como o 
próprio Hobbes diz. Na prática, o prazer e a dor funcionam, em Hobbes, como um mecanismo de seleção 
similar ao de Condillac (1993, p. 68), que considera o par como o primeiro móvel das faculdades humanas. 
As explicações do abade são mais precisas e melhor desenvolvidas nesse aspecto, mas as sensações e as 
ideias também são elucidadas por meio de movimentos externos e internos (cf. CONDILLAC, 1993, p. 76). 
Em ambos os casos, há aquilo que Paganini (2002, p. 33) chama de “cinemática dos processos mentais”, na 
qual tanto sensação quanto imaginação remontam, em última instância, a efeitos diversos do movimento. 
Creio ser por isso que Limongi inverte a tese de Monzani: “Não é, portanto, o apetite […] que qualifica os 
sentimentos de prazer e desprazer, mas o contrário: são estes sentimentos que produzem ou são o apetite 
e a aversão” (LIMONGI, 2009, p. 54, itálico da autora).

Cabe então reconhecer que nem Hobbes nem Condillac são muito originais na compreensão cinemá-
tica do prazer e da dor e na determinação desses movimentos internos no movimento animal. Ambos 
parecem se inserir numa tradição que remonta à escola cirenaica ‒ reconhecida por definir o prazer “como 
um movimento leve” e a dor “como proveniente de um movimento violento” (PIGEAUD, 2010a, p. XLI). O 
par determinante prazer e dor seria originário do fundador da escola, Arístipos de Cirene, segundo o qual 
todos os seres vivos procuram o prazer e fogem da dor (cf. PIGEAUD, 2010a, p. XLI). No capítulo dedicado a 
Arístipos das Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres, Diógenes de Laértius resume as opiniões dos cirenaicos: 



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023.226

“Admitiam dois estados de alma ‒ o prazer e a dor ‒, sendo o prazer um movimento suave, e a dor um movimento 
brusco. (87) Um prazer não difere de outro prazer, nem um prazer é mais agradável que outro; todos os seres ani-
mados aspiram ao prazer e repelem a dor. Entretanto, o prazer é o físico, que é também o fim supremo […]. (88) 
[…] A prova de que o prazer é o bem supremo está no fato de desde a infância sermos atraídos instintivamente 
para o prazer e, quando o obtemos, nada mais procuramos, e evitarmos tanto quanto possível o seu oposto, a 
dor” (LAÉRTIUS, 2008, p. 69).

Apesar de as explicações de Hobbes se desenvolverem de modo diferente das de Condillac, ambos, 
possivelmente, retomam o entendimento cirenaico do prazer e da dor através do epicurismo. Ainda que 
Epicuro incluísse na sua ética um prazer estático (catastemático) e os cirenaicos admitissem apenas o 
prazer cinético (cf. LAÉRTIUS, 2008, p. 69; PIGEAUD, 1989, p. 159-163), no Jardim, a experiência sensível 
consiste num movimento de colisão. De modo geral, não há, pois, diferença de natureza entre as diversas 
sensações, mas unicamente de grau. É por isso que o prazer será entendido por Epicuro como um movi-
mento leve e a dor como um movimento violento. A sensação, a percepção e a emoção não se distinguem, 
já que tudo é movimento sucessivo (cf. PIGEAUD, 1989, p. 155-6; id., 2010a, p. XXII e p. XLI). Em Lucrécio, 
os movimentos sensitivos, vindos dos objetos externos, causam um choque no sangue, fazendo com que 
a sensação de prazer/dor penetre em todo o corpo (cf. canto III, v. 245-251). Mais precisamente, essas 
afecções são emanadas do centro do peito (cf. canto III, v. 140-142; PIGEAUD, 1989, p. 157). E eis um ponto 
em que duas escolas inimigas da Antiguidade parecem de acordo: para o estoico Crísipos, os movimentos 
responsáveis pelo pensamento, pelas paixões e pelo desejo partem do coração, “centro que recolhe nossas 
sensações” (PIGEAUD, 1989, p. 266). Crísipos, contudo, teria fundado sua psicofisiologia numa anatomia já 
ultrapassada em sua época: o cérebro entraria novamente nesse grande debate entre filósofos e médicos 
antigos que se extende à Modernidade (cf. PIGEAUD, 1989, p. 79-80 e p. 266). 

Uma bela expressão desse debate está nas obras de Bordeu (1818, t. 1, p. 193, nota 1), de onde retirei o 
termo duunvirato, utilizado no início deste artigo e que o médico toma emprestado de Van Helmont (1671, 
p. 227). Em Bordeu, a palavra serve para dividir as funções sensíveis em dois centros interdependentes: o 
cérebro e a região que engloba os entornos do coração e do estômago. Bordeu estabelece um ordenamento 
funcional da sensibilidade de modo a esclarecer qual parte é responsável pela vida intelectual e qual parte 
se ocupa da vida orgânica. Ambas, para o médico, são manifestações da sensibilidade, mas entendidas 
como diferentes tipos de movimentos tensionais em contrabalanceamento contínuo (cf. BORDEU, 1818, 
t. 1, p. 206-207; id., t. 2, p. 667-676; REY, 2000, p. 139). Bordeu parece não conhecer a Natureza humana. 
Se ainda resta muito a esclarecer acerca dos movimentos da sensibilidade e de como Hobbes se insere 
em toda essa discussão no século XVIII, concluo, pelo menos, com uma certeza. Se Diderot encontrou 
Bordeu em meados de 1772, recomendou-lhe, uma vez por ano, a leitura da Natureza humana, garantindo 
a precisão que o médico colocaria em seus escritos se tivesse bem presente na memória o encadeamento 
pelo qual Hobbes deduziu todos os nossos sentimentos.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARTFL Encyclopédie Project. 2022. Ed. Robert Morrissey e Glenn Roe. Disponível em: https://ency-
clopedie.uchicago.edu. Acesso em: 23 jun. 2023. 

AUROUX, S. 2010. Sensualisme. In: DELON, M. (org.). Dictionnaire européen des Lumières. Paris: PUF.

BORDEU, T. de. 1818. Œuvres complètes de Bordeu. Ed. Richerand. Paris: Caille et Ravier, 2 tomos. 

CONDILLAC, E. B. de. 1993. Tratado das sensações. Trad. Denise Bottmann. Campinas, SP: Ed. da Unicamp.



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023. 227

DIDEROT, D. 2015. Hobbesianismo ou Filosofia de Hobbes. Trad. Maria das Graças de Souza. In: 
DIDEROT, D.; ALEMBERT, J. L. R. D’. Enciclopédia, ou dicionário razoado das ciências, das artes e dos 
ofícios. Volume 4: Política. Org. Pedro Paulo Pimenta e Maria das Graças de Souza. São Paulo: Editora 
Unesp.

EBETÜRK, E. 2018. Animal life and mind in Hobbes’s philosophy of nature. History and Philosophy of 
the Life Sciences, v. 40, n. 4, p. 1-24. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/45409991. Acesso em: 
23 jun. 2023.

GARAU, R. 2016. Springs, Nitre, and Conatus. The Role of the Heart in Hobbes’s Physiology and Animal 
Locomotion. British Journal for the History of Philosophy, v. 24, n. 2, p. 1-26.

GASSENDI, P. 1647. Cinquièmes objections faites par Monsieur Gassendy. In: DESCARTES, R. Les 
Méditations métaphysiques. Trad. Louis-Charles d’Albert (duc de) Luynes e Claude Clerselier. Paris: Vve 
J. Camusat et P. le Petit.

GLAZIOU, Y. 1993. Hobbes en France au XVIIIe siècle. Paris: Presses Universitaires de France.

HOBBES, T. 1647. Troisièmes objections faites par un célèbre philosophe anglais. In: DESCARTES, R. 
Les Méditations métaphysiques. Trad. Louis-Charles d’Albert (duc de) Luynes e Claude Clerselier. Paris: 
Vve J. Camusat et P. le Petit.

HOBBES, T. 1971. De la nature humaine. Trad. barão d’Holbach. Paris: J. Vrin. 

HOBBES, T. 2010. Os elementos da lei natural e política. Trad. Bruno Simões. São Paulo: WMF Martins 
Fontes, 2010.

LAÊRTIOS, D. 2008. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. 2 ed. Trad. Mário da Gama Kury. Brasília: UnB.

LIMONGI, M. I. 2009. O homem excêntrico: paixões e virtudes em Thomas Hobbes. São Paulo: Loyola.

LUCRÉCIO. 2020. La Nature des choses. Trad. Jackie Pigeaud. In: DELATTRE, D. e PIGEAUD, J. (ed.). 
Les épicuriens. Paris: Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”.

LUCRÉCIO. 2021. De la nature. Trad. José Kany-Turpin. 3 ed. Paris: Flammarion.

MALHERBE, M. 1984. Thomas Hobbes ou l’œuvre de la raison. Paris: Vrin.

MONZANI, L. R. 2011. Desejo e prazer na Idade Moderna. 2 ed. Curitiba: Champagnat.

NAERT, É. 1971. Introduction. In: HOBBES, T. De la nature humaine. Trad. barão d’Holbach. Paris: J. Vrin.

PAGANINI, G. 2002. Hobbes et Gassendi: la psychologie dans le projet mécaniste. Kriterion, v. 46, n. 
106, p. 20-41.

PIGEAUD, J. 1989. La maladie de l’âme: étude sur la relation de l›âme et du corps dans la tradition médi-
co-philosophique antique. Paris: Les Belles Lettres.

PIGEAUD, J. 2010a. “Introduction”. In: DELATTRE, D. e PIGEAUD, J. (ed.). Les épicuriens. Paris: 
Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”.



doispontos: Curitiba, São Carlos, volume 20, número 3, p. 218–228, dezembro de 2023.228

PIGEAUD, J. 2010b. “Notice, Lucrèce, La nature des choses”. In: DELATTRE, D. e PIGEAUD, J. (ed.). Les 
épicuriens. Paris: Gallimard, col. “Bibliothèque de la Pléiade”.

REY, R. 2000. Naissance et développement du vitalisme en France de la deuxième moitié du 18e siècle à la fin 
du Premier Empire. Oxford: Voltaire Foundation.

VAN HELMONT, J. B. 1671. Les Œuvres de Jean Baptiste Van Helmont, traittant des principes de médecine 
et physique, pour la guérison assurée des maladies. Trad. Jean Le Conte. Lyon: Jean Antoine Huguetan.

ZARKA, Y. C. 1987. La Décision métaphysique de Hobbes: conditions de la politique. Paris: Vrin.

ZARKA, Y. 1995. Hobbes et la pensée politique moderne. Paris: Presses Universitaires de France.

ZIMMER, C. 2014. Et l’âme devint chair: aux origines de la neurologie. Trad. Sophie Renaut. Bruxelas: 
Zones Sensibles; Kremlin-Bicêtre: Les Belles Lettres.

 


