doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parana e da Universidade Federal de Sao Carlos

DESCOLONIZAR OS INDESCONSTRUIVEIS:
espectrologia, fideismo e messianidade
em Jacques Derrida

Moysés Pinto Neto'
http://orcid.org/0000-0003-4785-9691

Resumo: O texto investiga os “indesconstruiveis” na filosofia de Jacques Derrida e sua relagdo com espectrologia,
fé e messianidade. Partindo de uma imagem de ziguezague, ela propria presente em diversos ensaios derridianos,
aproxima e desaproxima os indesconstruiveis (justica, perdao, promessa, dom etc.) das ideias de indecidivel e
decisao, de mistico e espectral e, finalmente, de imanente e transcendente. A partir do debate sobre a Era Axial,
pergunta-se, entdo, se os indesconstruiveis derridianos podem mesmo postular a universalidade, apresentando
como contraponto o tratamento da fé secular em Hagglund e da espectralidade nas metafisicas amerindias tais
como descritas por Eduardo Viveiros de Castro.

Palavras-chave: Indesconstruiveis; Espectros; Fé; Messianidade; Derrida.

DECOLONIZING THE UNDECONSTRUCTIBLES: hauntology, fideism and messianity in Jacques
Derrida

Abstract: The text investigates the “undeconstructibles” in Jacques Derrida’s philosophy and their relationship
with spectrology, faith and messianity. Starting from a zigzag image, itself present in several Derridian essays,
it brings the undeconstructibles (justice, forgiveness, promise, gift, etc.) closer and far away from the ideas of
undecidable and decision, mystical and spectral and, finally, immanent and transcendent. From the debate on
the Axial Era, one asks, then, if the Derridians undeconstructible can even postulate universality, presenting as a
counterpoint the treatment of secular faith in Hagglund and spectrality in Amerindian metaphysics as described
by Eduardo Viveiros de Castro.

Keywords: Undeconstructibles, Specters, Faith, Messianity, Derrida.

1 Professor do Programa de P6s-Graduagio em Educagao da Universidade Luterana do Brasil. Doutor em Filosofia pela Pontificia
Universidade Catélica do Estado do Rio Grande do Sul com estdgio-sanduiche no Centre for Research in Modern European
Philosophy (CRMEP), em Kingston - Inglaterra. Email para contato: moysespintoneto@gmail.com ou moyses.neto@ulbra.br.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, niumero 3, p. 141-156, dezembro de 2022 D

DOI:10.5380/dp.v%Vi%i.83505 (L



Introducgao

Enunciados apoditicos sdo rarissimos na obra de Derrida. A rigor, a desconstrugio sempre foi um
exercicio do talvez, ainda que nao um talvez que simplesmente coloca a pergunta em primeiro plano —
segundo uma longa tradigio filoséfica também trabalhada por ele (DERRIDA, 1987) —, mas um talvez
forte, no sentido da afirmagio da contingéncia radical de tudo que existe. E, por isso, estranho que em
Mal de Arquivo encontremos uma afirmagao como a seguinte:

A crenga, o fendmeno radical da crenga, inica relagao possivel com o outro enquanto outro, nao tem finalmente
nenhum lugar possivel, nenhum estatuto irredutivel na psicanilise freudiana, que, contudo, a torna possivel

(Derrida, 2001a, p. 122).

Naio é propriamente o debate com Freud e o arquivo que interessa aqui, mas o dito incidental de que
a crenga é a tinica relagdo possivel com o outro enquanto outro. Chamaremos essa postulagao de fideismo.> A
afirmagao aparece no contexto em que Derrida criticava Freud por entrelagar-se aos espectros na mesma
medida em que os expulsa ao final, repetindo o gesto de Marx (e Heidegger) a respeito. Como scholar e
positivista, Freud nao poderia sujar as maos com os fantasmas, fazendo, ao final, uma “reducio a outra
coisa” e, com isso, negando a “existéncia virtual do espago espectral”. Entre os dois mestres da suspeita, o
fantasma de Shakespeare assombrava suas especulagdes, que depois deviam ser purificadas para manter
o caréter cientifico exigido de um bom scholar racional (DERRIDA, 2001a, pp. 121-122; DERRIDA &
STIEGLER, 2002, p. 125).

Neste ensaio, usando um caminho repleto de encruzilhadas que oscilam em um ziguezague — como os
exercicios fenomenoldgicos de Husserl —, procuro desenvolver o conceito de fideismo em Derrida a partir
da sua postulagio de uma “messianidade quase transcendental” que se confunde com o seu tratamento
do espectral. Assim, trago o itinerdrio de diagonais invertidas, em ziguezague, a partir de perguntas e
proposi¢des que examinam:

A) se a messianidade é uma categoria existencial na linha do humanismo fenomenolégico, cuja base
seria o conceito de decisdo;

B) o conceito de indecidivel como condigio “objetiva” da realidade, independente de qualquer subjetividade
existencial, pensado a partir de Godel;

C) os espectrais como fendmenos misticos cuja acessibilidade d4-se unicamente como questio de fé e
que, portanto, se fechariam a experiéncia direta;

D) o contraponto a universalidade dos espectrais messidnicos a partir da sua contingéncia espago-
temporal relacionada a Era Axial;

2 “Talvez, é preciso sempre dizer talvez quanto a justi¢a. H4 um porvir para a justiga, e s6 hd justi¢a na medida em que seja
possivel o acontecimento que, como acontecimento, excede ao célculo, as regras, aos programas, as antecipagoes etc. A justica,
como experiéncia da alteridade absoluta, é inapresentével, mas é a chance do acontecimento e a condigdo da histéria” (DERRIDA,
2007, p. S1).

3 Em outro texto-entrevista, Derrida reafirma a fé, especificamente, como unica relagao possivel com o espectral a partir da
técnica: “We are already transfixed by a disappearance [une disparition] which promises and conceals in advance another magic
‘apparition a ghostly ‘re-apparition’ which is in truth properly miraculous, something to see, as admirable as it is incredible
[incroyable], believable [croyable] only by the grace of an act of faith. Faith I which is summoned by technics itself, by our
relation of essential incompetence to technical operation” (DERRIDA & STIEGLER, 2002, p. 117). Em Fé e Religido, Derrida
amplia a experiéncia fideista para além do que estaria confinado no significante romano religiao e em suas revelagoes abradmicas
(DERRIDA, 2001b, p. 18). Ver ainda o magnifico ensaio de BERNARDO, 2016.

142 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



E) a extrema dessubstancializacio dos atributos messianicos de heranga religiosa dos espectrais em
Martin Hagglund mediante a nogao de “fé secular”;

F) a insisténcia na nao-universalidade da experiéncia da messianidade e o contraponto exemplificativo
a partir da inconstancia da alma amerindia.

2 - Zigue: Espectralidade e Messianidade

A passagem citada anteriormente, segundo a qual a crenca é a tinica relagao possivel com o outro enquanto
outro, é interessante porque marca o entrelagamento entre a abertura do campo espectral, investigado
abundantemente pela psicandlise — que, em outro lugar, chegou a ser definida pelo autor como “ciéncia
dos fantasmas” (DERRIDA, 2002, p. 22) —, e as temticas éticas como justiga, perdio, dom e testemunho.
Mal de Arquivo foi escrito apenas um ano apds Forca de Lei (1995 e 1994, respectivamente), onde Derrida
explicita praticamente uma formalizagao da relagao dos espectrais indesconstruiveis com suas formas
finitas, colocando o problema da seguinte maneira:

1. A desconstrutibilidade do direito (por exemplo) torna a desconstrugao possivel.
2. A indesconstrutibilidade da justica torna também a desconstrugio possivel, ou com ela se confunde.

3. Consequéncia: a desconstrugao ocorre no intervalo que separa a indesconstrutibilidade da justica e a
desconstrutibilidade do direito. Ela é possivel como a experiéncia do impossivel, ali onde, mesmo que ela nao
exista, se nao estd presente, ainda nao ou nunca, existe a justica. Em toda parte em que se pode substituir, traduzir,
determinar o X da justica, deverfamos dizer: a desconstrugao é possivel como impossivel, na medida (ali) em que

existe X (indesconstruivel), portanto na medida (ali) em que existe (o indesconstruivel) (DERRIDA, 2007, p. 28).

Nao parece inadequado afirmar que o termo “por exemplo” na proposi¢ao 1 bem como o X na proposi¢ao
3indicam que Derrida ndo estava restringindo o raciocinio a temdtica direito/justica, mas os utilizou como
forma de pensar uma relagio entre o finito ou calculavel (direito) e o infinito ou incalculavel (justica).
Alis, ele proprio afirmara isso no comego do texto:

Nao é preciso dizer que discursos sobre a dupla afirmagao, o dom para além da troca e da distribuigao, o indecidivel,
o incomensuravel ou o incalculével, sobre a singularidade, a diferenca e a heterogeneidade sao também, de ponta

a ponta, discursos pelo menos obliquos sobre a justica (DERRIDA, 2007, p. 12).

Sabemos que a justiga pertence ao campo dos espectrais. O que a torna espectral é sua indecibilidade,
o segundo componente descrito entre a “epokhé da regra” e a “urgéncia que barra o horizonte do saber”.
Segundo Derrida,

O indecidivel ndo é somente a oscilagdo ou a tenséo entre duas decisoes. Indecidivel a experiéncia daquilo que,
estranho, heterogéneo a ordem do calculavel e da regra, deve entretanto — é de dever que é preciso falar — entregar-se
a decisdo impossivel, levando em conta o direito e a regra (DERRIDA, 2007, p. 46).

A partir disso, podemos questionar se o conceito de decisdo aproxima Derrida de uma filosofia existencial-
humanista de inspiragao em Kierkegaard, da qual ele proprio se afastou nos seus escritos mais jovens.
Segundo essa trilha, a assungao dajusti¢a como aquilo que se confunde com a prépria desconstrugao levaria
auma espécie de duplicidade do pensamento derridiano, no qual a indeterminagdo da desconstrugio seria
compensada com sua finalidade ética. De certo modo, hd um equilibrio entre as forgas disseminadoras
da desconstrugao e a messianidade enquanto dire¢do aos impossiveis. Entre os principais articuladores
dessa posicao estao, por exemplo, Simon Crichley e John Caputo. O dltimo afirma:

Neste contexto da objegao feita a desconstrugao — segundo a qual a desconstrugio nos confinaria em alucinagoes,
ilusdes ou na prisao da subjetividade —, o que a filosofia cléssica chama de “realidade” e “coisa real” (como oposta
4 alucinagao) corresponderia ao fout autre; o amor e respeito por ele é o que se trata na desconstrugio. Amar o

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 143



tout autre, que a fenomenologia chama de “transcendéncia’, é amar e respeitar a sua inacessibilidade (CAPUTO,

2002, p. 38).

Explicitamente, Caputo nomeia transcendéncia a relagao ao outro, fazendo uma espécie de reequilibrio
estrutural entre a imanéncia textual da qual a desconstrucao é acusada — e por isso estigmatizada como
free play ou anything goes — e seu compromisso ético com o tout autre, a transcendéncia. E como se
Derrida estivesse renunciando a fazer o que tradicionalmente se nomeia “filosofia tedrica” (metafisica,
ontologia, epistemologia) em prol de uma “filosofia pratica” (ética, politica e estética) em que a relagio ao
outro inacessivel seria determinante. A vocagio da desconstrugao, assim, seria tornar o sujeito responsavel
pelo toute autre que se apresentaria a sua frente. Nesses termos, tal posi¢io acabaria por dar razao ao que
Derrida explicitamente discordou em sua primeira conversa textual com Levinas: a ética como filosofia
primeira (DERRIDA, 1967).

3. Zague: Espectrologia como Metafisica do Virtual

A aproximagao com o existencialismo humanista, no entanto, levaria Derrida a recair no que ele
mesmo nomeava, ja em 1967, em A Escritura e a Diferenga, como voluntarismo. Seria possivel lembrar
como exemplo, nesse sentido, a delicada operagao de dupla inscrigao textual que aparecia em Georges
Bataille. Em A Parte Maldita, Bataille estabelece uma espécie de linha de fuga da totalizagao hegeliana,
deslizando em sua “mimese do saber absoluto” um escape que excede a totalizacao, e nao simplesmente
a nega. A partir disso, ele contornaria os problemas apontados em Kierkegaard e Levinas, cuja nogao
humanista de transcendéncia nao deixaria de funcionar como negativo no sistema hegeliano, podendo
com isso ser reabsorvida.* O instante seria aqui o escape: “Ele ndo se d4, furta-se; ele proprio se arrebata
num movimento que é a0 mesmo tempo de arrombamento violento e fuga delinquescente. O instante é
o furtivo” (DERRIDA, 2009, pp. 383-384).

Mesmo assim, como ponto fraco, o proprio Bataille ainda poderia cair no voluntarismo senhorial de
que Heidegger acusa Nietzsche — preso ainda na soberania (DERRIDA, 2009, p. 390). Portanto, ou
novamente hd recaida no existencialismo que havia sido descartado como forma insuficiente de humanismo,
ou é preciso colocar o conceito de decisdo/indecidivel fora do universo do sujeito (e da vontade), evitando
incorrer na critica heideggeriana contra a qual Derrida estd precavido desde seus primeiros escritos.

Por isso mesmo, outra leitura ndo é apenas possivel, mas necesséria.® Partindo do vetor escolhido pelo
proprio autor como chave para conectar justiga e desconstrugiao, devemos lembrar da génese matematica
da questao do indecidivel, que remetia a recepg¢io francesa do problema de Gédel daimpossibilidade de
totalizagdo a partir da teoria dos conjuntos. A questao foi levantada por filsofos da ciéncia como Jean
Cavailles, cujo trabalho foi recuperado na década de 60 do século passado pela “filosofia do conceito”
dos Cahiers pour l'analyse, por exemplo, dos quais Derrida participou com a primeira versao do texto
sobre Lévi-Strauss que mais tarde seria parte de Da Gramatologia. Além disso, Suzanne Bachelard, uma
das principais referéncias de A Origem da Geometria, também levantara a obje¢ao contra a totalizagio
e tentara uma resposta/adaptacio do pensamento de Husserl ao problema.’

4 Seria necessario todo um outro ensaio, triangulando os textos sobre Foucault, Levinas e Bataille de A Escritura e a Diferenga,
para descobrir que a loucura da justiga, da mesma forma que a decisao, ndo é uma loucura existencial. Tais consideragdes virao
em textos futuros.

S Outra saida do problema antropoldgico e humanista é construida em Bernardo, 2016.

6 No momento em que aborda a questio em sua Introdugio, Derrida cita precisamente Cavaillés e Bachelard, além de Tran-
Duc Thao, remetendo aos seus trabalhos a esse respeito (DERRIDA, 1962, p. 40).

144 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



O proprio Derrida, alids, menciona a tematica em sua introdugdo a Origem. De acordo com ele, Godel
teria mostrado a vulnerabilidade da confianga em um “sistema de axiomas que ‘domine’ uma multiplicidade
e torne toda proposicao determinével’, que poderia ser o objetivo nomoldgico de Husserl (em sintese, uma
mathesis universalis), seja como ideal regulador inacessivel por esséncia, seja como regra metodoldgica e
técnica atual. Derrida, contudo, afasta a objegao sem questionar a inevitabilidade do reconhecimento dos
limites que o teorema de Godel impunha, mas deslocando o proprio projeto husserliano para além de
uma axiomadtica dedutiva e exaustiva. Ele entende que mesmo a axiomatica “pressupde uma sedimentagao
do sentido, ou seja, uma exigéncia origindria, um fundamento radical, que é também um passado’, e que
estaria exilado das origens as quais Husserl tenta precisamente retornar (DERRIDA, 1962, pp. 40-42).
Em outras palavras, a busca das condigées transcendentais do conhecimento afastaria Husserl de um
projeto cléssico de mathesis universalis cujas bases teriam sido erodidas pelo problema da indecidibilidade.

Nesse sentido, ao fazer parte do problema da justica, a indecidibilidade torna-o espectral — ou seja,
coloca-o no campo do que é mais que um e menos que um ao mesmo tempo. Sua regido estd na franja mais
indeterminada, mais préxima do virtual “puro” da dyferenga. A mesma obliquidade aparece logo no inicio de
Espectros de Marx, com o “efeito de viseira”: ndo vemos quem nos olha (DERRIDA, 1994, p.22).” Com isso,
0s espectros sao visiveis e invisiveis, fenoménicos e nao-fenoménicos: “um rastro que marca seu presente
pelasuaauséncia de antemao” (DERRIDA & STIEGLER, 2002, p. 117). Contudo, toda dyferenga é impura
para Derrida e, por isso, a0 “heterogéneo a ordem do calculével e da regra” segue-se que “deve entretanto
(...) entregar-se a decisdo impossivel, levando em conta o direito e a regra”. Trata-se da arquiestrutura do
espectral em Derrida: aquilo que ndo se pode experimentar como tal, apenas na sua forma finita, que por
sua vez nunca ird reduzir o espectro a sua configuragao atual. Para ele,

uma vez passada a prova da indecibilidade (se isso é possivel, mas essa possibilidade nao é pura, nunca é uma
possibilidade como qualquer outra: a meméria da indecibilidade deve conservar um rastro vivo que marque, para
sempre, uma decisio como tal), ela j4 seguiu novamente uma regra, uma regra dada, inventada ou reinventada,
reafirmada: ela jé ndo é presentemente justa, plenamente justa. Em nenhum momento uma decisdo parece poder

ser dita presente e plenamente justa (DERRIDA, 2007, p. 47).

“Presentemente” e “plenamente” sdo palavras grifadas pelo préprio Derrida. Elas indicam que o atributo
da espectralidade nio se faz em plena presenga. E como um “corpo noturno” cuja visibilidade é dada apenas
na medida em que nao ¢ visivel em carne e osso. Mais uma vez, cabe reafirmar o que Derrida escreveu
dezenas de vezes em resposta a interpreta¢des forgadas da sua obra: plena presenca nao é a mesma coisa
que presenca, ou seja, as formas com que a auséncia e a presencga sdo equacionadas variam conforme
intensidade, graus, ritmos.® Por isso mesmo, o espectral corre no interior da dyferenca como uma quase-
forma injuntiva que s6 se mostra sob o aspecto obliquo, nunca diretamente. Segue:

O indecidivel permanece preso, alojado, 20 menos como um fantasma, mas um fantasma essencial em qualquer
decisao, em qualquer acontecimento de decisao. Sua fantasmaticidade desconstréi do interior toda garantia de
presenga, toda certeza ou toda pretensa criteriologia que nos garanta a justica de uma decisao (DERRIDA, 2007,

p- 48).

O indecidivel, portanto, nao precisa ser confinado a uma subjetividade atravessada por angustia, tédio,
desespero,’ culpa ou qualquer das tonalidades afetivas que costumam percorrer o humanismo existencial.
A indecibilidade ndo é um excesso de complexidade humana que se faz confrontar com uma realidade
simples. Como a matemdtica de Godel mostra em seu conceito de indecibilidade, a impossibilidade de
totalizacdo axiomdtica indica que a presenca nio pode ser plena — independentemente de qualquer

7 Ver também, por exemplo, DERRIDA, 1994, pp. 182-186.
8 Sobre ritmo, ver por exemplo DERRIDA & STIEGLER, 2002, pp. 70-72.
9 Apesar disso, o proprio Derrida associou a messianidade com um “messianismo de desespero” (DERRIDA, 1994, pp. 224-225).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 145



emogao humana peculiar. H4 algo de disjuntivo em toda organizagao que nio possibilita instituir um
conjunto totalizante de regras que permita seu fechamento integral. E essa disjunc¢ao que ird caracterizar,
justamente, a espectralidade — ultrapassando a dimensao existencial-subjetiva.

4. Zigue: os espectros sao misticos?

Por outro lado, haveria um sentido mais interessante que o existencial, mas ainda assim impreciso, que
postularia uma certa relagdo com a epifania mistica. Sua sugestao, alids, aparece no proprio For¢a de Lei,
por meio do “fundamento mistico da autoridade” que Montaigne e Pascal teriam explorado. Ap6s citar o
segundo, Derrida menciona o seguinte trecho do primeiro:
Ora, as leis se mantém em crédito, nio porque elas sio justas, mas porque sio leis. E o fundamento mistico de
sua autoridade, elas ndo tém outro [....]. Quem a elas obedece porque sio justas ndo lhes obedece justamente

pelo que deve (DERRIDA, 2007, p. 21).

Quando inicia a discussao, Derrida menciona que “Montaigne havia utilizado uma expressao interessante,
que Pascal retoma por sua conta, e que eu também gostaria de reinterpretar e subtrair d sua leitura mais
convencional” (grifo meu, DERRIDA, 2007, p. 20). Afirma, portanto, desejar subtrair a sua leitura mais
convencional,logo, nao se trata de uma influéncia pura e simples da mistica, ou seja, daquela relagao herdada
pela teologia negativa com uma divindade inefével que constitui uma epifania de impossivel narragao.

Primeiro, pela aproximagio de Montaigne entre o direito e a “fic¢o legitima” — algo muito distinto da
transcendéncia absoluta da mistica —, considerando o direito como suplemento de outro suplemento ou
“o artificio suscitado por uma deficiéncia da natureza” (DERRIDA, 2007, p. 22). Pascal, por sua vez, teria
associado o direito ao pecado original e a corrupgao das leis, numa espécie de queda que inferiorizaria
nossa justica em relagao a justiga divina, mas igualmente o filésofo poderia ser lido — uma vez dissociado
do pessimismo cristao — com as premissas de “uma filosofia critica moderna, ou uma critica da ideologia
juridica” Hé, porém, uma terceira dimensio ainda mais interessante que a necessaria relagao entre direito
e poder — com o papel instrumental do direito na manuten¢io das opressdes —, que é o fato de, na sua
fundagio, sempre existir no direito uma caracteristica de vinculagio entre for¢a performativa, ou seja,
forga interpretadora, e apelo a crenga. Derrida assim narra:

Ora, a operagdo de fundar, inaugurar, justificar, fazer a lei, constituiria num golpe de for¢a, numa violéncia
performativa e portanto interpretativa que, nela mesma, nem justa nem injusta, e que nenhuma justiga, nenhum
direito prévio e anteriormente fundador, nenhuma fundagio preexistente, por defini¢ao, poderia nem garantir nem
contradizer ou invalidar. Nenhum discurso justificador pode, nem deve, assegurar o papel de metalinguagem com

relago a performatividade da linguagem instituinte ou a sua interpretacio dominante (DERRIDA, 2007, p. 25).

E aqui justamente que o mistico ser4 definido finalmente:

O discurso encontra ali seu limite: nele mesmo, em seu proprio poder performético. E o que proponho aqui chamar,
deslocando um pouco e generalizando a estrutura, o mistico. Ha ali um siléncio murado na estrutura violenta do
ato fundador. Murado, emparedado, porque esse siléncio nio é exterior a linguagem. (...) Eu puxaria pois o uso

da palavra “mistico” a um sentido que me arrisco a dizer wittgensteiniano (...) (DERRIDA, 2007, p. 26).

Na citagao de Montaigne, fica clara a relagao entre a mistica da lei e o crédito que produz obediéncia.
Mais uma vez, diante da alteridade daquilo que nao pode ser conhecido — ou, repetindo Wittgenstein,
sobre o que nao se pode falar — a tnica atitude possivel é o crédito, isto ¢, a cren¢a. Teriamos aqui a porta
aberta para a aproximagao da teologia negativa que a corrente da “virada religiosa” sustenta."’

10No entanto, a mesma dimensao performativa que é injustificivel diante de uma légica e, portanto, reivindica uma decisao
diante do indecidivel fazendo um apelo a crenga e reativando, com isso, maquinicamente a religiao, seria também dependente do
“deserto no deserto” que desenraiza a tradigdo, a ateologiza (DERRIDA, 2001b, p. 32).

146 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



Logo em seguida, no entanto, vird uma inversao. Na mesma medida em que todo ato de fundagao juridica
nao ¢ fundado a ndo ser em si proprio, subtraindo-se de qualquer juizo para além dos préprios critérios
que o fundam (por exemplo, um direito natural), Derrida conclui que ¢ isso mesmo que torna qualquer
direito desconstruivel, entendendo-se a estrutura da justica como direito como uma chance politica. E aqui
voltamos a axiomdtica j4 mencionada enquanto paradoxo: “a justiga nela mesma, se algo como tal existe,
fora ou para além do direito, nao é desconstruivel. Assim como a desconstrugio ela mesma, se algo como
tal existe. A desconstrugdo é a justia” (2007, p. 27). A espectralidade da justica impede que ela se ofereca
de modo frontal, exigindo uma aproximagao mistica. Essa mistica envolveria uma relagao ao outro que
traria problemas infinitos. Contudo, sua infinitude nio se daria por serem

infinitamente numerosos, nem porque estio enraizados no infinito de memérias e de culturas (religiosas, filoséficas,
juridicas etc.) que jamais dominaremos. Eles sdo infinitos, por assim dizer, neles mesmos, porque exigem a prépria

experiéncia da aporia que tem alguma relagdo com o que, hd pouco, chamévamos de mistica (DERRIDA, 2007, p. 29).

Tem-se de um lado o fundamento mistico do direito, aproximavel do siléncio, e de outro a justica como
fantasmagoria indecidivel. Derrida é sutil, suave, bastante cauteloso no seu universalismo aqui ( “infinitos
neles mesmos”), fazendo uma tor¢ao em que contrérios se implicam e agu¢am em uma polaridade nao-
resolvida, em uma aporia. O “enderegar” no direito deve ser sempre reto, mas o endereco é sempre singular.
Mais uma vez, vale citar suas palavras:

O enderego, como a diregao, como a retidao, diz algo acerca do direito, e aquilo a que ndo devemos faltar quando
queremos a justica, quando queremos ser justos, é a retidio do enderego. Nao devemos carecer de enderego, nao
devemos nos enganar de enderego. Ora, 0 enderego é sempre singular, idiomatico; enquanto ajustica, como direito,
parece sempre supor a generalidade de uma regra, de uma norma ou de um imperativo universal. Como conciliar
o ato de justiga, que deve sempre concernir a uma singularidade, individuos, grupos, existéncias insubstituiveis,
0 outro ou eu como outro, numa situagao inica, com a regra, a norma, o valor ou o imperativo de justica, que
tém necessariamente uma forma geral, mesmo que essa generalidade prescreva uma aplicagio que §, cada vez,

singular? (DERRIDA, 2007, p. 31).

Derrida nunca simplesmente subtrai a singularidade da justica em nome de uma universalidade abstrata.
Ao contrdrio: estd permanentemente a vinculando enquanto impossivel a essa singularidade. No entanto,
a oposigao aporética entre o idiomatico e a regra geral reaparecem a todo instante. H4, portanto, um
estatuto ambiguo da justiga que a0 mesmo tempo em que se dirige ao totalmente outro e desconstréi
qualquer direito na sua fundagao contingente, ela prépria se mantém como uma injungio que excede
a idiomaticidade. Como vimos, seus problemas nao sao infinitos “porque estdo enraizados no infinito de
memdrias e de culturas”, mas porque sio infinitos neles mesmos. Ou ainda: é “preciso também saber que
essa justica se enderega sempre a singularidades, a singularidade do outro, apesar ou mesmo em razao de
sua pretensdo a universalidade” (DERRIDA, 2007, p. 37). Estranhissima férmula: a justica precisa exceder
a “idiomaticidade”, mas a0 mesmo tempo, quando universal, precisa se singularizar.

S.Zague: a contingéncia da messianidade

Esbocemos agora o que poderia ser, ao final, essa mistica cuja defini¢do oscila — tornando o texto
enigmético — entre a fundagio geral do direito e a singularidade desconstruidora da justica. Trata-se, mais
uma vez, da estrutura que em Espectros de Marx é definida como “messianidade sem messianismo”, espécie
de forma irredutivel que envolveria toda experiéncia da promessa, e com ela toda sociabilidade possivel, e
que demandaria um “esvaziamento” de contetido para nio se confundir com os multiplos messianismos
judaicos, cristaos, islamicos e de todo universo abradmico. Em outros termos, relembrando o enunciado

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 147



apoditico de Mal de Arquivo: trata-se da experiéncia da fé ou da crenga como tinica relagao possivel ao outro
enquanto outro, que é o caso da justica e de todos os demais espectrais."

Assim, a0 mesmo tempo em que Derrida traga uma espécie de filosofia do virtual com a espectrologia,
abrindo espago para ynexistentes que excedem a presenca, e situando-se mais perto da indeterminagio
anecondmica da dyferenca que de suas configuragdes finitas, ele os restringe a generalizagao de uma certa
estrutura particular, que é considerada curiosamente como universalissima: a messianidade. Derrida nao
hesita em o afirmar:

Se o chamado messidnico pertence, em sentido proprio, a uma estrutura universal, a esse movimento irredutivel
da abertura histdrica ao porvir, portanto, 4 experiéncia mesma e  sua linguagem (espera, promessa, engajamento
para com o acontecer do que vem, iminéncia, exigéncia de salvagao, de justica para além do direito, garantia
dada ao outro enquanto nio-presente, presentemente presente ou vivo, etc.), como pensd-lo com as figuras do
messianismo abradmico? Ela figura a desertificagdo abstrata ou a condigdo origindria? O messianismo abradmico
nao seria sendo uma prefiguracio exemplar, o nome dado sobre o fundo da possibilidade que tentamos nomear
aqui? (DERRIDA, 1994, p. 222).

Por que Derrida insiste em generalizar uma experiéncia bastante especifica como abstrata ou desértica,"
contra todas as precaugdes que seriam 6bvias para um filésofo que se celebrizou pela desconstrugao dos
etnocentrismos, ignorando a pesquisa histérica e antropoldgica para compreender que a experiéncia
messidnica estd diretamente ligada a um certo campo de religioes — chamemo-las de religies axiais — cuja
escatologia pressupde a redengio e a relagao com o sobrenatural se d4 a partir da promessa, colocando
o tempo em primeiro plano? Por que tal experiéncia seria universal se hd centenas de contraexemplos de
“religioes” — ou seria melhor designar como modos de existéncia — completamente alheios & promessa
da messianidade?

Bronislaw Szersynski (2016) prop6s a retomada do conceito de “Era Axial’, definido por Karl Jaspers,
para explicar a formag¢ao de uma nova geoespiritualidade emergente a partir da intrusao de Gaia."® Para
Jaspers (1965), teria havido uma passagem radical quando, no periodo entre 500 A.C. a 200 D.C., se
produz uma insélita confluéncia simultdnea entre diversas culturas indicando uma ruptura com as antigas
religides e o surgimento gradual de um universalismo. Nesse momento histérico, surgem Confticio e Lao-
Tsé e formam-se as escolas filoséficas chinesas, enquanto a India tem Buda e, como a China, investiga as
possibilidades do ceticismo, materialismo e niilismo; no Ira, Zaratustra assume uma visdao dual de bem
e mal; na Palestina, os profetas hebraicos fazem sua apari¢ao; na Grécia, testemunha-se a apari¢ao de
Homero, os poetas tragicos e fildsofos como Parménides, Herdclito e Platdo — tudo sem que qualquer
uma das regides soubesse acerca das outras.

Szersynski (2016) caracteriza o perfodo como o “longo arco do monoteismo’, entendendo-o como
a “trajetdria cosmica no Ocidente que sai das herangas culturais indigenas comuns interagindo com os

11 Por exemplo: “Ela se inscreve antecipadamente na promessa, no ato de fé ou no apelo a fé que habita todo ato de linguagem
e todo enderecamento a outrem. A cultura universalizdvel desta fé, e ndo de outra ou antes de toda outra, permite um discurso
‘racional’ e universal a respeito da ‘religidao’”” (DERRIDA, 2001b, pp. 31, tradugio livre).

12 Por exemplo: “Mesmo podendo-se chamar de ‘lago social’, lago ao outro em geral, esse ‘lago’ fiducidrio precedera toda
comunidade determinada, toda religiao positiva, todo horizonte onto-antropo-teolégico (...) A abstragio do deserto pode dar
lugar, por si mesma, a tudo a que ela se subtrai (...)” (DERRIDA, 2001b, pp. 29, tradugio livre). Ou, nas palavras da brilhante
Fernanda Bernardo: “é precisamente a partir da hiper-abstrac¢io deste outro deserto, designado «deserto no deserto> — o lugar
sem lugar do pensamento, do que apela e d4 a pensar e, na realidade, o lugar sem lugar de onde brotam todos os «impossiveis>
daDesconstrugio derridiana —, que jorra aluz, a «luz nocturna> de uma outra fé. De uma fé hiper-reflectida ou a-teologica que,
para Derrida, muito antes do «liame» do religare (a principal etimologia da “religido> crista ocidental), que j4 desenha o «lago»
entre os homens, ou entre o homem e a divindade de Deus, teria desenhado a possibilidade da abstrac¢ao do «lago» com outrem
insinuando a possibilidade de uma religiio mais originaria e de uma nova f¢” (BERNARDO, 2016).

13 Ver, por exemplo, DANOWSKI & VIVEIROS DE CASTRO, 2020, SZERSZYNSKI, 2017 e STRATHERN, 2019.

148 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



espiritos da Terra para a modernidade secular com sua visdo de uma natureza ndo-humana tanto como
recurso para exploragdo quanto como objeto roméntico de venera¢io” Tomando o momento mosaico
como referéncia histérica, o egiptélogo Jan Assmann diferencia as religides antigas — que ele nomeia
“cosmoteistas” — dos monoteismos emergentes, entendidos como “contrarreligides” porque se baseiam na
exclusdo das outras formas enquanto supersti¢des, mitos ou idolatrias. Segundo Assmann, os monoteismos
inventaram seu antagonista, o id6latra, enquanto elas proprias se certificavam de possuir a religido correta
do tinico Deus verdadeiro. Em geral, nas formas religiosas mais antigas nao existia a nogao de “falso Deus”:
todos os deuses siao verdadeiros, embora seus cultos se distribuam em localidades diferentes.* Assim
como a filosofia introduz a diferenga entre mythos e logos, os monoteismos introduzem a distingao entre
idolatria paga e religiao (ASSMANN, 2010).

Ainda seguindo o argumento de Assmann, o novo conceito de conhecimento, baseado na separagao
do mito, inventa também seu contraconceito: a fé. Ela passa a significar o que ndo pode ser estabelecido
mediante padroes cientificos. Enquanto o conhecimento é refutdvel e relativo, porém verificvel criticamente,
afé ndo é verificdvel, mas é absoluta e irrefutdvel. Anteriormente a essa divisao, simplesmente nao havia o
conhecimento constitutivo para ciéncia nem a fé constitutiva para a religiao revelada. A distin¢ao mosaica,
assim, cria um novo tipo de verdade: a verdade fideista (ASSMANN, 2010). Se retomarmos o debate entre
critica e desconstrugao tragado em Espectros de Marx, estaria a espectrologia ao lado dos monoteismos
ou dos cosmoteismos? Parece mais ou menos dbvia a resposta,'* embora a ela nao tenha correspondido
um esfor¢o concreto.

Nesse ponto, sem duvida se poderia dizer que Derrida sempre hesitou em romper com a modernizagio
pelas ressonéncias heideggerianas que o “paganismo” — ou, diriamos melhor, as religides imanentes —
poderiam significar. De fato, em Fé e Saber ele elenca duas reagdes como respostas a deslocalizagao e a
expropriagdo produzidas pela tele-tecnociéncia: um “enraizamento” baseado no “sangue e solo’, presente, por
exemplo, nos neonacionalismos xenéfobos e, ainda pior, um “contrafetichismo” do mesmo desejo invertido,
uma “relagio animista” com as mdquinas que as torna méquinas do mal radical. Esse contrafetichismo
seria um retorno ao primitivo e arcaico, e Derrida grifa as palavras, relacionando a explosao dos artefatos
em conjunto a emergéncia dos fundamentalismos religiosos. Mais uma vez, serd sempre Heidegger que
ird comparecer, sutil ou explicitamente, embora Derrida reconheca esses elementos inclusive em um
certo espirito ecoldgico — para em seguida separd-lo dos “discursos e politica ecoldgica bem rigorosos”
(DERRIDA, 2001b, p. 86).

14 “..for the monotheistic camp, godlessness consists in the workshop of false gods, the cosmotheists see in godlessness a
refusal to worship the gods as such. For the ‘pagans’, there is no such thing as a false god. All gods have a claim to be venerated,
and what is feared most is not that once may have worshipped false gods but that some god to other, perhaps an unknown god,
may have been left of one’s oblations” (ASSMANN, 2010, p. 71).

15 A defini¢ao de Viveiros de Castro a partir de Davi Kopenawa nao corresponde exatamente ao que Derrida descreve? Segue:
“Dir-se-ia que xapiripé é o nome da sintese disjuntiva que conecta-separa o atual e o virtual, o discreto e o continuo, o comestivel
e o canibal, a presa e o predador. Neste sentido, efetivamente, os xapiripé ‘sao outros’ Um espirito, na Amazonia indigena, é menos
assim uma coisa que uma imagem, menos uma espécie que uma experiéncia, menos um termo que uma relagio, menos um objeto
que um evento, menos uma figura representativa transcendente que um signo do fundo universal imanente — o fundo que vem 4
tona no xamanismo, no sonho e na alucinagio, quando o humano e o nao-humano, o visivel e o invisivel trocam de lugar. Menos
um espirito por oposi¢do a um corpo imaterial que uma corporalidade dindmica e intensiva, um objeto paradoxal que, como
Alice, nao cessa de crescer e diminuir a0 mesmo tempo: um espirito é menos que um corpo — os xapiripé sao particulas de poeira,
miniaturas de humanos dotados de micro-falos e a cujas maos faltam dedos (...) - e mais que um corpo — aparéncia magnifica,
eventualmente terrificante, ornamentagao corporal soberba, brilho, perfume, beleza, um caréter, em geral, excessivo em relagio aquilo
de que sdo aimagem (...). Em suma, uma transcorporalidade constitutiva, antes que uma negagao da corporalidade: um espirito
é algo que s6 é escasso de corpo na medida em que possui corpos demais, capaz como é de assumir diferentes formas sométicas.
O intervalo entre dois corpos quaisquer, mais que um nao-corpo ou corpo nenhum” (VIVEIROS DE CASTRO, 2006, p. 326)

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 149



Heidegger — e aqui estamos falando de um Heidegger muitas vezes descrito e corretamente atacado por
Levinas nas suas mais claras inflexdes nazistas — funciona como espécie de bloqueio as religioes imanentes
e & propria temdtica ecoldgica em uma filosofia que procura se estabelecer pelo devir, pelo nomadismo,
pela dispersao — figura que Derrida escolhe associar a0 “marrano” com o qual se identifica (DERRIDA,
2001b, p. 100). De fato, em tal ponto aparentemente andamos muito na tltima década, em termos das
conexdes entre o pensamento decolonial/contracolonial e a crise ecoldgica, libertando-se a relagio com
a terra das ressonancias roménticas que irrigaram o nazismo.' Ao contrério, seguindo o argumento de
Bruno Latour (2020), poderfamos dizer que as elites mundiais que se associam aos fascismos emergentes
tém buscado a solugao da “fuga do mundo’, desconectando-se de qualquer relagiao com a terra. Serd que
Derrida se interessaria em repensar algumas das questdes levantadas pelo seu pensamento considerando
a intrusao de Gaia e o Antropoceno, as numerosas novas matrizes que vém surgindo de pensamento
afrocentrado e as metafisicas amerindias? De qualquer modo, podemos pensar a desconstru¢ao como um
desejo para essa abertura, independentemente do que ele préprio, Derrida, levou a cabo enquanto vivo."”

O ponto entdo consiste no seguinte: a oscilagio entre uma estrutura universal que funciona
praticamente como um transcendental (mistico) e, de outro lado, sua impossibilidade de se dizer sendo
como idiomaticidade finita limita as possibilidades que a propria espectrologia, enquanto metafisica do
virtual, abre. Isso ocorre por trés razdes paralelas que sio essencialmente a mesma: 1) a messianidade nao
é a estrutura universalissima postulada por Derrida, o “deserto no deserto” que seria o transcendental
tltimo irredutivel; 2) a crenga ou a fé ndo sio a tinica relagio possivel com o outro enquanto outro; 3) e
nem o que ele chama de “idiomaticidade” prescinde de criar seus préprios espectros muito distintos do
universo messianico.

6. Zigue: Fé secular

Uma tentativa slida de formalizar a estrutura que Derrida estabeleceu — sem a recaida na transcendéncia
que aparentemente ele tentou evitar —,levando até o limite a dessubstancializagio das categorias marcadas
idiomaticamente (dom, justica, etc.), estd sem duvida no trabalho de Martin Higglund, tanto no livro
especifico sobre o pensamento do filésofo franco-argelino, Radical atheism: Derrida and the time of life,
quanto no mais recente This Life: secular faith and spiritual freedom, uma grande apropriago livre do
pensamento derridiano.

Talvez a empreitada mais dificil e polémica de Higglund tenha sido a diferenciagao clara por ele estabelecida
entre Derrida e Levinas, por muitas vezes nublada pelo primeiro pela grande admiragao e amizade que
nutria pelo segundo, sobretudo em trabalhos como Adeus a Emmanuel Levinas e Da Hospitalidade. Essa
relagdo com detalhes decisivos que acabavam escamoteados acabou levando a corrente Caputo/ Crichley, da
virada ética (ou inclusive denominada virada religiosa), para a qual, como ja visto, a alteridade é associada a
transcendéncia. A partir disso, os espectrais, conectados ao acontecimento impossivel, acabam reservando-
se sempre uma espécie de espera messidnica como desejo de transcendéncia.

Higglund nao se afasta das proposi¢oes que formam a estrutura da messianidade, mas as reinterpreta
sob um prisma mais préximo da chave da autoimunidade. De modo antagénico & associagdo entre

16 Sao dezenas de exemplos possiveis, mas citaria apenas a titulo ilustrativo os trabalhos de Donna Haraway, Isabelle Stengers,
Marco Antonio Valentim, Davi Kopenawa & Bruce Albert, Ailton Krenak, Luiz Antonio Simas, entre infinitos outros.

17 As relagoes de Derrida com os povos extra-axiais foram, para dizer o minimo, extremamente desencontradas, a comegar
pelo primeiro confronto com Lévi-Strauss em que, entre toda riqueza amerindia descrita em Tristes Tropicos, incluindo outras
relag6es com a animalidade e a soberania, Derrida prefere relacionar o antropélogo a Rousseau e a imagem do “bom selvagem”
(DERRIDA, 1967). E possivel, no entanto, imaginar que talvez hoje ele nao reagisse do mesmo modo diante dos esforgos
decoloniais, ou contracoloniais, das “metafisicas dos outros” que emergem atualmente.

150 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



espectrais e transcendéncia, Higglund considera completamente equivocada a leitura que associaria o
impossivel associado a “ideia regulativa” kantiana, ou seja, algo que nio se pode alcangar de modo finito,
mas ainda assim figura como um desejo inalcangdvel. Embora similares quanto a impossibilidade, os
indesconstruiveis iriam na dire¢ao oposta a ideia kantiana: enquanto esta caminha na dire¢ao da infinitude
e supera¢ao da mortalidade, aqueles estariam diretamente atrelados & condicdo finita que impossibilita
sua plena realizagio. Segundo o autor, o “mal radical” ndo seria a impossibilidade de assumir diretamente
os espectrais impossiveis (justica, dom, perdao, etc.), mas sua assungio positivada enquanto presenga.
O desejo de imortalidade — que poderiamos aproximar da transcendéncia — é que seria o mal radical,
uma vez que eliminaria o préprio sentido da existéncia (HAGGLUND, 2008).

Assim, o “atefsmo radical” de Derrida consistiria em negar nao apenas a possibilidade da imortalidade,
mas inclusive o desejo de superar a finitude. Higglund mobiliza alégica do espagamento para compreendé-
lo como condigao ultratranscendental de qualquer experiéncia do vivo: o que quer que exista somente
pode existir se inscrevendo no tempo, mas o tempo em si depende da destrutibilidade do rastro para
formar a prépria passagem entre passado e futuro. O tempo, assim, espacializa-se, tornando tudo que
existe potencialmente destrutivel, e por isso mesmo impossivel o desejo religioso de alcancar o indene, o
imune, o sagrado — ou seja, aquilo que se pde para além do que é perecivel e finito (HAGGLUND, 2008).

Esse ponto serd retomado em This Life como “fé secular”, livro que aprofunda a cisao entre a autoimunidade
e areligido. Usando a expressao “secular” para expressar a relagio intrinseca com o tempo, Higglund opde-
na a fé religiosa, que consistiria — mais uma vez — no desejo de imortalidade ou, dito ao inverso, na
negacao da finitude. No problematico arco da “religiao”"®, Higglund inclui todas as modalidades de crenca
que buscam superar a finitude e, portanto — para além de cristianismo, islamismo, judaismo, budismo
e outras religides —, existiriam formas que nio seguem rituais ou modos tipicos religiosos, mas ainda
caem na negac¢ao da morte. Provocativamente, Higglund coloca como exemplos a beatitude de Spinoza
ou aredencio de Adorno como formas filosoficas de articular a fé religiosa, definida enquanto a negagdo
da dor inerente a finitude (HAGGLUND, 2020).

A fé secular, assim, é definida pela sua relagao com a fragilidade das coisas, ou seja, a possibilidade
sempre presente de perecimento. Hagglund inverte o famoso problema de Dostoievski “se Deus morreu,
tudo é permitido?” para afirmar que o verdadeiro niilismo é a crenga na imortalidade, isto ¢, a fé religiosa.
E justamente o fato de que a vida é finita que a torna valiosa, pois se fosse eterna nao haveria porque se
ter cuidado em relagao a ela. A dor inerente a perda — e Hagglund utiliza a perda de um ente amado e
o luto como exemplos — decorre exatamente do reconhecimento da finitude inerente a vida, enquanto
a possibilidade da eternidade levaria, ao contrério, a um tipo de suavizagao do peso singular de cada
existéncia (HAGGLUND, 2020).

E curioso, no entanto, que Higglund jamais coloque em duvida a cren¢a ou a fé como tnica relagao
possivel com a indeterminagio inerente a finitude. Ao contrario. Embora Derrida ndo compareca em
nenhuma parte de This Life, Higglund reitera o enunciado que abre o presente texto dizendo, por exemplo:

F uma questio de fé porque nao podemos provar que a vale a pena viver mediante uma dedugio légica ou calculo
racional. Em vez disso, a fé que a vida vale a pena nos sustenta mesmo quando a vida se torna insuportavel ou
intolerével. Mais ainda, é porque a vida vale a pena ser vivida que nossas vidas podem aparecer como insuportéaveis
ou intoleraveis (HAGGLUND, 2020, p. 49, tradugio livre).

18 Como veremos, as religides extra-axiais ou imanentes nio sio em qualquer medida atingidas pelas criticas de Higglund
a0 niilismo religioso. Além disso, o livro é repleto de proposi¢oes que poderiam ser problematizadas a partir da desconstrugao,
como a ideia de “liberdade espiritual’, entre outras. Curiosa, nesse sentido, é a auséncia completa de qualquer menco a Jacques
Derrida e a assumida inspira¢ao hegeliana no livro.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 151



A fé secular articula-se a partir de trés dimensdes. Primeiramente, enquanto compromisso existencial a
partir do qual qualquer nogao de normatividade se tornaria possivel. E porque as coisas podem perecer que
elas tém valor e é porque elas tém valor que nds devemos viver em fungao disso, independentemente de
qualquer vetor instintivo de autopreservagio. Segundo, como incerteza necessdria: estando comprometido
com alguém ou alguma coisa, tenho fé no futuro — e o fato de que este futuro estd em aberto é a base para
afé. “A f&”, segundo ele, “estabelece a chance positiva de ter relagao com os outros — de confiar neles —
mas também abre a ameagca negativa de ser derrotado ou traido” (HAGGLUND, 2020, p. 50, tradugao
livre). Finalmente, a terceira dimensio ¢ motivacional: para manter a fé na possibilidade de algo, preciso
necessariamente reconhecer sua precariedade. E porque nio posso dar as coisas como garantidas de
antemao que devo ter fé e me comprometer para que elas possam se realizar. O risco prospectivo é inerente
auma forma de vida sustentével.

A formalizagao das proposi¢oes de Derrida acerca dos espectrais nalégica ultratranscendental do rastro,
embora seja uma fantdstica contribui¢ao, parece desconsiderar aspectos substantivos relevantes que levaram
a escolha de certos temas — como justi¢a, dom, perdao, testemunho — justamente em razio do papel
estratégico que desempenham no coragao de uma estrutura que Derrida chega a chamar de “messianismo
quase transcendental”. Da mesma forma, Hagglund parece confundir religido com transcendéncia, ateismo
ou secularismo com imanéncia, nivelando — apesar dos seus esfor¢os exemplificativos — algumas religices
especificas com outras formas completamente distintas incabiveis em sua critica.

7.Zague: a inconstincia contra o fideismo
Os Tupinamb4 faziam tudo quanto lhes diziam profetas e padres — exceto o que nao queriam. (Viveiros de Castro)

Jewgreek is greekjew. Extremes meet?, perguntava Derrida citando Joyce na conclusao do célebre ensaio
Violéncia e Metafisica, didlogo com Emmanuel Levinas. Entretanto, e se for o caso de outro que nao é
nenhum deles?

Em contraponto a todas as varidveis em que o fideismo aparece como unica alternativa de relagdo com a
transcendéncia, ou mesmo com a possibilidade de um futuro aberto pela destrutibilidade, podemos tomar
a imagem do marmore e a murta narrada por Eduardo Viveiros de Castro no encontro entre indigenas e
europeus na chegada dos ultimos as Américas. Tomando uma citagio do Padre Antonio Vieira, Viveiros
descreve como, segundo o jesuita, o gentio do pais “era exasperadamente dificil de converter. Nao que feito
de matéria refratéria e intratdvel; ao contrério, 4vido de novas formas, mostrava-se entretanto incapaz de
se deixar impressionar”. Com isso, esse “gentio sem fé, nem lei, nem rei nio oferecia um solo psicolégico e
institucional onde o Evangelho pudesse deitar raizes”. Ou seja, o “inimigo aqui nao era um dogma diferente,
mas uma indiferenca a0 dogma, uma recusa de escolher” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011, p. 184).

A alma indigena seria inconstante na sua relagao com a alteridade. Longe da imagem da crenga, da fé,
da convic¢ao firme que sustentaria como base toda relagao ao outro como outro, a inconstincia parece
mais uma atenc¢ao flutuante entre o acreditar e o ndo acreditar, entre levar a sério e nao levar, colocando
problemas para a teoria da verdade. A distingao entre verdadeiro e falso, mythos e logos, diz Assmann, é
um reflexo da relagio entre “idolatria paga e religido” que caracterizou a ruptura mosaica com as formas
antigas imanentes, chamadas por ele de “cosmoteistas” (ASSMANN, 2010). Contrariamente ao elemento
“motivacional” que Higglund destaca como trago da “fé secular”, ou mesmo da decisio que Derrida
sempre destacou, “o problema dos indigenas, decidiram os padres, nio residia no entendimento, alids
4gil e agudo, mas nas outras duas poténcias da alma: a meméria e vontade, fracas, remissas” (VIVEIROS
DE CASTRO, 2011, p. 188).

152 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



Segundo os jesuitas, a resisténcia dos Tupinamba ndo se dava pela sua religiao, mas em face da sua
cultura. Na verdade, sua religido foi simplesmente relegada a uma “barbdrie de terceira classe” que sequer
poderia ser reconhecida como religido, reduzida entdo a mera supersti¢do. O que os missiondrios nao
viram, segue Viveiros de Castro, foi que “os ‘maus costumes’ dos Tupinamba eram sua verdadeira religido,
e que sua inconstincia era o resultado da adesdo profunda a um conjunto de crengas de pleno direito
religiosas” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011, p. 192). Apesar disso, a crenga em si, ou seja, a fé, jamais se
estabelecia de uma vez por todas: nem “creem nem deixam de crer: os indigenas, pelo jeito, ndo conseguiam
acreditar nem em Deus, nem no terceiro excluido. Ou, como dia mais tarde Vieira, ‘ainda depois de crer,
sdo incrédulos’ (idem, p. 214).

Como vimos, Montaigne atribufa o “fundamento mistico da autoridade” a uma operagio de crédito que
possibilitava ao direito ser obedecido por si s6, independentemente se fosse justo ou nao. Em contraponto,
Viveiros de Castro mostra que os jesuitas jd percebiam nos Tupinambé que o problema epistémico, a
falta de crenga, era na verdade politico. Selvagens nao creem em nada porque nio adoram nada. Nio se
trata, segue o antropélogo, de ver “os Tupinamb4 como um povo de empiristas céticos (...). Meu ponto é
apenas que o ‘génie du paganisme’ (...) nio fala a lingua teocrtica da crenca” (VIVEIROS DE CASTRO,
2011, p.219).

Ojé cléssico ensaio continua, como sabemos, analisando o enigma de como uma religido propriamente
dita pdde, mesmo assim, desejar ser crista, descrevendo como a relagdo estabelecida pelos Tupinamba
se dirigia sempre a alteridade em permanente estado de transformagio (“murta”), enquanto o Ocidente
acima de tudo preserva uma identidade (“marmore”). Ao contrério da crenga, que deveria se reverter em
obediéncia (fé, lei e rei), a relagio com a alteridade era imprescindivel — vivida, contudo, de outro modo,
a partir do eixo canibal. Para os amerindios,

nao se trata de impor maniacamente sua identidade sobre o outro, ou recusd-lo em nome da prépria exceléncia
étnica; mas sim de, atualizando uma relagio com ele (relagio desde sempre existente, sob o modo virtual),
transformar a propria identidade. A inconstancia da alma selvagem, em seu momento de abertura, é a expressao
de um modo de ser em que ‘¢ a troca, nio a identidade, o valor fundamental a ser afirmado’ (...) (VIVEIROS DE
CASTRO, 2011, p. 206).

E evidente que essa religido que nao se deixa transformar totalmente em fé — ¢ com a fé viria a obediéncia
— ¢é uma modalidade daquilo que Alan Strathern chama de “religido imanente”, cujo contraponto sio
as “religies transcendentais” que tém como principal alicerce a crenga em outro mundo.” Se os “maus
costumes” s30 exatamente o que constitui a religido é porque arelagio que ela estabelece com seus espectros
é totalmente distinta da forma da promessa escatoldgica, ou seja, da expectativa messidnica de um porvir
redentor. Em vez disso, tratam-se de religides da vida, como ja antecipava Nietzsche, cujas trocas com
0s espectros ocorrem para aumentar sua poténcia. Segundo Strathern, o “além-da-vida” é em geral um
detalhe vago e menor dos quadros imanentistas: o motivo central das relagdes com o sobrenatural é o
propdsito do poder, ainda que poder seja concebido no sentido mais amplo possivel (por exemplo, para
sobrevivéncia com sadde, colheita, fertilidade) (STRATHERN, 2019, p. 36). A relagio com o espectral
jamais poderia, portanto, ser reduzida a messianidade, cuja idiomaticidade é mais que evidente, apesar das
constantes denegacdes de Derrida.*

19 “A religido tupi-guarani, como argumenta Helene Clastres, fundava-se na ideia de que a separagdo entre o humano e o
divino ndo era uma barreira ontol6gica infinita, mas algo a ser superado: homens e deuses eram consubstanciais e comensuraveis;
a humanidade era uma condigao, nao uma natureza. Semelhante teologia, alheia a transcendéncia, era igualmente avessa 4 ma
consciéncia, e imune & humildade” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011, pp. 205-206).

20 A concepgao de “religides imanentistas” de Strathern complica suplementarmente, por exemplo, a propria distingao entre
universal e idiomético que serve de base para a aporia da justi¢a, mostrando que na concepgio imanentista toda espectralidade
— o que Strathern, inspirado em Sahlins, chama “metapessoas” — estd ligado a formas locais e comunitdrias. Em vez de nogoes
como Bem e Mal, as religioes imanentes nao usam nogdes abstratas e sistemdticas de ética, medindo os valores a partir de uma

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 153



Os espectros, assim, nao ficam confinados em uma experiéncia “desértica’, o suposto a priori que carrega
“amessianidade sem messianismo e portanto sem doutrina e dogma religioso, esta expectativa drida e sem-
horizonte que ndo retém nada dos grandes messianismos do Livro, exceto a relagdo com um arrivant que
deve chegar — ou nunca chegar —, mas sobre o qual ndo sabemos nada de anteméo” (Derrida, 2002, p.
13, tradugio livre). Esse a priori formal, abstrato, desértico, ndo-dogmatico nao abrange a experiéncia de
muitos outros povos que nao foram abarcados pelo universalismo axial reivindicado como indesconstruivel.
Os préprios conceitos de espera (que esté conectado ao tempo)* e revolugio (que esté ligada a ruptura do
acontecimento)?® sio experiéncias particulares que, como costuma acontecer no pensamento axial, tém
como peculiaridade negar as demais formas de pensamento como idolatricas ou falsas (Assmann, 2010).

Narealidade, a auséncia de fé nao impedia os Tupinambd de manter uma relagao extensa e intensa com
a alteridade. Como destaca Viveiros de Castro, entre eles “o outro nio era um espelho, mas um destino”
(Viveiros de Castro, 2011, p. 220). A religido tupinamba estava em direta relagio com seu exterior,
entendendo-se em constante incompletude. A mesma heteronomia reivindicada pela messianidade
aparece aqui, ainda que sem fé ou promessa, sem escatologia ou porvir, por mais “desérticos” que sejam
(a0 contrario do deserto, a floresta é superpovoada®). A relagio é colocada em outros termos: como
uma autodeterminagdo pelo outro, ou seja, um perpétuo movimento de inconstincia que produzia seu
devir transformando-se a partir do contato com o exterior. Ou seja, completamente distinta da imagem
exclusivista, identitdria e xen6foba que irriga o “paganismo” de Heidegger no seu desejo de retorno as
origens, seu antissemitismo estrutural veementemente acusado por Levinas e Lyotard, e infelizmente
sempre — ndo custa repetir — arquimodelo para pensar a partir da Europa (!) qualquer forma de vida
que nio se confunda com as civilizagoes axiais.

Seria demasiado retomar a distingdo de Oswald de Andrade na divisdo entre cultura antropofégica
e cultura messidnica, respectivamente matriarcal e patriarcal, como ultima pista de evidéncia da nao-
universalidade?*? Assim como Derrida — repetindo o que Oswald, 44 anos antes, afirmava em A crise da
filosofia messidnica — reconhece, em Espectros de Marx, a injungao revoluciondria que o marxismo carrega
ultrapassaria o préprio Marx e ja teria banhado os sistemas abradmicos de religido, figurando — como jé

“vida comunitdria bem sucedida” Sio sociedades que convivem com uma ambiguidade maior (STRATHERN, 2019, pp. 37-38)
ou, como dizia Nietzsche, sociedades para além do Bem e do Mal.

21Em termos comparativos, pode-se seguir o proprio ensaio de Eduardo Viveiros de Castro para constatar uma outra temporalidade
na cultura antropofégica na qual a vinganga figura como elemento marcador da memoria: “A vinganga nao era assim um simples
fruto do temperamento agressivo dos indigenas, de sua incapacidade quase patoldgica de esquecer e perdoar as ofensas passadas;
ao contrario, ela era justamente a instituigdo que produzia a memoéria” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011, p. 233) e “No didlogo
tupinambd, ao contrario, o presente ¢ o tempo da justificacio, isto ¢, da vinganca: da afirmagdo do tempo” (idem, p. 238).

22 Compare-se, por exemplo, com a ideia de revolucio de Russell Means (1980): “Toda tradigao europeia, o marxismo ai
incluido, conspirou para desafiar a ordem natural de todas as coisas. A Mae Terra foi abusada, os poderes foram abusados e isso
nao pode continuar assim para sempre. Nenhuma teoria pode alterar esse simples fato. A Mae Terra ird retaliar, todo o ambiente
ird retaliar e os violadores sero eliminados. As coisas vio em um circulo inteiro, voltam para onde comegaram. E isso a revolugo.
Esta é a profecia de meu povo, o povo Hopi, e de outros povos corretos”.

23“O que eles chamam de natureza ¢, na nossa lingua antiga, Urihi g, a terra-floresta, e também sua imagem, visivel apenas
para os xamas, que nomeamos Urihinari, o espirito da floresta. E gragas a ela que as drvores estao vivas. Assim, o que chamamos
de espirito da floresta sdo as inumeraveis imagens das arvores, as das folhas que sdo seus cabelos e as do cipé. (...) De modo que,
para nds, os espiritos xapiri sio os verdadeiros donos da natureza, e ndo os humanos” (KOPENAWA & ALBERT, 2015, p. 475).
Ver também VALENTIM, 2018 e VIVEIROS DE CASTRO, 2006.

24 Conhego a existéncia do semindrio Manger lautre, do qual infelizmente li apenas a primeira parte, pois se encontra arquivado
ainda e o prazo de estada na Abadia de Ardenne encerrou-se antes de completar o percurso. Em face disso, ndo tenho como
analisar em detalhes a abordagem de Derrida em torno a antropofagia. De todo modo, parece-me que — com tudo que sinaliza
ser extremamente interessante no tratamento do signo e da metafora — ainda assim a circunscri¢ao da messianidade continua
sendo vélida independentemente desse texto. Sobre o tema, ver por exemplo SALVATERRA, 2020; LLORED, 2014.

154 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



1o«

dito — como espécie de “messianidade sem messianismo” ou até “messianismo quase transcendental”
com distintas versoes religiosas e seculares que nao esgotariam sua forma “desértica”

Ou seja, ndo se trata de limitar ou refutar aimportincia da experiéncia da messianidade, mas circunscrevé-

la aum “fato cosmopolitico total” que nao figura como condicao transcendental, ou quase transcendental

) )

para outras espectrologias. H4 ainda muitos outros mundos que nio aqueles decorrentes das religides axiais,

e possivelmente a libertagao das religides imanentes esteja diretamente relacionada ao atrator Terra/

Gaia, superando o medo gerado pela narrativa épica e seu correlato moral do “Nao retrocederds”, como

) )
diz Isabelle Stengers (2017). Talvez seja essa a fissura que me impede de concordar com as “novas Luzes
de uma nova civilizagao por vir”, nos termos que concluem o fantéstico ensaio de Fernanda Bernardo
)

(2016) sobre 0 mesmo tema aqui investigado, preferindo, nio sem alguma hesitagao, confrontar o “ndo

retrocederds” A intrusdo de Gaia nio apenas reconstréi o fio cortado pela “agnotologia” modernista — a

relegar a “natureza” ao plano de externalidade —, mas igualmente reconduz ao caminho da sobrenatureza,

povoando o multiverso com espectralidades que excedem o imaginario messidnico e seu futuro baseado
na redengao.

Descolonizacoes e desconstru¢des do mundo, encore un effort!

Referéncias:

ANDRADE, O de. 2011. A crise da filosofia messinica. In: A Utopia Antropofigica. 4a. ed. Sao Paulo:
Globo.

ASSMANN, J. 2010. The Price of Monotheism. Tradugao Robert Savage. Stanford: Stanford University
Press.

BERNARDO, F. 2016. O segredo da fé — o fiel ateismo de Derrida. Revista Filoséfica de Coimbra, n.
49, pp. 29-90.

CAPUTO, J. 2002. Por amor as coisas mesmas: o hiper-realismo de Derrida. In: As margens: a propésito
de Derrida. Org: Paulo César Duque-Estrada. Sao Paulo: Loyola.

DERRIDA, J. 1962. Introduction. In: L'Origine de la géométrie, de E. Husserl. Paris: PUF.

DERRIDA, J. 1967. Violence et métaphysique. Essai sur la pensée ' Emmanuel Levinas. In: L¥écriture et
la différence. Paris: Editions du Seuil.

DERRIDA, J. 1987. De l'espirit: Heidegger et la question. Paris: Galilée.
DERRIDA, J. 1994. Espectros de Marx. Tradu¢io de Anamaria Skinner. Rio de Janeiro: Relume-Dumara.

DERRIDA, J. 2002. Artifactualities. In: Echographies of Television. J. Derrida & B. Stiegler. Tradugao de
J. Bajorek. Cambridge: Polity.

DERRIDA, J. 2001a. Mal de Arquivo: uma impressao freudiana. Trad. Claudia Rego. Rio de Janeiro:
Relume-Dumara.

DERRIDA, J. 2001b. Foi et savoir suivi de Le Siécle et le Pardon. Paris: Seuil.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p. 141-156, dezembro de 2022. 155



DERRIDA, J. 2007. Forga de Lei: o “fundamento mistico da autoridade”. Trad. Leyla Perrone-Moisés.
Sao Paulo: Martins Fontes.

DERRIDA, J & STIEGLER, B. 2002. Echographies of Television. In: Echographies of Television. ]. Derrida
& B. Stiegler. Tradugao de J. Bajorek. Cambridge: Polity.

HAGGLUND, M. 2008. Radical atheism: Derrida and the time of life. Stanford: Stanford University Press.
HAGGLUND, M. 2020. This life: secular faith and spiritual freedom. New York: Anchor Books.
JASPERS, K. The Origin and Goal of History. New Haven and London: Yale University Press, 1965.

KOPENAWA, D. & ALBERT, B. 2015. A Queda do Céu: palavras de um xama ianomami. Trad. Beatriz
Perrone-Moisés. Sao Paulo: Companhia das Letras.

LATOUR, B.2020. Onde aterrar? Como se orientar politicamente no Antropoceno. Trad. Marcela Vieira.
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo.

LLORED, P. 2014. Comment ne pas manger l'autre. Rue Descartes, vol. 82, no. 3, pp. 82-85.

MEANS, R. 1980. Discurso no Black Hills International Survival Gathering, em Black Hills, South Dakota.
Disponivel em: https://pib.socioambiental.org/en/Not%C3%ADcias?id=168621. Acesso em 3.12.2020.

SALVATERRA, V. C. 2020. Comer al otro: retoricas de la alimentacion. Trans/Form/A¢ao, Marilia, v.
43,n. 4, p. 343-368, Out./Dez., 2020.

STRATHERN, A. 2019. Unearthly Powers: religious and political change in world history. Cambridge:
Cambridge University Press.

SZERSZYNSKI, B. 2017. Gods of the Anthropocene: geo-spiritual formations in the Earth’s new epoch.
Theory, Culture & Society, 0 (0).

VALENTIM, M. A. 2018. Extramundanidade e Sobrenatureza: ensaio de ontologia infundamental.
Desterro: Cultura e Barbdrie.

VIVEIROS DE CASTRO, E. 2011. O mdrmore e a murta: sobre a inconstincia da alma selvagem. In: A
inconstincia da alma selvagem. Sao Paulo: Cosac Naify.

VIVEIROS DE CASTRO, E.2006. A Floresta de Cristal: notas sobre a ontologia dos espiritos amazonicos.
Cadernos de campo, Sao Paulo, n. 14/15, p. 319-338.

VIVEIROS DE CASTRO, E; DANOWSKI, D. 2020. The past is yet to come. e-flux, Journal 114, December.
Disponivel em: https://www.e-flux.com/journal/114/364412/the-past-is-yet-to-come/. Acesso em
12.08.2021.

156 doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 19, nimero 3, p.141-156, dezembro de 2022



