
Nota Sobre a Dúvida Cartesiana

Alexandre N. Machado
Universidade Federal da Bahia
anmachado@ufba.br

re s u m o Esta nota tem como objetivo fo r mular questões que mo s t ram certas dific u l da des na

c o m p re e nsão da dúvida me t ó d ica cartesia na. Trata-se de uma avaliação crítica que parte da

s e g u i nte hipótese: ou a dúvida me t ó d ica não é int e l igível ou ela não é uma dúvida. P r i m a

facie, a dúvida metódica parece ser irracional, pois em seu escopo estão proposições que

p a recem ser para d ig mas de ra c io na l ida de. Algumas ex p l icações da int e l ig i b i l ida de da dúvi-

da me t ó d ica parecem destituí-la do caráter de dúvida, como aquelas que pro c u ram compa-

tibilizar a dúvida me t ó d ica e a crença. As principais questões tra t a das nesta nota são: (1)

Q ual é a motivação epistêmica da dúvida me t ó d ica? (2) Dado o que está disponível ao me d i-

t a dor na Prime i ra Meditação, o que é apre s e nt a do como razão para du v idar pode ser cons ide -

ra do re a l me nte desse mo do? Em especial, por que o apelo ao provável não ne u t raliza essas

supostas razões? (3) A dúvida me t ó d ica é compatível com as ne c e s s ida des epistêmicas da

v ida prática? (4) Qual é a na t u reza da atitude de no m i na da “dúvida” e qual é o seu objeto?

p a l a v ra s - c h a ve Descartes; dúvida; certeza absoluta; pro b a b i l ida de; conhe c i me nto; cetic i s mo

Embora conheçamos as demonstrações de outras pessoas de cor,
nunca nos torn a remos matemáticos se nos faltar a aptidão intelectual
para re s o l ver qualquer pro blema dado. E mesmo que tenhamos lido
os argumentos de Platão e A ri s t ó t e l e s , nunca nos torn a re m o s
filósofos se formos incapazes de fazer um juízo bem fundamentado
s o b re assuntos que surjam para discussão; nesse caso o que pare c e ri a
que aprendemos não seria ciência, mas história (R e g ras para a
Direção do Espíri t o, AT, X , 3 6 7 ) .

81

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007

Recebido em 03 de junho de 2007.Aceito em 15 de outubro de 2007.



1. Introdução

Em um artigo sobre o pro blema da linguagem privada que marca sua
divergência em relação a Peter Hacker, seu companheiro de longos anos
de interpretação da obra de Wittgenstein, e em relação à maior parte da
i n t e rp retação tradicional dos textos de Wittgenstein? Gordon Bake r
descreve o objetivo do seu texto do seguinte modo:

“A empreitada imediata e principal aqui consiste em cultivar dúvidas e
dificuldades que cada leitor deve encontrar por si mesmo ao lidar com
o texto do [argumento da linguagem privada]. Elas não deveriam ser
tratadas como pensamentos embaraçosos e ‘infantis’ que deveriam ser
suprimidos tão logo quanto possível e a partir de então excluídos da
consciência. Objeções parecem emergir como que espontaneamente,
dado que é exigida uma considerável habilidade e esforço para moldar
o texto das Investigações à medida da interpretação forçada [Procrustean]
do [argumento da linguagem privada]” (BAKER, 1998, p. 330).

Cito essa passagem apenas para enfatizar o espírito com que escrevi a
nota que se segue: nela pretendo muito mais apresentar questões do
que defender afirm a ç õ e s .1 São questões que algumas vezes me pare c e-
ram embaraçosas e, em alguma medida, i n fa n t i s . Mas o eco das palav r a s
de Baker sempre foi um estímulo decisivo para expô-las à conside-
ração crítica.

O que apresento nesta nota são os pri m e i ros resultados de uma
pesquisa que tem como objetivo analisar criticamente a natureza da dúvi-
da metódica usada por Descartes nas suas Meditações Metafísicas. M i n h a
intuição inicial pode ser expressa pela seguinte hipótese: ou a dúvida
metódica não é inteligível (não faz sentido) ou ela não é uma dúvida.A
m o t ivação para a primeira parte da hipótese é que, p rima fa c i e, a dúvida
metódica não parece ser racional, na medida em que em seu escopo estão
proposições que parecem ser paradigmas de racionalidade e, por isso, sua
ve rdade somente poderia ser posta em dúvida de modo irr a c i o n a l . A
m o t ivação para a segunda parte da hipótese é que algumas tentativas de
se explicar a inteligibilidade da dúvida metódica parecem destituí-la do
caráter de dúvida, como aquelas que procuram compatibilizar a dúvida
metódica com a manutenção da crença.

82

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



A inteligibilidade da dúvida metódica depende, e n t re outras coisas,d o s
seguintes três fa t o re s : a inteligibilidade da sua motiva ç ã o, a inteligi b i l i d a d e
daquilo que é apresentado como razão para duvidar e a inteligibilidade da
sua relação com as necessidades epistêmicas da vida prática. Por isso, no
que respeita à primeira parte da hipótese acima, concentrei-me nas
seguintes questões: (1) Qual é a motivação epistêmica da dúvida metódi-
ca? Ou seja, como Descartes apresenta a dúvida como um método
epistêmico pro m i s s o r, a despeito das intuições contrárias? (2) Dado o que
está disponível ao meditador na Primeira Meditação, o que é apre s e n t a d o
como razão para duvidar pode ser considerado realmente uma razão para
isso? Em especial, por que o apelo ao prov á vel não neutraliza essas supostas
razões? (3) A dúvida metódica é compatível com as necessidades epistêmi-
cas dos interesses práticos? No que respeita à segunda parte da hipótese,
c o n c e n t rei-me na seguinte questão: (4) no que consiste a dúvida, ou seja,
qual é a natureza da atitude denominada “ d ú v i d a ” e qual é o seu objeto? 

2. A motivação da dúvida

No diálogo A Busca da Verdade, Descartes faz Eudoxo, um dos interlocu-
t o re s , dizer que “…aquele que sabe como dispor apro p riadamente da
dúvida pode deduzir dela conhecimento absolutamente cert o ” ( AT X,
522). Essa afirmação faz uma alusão clara ao objetivo último da aplicação
da assim chamada dúvida metódica nas suas Meditações Metafísicas.Tr a t a - s e
da tentativa de fazer com que o m é t o d o c é t i c o, ou ao menos uma ve rs ã o
desse método, seja usado contra os objetivos céticos, ou seja, não para frus-
trar nossas pretensões epistêmicas, mas para a obtenção de conhecimento
absolutamente certo ou absolutamente indubitáve l .A intuição que pare c e
m o t ivar inicialmente essa estratégia é a seguinte: se há algo absolutamente
indubitável, então deve ser o resíduo da aplicação metódica da dúvida. O
esforço para se entender a natureza da dúvida metódica não pode perder
de vista esse aspecto: seu objetivo epistêmico otimista. D e s c a rtes queri a
encontrar um novo fundamento para as ciências constituído de verdades
absolutamente cert a s , ve rdades de que, ao final das M e d i t a ç õ e s, n i n g u é m
p o d e ria duvidar ra c i o n a l m e n t e e que fossem suficientes para garantir a
legitimidade epistêmica dos nossos melhores meios de justificar crenças.2

83

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



O advérbio “ r a c i o n a l m e n t e ” aponta para uma outra característica do
método da dúvida. Ele deve ser ra c i o n a l. Se não fosse, seus re s u l t a d o s
s e riam epistemicamente ilegítimos. Se pudéssemos detectar algum
elemento irracional no método da dúvida antes de aplicá-lo, e n t ã o
D e s c a rtes não poderia motivar racionalmente sua adoção. Ele pre c i s a
a p resentar o método de tal forma que ao leitor fique claro, antes de
adotar o método, que ele satisfaz certas condições de adequação
r a c i o n a l . Isso significa que essas condições de adequação (sejam quais
f o rem) não podem elas próprias estar sujeitas à dúvida metódica e
d evem ser compartilhadas com os leitore s - a l vo das M e d i t a ç õ e s, a saber,
por um lado, aqueles que nu t rem certas crenças consideradas razoáve i s
e certas do ponto de vista do senso comum e da tradição aristotélica e,
por outro, os céticos. É apenas com base nesses cri t é rios compart i l h a d o s
que Descartes pode motivar racionalmente o seu leitor a aplicar o
método da dúvida. E essa motivação deve mostrar que ao menos pare c e
mais racional aplicar o método da dúvida àquelas crenças do senso
c o mum do que não aplicá-lo. Para isso, não basta mostrar os defeitos
epistêmicos das crenças do senso comu m . É necessário mostrar que é
mais prov á vel que a aplicação do método da dúvida leve a re s u l t a d o s
m e l h o re s . Caso contrári o, se adotássemos o método da dúvida,
estaríamos não apenas agindo epistemicamente às cegas, mas estaríamos
nos dispondo a trocar as crenças do senso comum por algo que p ri m a
fa c i e é epistemicamente muito pior.

Não se deve confundir aqui a motivação para a dúvida com as razões
para a dúvida. Como bem nota Frankfurt , antes de apresentar as razões
para duvidar, D e s c a rtes se propõe duvidar. A motivação é aquilo que,
mesmo que de uma forma provisória e conjectural, apresenta a tarefa de
encontrar razões para duvidar como uma tarefa racionalmente desejável.

Na primeira meditação Descartes diz:
“Ora, se bem que a utilidade de uma dúvida tão geral não se revele
desde o início, ela é todavia nisso muito grande, porque nos liberta de
toda sorte de prejuízos e nos prepara um caminho muito fácil para
acostumar nosso espírito a desligar-se dos sentidos, e, enfim, [é útil]
naquilo que torna impossível que possamos ter qualquer dúvida quanto
ao que descobriremos, depois, ser verdadeiro” (AT,VII, 12).

84

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



Aqui Descartes está dizendo que não se revela desde o início como o
método da dúvida é um meio capaz de atingir sua finalidade: o b t e r
conhecimento absolutamente cert o. Mas ele afirma que a dúvida nos
ajuda a satisfazer uma condição (necessári a , embora insuficiente) para
alcançar essa finalidade: l i b e rtar-nos dos prejuízos e nos desligar dos senti-
d o s . E n t re t a n t o, se não tive rmos razão para acreditar que é prov á vel que
obtenhamos resultados epistemicamente melhores que aquele que obte-
mos com nossos prejuízos e nossa ligação aos sentidos, então estare m o s
t rocando o incerto pelo que parece ser mais incerto ainda e, a s s i m , n ã o
teremos uma motivação racional para adotarmos o método da dúvida.

Sendo assim, que motivação Descartes oferece para o método da dúvi-
da? A resposta a essa pergunta depende da resposta a outras duas: qual é o
método da dúvida e o que é, nesse caso, uma dúvida? Em outras palavras: o
que Descartes quer que façamos quando quer que duvidemos e como ele
quer que isso seja feito? 

Há uma outra questão importante para a compreensão da natureza da
dúvida metódica, mas que não vou tratar aqui.Trata-se da questão sobre o
escopo da dúvida: o que está e o que não está no escopo da dúvida? Quais
são e quais não são alvos da dúvida metódica? Já vimos, e n t re t a n t o, que algo
d eve ria estar fora do escopo da dúvida: os cri t é rios a partir dos quais jul-
gamos a racionalidade da motivação para se adotar o método da dúvida.

3. Dúvida, descrença e suspensão do juízo

C i t a rei duas passagens bem conhecidas dos textos de Descartes que
c o n s i d e ro importantes para entender a natureza metódica da dúvida e em
seguida as comentarei. No Discurso do Método, Descartes diz:

“De há muito observara que, quanto aos costumes, é necessário às
vezes seguir opiniões, que sabemos serem muito incertas, tal como se
fossem indubitáveis, como já foi dito acima; mas, por desejar então
ocupar-me somente com a pesquisa da verdade, pensei que era
necessário agir exatamente ao contrário, e rejeitar como absolutamente
falso tudo aquilo em que pudesse imaginar a menor dúvida, a fim de
ver se, após isso, não restaria algo em meu crédito, que fosse
inteiramente indubitável” (AT,VII, 31).

85

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



Nas Meditações Metafísicas ele diz:
“…aplicar-me-ei seriamente e com liberdade em destruir em geral
todas as minhas antigas opiniões. Ora, não será necessário, para alcançar
esse desígnio, provar que todas elas são falsas, o que talvez nunca levasse
a cabo; mas, uma vez que a razão já me persuade de que não devo
menos cuidadosamente impedir-me de dar crédito às coisas que não
são inteiramente certas e indubitáveis, do que às que nos parecem
manifestamente ser falsas, a menor razão para duvidar [rationem
dubitandi] que eu nelas encontrar bastará para me levar a rejeitar todas”
(AT,VI, 18)3.

Uma re gra essencial do método da dúvida, de acordo com essas
passagens, consiste em tratar como falsa aquelas proposições para as quais
possamos imaginar uma razão para duvidar. Mas essa formulação engen-
dra outras questões. Em que consiste tratar como falsa uma proposição? O
que é uma razão para duvidar? Parece que duvidar que p, de acordo com
essa re gr a , consiste em tratar “ p ” como falsa (caso contrári o, s e ri a
enganador chamá-lo “método da dúvida”).4 Por isso, a explicação do que
é tratar p como falsa seria uma explicação do que é duvidar que p.

No sentido literal de “tratar como falsa”, quando acreditamos que uma
d e t e rminada proposição é fa l s a , tratamos essa proposição como fa l s a . É
nesse sentido que Descartes quer que entendamos essa expressão? Ele
quer que a c r e d i t e m o s que as proposições que são objetos da dúvida são
falsas? De acordo com a linguagem ordinária, não tratar uma proposição
como verdadeira não implica tratá-la como falsa, pois podemos suspender
nosso juízo s o b re o seu valor de ve rd a d e, ou seja, podemos nos abster tanto
de tratá-la como ve rdadeira como de tratá-la como fa l s a . Nesse sentido,
suspender o juízo sobre o valor de ve rdade de uma proposição não é o
mesmo que tratá-la como falsa. Por isso, se com a expressão “tratar como
fa l s a ” D e s c a rtes entendesse o mesmo que “suspender o juízo”, então a
formulação da regra da dúvida apresentada nas passagens acima induziria
ao erro, pois n e l a s D e s c a rtes não nos previne de que está usando as
palavras em um sentido diferente do seu sentido literal (ordinário).5

Mas há duas outras passagens em que Descartes oferece o que parece
ser uma formulação altern a t iva da mesma re gr a . No Discurso do Método,
ele diz:

86

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



“O primeiro [preceito] era o de jamais acolher alguma coisa como
verdadeira que eu não conhecesse evidentemente como tal; isto é, de
evitar cuidadosamente a precipitação e a prevenção, e de nada incluir
em meus juízos que não se apresentasse tão clara e tão distintamente a
meu espírito, que eu não tivesse nenhuma ocasião para pô-lo em
dúvida” (AT,VI, 18).

Nessa passagem, D e s c a rtes não fala sobre tratar uma proposição como
fa l s a , mas apenas sobre abster-se de tratá-la como ve rd a d e i r a , caso haja
ocasião para pô-la em dúvida. No final da Primeira Meditação, ele torna
mais explícita a natureza dessa atitude:

“Considerarei a mim mesmo […] dotado da falsa crença de ter todas
essas coisas [isto é, de ter um corpo]. Permanecerei obstinadamente
apegado a esse pensamento; e se, por esse meio, não está em meu poder
chegar ao conhecimento de qualquer verdade, ao menos está ao meu
alcance suspender meu juízo” (AT,VII, 23).

Embora no começo dessa passagem ele se proponha a considerar suas
c renças anteri o res como fa l s a s,no final, D e s c a rtes sugere que suspender o
juízo é suficiente para se aplicar o método da dúvida.6 Se isso está correto,
então no que concerne ao método da dúvida, duvidar que p é suspender
o juízo sobre se p.7

De acordo com a linguagem ord i n á ri a , suspender o juízo sobre se p
implica não acreditar que p e não acreditar que ~ p. S e, p o i s , a c re d i t á va m o s
que p antes de aplicar o método da dúvida, aplicá-lo envo l ve deixar de
a c reditar que p, embora não envo l va acreditar que ~ p ( a c redita que p é fa l s a ) .
Sendo assim,no que concerne ao método da dúvida,duvidar que p é deixar
de acreditar que p. Se acre d i t á vamos que tínhamos um corp o, por exe m p l o,
a aplicação do método da dúvida exige que deixemos de acreditar nisso.
M a s , como Descartes pode motivar racionalmente uma tal dúvida? Que
razão se pode dar para acreditar que os objetivos epistêmicos que temos ao
a c reditar que temos corpos provavelmente são alcançados, e alcançados de
modo mais eficiente, deixando-se de acreditar que temos corpos? Um céti-
co não teria de responder a essa pergunta. Mas Descartes não é um cético.

Uma resposta foi sugerida no início desta nota: se há algo absoluta-
mente indubitáve l , então deve ser o resíduo da aplicação metódica da

87

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



d ú v i d a . Mas essa condicional deixa em aberto a existência de cert e z a
absoluta e, p o rt a n t o, a p resenta o ceticismo como um dos re s u l t a d o s
p o s s í veis da aplicação do método. Por conseguinte, se essa for a moti-
vação, então é uma motivação neutra em relação ao ceticismo. E porque
se trata de um método da dúvida, e de uma dúvida universal, da perspecti-
va dessa motivação parece muito mais provável que esse método leve ao
c e t i c i s m o, dado que os demais que dele se serviram não obtive r a m
certeza absoluta como resultado.

No caso de a suspensão do juízo implicar o abandono da crença, uma
outra pergunta se impõe aqui: o que é deixar de acreditar? Ord i n a ri a-
m e n t e, quando deixamos de acreditar que algo seja o caso porq u e
suspendemos nosso juízo, nosso comportamento geralmente expressa essa
a t i t u d e. É isso que a aplicação do método da dúvida impõe? Seria ri d í c u-
lo se nosso comportamento expressasse a descrença sobre a existência do
nosso corp o. D evemos então f i n g i r que acreditamos que temos corp o s
durante a aplicação da dúvida? Ou devemos fingir que duvidamos? 

Em algumas passagens bem conhecidas dos seus escri t o s , D e s c a rt e s
s u g e re que a dúvida metódica é uma dúvida fingi d a ,8 e x a g e r a d a ,9

ridícula e metafísica,1 0 e que não deve ser transferida para a vida
o rd i n á ri a .11 Uma interp retação literal dessas passagens implicaria que
d evemos fingir que suspendemos o juízo.1 2 M a s , f i n gir suspender o
juízo não é o mesmo que suspender o juízo. Po rt a n t o, se a dúvida
metódica é uma dúvida fingi d a , e n t ã o, em sentido estri t o, a dúvida
metódica não é uma dúvida.

É isso que Descartes tem em mente? Como podemos conciliar a
dúvida fingida com o objetivo de nos libertar “de toda sorte de prejuízos
e nos prepara[r] um caminho muito fácil para acostumar nosso espírito a
desligar-se dos sentidos”? Se finjo duvidar que p, se finjo suspender meu
juízo sobre se p, quando a crença que p é um prejuízo ligado aos senti-
dos, então não deixo de acreditar que p. E se não deixo de acreditar que
p, como a dúvida fingida sobre se p pode me ajudar a me “desligar dos
sentidos”? Como fingir que não tenho mais meus prejuízos pode me
ajudar a me livrar deles? Além disso, se o que o método da dúvida exige
é apenas uma dúvida fingi d a , então por que Descartes escreveu a
Primeira Meditação? Por que temos que ter razões para duvidar, se esta-
mos apenas fingindo duvidar?

88

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



A dificuldade para se encontrar respostas a essas perguntas indica que
D e s c a rtes provavelmente não concebia a dúvida metódica como uma
dúvida fingi d a .1 3 O melhor seria interp retar o eventual fingimento da
dúvida como um estágio metódico intermediário necessário para resistir
à forte inclinação psicológica para acreditar naquilo que a razão diz para
duvidar, mas não como a ação que constitui o método da dúvida. Mas a
dúvida sincera, como vimos, e n f renta suas próprias dificuldades, às quais
re t o rn a rei mais adiante. Numa famosa passagem da Réplica às Quintas
Objeções, Descartes diz algo que parece decidir claramente essa questão:

“Quando eu disse que todo o testemunho dos sentidos deveria ser
considerado como incerto e mesmo falso, eu falava muito sério; de
fato, esse ponto é tão importante para minhas Meditações, que se alguém
não está disposto ou não pode aceitá-lo, será incapaz de produzir
qualquer objeção que mereça uma réplica” (AT,VII, 350).

Dado que é da natureza da dúvida metódica ser engendrada por razões,
entender a natureza dessas razões é uma condição para entender a
natureza da dúvida.

4. As razões para a dúvida: certeza absoluta ve rsus pro b a b i l i d a d e

As razões para duvidar apresentadas na Primeira Meditação são argu-
mentos cujo objetivo é nos levar a suspender o juízo sobre questões
e m p í ricas e matemáticas.1 4 Embora Descartes não tenha objetivos céticos
nas M e d i t a ç õ e s, dado o objetivo pri m e i ro desses argumentos, p o d e m o s
chamar esses argumentos de argumentos céticos.

A estratégia desses argumentos céticos parece ser a seguinte: D e s c a rt e s
i n t roduz uma hipótese que sabemos ser incompatível com pro p o s i ç õ e s
que julgamos serem ve rdadeiras e nos desafia a apresentar razões para
acreditarmos que essa hipótese é falsa. Se não conseguirmos superar esse
d e s a f i o, d evemos suspender nosso juízo. O pri m e i ro argumento, p o r
exemplo, considera a hipótese de que nossos sentidos nos enganam. Essa
hipótese é incompatível com as proposições que julgamos sere m
verdadeiras com base nos sentidos. Se essa hipótese for verdadeira, então
não temos razão para acreditar nas proposições que julgamos sere m

89

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



verdadeiras por meio dos sentidos. Descartes então nos desafia a apresen-
tar razões para acre d i t a rmos que essa hipótese é fa l s a . O argumento do
sonho segue a mesma estratégi a . E o mesmo vale para o argumento do
Deus enganador e para a sua ve rsão mais radical: o argumento do gênio
m a l i g n o. O argumento do gênio maligno, se cog e n t e, é suficiente para
desafiar nossas pretensões de conhecimento empírico e matemático.15

Para re p re s e n t a rmos a estrutura geral dos argumentos céticos da
P rimeira Meditação, suponhamos que p seja uma proposição qualquer
s o b re o mundo exterior ou sobre fatos matemáticos que julgamos ser
verdadeira e que h seja uma hipótese que sabemos ser incompatível com
p. Sendo assim, a estrutura geral dos argumentos céticos da Pri m e i r a
Meditação é a seguinte:

(1) Se não temos razão suficiente para acreditar que h é falsa (para
acreditar que ~h), então não temos razão para acreditar que p.

(2) Não temos razão suficiente para acreditar que h é falsa (para acre-
ditar que ~h).

(3) Portanto, não temos razão suficiente para acreditar que p.
(4) Se não temos razão suficiente para acreditar que p, então devemos

suspender nosso juízo sobre se p.
(5) Portanto, devemos suspender nosso juízo sobre se p.16

Se essa re c o n s t rução está corre t a , então uma proposição p é racional-
mente dubitável se há uma proposição h que é incompatível com p, s a b e-
mos dessa incompatibilidade e não temos nenhuma razão suficiente para
a c reditar que h é fa l s a . Nas M e d i t a ç õ e s s u b s e q ü e n t e s , D e s c a rtes pre t e n d e
refutar a segunda premissa dos argumentos céticos, ou seja, ele pre t e n d e
a p resentar razões suficientes para crer que as hipóteses céticas são fa l s a s .
Mas essas razões são obtidas por meio da aplicação da dúvida metódica,
que põe em xeque as suposições da filosofia aristotélica a partir das quais,
segundo Descartes, não é possível mostrar que a segunda premissa é falsa.

Mas não temos mesmo nenhuma razão para acreditar que não há um
gênio maligno diferente daquelas que Descartes oferece nas M e d i t a ç õ e s
subseqüentes? Se houvesse um gênio maligno, t o d a s as nossas cre n ç a s
(coerentes) sobre o mundo exterior e nossas crenças matemáticas seriam
fa l s a s . Isso não é altamente i m p r o v á ve l?1 7 E saber que isso é altamente
i m p rov á vel não é uma razão suficiente para acreditar que não há um

90

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



gênio maligno? Na Primeira Meditação, na passagem em que ele consi-
dera as razões para substituir a hipótese do Deus enganador pela hipótese
do gênio maligno, Descartes diz:

“[…] essas antigas e ordinárias opiniões ainda me voltam amiúde ao
pensamento […]. E jamais perderei o costume de aquiescer a isso e de
confiar nelas, enquanto as considerar como são efetivamente, ou seja,
como duvidosas de alguma maneira, com acabamos de mostrar, e
todavia muito prováveis, de sorte que se tem muito mais razão em
acreditar nelas do que em negá-las” (ATVII, 22).

Essa passagem sugere que a probabilidade de uma proposição é uma
razão (talvez i n s u f i c i e n t e) para acreditar nela. Por isso, quanto maior a
p robabilidade de uma pro p o s i ç ã o, mais razão há para se acreditar nela.
Mas essa é uma descri ç ã o, d i g a m o s , re l a t iva . Mesmo que haja mais razão
para acreditar que p do que para acreditar que q p o rque é mais prov á -
vel que p do que q, disso não se segue que a razão para acreditar que p
seja s u f i c i e n t e para se acreditar que p. Por exe m p l o : é mais prov á vel que
uma pessoa A , que apostou cem combinações na mega-sena, ganhe o
prêmio do que outra pessoa B, que apostou apenas uma combinação.
Por isso, de acordo com a passagem recém citada, há mais razão para se
a c reditar que A ganhará o prêmio do que para acreditar que B o
g a n h a r á . Mas disso não se segue que haja razão suficiente para se acre -
ditar que A ganhará o prêmio.

Todavia, a hipótese do gênio maligno não é apenas improvável, mas é
provavelmente a mais improvável de todas. Por isso, a crença que o gênio
maligno não existe não é apenas prov á ve l , mas é talvez a mais prov á ve l .
Isso não seria suficiente para crer que é ve rdadeira? Nas Respostas às
Sétimas Objeções, Descartes diz algo que sugere uma resposta negativa à
última pergunta:

“…dado que a verdade é essencialmente indivisível, pode ocorrer que
uma afir-mação que não reconhecemos como sendo possuidora de
certeza completa possa de fato ser totalmente falsa, por mais provável
que ela possa parecer. Fazer os fundamentos de todo conhecimento
repousar sobre uma afirmação que reconhe-cemos como possivelmente
falsa não seria um meio sensato de filosofar” (ATVII, 548).

91

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



O fundamento das ciências não pode ser prov á ve l . C rer no prov á vel é
sensato quando o que está em jogo é agi r. D e s c a rtes formula essa
distinção em uma bem conhecida passagem do Discurso do Método:

“…como as ações da vida não suportam às vezes qualquer delonga, é
uma verdade muito certa que, quando não está em nosso poder
discernir as opiniões mais verdadeiras, devemos seguir as mais
prováveis; e mesmo, ainda que não notemos em umas mais
probabilidades que em outras, devemos, não obstante, decidirmos por
algumas e considerá-las depois não mais como duvidosas, na medida em
que se relacionam com a prática, mas como muito verdadeiras e muito
certas, porquanto a razão que a isso nos decidiu se apresenta como tal”
(ATVI, 25; grifo acrescentado).

Mas por que os fundamentos da ciência não podem ser prov á veis? Na
seqüência da última passagem citada das Respostas às Sétimas Objeções,
Descartes oferece uma resposta:

“Se alguém procede desse modo [isto é, se aceita como fundamento uma
p roposição que reconhece como possivelmente fa l s a ] , como pode
responder aos céticos que vão além de todos os limites da dúvida? Como
os refutará? […] não devemos supor que a filosofia cética está extinta. E l a
está vigorosamente viva hoje, e quase todos aqueles que se consideram
intelectualmente mais dotados do que outro s , e não encontram nada que
os satisfaçam na filosofia tal como ela é ord i n a riamente praticada, bu s c a m
re f ú gio no ceticismo porque não podem ver qualquer altern a t iva com
m a i o res pretensões de ve rd a d e ” ( AT V I I , 5 4 8 ) .

De acordo com essa passagem, as razões para se acreditar nas proposições
fundamentais devem ser tais que excluam a possibilidade de que elas
sejam fa l s a s , pois essa é a única maneira de se refutar o ceticismo. I s s o
mostra que Descartes considerava norm a t ivo que os fundamentos do
conhecimento satisfizessem as exigências epistemológicas do cético. 18 E l e
rejeita proposições prov á veis como fundamento porque quer refutar o
c é t i c o, e querer refutar o cético envo l ve aceitar as exigências episte-
m o l ó gicas céticas.19 Refutar o cético seria apenas uma ocasião para
D e s c a rtes mostrar que pode satisfazer certas as exigências epistemológi-
cas que ele e o cético compartilham.20

92

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



Uma frase da primeira parte da passagem recém citada das Respostas
às Sétimas Objeções parece sugerir qual raciocínio está por trás dessas
e x i g ê n c i a s . D e s c a rtes diz: “pode ocorrer que uma afirmação que não
reconhecemos como sendo possuidora de certeza completa possa de fato
ser totalmente falsa, por mais provável que ela possa parecer”. Essa possi-
bilidade é suficiente para Descartes rejeitar proposições prov á veis como
fundamentos do conhecimento. O raciocínio sugerido parece ser o
s e g u i n t e : suponhamos que uma proposição é certamente ve rd a d e i r a
quando sua probabilidade é 1 e certamente falsa quando sua pro b a b i l i-
dade é 0. O que Descartes chama de provável seria uma proposição cuja
probabilidade está mais próxima de 1 do que de 0, embora seja diferente
de 1.21 Se tivermos evidência de que a probabilidade da proposição que
p é 0,99, por exemplo, então a proposição que p é provável, mas pode ser
fa l s a . Sendo assim, se acre d i t a rmos que p com base nessa ev i d ê n c i a ,
p o d e remos estar mantendo uma crença fa l s a . Mas se a crença de que p f o r
fa l s a , então não sabemos que p. C o n s e q ü e n t e m e n t e, é possível que não
saibamos que p mesmo tendo evidência de que a probabilidade de que p
seja 0,99. Po rt a n t o, a evidência de que a probabilidade de que p é 0,99
não é suficiente para o conhecimento. Sendo assim, se a ciência deve
p roduzir conhecimento, então não deve se basear em algo que seja menos
que absolutamente certo. Ou seja, a evidência para as crenças fundamen-
tais da ciência deve ser tal que exclua a possibilidade de que sejam fa l s a s .2 2

E tal evidência deve ser assim porque deve excluir a possibilidade de que
não saibamos o que julgamos saber no nível fundamental. Po rt a n t o, e l a
deve ser suficiente não apenas para que acreditemos em uma proposição
verdadeira, mas para que acreditemos que sabemos que essa proposição é
verdadeira, ou seja, para que saibamos que sabemos.23

M a s , como já foi notado por mu i t o s , p a rece haver uma tensão entre a
aplicação do método cartesiano para a obtenção das evidências apro p ri a d a s
para os fundamentos do conhecimento, a dúvida metódica, e as exigências
epistêmicas da vida prática.C o n s i d e remos a crença na existência de corp o s ,
por exe m p l o.De acordo com o método da dúvida, tal como caracteri z a d o
até agora, ao meditarmos em busca dos fundamentos do conhecimento,
d evemos suspender nosso juízo sobre a existência de corp o s , ou seja, d eve-
mos deixar de acreditar que eles existem. To d av i a , a proposição que há
c o rpos é muito prov á vel e,“na medida em que se relaciona com a prática”,

93

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



é considerada ve rd a d e i r a .Mas como podemos ao mesmo tempo suspender
nosso juízo sobre a existência de corpos e acreditar que eles existem? Uma
resposta aqui seria dizer que não se trata de acreditar e deixar de acre d i t a r
na mesma coisa ao mesmo tempo, pois nunca estamos engajados ao mesmo
tempo na vida prática e na busca dos fundamentos da ciência.Temos de
distinguir diferentes contextos em que as diferentes crenças são adotadas.
Segundo Harry Frankfurt , quando alguém, ao aplicar o método da dúvida,
suspende o juízo sobre se 2+2=4, por exe m p l o,

“continua a acreditar na equação, mas não lhe fornece nenhum lugar no
sistema que está desenvolvendo porque ainda não passou nos testes para
sua inclusão. Dentro do trabalho teórico da aritmética, então, ele ainda
não acredita que 2+2=4. Quando se engajou no seu trabalho, ele
solapou todas as suas crenças no sentido limitado que decidiu não
tomar suas credenciais teóricas como garantidas” (FRANKFURT,
1970, pp. 16-17).

Segundo essa passagem, uma mesma pessoa pode coerentemente acredi-
tar que p e não acreditar que p, desde que a crença que p se dê em um
contexto e a crença que não p se dê em outro contexto. Ele pode acre -
ditar que 2+2=4 no contexto da vida prática e não acreditar que p n o
contexto do trabalho teórico dos fundamentos da aritmética.

Deixando de lado o fato de essa resposta retratar o meditador como
uma espécie de esquizofrênico, não é p o s s í ve l a gir enquanto meditamos,
enquanto aplicamos o método da dúvida em busca da verdade? Enquan-
to meditava, enquanto duvidava, Descartes acreditava estar sentado perto
da lare i r a , segurando uma pena com a qual fazia marcas de tinta sobre
folhas de papel, etc. Mesmo que para meditar não seja necessário acreditar
nessas coisas, o exemplo parece mostrar que é p o s s í ve l meditar e agir a o
m e s m o t e m p o e que, p o rt a n t o, é possível meditar e, ao mesmo tempo,
acreditar em tudo que é necessário acreditar para agir. E mesmo que não
seja necessário manter as crenças ordinárias para meditar, é possível aban-
donar o contexto da vida prática? e, com ele, todas as crenças que ele
exige? enquanto meditamos? Mesmo que decidamos deitar e não fa z e r
nada enquanto meditamos, p e rmanecer deitados envo l ve crer que há algo
sustentando nosso corp o, por exe m p l o. Mas essa crença é incompatíve l
com a dúvida metódica sobre a existência dos corpos.

94

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



5. Suspender o juízo sobre se p e suspender o juízo sobre se
sei que p

Janet Broughton oferece uma interp retação da dúvida metódica que
promete dissolver essa tensão, segundo a qual (cf. BROUGHTON 2002,
p p. 85-86) a dúvida metódica exige que suspendamos nosso juízo q u e
s a b e m o s que p, mas não nosso juízo que p. Para mostrar isso, ela chama
atenção para a distinção entre ter boas razões para acreditar que p e ter
razões suficientes para saber que p. Contra Stroud (1984, p. 3 2 ) ,
Broughton sustenta que da admissão que não temos razão suficiente para
saber que p não se segue que não tenhamos boas razões para acreditar que
p. Ela argumenta a partir de um exemplo jurídico.

Em um julgamento de um suspeito de ter cometido um cri m e, u m
m e m b ro do júri re avalia as razões que ele julga serem suficientes para
saber que o suspeito não é culpado. Essa reavaliação pode levá-lo a acre-
ditar que ele, na verdade, não sabe se o suspeito é ou não culpado, embo-
ra seja provável que ele não o seja. Mas se é provável que ele não o seja,
então há boas razões para se acreditar que ele não é culpado, mesmo que
essas razões não sejam suficientes para se s a b e r que ele não é culpado.
Po rt a n t o, as dúvidas que o membro do júri tem sobre se ele sabe que o
suspeito não é culpado não o obrigam a deixar de acreditar que ele não
é culpado.A re avaliação que o membro do júri faz das suas razões para
a c reditar que o suspeito não é culpado p o d e ri a mostrar que não há boas
razões sequer para acreditar que ele não é culpado, muito menos para
saber que ele não é culpado. O ponto de Broughton é que um resultado
negativo da revisão de uma alegação de conhecimento não implica ine-
xistência de razões para acreditar.

Aplicando-se esse raciocínio ao caso da dúvida metódica, o que obte-
mos é o seguinte: se o que os argumentos céticos da primeira meditação
visam mostrar é apenas que não sabemos que p, mesmo que eles sejam
c og e n t e s , disso não se segue, sem mais, que não tenhamos razões para
a c reditar que p. Sendo assim, com base apenas nos argumentos céticos,
estamos obrigados no máximo a revisar nossa alegação de que sabemos
que p, não nossa crença de que p. Pa rece ser isso que se tem em mente
quando se diz que suspender o juízo sobre se p é considerar a proposição
que p como inapro p riada para figurar como premissa de qualquer infe-

95

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



rência usada para se justificar a crença na ve rdade de outras pro p o s i ç õ e s
(cf.ANDERSON, 1993, p. 41). Isso é apenas uma maneira de dizer que
não se sabe se é verdade que p.

Isso realmente elimina a tensão entre a aplicação do método da dúvi-
da e as exigências epistêmicas da vida prática. Mas o preço dessa solução
parece ser criar uma outra tensão.A razão alegada para se acreditar que a
dúvida metódica não é uma dúvida fingida foi que a sinceridade da dúvi-
da é um requisito para que ela cumpra com seu objetivo de nos libertar
“de toda sorte de prejuízos e nos prepara[r] um caminho muito fácil para
acostumar nosso espírito a desligar-se dos sentidos”. Ao aplicarmos a
dúvida metódica, d evemos duvidar sinceramente que há corp o s , p o r
exemplo. Mas se Broughton está correta, então a dúvida metódica não se
d i rige à crença que os corpos existem,mas à crença que sabemos que os corp o s
e x i s t e m. Isso implica que aplicação do método da dúvida é compatíve l
com a manutenção da crença que há corpos. Mas como podemos atingir
o objetivo da dúvida metódica mantendo nossas crenças ord i n á ri a s ?
Como a manutenção da crença na existência dos corpos pode nos ajudar
a nos libertar “de toda sorte de prejuízos e nos prepara[r] um caminho
muito fácil para acostumar nosso espírito a desligar-se dos sentidos”?

Uma possível solução para essa tensão consiste em dizer que nos liberar
dos prejuízos e nos desligar dos sentidos não consiste em nos liberar da
c rença que p, mas da crença que sabemos que p por meio dos sentidos. S ã o
nossos cri t é rios epistêmicos para nossas crenças cotidianas que devem ser
postos em dúvida, não essas próprias cre n ç a s . Nesse caso, D e s c a rtes nu n c a
t e ria pretendido que duvidássemos da existência de corp o s ,mas apenas que
sabemos que existem corp o s .2 4 O pro blema agora consiste em explicar no
que consiste a disposição inicial de Descartes de desfazer-se de todas as
opiniões a que até então dera crédito. Se mantive rmos nossas crenças ou
opiniões cotidianas, apenas nos desfazendo da crença que sabemos que são
ve rd a d e i r a s , então não nos desfa remos de t o d a s as opiniões que até então
demos crédito, mas apenas de uma part e. Nesse caso, não nos desfa z e m o s
das nossas crenças sobre o mundo exterior e das nossas crenças matemáti-
c a s . Nos desfazemos apenas da crença que sabemos que são ve rd a d e i r a s .

Costuma-se chamar uma crítica que distorce a posição criticada de
“argumento contra um espantalho”.Talvez haja algo análogo no caso da
defesa de uma posição, algo como a defesa de um espantalho.

96

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



A dificuldade para se responder às questões das secções 4 e 5 de
f o rma satisfa t ó ria indica, c re i o, uma dificuldade para se compreender a
coerência da distinção cartesiana entre busca da ve rdade e vida prática
e, por isso, indicam dificuldade para se compreender a coerência do
método da dúvida (da suspensão metódica do juízo), que está baseado
nessa distinção.

6. A audiência visada

Poder-se-ia pensar que minha dificuldade em compreender o método da
dúvida se deve a uma abordagem essencialmente a h i s t ó ri c a dos textos de
Descartes. Minha dificuldade origina-se do fato de eu não perceber que
a dúvida metódica deve ria ser compreendida contra pano de fundo
h i s t ó rico da audiência visada pelas M e d i t a ç õ e s.Como já foi dito, D e s c a rt e s
v i s ava encontrar novos fundamentos para as ciências. Ele pre t e n d i a
remover o que era considerado como fundamento pelos aristotélicos, tal
como a crença de que a natureza dos objetos do mundo exterior é
conhecida por meio dos sentidos. Pa rece que uma dúvida efetiva sobre os
fundamentos não poderia ser menor que a dúvida metódica. E uma vez
posta para trabalhar, uma dúvida tão intensa somente poderia ser elimi-
nada por meio da certeza absoluta. O objetivo de remover os fundamen-
tos explicari a , p o rt a n t o, a adoção do método da dúvida e a busca de
c e rteza absoluta.A aparente falta de inteligibilidade inicial da dúvida seri a
um sinal de que ela está sendo considerada de um ponto de vista basea-
do justamente nos fundamentos que a dúvida almeja solapar.

Mas essa objeção perde de vista o objetivo das questões apre s e n t a d a s
nesta nota: apontar para prov á veis pro blemas i n t r í n s e c o s do método da
d ú v i d a . Se tive rmos dois métodos altern a t ivos para convencer alguém a
desistir da crença que p e passar a acreditar que q, então a conjuntura
h i s t ó rica re l a t iva àqueles que queremos convencer pode mostrar que é
mais racional adotar um método do que o outro. Mas esse tipo de expli-
cação da adoção de um método p r e s s u p õ e sua inteligibilidade intrínseca.
Se não há nada de errado com o método da dúvida, então talvez ele
tenha sido a melhor alternativa para introduzir os novos fundamentos.A
i n t e l i gibilidade da dúvida, como já foi dito, d eve ser julgada a partir de

97

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



p rincípios que estão fora do escopo da dúvida. Mesmo que abstraiamos
os princípios que estão no seu escopo para julgar sua inteligi b i l i d a d e,
ainda restam aqueles que estão fora desse escopo, tal como a impossibili-
dade de, coerentemente, se crer que p e não crer que p ao mesmo tempo.

Além disso, se a inteligibilidade inicial da dúvida depende de se
abandonar justamente uma das crenças que ela visa solapar, então ela
não pode sequer candidatar-se de maneira não circular ao papel que
p retende desempenhar. E n t re as crenças que a dúvida pode solapar não
podem estar aquelas que devemos abandonar para que a dúvida seja
aceita como inteligíve l .

Por fim, se a racionalidade e necessidade do uso do método da dúvi-
da forem dependentes da conjuntura intelectual da época em que
D e s c a rtes escreveu as M e d i t a ç õ e s, então se a conjuntura fosse difere n t e, e s s e
método seria desnecessári o, ou irr a c i o n a l . Mas isso parece conflitar com
o pri m e i ro dos P rincípios de Filosofia de Descart e s : “Aquele que busca a
ve rdade deve, uma vez na vida, duvidar de tudo, tanto quanto for possí-
ve l ” ( AT IX, 5 ) . No início das suas M e d i t a ç õ e s, D e s c a rtes afirma que deve-
ria pôr em dúvida tudo em que acreditara até então. Isso parece ser a
atualização de uma instância daquele princípio.

Por essas razões, não creio que a consideração da audiência visada
pelas Meditações resolva os problemas apontados anteriormente.

Agradecimentos

A gradeço a César Schirmer dos Santos, a Ana Paula Döhler Machado e
ao professor Flávio Williges por comentários a uma primeira ve rsão dessa
n o t a . Também sou grato pelos comentários recebidos no I Colóquio
Unisc/Ufrgs de Filosofia, realizado em Santa Cruz do Sul em abril de 2007,
especialmente dos pro f e s s o res André N. K l a u d a t , A l b e rto Molina e Lia
L ev y. Por fim, sou grato aos comentários recebidos no XII Encontro
Nacional sobre o Ceticismo Filosófico, realizado na UFPR, em Curitiba, em
maio de 2007, especialmente aos professores Luiz Eva, Roberto Bolzani
Filho e Paulo F.E. Faria.

98

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



1 Digo “ muito mais”, pois é evidente que questões sempre pressupõem afirmações que
tomamos como verdadeiras.

2 “Na primeira, adianto as razões pelas quais podemos duvidar geralmente de todas as coisas,
e particularmente das coisas materiais, pelo menos enquanto não tivermos outro fundamen-
to nas ciências além dos que tivemos até o presente.” (Meditações Metafísicas,AT,VII, 12)

3 Tradução modificada. Cf. Segunda Meditação,AT,VII, 24.

4 Se não fossem a mesma coisa, então a aplicação do método da dúvida não consistiria em
duvidar que p, e sim de tratar “p” como falsa.

5 É claro que tratar “ p ” como falsa e suspender o juízo sobre se p tem em comum a atitude
de não tra t a r “ p ” como ve rd a d e i ra. Mas isso não justifica interp retar “tratar ‘ p ’ como fa l s a ” e
“suspender o juízo sobre se p” como sinônimos.

6 “…é necessário que eu interrompa e suspenda doravante meu juízo sobre tais pensamentos,
e que não mais lhes dê crédito, como fa ria com as coisas que me parecem ev i d e n t e m e n t e
falsas…” (Primeira Meditação,AT VII, 21-22)

7 Nas Respostas às Sétimas Objeções, Descartes diz:“…seguramente, apenas alguém que não
c o r a ria por ser chamado de polemista poderia fingir que era minha intenção acreditar no
oposto do que é duvidoso…” (AT,VII, 461) Se os argumentos céticos fossem suficientes não
apenas para suspender o juízo sobre se p, mas para tomar “p” como falsa, então ou eles seriam
suficientes para demonstrar verdades, para se demonstrar a verdade de “~p”, ou os argumen-
tos céticos não seriam suficiente para demonstrar que “~ p” é ve rdadeira e tomar “ p ” c o m o
falsa com base neles seria uma atitude epistêmica injustificada.

8 Discurso do Método, parte iv,AT,VI, 32; Primeira Meditação,AT,VII, 22.

9 Cf. Sexta Meditação,AT,VII, 89; Resposta às Quartas Objeções,AT VII, 227.

10 Cf. Resposta às Sétimas Objeções,AT,VI, 459.

11 Cf. Sexta Meditação,AT,VII, 89.

1 2 Como é bem sabido, A rnauld acreditou que as dúvidas da Primeira Meditação não po-
diam ser sérias (cf.AT,V I I , 2 1 5 ) .Assim ele também pensou da afirmação de Descartes que a
conjectura que existe algum corpo é apenas provável (cf.AT,VII, 331).

13 Assim também pensa Janet Broughton (cf. 2002, pp. 53-61).

1 4 Há uma controv é rsia entre os intérp retes sobre se os conhecimentos matemáticos são
postos em dúvida porque os conhecimentos empíricos o são ou se as razões para duvidar dos
conhecimentos matemáticos são independentes das razões para se duvidar dos conhecimen-
tos empíri c o s . Na presente nota não necessito entrar nessa controv é rs i a , embora eu tenda a
a c re d i t a r, pelas razões apresentadas por Michael A n d e rson (1993), que a última opção inter-
pretativa seja a correta.

15 Deve-se notar que isso não é o mesmo que dizer que o argumento do gênio maligno não
tem outra finalidade exceto ser a formulação de uma razão para duvidar. Ele foi formu l a d o
por Descartes também para desempenhar um papel, d i g a m o s , p s i c o l ó gi c o : ajudar-nos a nos

99

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



lembrar de duvidar; evitar que voltemos a acreditar no que a razão pede que duvidemos.
Dizer que para atingir o fim X é suficiente fazer F não é o mesmo que dizer que o fim de se
fazer F é apenas X.

16 A estrutura do argumento do gênio maligno, por exemplo, seria a seguinte:
(GM1) Se não temos razão suficiente para acreditar que não há um gênio maligno, então não 
temos razão para acreditar que p.
(GM2) Não temos razão suficiente para acreditar que não há um gênio maligno.
(GM3) Portanto, não temos razão suficiente para acreditar que p.
(GM4) Se não temos razão suficiente para acreditar que p, devemos suspender o juízo sobre
se p.
(GM5) Portanto, devemos suspender nosso juízo sobre se p.

1 7 Em outro art i g o, p ro c u ro mostrar, baseado em Wi t t g e n s t e i n , que isso é impossíve l , pois é
incompatível com a normatividade da linguagem (cf. Machado, 2007).

18 Alguém poderia dizer que Descartes exige que as proposições fundamentais sejam absolu-
t a m e n t e c e rtas por causa da influência dos métodos matemáticos sobre sua filosofia. M a s ,
embora seja ve rdade que o seu trabalho em matemática tenha influenciado sua busca por
c e rt e z a , isso não parece suficiente para explicar sua busca por certeza a b s o l u t a.As ve rd a d e s
matemáticas, inclusive seus axiomas, estão no escopo da dúvida metódica. Por isso, Descartes
não poderia estar almejando que as proposições fundamentais fossem tão certas quanto os
axiomas matemáticos. Se fosse esse o caso, elas também estariam no escopo da dúvida. A o
menos a primeira ve rdade na ordem da descobert a , o cogi t o, não tem o mesmo grau de
certeza dos axiomas matemáticos. Ela é mais certa que eles, pois está fora do escopo da mais
radical das dúvidas. “[As razões] de que me sirvo aqui igualam e até mesmo ultrapassam em
c e rteza e evidência as demonstrações da geometri a ” ( C a rta aos Senhores Deão e Doutore s ,
Meditações,AT,VII, 4). É o cético que exige certeza absoluta, não o matemático. Nesse ponto
estou de acordo com Bern a rd Williams (cf. 1 9 9 0 , p. 3 6 ) .A gradeço ao professor Flávio Wi l l i g e s
por me levar a refletir sobre esse ponto.

1 9 Se Descartes quisesse refutar o cético apenas por causa da conjuntura filosófica de sua época,
então o método da dúvida seria dispensável em uma conjuntura filosófica distinta (cf. § 5 ) .

20 Poder-se-ia objetar que Descartes aceita essas exigências porque elas eram definidoras do
q u e, à sua época, era considerado ciência.To d av i a , o que era considerado conhecimento cien-
tífico não era assim considerado porque se sabia que satisfazia as exigências cartesianas de
c e rteza a b s o l u t a. E se Descartes queria duvidar de todo o suposto conhecimento adquiri d o
antes de escrever suas Meditações, então isso mostra que ele próprio acreditava que os cientis-
tas da sua época não produziam s c i e n t i a,isto é, conhecimento absolutamente cert o.Além disso,
se Descartes aceita as exigências epistêmicas do cético por causa da sua definição de s c i e n t i a,
então a pergunta importante no presente contexto é: p o rque ele define s c i e n t i a desse modo?
Procuro responder a essa questão no próximo parágrafo do texto.
Seja como for, há uma passagem dos Princípios de Filosofia em que ele parece dar mais espaço
para a probabilidade dentro da ciência:
205. Não obstante, minhas explicações parecem ser ao menos moralmente certas.

Não seria engenhoso, todavia, não apontar que algumas coisas são consideradas
como moralmente certas, isto é, como tendo certeza suficiente para aplicação na

100

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



vida ordinária, embora possam ser incertas em relação ao poder absoluto de Deus.
[…] Suponha, por exemplo, que alguém queira ler uma carta escrita em latim, mas
codificada, de tal modo que as letras do alfabeto não têm o seu valor apropriado, e
ele conjectura que a letra B deveria ser lida sempre que a letra A aparecer, e C
quando B aparecer, isto é, que cada letra deveria ser substituída por aquela que se
segue imediatamente a ela. Se, ao usar essa chave, ele puder construir palavras do
latim a partir das letras, não terá dúvida que o verdadeiro significado da carta está
contido nessas palavras. É verdade que seu conhecimento é baseado em mera
conjectura, e é concebível que o escritor não substitua as letras originais pelas suas
sucessoras imediatas no alfabeto, mas por outras, codificando, dessa maneira, uma
mensagem totalmente diferente; mas essa possibilidade é tão improvável
{especialmente se a mensagem possui muitas palavras} que não parece crível.
Agora, se as pessoas olham para as muitas propriedades relacionadas ao magnetismo,
ao fogo e ao tecido mundo inteiro, que eu deduzi nesse livro de apenas uns poucos
princípios, então, mesmo que pensem que minha suposição desses princípios tenha
sido arbitrária e sem fundamento, talvez ainda reconhecerão que dificilmente teria
sido possível que tantos itens se ajustassem em um padrão coerente se os princípios
originais fossem falsos. (AT, IXB, 327-8, grifo acrescentado)

É ve rdade que Descartes diz na secção seguinte que suas explicações possuem mais do que
certeza moral: possuem certeza absoluta, pois Deus não permitiria que o bom uso das nossas
faculdades cognitivas resultasse em uma crença falsa. Deixando de lado a questão sobre como
podemos ter certeza absoluta que fizemos um bom uso das nossas faculdades cog n i t iva s , o
apelo à bondade divina parece não resolver o problema da possibilidade de traduções confli-
tantes igualmente compatíveis com o texto, ou seja, não parece re s o l ver o pro blema da subde-
terminação das traduções e, portanto, não mostra como se pode obter certeza absoluta numa
t r a d u ç ã o. E se a subdeterminação pode ocorrer com teorias científicas, como Descartes pare c e
reconhecer, o apelo à bondade divina não mostra como podemos obter certeza absoluta por
meio das teorias científicas.

2 1 Ao usar “ 1 ” ,“ 0 ” e “ 0 , 9 9 ” , não estou atri buindo a Descartes uma teoria matemática da pro -
b a b i l i d a d e. Eu poderia ter usado “ p robabilidade máxima”,“ p robabilidade mínima” e “ p ro b a b i -
lidade próxima da máxima”. Seu desprezo pela probabilidade como ferramenta da ciência talve z
explique o fato de ele não ter desenvolvido uma teoria matemática da pro b a b i l i d a d e.

22 Esse argumento é falacioso. Ele confunde os escopos de dois usos distintos de “necessaria-
mente”. Uma coisa é dizer “Necessariamente, se sei que p, então p”. Outra coisa é dizer “Se
sei que p, então necessariamente p” . Isso impediu Descartes de conceber a possibilidade da
revisão de afirmações de conhecimento científico. Se descobrimos que não era o caso que p,
descobrimos que não sabíamos que p quando julgávamos saber.

23 Se isso está correto, então parece que ou Descartes exigia que o fundamento do conheci-
mento não fosse o mero conhecimento, e sim o conhecimento de que conhecemos, ou ele
endossava um princípio fundamental da epistemologia internalista que diz que se um sujeito
S sabe que p, então S sabe que sabe que p (onde S é um sujeito conhecedor qualquer).

24 Essa solução me foi sugerida em conversa pela professora Lia Levy.Todavia é possível que
eu não reproduza corretamente sua sugestão aqui.

101

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



Referências bibliográficas
ANDERSON, M. O. 1993.“Certainty, Doubt and Truth: On The
Nature Scope and Degree of Doubt in Descartes’ Meditations”. Lyceum,
vol.V, n. 2, pp. 19-65.

BAKER, G. P. 1998.“The Private Language Argument”. Language and
Communication, 18, pp. 325-356.

BROUGHTON, J. 2002. Descartes’s Method of Doubt. Princeton:
Princeton University Press.

DESCARTES, R. 1991. Discurso do Método.Trad. J. Guinsburg e Bento
Prado Júnior. São Paulo: Nova Cultural.

_____ 1991. Meditações Metafísicas.Trad. J. Guinsburg e Bento Prado
Júnior. São Paulo: Nova Cultural.

_____ 1991. Objeções e Respostas.Trad. J. Guinsburg e Bento Prado
Júnior. São Paulo: Nova Cultural.

_____ 1997. Key Philosophical Writings. Enrique Chávez-Avizo (ed.).
Trad. Elisabeth S. Haldane and G.R.T. Ross.Ware:Wordsworth.

_____ 1985. The Philosophical Writings of Descartes. 2 vols.Trad. J.
Cottingham, R. Stoothoff, D. Murdoch. Cambridge: Cambridge
University Press.

FRANKFURT, H. 1970. Deamons, Dreamers, and Madmen. NewYork:
The BobbsMerril Inc.

MACHADO,A. N. (2007) “Wittgenstein e o Externalismo”, in:
SMITH, P. e SILVA FILHO,W (org.). Ensaios Sobre Ceticismo. São
Paulo:Alameda.

STROUD, B. 1984. The Significance of Philosophical Scepticism. Oxford:
Clarendon Press.

WILLIAMS, B. 1990. Descartes:The Project of Pure Inquiry. London:
Penguin Books.

102

do i sp o nt o s, C u ri t i b a , São Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007


