81

Nota Sobre a Davida Cartesiana

Alexandre N. Machado
Universidade Federal da Bahia
anmachado@uftba.br

resumo Esta nota tem como objetivo formular questdes que mostram certas dificuldades na
compreensdo da ddvida metddica cartesiana. Trata-se de uma avaliacdo critica que parte da
seguinte hipbtese: ou a dlvida metddica ndo é inteligivel ou ela ndo é uma divida. Prima
facie, a divida metddica parece ser irracional, pois em seu escopo estdo proposicdes que
parecem ser paradigmas de racionalidade. Algumas explicagdes da inteligibilidade da divi-
da metddica parecem destitui-la do carater de ddvida, como aquelas que procuram compa-
tibilizar a ddvida met6dica e a crenga. As principais questdes tratadas nesta nota sao: (1)
Qual é a motivagdo epistémica da ddvida metédica? (2) Dado o que esté disponivel ao medi-
tador na Primeira Meditacdo, o que é apresentado como razdo para duvidar pode ser conside-
rado realmente desse mo do? Em especial, por que o apelo ao provavel ndo ne utraliza essas
supostas razdes? (3) A ddvida metddica é compativel com as necessidades epistémicas da
vida pratica? (4) Qual éanatureza da atitude denominada “ddvida” e qual é o seu objeto?
palavras-chave Descartes; dlivida; certeza absoluta; probabilidade; conhe cime nto; ceticismo

Embora conhecamos as demonstra¢des de outras pessoas de cor,
nunca nos tornaremos matematicos se nos faltar a aptidio intelectual
para resolver qualquer problema dado. E mesmo que tenhamos lido
os argumentos de Platio e Aristoteles, nunca nos tornaremos
filésofos se formos incapazes de fazer um juizo bem fundamentado
sobre assuntos que surjam para discussio; nesse caso o que pareceria
que aprendemos nio seria ciéncia, mas histéria (Regms para a
Diregdo do Espirito, AT, X, 367).

Recebido em 03 de junho de 2007. Aceito em 15 de outubro de 2007.
doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



82

1. Introducao

Em um artigo sobre o problema da linguagem privada que marca sua
divergéncia em relagio a Peter Hacker, seu companheiro de longos anos
de interpretagio da obra de Wittgenstein, e em relacio i maior parte da
interpretacdo tradicional dos textos de Wittgenstein? Gordon Baker
descreve o objetivo do seu texto do seguinte modo:

“A empreitada imediata e principal aqui consiste em cultivar davidas e

dificuldades que cada leitor deve encontrar por si mesmo ao lidar com

o texto do [argumento da linguagem privada]. Elas nio deveriam ser

tratadas como pensamentos embaragosos e ‘infantis’ que deveriam ser

suprimidos tio logo quanto possivel e a partir de entio excluidos da

consciéncia. Objecdes parecem emergir como que espontaneamente,

dado que é exigida uma consideravel habilidade e esforco para moldar

o texto das Investigagoes 3 medida da interpretacdo forcada [Procrustean)

do [argumento da linguagem privada]” (BAKER, 1998, p. 330).

Cito essa passagem apenas para enfatizar o espirito com que escrevi a
nota que se segue: nela pretendo muito mais apresentar questdes do
que defender afirmacdes.! Sio questdes que algumas vezes me pare c e~
ram embaragosas e, em alguma medida, infantis. Mas o eco das palavras
de Baker sempre foi um estimulo decisivo para expd-las a conside-
rag¢do critica.

O que apresento nesta nota sio os primeiros resultados de uma
pesquisa que tem como objetivo analisar criticamente a natureza da davi-
da metddica usada por Descartes nas suas Meditagoes Metafisicas. Minha
intui¢io inicial pode ser expressa pela seguinte hipotese: ou a davida
metddica nio ¢ inteligivel (ndo faz sentido) ou ela ndo é uma davida. A
motivagio para a primeira parte da hipdtese é que, prima facie, a divida
metddica ndo parece ser racional, na medida em que em seu escopo estio
proposi¢des que parecem ser paradigmas de racionalidade e, por isso, sua
verdade somente poderia ser posta em davida de modo irracional. A
motiva¢do para a segunda parte da hipdtese é que algumas tentativas de
se explicar a inteligibilidade da davida metodica parecem destitui-la do
carater de davida, como aquelas que procuram compatibilizar a davida
metodica com a manutengio da crencga.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



83

A inteligibilidade da daivida metodica depende, entre outras coisas, dos
seguintes trés fatores: a inteligibilidade da sua motivacio, a inteligibilidade
daquilo que é apresentado como razio para duvidar e a inteligibilidade da
sua relagio com as necessidades epistémicas da vida pratica. Por isso, no
que respeita a primeira parte da hipotese acima, concentrei-me nas
seguintes questoes: (1) Qual é a motivagio epistémica da davida metodi-
ca? Ou seja, como Descartes apresenta a davida como um método
epistémico promissor, a despeito das intui¢des contrarias? (2) Dado o que
esta disponivel a0 meditador na Primeira Medita¢io, o que é apresentado
como razio para duvidar pode ser considerado realmente uma razio para
1ss0? Em especial, por que o apelo ao provavel nio neutraliza essas supostas
razdes? (3) A divida metddica é compativel com as necessidades epistémi-
cas dos interesses praticos? No que respeita a segunda parte da hipdtese,
concentrei-me na seguinte questio: (4) no que consiste a davida, ou seja,
qual é a natureza da atitude denominada “davida” e qual é o seu objeto?

2. A motivacao da divida

No didlogo A Busca da Verdade, Descartes faz Eudoxo, um dos interlocu-
tores, dizer que “...aquele que sabe como dispor apropriadamente da
davida pode deduzir dela conhecimento absolutamente certo” (AT X,
522). Essa afirmag¢io faz uma alusio clara ao objetivo altimo da aplicacio
da assim chamada davida metddica nas suas Meditagoes Metafisicas. Trata-se
da tentativa de fazer com que o méfodo cético, ou 20 menos uma versio
desse método, seja usado contra os objetivos céticos, ou seja, nao para frus-
trar nossas pretensoes epistémicas, mas para a obten¢io de conhecimento
absolutamente certo ou absolutamente indubitavel. A intui¢io que parece
motivar inicialmente essa estratégia é a seguinte: se ha algo absolutamente
indubitavel, entio deve ser o residuo da aplicagio metddica da davida. O
esfor¢o para se entender a natureza da davida metddica nio pode perder
de vista esse aspecto: seu objetivo epistémico otimista. Descartes queria
encontrar um novo fundamento para as ciéncias constituido de verdades
absolutamente certas, verdades de que, ao final das Meditagoes, ninguém
poderia duvidar racionalmente e que fossem suficientes para garantir a
legitimidade epistémica dos nossos melhores meios de justificar crencas.?

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



84

O advérbio “racionalmente” aponta para uma outra caracteristica do
método da davida. Ele deve ser mcional. Se nao fosse, seus resultados
seriam epistemicamente ilegitimos. Se pudéssemos detectar algum
elemento irracional no método da davida antes de aplica-lo, entio
Descartes nio poderia motivar racionalmente sua adogdo. Ele precisa
apresentar o método de tal forma que ao leitor fique claro, antes de
adotar o método, que ele satisfaz certas condi¢des de adequacio
racional. Isso significa que essas condi¢des de adequacio (sejam quais
foran) nio podem elas proprias estar sujeitas a davida metddica e
devem ser compartilhadas com os leitores-alvo das Meditagées, a saber,
por um lado, aqueles que nu trem certas crengas consideradas razoaveis
e certas do ponto de vista do senso comum e da tradicio aristotélica e,
por outro, os céticos. E apenas com base nesses critérios compartilhados
que Descartes pode motivar racionalmente o seu leitor a aplicar o
método da davida. E essa motivagdo deve mostrar que a0 menos parece
mais racional aplicar o método da davida aquelas crengas do senso
comum do que nio aplica-lo. Para isso, nio basta mostrar os defeitos
epistémicos das crencas do senso comum. E necessirio mostrar que é
mais provavel que a aplicagio do método da davida leve a resultados
melhores. Caso contrario, se adotissemos o método da davida,
estarlamos nio apenas agindo epistemicamente as cegas, mas estariamos
nos dispondo a trocar as crencas do senso comum por algo que prima
facie é epistemicamente muito pior.

Nio se deve confundir aqui a motivagio para a davida com as razdes
para a davida. Como bem nota Frankfurt, antes de apresentar as razdes
para duvidar, Descartes se propde duvidar. A motivacio é aquilo que,
mesmo que de uma forma provisoria e conjectural, apresenta a tarefa de
encontrar razdes para duvidar como uma tarefa racionalmente desejavel.

Na primeira meditagdo Descartes diz:

“Ora, se bem que a utilidade de uma davida tio geral ndo se revele

desde o inicio, ela é todavia nisso muito grande, porque nos liberta de

toda sorte de prejuizos e nos prepara um caminho muito facil para

acostumar nosso espirito a desligar-se dos sentidos, e, enfim, [é Gtil]

naquilo que torna impossivel que possamos ter qualquer davida quanto

ao que descobriremos, depois, ser verdadeiro” (AT, VII, 12).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



85

Aqui Descartes esta dizendo que nio se revela desde o inicio como o
método da davida é um meio capaz de atingir sua finalidade: obter
conhecimento absolutamente certo. Mas ele afirma que a davida nos
ajuda a satisfazer uma condi¢io (necessaria, embora insuficiente) para
alcancar essa finalidade: libertar-nos dos prejuizos e nos desligar dos senti-
dos. Entretanto, se ndo tivermos razio para acreditar que é provavel que
obtenhamos resultados epistemicamente melhores que aquele que obte-
mos com nossos prejuizos e nossa ligacio aos sentidos, entio estaremos
trocando o incerto pelo que parece ser mais incerto ainda e, assim, nio
teremos uma motiva¢io racional para adotarmos o método da davida.

Sendo assim, que motivagio Descartes oferece para o método da davi-
da? A resposta a essa pergunta depende da resposta a outras duas: qual é o
método da davida e o que &, nesse caso, uma divida? Em outras palavras: o
que Descartes quer que facamos quando quer que duvidemos e como ele
quer que isso seja feito?

Ha uma outra questio importante para a compreensao da natureza da
davida metddica, mas que nio vou tratar aqui. Trata-se da questio sobre o
escopo da diavida: o que estd e o que nio estd no escopo da davida? Quais
s30 e quais nio sio alvos da davida metddica? Ja vimos, entretanto, que algo
deveria estar fora do escopo da davida: os critérios a partir dos quais jul-
gamos a racionalidade da motivacio para se adotar o método da davida.

3. Davida, descrenga e suspensao do juizo

Citarei duas passagens bem conhecidas dos textos de Descartes que
considero importantes para entender a natureza metddica da davida e em
seguida as comentarei. No Discurso do Método, Descartes diz:
“De ha muito observara que, quanto aos costumes, € necessario as
vezes seguir opinides, que sabemos serem muito incertas, tal como se
fossem indubitaveis, como ja foi dito acima; mas, por desejar entio
ocupar-me somente com a pesquisa da verdade, pensei que era
necessario agir exatamente ao contrario, e rejeitar como absolutamente
falso tudo aquilo em que pudesse imaginar a menor davida, a fim de
ver se, apOs 1850, ndo restaria algo em meu crédito, que fosse
inteiramente indubitavel” (AT, VII, 31).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



86
Nas Meditagoes Metafisicas ele diz:

“...aplicar-me-ei seriamente e com liberdade em destruir em geral
todas as minhas antigas opinides. Ora, nio sera necessario, para alcangar
esse designio, provar que todas elas sio falsas, o que talvez nunca levasse
a cabo; mas, uma vez que a razio ja me persuade de que nio devo
menos cuidadosamente impedir-me de dar crédito as coisas que nio
sdo inteiramente certas e indubitaveis, do que as que nos parecem
manifestamente ser falsas, a menor razio para duvidar [rationem
dubitandi] que eu nelas encontrar bastard para me levar a rejeitar todas”
(AT, VI, 18)3.

Uma regra essencial do método da davida, de acordo com essas
passagens, consiste em tratar como falsa aquelas proposi¢des para as quais
possamos imaginar uma razao para duvidar. Mas essa formulacdo engen-
dra outras questdes. Em que consiste tratar como falsa uma proposi¢io? O
que é uma razdo para duvidar? Parece que duvidar que p, de acordo com
essa regra, consiste em tratar “p” como falsa (caso contrario, seria
enganador chami-lo “método da divida”).* Por isso, a explicagio do que
é tratar p como falsa seria uma explicagdo do que é duvidar que p.

No sentido literal de “tratar como falsa”, quando acreditamos que uma
determinada proposicio é falsa, tratamos essa proposicio como falsa. E
nesse sentido que Descartes quer que entendamos essa expressio? Ele
quer que acreditemos que as proposicdes que sio objetos da davida sio
falsas? De acordo com a linguagem ordiniria, nio tratar uma proposicio
como verdadeira ndo implica trata-la como falsa, pois podemos suspender
nosso juizo sobre o seu valor de verdade, ou seja, podemos nos abster tanto
de trata-la como verdadeira como de trata-la como falsa. Nesse sentido,
suspender o juizo sobre o valor de ve rdade de uma proposi¢io nio é o
mesmo que trata-la como falsa. Por isso, se com a expressao “tratar como
falsa” Descartes entendesse o mesmo que “suspender o juizo”, entdo a
formulacio da regra da davida apresentada nas passagens acima induziria
ao erro, pois nelas Descartes nio nos previne de que estd usando as
palavras em um sentido diferente do seu sentido literal (ordinario).>

Mas ha duas outras passagens em que Descartes oferece o que parece
ser uma formula¢do alternativa da mesma regra. No Discurso do Método,
ele diz:

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



87

“O primeiro [preceito] era o de jamais acolher alguma coisa como
verdadeira que eu nio conhecesse evidentemente como tal; isto ¢, de
evitar cuidadosamente a precipitagio e a prevencido, e de nada incluir
em meus juizos que nao se apresentasse tio clara e tio distintamente a
meu espirito, que eu nio tivesse nenhuma ocasido para pd-lo em

dtvida” (AT, VI, 18).

Nessa passagem, Descartes nio fala sobre tratar uma proposi¢io como
falsa, mas apenas sobre abster-se de tratd-la como verdadeira, caso haja
ocasido para po-la em davida. No final da Primeira Meditacio, ele torna
mais explicita a natureza dessa atitude:
“Considerarei a mim mesmo |[...] dotado da falsa crenca de ter todas
essas coisas [isto €, de ter um corpo]. Permanecerei obstinadamente
apegado a esse pensamento; e se, por esse meio, ndo esti em meu poder
chegar a0 conhecimento de qualquer verdade, a0 menos esta a0 meu

alcance suspender meu juizo” (AT, VII, 23).

Embora no comeco dessa passagem ele se proponha a considerar suas
crengas anteriores como falsas no final, Descartes sugere que suspender o
juizo & suficiente para se aplicar o método da davida.® Se isso estd correto,
entdo no que concerne ao método da davida, duvidar que p é suspender
0 juizo sobre se p.7

De acordo com a linguagem ordinaria, suspender o juizo sobre se p
implica ndo acreditar que p e nio acreditar que ~p. Se, pois, acreditivamos
que p antes de aplicar o método da davida, aplica-lo envolve deixar de
acreditar que p, embora nio envolva acreditar que ~p (acredita que p é falsa).
Sendo assim, no que concerne a0 método da davida, duvidar que p é deixar
de acreditar que p. Se acreditavamos que tinhamos um corpo, por exemplo,
a aplicagdo do método da diavida exige que deixemos de acreditar nisso.
Mas, como Descartes pode motivar racionalmente uma tal davida? Que
razio se pode dar para acreditar que os objetivos epistémicos que temos ao
acreditar que temos corpos provavelmente sio alcangados, e alcancados de
modo mais eficiente, deixando-se de acreditar que temos corpos? Um céti-
co nio teria de responder a essa pergunta. Mas Descartes nio é um cético.

Uma resposta foi sugerida no inicio desta nota: se ha algo absoluta-
mente indubitivel, entdo deve ser o residuo da aplicacio metddica da

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



88

davida. Mas essa condicional deixa em aberto a existéncia de certeza
absoluta e, portanto, apresenta o ceticismo como um dos resultados
possiveis da aplicacdo do método. Por conseguinte, se essa for a moti-
vagdo, entdo é uma motivacio neutra em relagdo ao ceticismo. E porque
se trata de um método da divida, e de uma davida universal, da perspecti-
va dessa motiva¢do parece muito mais provavel que esse método leve ao
ceticismo, dado que os demais que dele se serviram nio obtiveram
certeza absoluta como resultado.

No caso de a suspensio do juizo implicar o abandono da crenca, uma
outra pergunta se impde aqui: o que é deixar de acreditar? Ordinaria-
mente, quando deixamos de acreditar que algo seja o caso porque
suspendemos nosso juizo, nosso comportamento geralmente expressa essa
atitude. E isso que a aplicacio do método da divida impde? Seria ridicu-
lo se nosso comportamento expressasse a descrenga sobre a existéncia do
nosso corpo. Devemos entio fingir que acreditamos que temos corpos
durante a aplica¢io da davida? Ou devemos fingir que duvidamos?

Em algumas passagens bem conhecidas dos seus escritos, Descartes
sugere que a davida metddica é uma davida fingida,® exagerada,’
ridicula e metafisica,!19 e que nio deve ser transferida para a vida
ordiniria.l! Uma interp retacio literal dessas passagens implicaria que
devemos fingir que suspendemos o juizo.!2 Mas, fingir suspender o
juizo nio é o mesmo que suspender o juizo. Portanto, se a davida
metodica é uma duavida fingida, entio, em sentido estrito, a davida
metddica nio é uma davida.

E isso que Descartes tem em mente? Como podemos conciliar a
davida fingida com o objetivo de nos libertar “de toda sorte de prejuizos
e nos prepara[r] um caminho muito facil para acostumar nosso espirito a
desligar-se dos sentidos”? Se finjo duvidar que p, se finjo suspender meu
juizo sobre se p, quando a crenca que p é um prejuizo ligado aos senti-
dos, entdo nio deixo de acreditar que p. E se nio deixo de acreditar que
p, como a davida fingida sobre se p pode me ajudar a2 me “desligar dos
sentidos”? Como fingir que nio tenho mais meus prejuizos pode me
ajudar a me livrar deles? Além disso, se o que o método da davida exige
¢ apenas uma duavida fingida, entio por que Descartes escreveu a
Primeira Medita¢do? Por que temos que ter razdes para duvidar, se esta-
mos apenas fingindo duvidar?

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



89

A dificuldade para se encontrar respostas a essas perguntas indica que
Descartes provavelmente nio concebia a davida metédica como uma
davida fingida.!3 O melhor seria interpretar o eventual fingimento da
davida como um estigio metddico intermediario necessario para resistir
a forte inclinag¢do psicoldgica para acreditar naquilo que a razio diz para
duvidar, mas nio como a a¢do que constitui o método da davida. Mas a
davida sincera, como vimos, enfrenta suas proprias dificuldades, as quais
retornarei mais adiante. Numa famosa passagem da Réplica as Quintas
Objec¢des, Descartes diz algo que parece decidir claramente essa questio:

“Quando eu disse que todo o testemunho dos sentidos deveria ser

considerado como incerto e mesmo falso, eu falava muito sério; de

fato, esse ponto é tdo importante para minhas Meditagoes, que se alguém

ndo esta disposto ou nio pode aceitd-lo, serd incapaz de produzir

qualquer objecido que mereca uma réplica” (AT, VII, 350).

Dado que é da natureza da davida metddica ser engendrada por razdes,
entender a natureza dessas razdes é uma condi¢io para entender a
natureza da davida.

4. As razoes para a divida: certeza absoluta versus probabilidade

As razdes para duvidar apresentadas na Primeira Medita¢io sdo argu-
mentos cujo objetivo é nos levar a suspender o juizo sobre questdes
empiricas e matematicas.'* Embora Descartes nio tenha objetivos céticos
nas Meditagdes, dado o objetivo primeiro desses argumentos, podemos
chamar esses argumentos de argumentos céticos.

A estratégia desses argumentos céticos parece ser a seguinte: Descartes
introduz uma hipétese que sabemos ser incompativel com proposi¢cdes
que julgamos serem ve rdadeiras e nos desafia a apresentar razdes para
acreditarmos que essa hipotese € falsa. Se nio conseguirmos superar esse
desafio, devemos suspender nosso juizo. O primeiro argumento, por
exemplo, considera a hipotese de que nossos sentidos nos enganam. Essa
hipétese é incompativel com as proposi¢des que julgamos serem
verdadeiras com base nos sentidos. Se essa hipotese for verdadeira, entio
nio temos razio para acreditar nas proposi¢cdes que julgamos serem

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



90

verdadeiras por meio dos sentidos. Descartes entdo nos desafia a apresen-
tar razes para acreditarmos que essa hipdtese é falsa. O argumento do
sonho segue a mesma estratégia. E o mesmo vale para o argumento do
Deus enganador e para a sua versio mais radical: o argumento do génio
maligno. O argumento do génio maligno, se cogente, é suficiente para
desafiar nossas pretensdes de conhecimento empirico e matematico.!?

Para representarmos a estrutura geral dos argumentos céticos da
Primeira Meditac¢do, suponhamos que p seja uma proposi¢cio qualquer
sobre o mundo exterior ou sobre fatos matematicos que julgamos ser
verdadeira e que h seja uma hipdtese que sabemos ser incompativel com
p. Sendo assim, a estrutura geral dos argumentos céticos da Primeira
Meditacio é a seguinte:

(1) Se nio temos razido suficiente para acreditar que h é falsa (para
acreditar que ~h), entio nio temos razio para acreditar que p.

(2) Nio temos razio suficiente para acreditar que h é falsa (para acre-
ditar que ~h).

(3) Portanto, ndo temos razio suficiente para acreditar que p.

(4) Se nio temos razio suficiente para acreditar que p, entio devemos
suspender nosso juizo sobre se p.

(5) Portanto, devemos suspender nosso juizo sobre se p.16

Se essa reconstrugdo estd correta, entio uma proposi¢io p é racional-
mente dubitavel se ha uma proposi¢io h que é incompativel com p,sabe-
mos dessa incompatibilidade e nio temos nenhuma razio suficiente para
acreditar que h é falsa. Nas Meditagées subseqiientes, Descartes pretende
refutar a segunda premissa dos argumentos céticos, ou seja, ele pretende
apresentar razdes suficientes para crer que as hipdteses céticas sdo falsas.
Mas essas razdes sdo obtidas por meio da aplicacido da divida metddica,
que pde em xeque as suposicoes da filosofia aristotélica a partir das quais,
segundo Descartes, ndo é possivel mostrar que a segunda premissa é falsa.

Mas nio temos mesmo nenhuma razio para acreditar que nio ha um
génio maligno diferente daquelas que Descartes oferece nas Meditagoes
subseqiientes? Se houvesse um génio maligno, todas as nossas aengas
(coerentes) sobre o mundo exterior e nossas crengas matematicas seriam
falsas. Isso ndo é altamente improvave P17 E saber que isso é altamente
improvavel nio é uma razio suficiente para acreditar que nio hi um

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



91

génio maligno? Na Primeira Medita¢do, na passagem em que ele consi-
dera as razOes para substituir a hipdtese do Deus enganador pela hipotese
do génio maligno, Descartes diz:
“[...] essas antigas e ordinarias opinides ainda me voltam amitde ao
pensamento |[...]. E jamais perderei o costume de aquiescer a isso e de
confiar nelas, enquanto as considerar como sio efetivamente, ou seja,
como duvidosas de alguma maneira, com acabamos de mostrar, e
todavia muito provaveis, de sorte que se tem muito mais razio em

acreditar nelas do que em nega-las” (AT VII, 22).

Essa passagem sugere que a probabilidade de uma proposicio é uma
razio (talvez insuficiente) para acreditar nela. Por isso, quanto maior a
probabilidade de uma proposi¢io, mais razio ha para se acreditar nela.
Mas essa € uma descri¢do, digamos, relatm. Mesmo que haja mais razio
para acreditar que p do que para acreditar que g porque é mais prova-
vel que p do que ¢, disso nio se segue que a razio para acreditar que p
seja suficiente para se acreditar que p. Por exemplo: é mais provavel que
uma pessoa A, que apostou cem combina¢des na mega-sena, ganhe o
prémio do que outra pessoa B, que apostou apenas uma combinacio.
Por isso, de acordo com a passagem recém citada, ha mais razio para se
acreditar que A ganhard o prémio do que para acreditar que B o
ganhara. Mas disso nio se segue que haja razio suficiente para se acre-
ditar que A ganhara o prémio.

Todavia, a hipotese do génio maligno nio é apenas improvavel, mas é
provavelmente a mais improvavel de todas. Por isso, a crenca que o génio
maligno ndo existe nio ¢ apenas provavel, mas € talvez a mais provavel.
Isso nio seria suficiente para crer que é ve rdadeira? Nas Respostas as
Sétimas Objecdes, Descartes diz algo que sugere uma resposta negativa a
ultima pergunta:

“...dado que a verdade ¢é essencialmente indivisivel, pode ocorrer que

uma afir-ma¢io que nio reconhecemos como sendo possuidora de

certeza completa possa de fato ser totalmente falsa, por mais provavel

que ela possa parecer. Fazer os fundamentos de todo conhecimento

repousar sobre uma afirmacio que reconhe-cemos como possivelmente

falsa nio seria um meio sensato de filosofar” (AT VII, 548).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



92

O fundamento das ciéncias nio pode ser provavel. Crer no provavel é
sensato quando o que esti em jogo é agir. Descartes formula essa
distin¢gdo em uma bem conhecida passagem do Discurso do Método:

“...como as agdes da vida ndo suportam as vezes qualquer delonga, é

uma verdade muito certa que, quando nio esti em nosso poder

discernir as opinides mais verdadeiras, devemos seguir as mais

provaveis; e mesmo, ainda que nio notemos em umas mais

probabilidades que em outras, devemos, nio obstante, decidirmos por

algumas e considera-las depois ndo mais como duvidosas, na medida em

que se relacionam com a pratica, mas como muito verdadeiras e muito

certas, porquanto a razdo que a isso nos decidiu se apresenta como tal”

(AT VI, 25; grifo acrescentado).

Mas por que os fundamentos da ciéncia nio podem ser provaveis? Na
sequiéncia da Gltima passagem citada das Respostas as Sétimas Objecoes,
Descartes oferece uma resposta:
“Se alguém procede desse modo [isto &, se aceita como fundamento uma
proposi¢io que reconhece como possivelmente falsa], como pode
responder aos céticos que vio além de todos os limites da davida? Como
os refutara? [...] nio devemos supor que a filosofia cética esta extinta. Ela
esta vigorosamente viva hoje, e quase todos aqueles que se consideram
intelectualmente mais dotados do que outros, e nio encontram nada que
os satistacam na filosofia tal como ela é ordinariamente praticada, buscam
refigio no ceticismo porque nio podem ver qualquer alternativa com

maiores pretensdes de verdade” (AT VII, 548).

De acordo com essa passagem, as razoes para se acreditar nas proposi¢des
fundamentais devem ser tais que excluam a possibilidade de que elas
sejam falsas, pois essa é a Gnica maneira de se refutar o ceticismo. Isso
mostra que Descartes considerava normativo que os fundamentos do
conhecimento satisfizessem as exigéncias epistemologicas do cético. 18 Ele
rejeita proposi¢des provaveis como fundamento porque quer refutar o
cético, e querer refutar o cético envolve aceitar as exigéncias episte-
mologicas céticas.!” Refutar o cético seria apenas uma ocasiio para
Descartes mostrar que pode satisfazer certas as exigéncias epistemologi-
cas que ele e o cético compartilham.20

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



93

Uma frase da primeira parte da passagem recém citada das Respostas
as Sétimas Objecdes parece sugerir qual raciocinio estd por tras dessas
exigéncias. Descartes diz: “pode ocorrer que uma afirma¢io que nio
reconhecemos como sendo possuidora de certeza completa possa de fato
ser totalmente falsa, por mais provavel que ela possa parecer”. Essa possi-
bilidade ¢é suficiente para Descartes rejeitar proposicdes provaveis como
fundamentos do conhecimento. O raciocinio sugerido parece ser o
seguinte: suponhamos que uma proposi¢io é certamente verdadeira
quando sua probabilidade é 1 e certamente falsa quando sua probabili-
dade é 0. O que Descartes chama de provavel seria uma proposi¢io cuja
probabilidade estd mais proxima de 1 do que de 0, embora seja diferente
de 1.21 Se tivermos evidéncia de que a probabilidade da proposi¢cio que
p € 0,99, por exemplo, entio a proposicdo que p é provavel, mas pode ser
falsa. Sendo assim, se acreditarmos que p com base nessa evidéncia,
poderemos estar mantendo uma crenga falsa. Mas se a crenga de que p for
falsa, entdo nio sabemos que p. Conseqiientemente, é possivel que nio
saibamos que p mesmo tendo evidéncia de que a probabilidade de que p
seja 0,99. Portanto, a evidéncia de que a probabilidade de que p é 0,99
nio ¢ suficiente para o conhecimento. Sendo assim, se a ciéncia deve
produzir conhecimento, entdo nio deve se basear em algo que seja menos
que absolutamente certo. Ou seja, a evidéncia para as crengas fundamen-
tais da ciéncia deve ser tal que exclua a possibilidade de que sejam falsas.22
E tal evidéncia deve ser assim porque deve excluir a possibilidade de que
nio saibamos o que julgamos saber no nivel fundamental. Portanto, ela
deve ser suficiente nio apenas para que acreditemos em uma proposi¢ao
verdadeira, mas para que acreditemos que sabemos que essa proposi¢io é
verdadeira, ou seja, para que saibamos que sabemos.23

Mas, como ja foi notado por muitos, parece haver uma tensio entre a
aplica¢io do método cartesiano para a obtencio das evidéncias apropriadas
para os fundamentos do conhecimento, a dvida metddica, e as exigéncias
epistémicas da vida pratica. Consideremos a crenga na existéncia de corpos,
por exemplo. De acordo com o método da davida, tal como caracterizado
até agora, ao meditarmos em busca dos fundamentos do conhecimento,
devemos suspender nosso juizo sobre a existéncia de corpos, ou seja, deve-
mos deixar de acreditar que eles existem. Todavia, a proposi¢io que ha
corpos € muito provavel e,“na medida em que se relaciona com a pratica”,

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



94

¢ considerada verdadeira. Mas como podemos a0 mesmo tempo suspender
nosso juizo sobre a existéncia de corpos e acreditar que eles existem? Uma
resposta aqui seria dizer que nio se trata de acreditar e deixar de acreditar
na mesma coisa do mesmo tempo, pois nunca estamos engajados a0 mesmo
tempo na vida pratica e na busca dos fundamentos da ciéncia. Temos de
distinguir diferentes contextos em que as diferentes crengas sio adotadas.
Segundo Harry Frankfurt, quando alguém, ao aplicar o método da davida,
suspende o juizo sobre se 2+2=4, por exemplo,

“continua a acreditar na equagio, mas nio lhe fornece nenhum lugar no

sistema que esta desenvolvendo porque ainda ndo passou nos testes para

sua inclusio. Dentro do trabalho tedrico da aritmética, entdo, ele ainda

nio acredita que 2+2=4. Quando se engajou no seu trabalho, ele

solapou todas as suas crencas no sentido limitado que decidiu nio

tomar suas credenciais tedricas como garantidas” (FRANKFURT,

1970, pp. 16-17).

Segundo essa passagem, uma mesma pessoa pode coerentemente acredi-
tar que p e nio acreditar que p, desde que a crenca que p se dé em um
contexto e a crenga que nao p se dé em outro contexto. Ele pode acre-
ditar que 2+2=4 no contexto da vida pratica e nio acreditar que p no
contexto do trabalho tedrico dos fundamentos da aritmética.

Deixando de lado o fato de essa resposta retratar o meditador como
uma espécie de esquizofrénico, nio é possivel agir enquanto meditamos,
enquanto aplicamos o método da diivida em busca da verdade? Enquan-
to meditava, enquanto duvidava, Descartes acreditava estar sentado perto
da lareira, segurando uma pena com a qual fazia marcas de tinta sobre
folhas de papel, etc. Mesmo que para meditar nio seja necessario acreditar
nessas coisas, o exemplo parece mostrar que € possitel meditar e agir ao
mesmo tempo e que, portanto, é possivel meditar e, a0 mesmo tempo,
acreditar em tudo que € necessario acreditar para agir. E mesmo que nio
seja necessario manter as crengas ordinarias para meditar, é possivel aban-
donar o contexto da vida pratica? e, com ele, todas as crencas que ele
exige? enquanto meditamos? Mesmo que decidamos deitar e nio fazer
nada enquanto meditamos, permanecer deitados envolve crer que ha algo
sustentando nosso corpo, por exemplo. Mas essa crenga é incompativel
com a davida metddica sobre a existéncia dos corpos.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



95

5. Suspender o juizo sobre se p e suspender o juizo sobre se
sei que p

Janet Broughton oferece uma interpretacio da davida metddica que
promete dissolver essa tensio, segundo a qual (cf. BROUGHTON 2002,
pp- 85-86) a davida metddica exige que suspendamos nosso juizo que
sabemos que p, mas nio nosso juizo que p. Para mostrar isso, ela chama
atencdo para a distin¢do entre ter boas razdes para acreditar que p e ter
razOes suficientes para saber que p. Contra Stroud (1984, p. 32),
Broughton sustenta que da admissio que nio temos razio suficiente para
saber que p nio se segue que nio tenhamos boas razdes para acreditar que
p- Ela argumenta a partir de um exemplo juridico.

Em um julgamento de um suspeito de ter cometido um crime, um
membro do jari reavalia as razdes que ele julga serem suficientes para
saber que o suspeito nio é culpado. Essa reavaliacio pode leva-lo a acre-
ditar que ele, na verdade, ndo sabe se o suspeito é ou nio culpado, embo-
ra seja provavel que ele nio o seja. Mas se é provavel que ele nio o seja,
entdo ha boas razdes para se acreditar que ele nio é culpado, mesmo que
essas razdes nio sejam suficientes para se saber que ele ndo é culpado.
Portanto, as davidas que o membro do jari tem sobre se ele sabe que o
suspeito nio é culpado nio o obrigam a deixar de acreditar que ele nio
¢ culpado. A reavaliacio que o membro do juri faz das suas razdes para
acreditar que o suspeito nio é culpado poderia mostrar que nio ha boas
razdes sequer para acreditar que ele nio é culpado, muito menos para
saber que ele nio é culpado. O ponto de Broughton é que um resultado
negativo da revisio de uma alegacio de conhecimento nio implica ine-
xisténcia de razdes para acreditar.

Aplicando-se esse raciocinio ao caso da davida metddica, o que obte-
mos é o seguinte: se o que os argumentos céticos da primeira meditacio
visam mostrar ¢ apenas que nio sabemos que p, mesmo que eles sejam
cogentes, disso nio se segue, sem mais, que nio tenhamos razdes para
acreditar que p. Sendo assim, com base apenas nos argumentos céticos,
estamos obrigados no maximo a revisar nossa alegacio de que sabemos
que p, ndo nossa crenga de que p. Parece ser isso que se tem em mente
quando se diz que suspender o juizo sobre se p é considerar a proposicio
que p como inapropriada para figurar como premissa de qualquer infe-

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



96

réncia usada para se justificar a cren¢a na verdade de outras proposi¢oes
(ct. ANDERSON, 1993, p. 41). Isso é apenas uma maneira de dizer que
nio se sabe se é verdade que p.

Isso realmente elimina a tensdo entre a aplicacio do método da davi-
da e as exigéncias epistémicas da vida pratica. Mas o preco dessa solu¢io
parece ser criar uma outra tensio. A razio alegada para se acreditar que a
davida metddica ndo é uma diavida fingida foi que a sinceridade da davi-
da é um requisito para que ela cumpra com seu objetivo de nos libertar
“de toda sorte de prejuizos e nos prepara[r] um caminho muito facil para
acostumar nosso espirito a desligar-se dos sentidos”. Ao aplicarmos a
davida metddica, devemos duvidar sinceramente que ha corpos, por
exemplo. Mas se Broughton estd correta, entio a divida metddica nao se
dirige a crenga que os corpos existem, mas a crenga que sabenos que o0s corpos
existem. Isso implica que aplica¢io do método da davida é compativel
com a manuten¢do da crenga que ha corpos. Mas como podemos atingir
0 objetivo da davida metddica mantendo nossas crencas ordinarias?
Como a manutencio da crenga na existéncia dos corpos pode nos ajudar
a nos libertar “de toda sorte de prejuizos e nos prepara[r] um caminho
muito facil para acostumar nosso espirito a desligar-se dos sentidos”?

Uma possivel solugdo para essa tensio consiste em dizer que nos liberar
dos prejuizos e nos desligar dos sentidos ndo consiste em nos liberar da
crenga que p, mas da crenga que sabemos que p por meio dos sentidos. Sio
nossos critérios epistémicos para nossas crengas cotidianas que devem ser
postos em davida, ndo essas proprias crencas. Nesse caso, Descartes nunca
teria pretendido que duvidissemos da existéncia de corpos, mas apenas que
sabemos que existem corpos.2* O pro blema agora consiste em explicar no
que consiste a disposi¢io inicial de Descartes de destazer-se de todas as
opinides a que até entio dera crédito. Se mantivermos nossas crengas ou
opinides cotidianas, apenas nos desfazendo da crenga que sabemos que sio
verdadeiras, entdo nio nos desfaremos de fodas as opinides que até entdo
demos crédito, mas apenas de uma parte. Nesse caso, nio nos desfazemos
das nossas crencas sobre 0 mundo exterior e das nossas crencas matemati-
cas. Nos desfazemos apenas da crenca que sabemos que sio verdadeiras.

Costuma-se chamar uma critica que distorce a posi¢do criticada de
“argumento contra um espantalho”. Talvez haja algo anilogo no caso da
defesa de uma posi¢io, algo como a defesa de um espantalho.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



97

A dificuldade para se responder as questdes das seccdes 4 e 5 de
forma satisfatoria indica, creio, uma dificuldade para se compreender a
coeréncia da distingdo cartesiana entre busca da ve rdade e vida pratica
e, por isso, indicam dificuldade para se compreender a coeréncia do
método da davida (da suspensio metddica do juizo), que estd baseado
nessa distin¢io.

6. A audiéncia visada

Poder-se-ia pensar que minha dificuldade em compreender o método da
davida se deve a uma abordagem essencialmente ahistérica dos textos de
Descartes. Minha dificuldade origina-se do fato de eu nio perceber que
a davida metddica deveria ser compreendida contra pano de fundo
historico da audiéncia visada pelas Meditagies Como ja foi dito, Descartes
visava encontrar novos fundamentos para as ciéncias. Ele pretendia
remover o que era considerado como fundamento pelos aristotélicos, tal
como a cren¢a de que a natureza dos objetos do mundo exterior é
conhecida por meio dos sentidos. Parece que uma davida efetiva sobre os
fundamentos nio poderia ser menor que a davida metddica. E uma vez
posta para trabalhar, uma davida tio intensa somente poderia ser elimi-
nada por meio da certeza absoluta. O objetivo de remover os fundamen-
tos explicaria, portanto, a ado¢io do método da diavida e a busca de
certeza absoluta. A aparente falta de inteligibilidade inicial da davida seria
um sinal de que ela esta sendo considerada de um ponto de vista basea-
do justamente nos fundamentos que a davida almeja solapar.

Mas essa objecdo perde de vista o objetivo das questdes apresentadas
nesta nota: apontar para provaveis pro blemas intrinsecos do método da
davida. Se tivermos dois métodos alternativos para convencer alguém a
desistir da crenga que p e passar a acreditar que ¢, entdo a conjuntura
historica relativa aqueles que queremos convencer pode mostrar que é
mais racional adotar um método do que o outro. Mas esse tipo de expli-
cacio da ado¢io de um método pressupée sua inteligibilidade intrinseca.
Se nao ha nada de errado com o método da davida, entio talvez ele
tenha sido a melhor alternativa para introduzir os novos fundamentos. A
inteligibilidade da daivida, como ja foi dito, deve ser julgada a partir de

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



98

principios que estio fora do escopo da davida. Mesmo que abstraiamos
os principios que estdo no seu escopo para julgar sua inteligibilidade,
ainda restam aqueles que estio fora desse escopo, tal como a impossibili-
dade de, coerentemente, se crer que p € nao crer que p a0 MesMmo tempo.

Além disso, se a inteligibilidade inicial da davida depende de se
abandonar justamente uma das crencas que ela visa solapar, entio ela
nio pode sequer candidatar-se de maneira nio circular ao papel que
pretende desempenhar. Entre as crencgas que a davida pode solapar nio
podem estar aquelas que devemos abandonar para que a davida seja
aceita como inteligivel.

Por fim, se a racionalidade e necessidade do uso do método da davi-
da forem dependentes da conjuntura intelectual da época em que
Descartes escreveu as Meditagoes, entdo se a conjuntura fosse diferente, esse
método seria desnecessario, ou irracional. Mas isso parece conflitar com
o primeiro dos Principios de Filosofia de Descartes: “Aquele que busca a
verdade deve, uma vez na vida, duvidar de tudo, tanto quanto for possi-
vel” (AT IX, 5). No inicio das suas Meditagdes, Descartes afirma que deve-
ria por em davida tudo em que acreditara até entdo. Isso parece ser a
atualizagido de uma instancia daquele principio.

Por essas razdes, nio creio que a consideracio da audiéncia visada
pelas Meditagdes resolva os problemas apontados anteriormente.

Agradecimentos

Agradeco a César Schirmer dos Santos, a Ana Paula Dohler Machado e
ao professor Flavio Williges por comentarios a uma primeira versio dessa
nota. Também sou grato pelos comentarios recebidos no I Coléquio
Unisc/Ufrgs de Filosofia, realizado em Santa Cruz do Sul em abril de 2007,
especialmente dos professores André N. Klaudat, Alberto Molina e Lia
Levy. Por fim, sou grato aos comentarios recebidos no XII Encontro
Nacional sobre o Ceticismo Filosdfico, realizado na UFPR, em Curitiba, em
maio de 2007, especialmente aos professores Luiz Eva, Roberto Bolzani
Filho e Paulo EE. Faria.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



99

igo “muito mais”’, pois é evidente que questdes sempre pressupdoem afirmacoes que
I'D t dent t fi

tomamos como verdadeiras.

2“Na primeira, adianto as razdes pelas quais podemos duvidar geralmente de todas as coisas,
e particularmente das coisas materiais, pelo menos enquanto nio tivermos outro fundamen-

to nas ciéncias além dos que tivemos até o presente.” (Meditagoes Metafisicas, AT,VII, 12)
3 Tradugdo modificada. Cf. Segunda Medita¢io, AT, VII, 24.

4 Se nio fossem a mesma coisa, entio a aplicacio do método da dtvida nio consistiria em

duvidar que p, e sim de tratar “p” como falsa.

5 £ claro que tratar “p” como falsa e suspender o juizo sobre se p tem em comum a atitude
de ndo tatar “p” como verdadeim Mas isso ndo justifica interp retar “tratar ‘p’ como falsa” e

« iz 3 AL
suspender O juizo sobre se p €Omo SImomimos.

6« & necessirio que eu interrompa e suspenda doravante meu juizo sobre tais pensamentos,

e que nio mais lhes dé crédito, como faria com as coisas que me parecem evidentemente
falsas...” (Primeira Meditag¢io, AT VII, 21-22)

7 Nas Respostas s Sétimas Objecdes, Descartes diz:“...seguramente, apenas alguém que nio
coraria por ser chamado de polemista poderia fingir que era minha inten¢io acreditar no
oposto do que é duvidoso...” (AT,VII, 461) Se os argumentos céticos fossem suficientes nio
apenas para suspender o juizo sobre se p, mas para tomar “p” como falsa, entio ou eles seriam

3

suficientes para demonstrar verdades, para se demonstrar a verdade de “~p”, ou os argumen-
tos céticos ndo seriam suficiente para demonstrar que “~p” é verdadeira e tomar “p”’ como

falsa com base neles seria uma atitude epistémica injustificada.

8 Discurso do Método, parte iv, AT,VI, 32; Primeira Medita¢io, AT, VII, 22.

9 Cf. Sexta Meditac¢io, AT, VII, 89; Resposta as Quartas Objecdes, AT VII, 227.
10 cf, Resposta as Sétimas Objec¢des, AT, VI, 459.

11 Cf. Sexta Meditac¢io, AT, VII, 89.

12 Como é bem sabido, Arnauld acreditou que as dividas da Primeira Meditagio nio po-
diam ser sérias (cf. AT,VII, 215). Assim ele também pensou da afirmacio de Descartes que a

conjectura que existe algum corpo é apenas provavel (cf. AT,VII, 331).
13 Assim também pensa Janet Broughton (cf. 2002, pp. 53-61).

14 H4 uma controvérsia entre os intérp retes sobre se os conhecimentos matematicos sio
postos em davida porque os conhecimentos empiricos o sio ou se as razdes para duvidar dos
conhecimentos matematicos sio independentes das razdes para se duvidar dos conhecimen-
tos empiricos. Na presente nota nio necessito entrar nessa controvérsia, embora eu tenda a
acreditar, pelas razdes apresentadas por Michael Andeson (1993), que a dltima opgio inter-

pretativa seja a correta.

15 Deve-se notar que isso nio é o mesmo que dizer que o argumento do génio maligno nio
tem outra finalidade exceto ser a formulacdo de uma razio para duvidar. Ele foi formulado

por Descartes também para desempenhar um papel, digamos, psicolégico: ajudar-nos a nos

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



100

lembrar de duvidar; evitar que voltemos a acreditar no que a razio pede que duvidemos.
Dizer que para atingir o fim X ¢é suficiente fazer F nio é o mesmo que dizer que o fim de se

fazer F ¢ apenas X.

16 A estrutura do argumento do génio maligno, por exemplo, seria a seguinte:

(GM1) Se nio temos razio suficiente para acreditar que nio hi um génio maligno, entdo nio
temos razio para acreditar que p.

(GM2) Nio temos razio suficiente para acreditar que nio hi um génio maligno.

(GM3) Portanto, nio temos razio suficiente para acreditar que p.

(GM4) Se nio temos razio suficiente para acreditar que p, devemos suspender o juizo sobre
se p.

(GM5) Portanto, devemos suspender nosso juizo sobre se p.

17 Em outro artigo, procuro mostrar, baseado em Wittgenstein, que isso é impossivel, pois é
incompativel com a normatividade da linguagem (cf. Machado, 2007).

18 Alguém poderia dizer que Descartes exige que as proposicdes fundamentais sejam absolu-
tamente certas por causa da influéncia dos métodos matematicos sobre sua filosofia. Mas,
embora seja verdade que o seu trabalho em matematica tenha influenciado sua busca por
certeza, isso ndo parece suficiente para explicar sua busca por certeza absoluta As verdades
matematicas, inclusive seus axiomas, estio no escopo da davida metddica. Por isso, Descartes
nio poderia estar almejando que as proposi¢des fundamentais fossem tio certas quanto os
axiomas matematicos. Se fosse esse o caso, elas também estariam no escopo da davida. Ao
menos a primeira ve rdade na ordem da descoberta, o cogito, nio tem o mesmo grau de
certeza dos axiomas matematicos. Ela é mais certa que eles, pois estd fora do escopo da mais
radical das davidas. “[As razdes| de que me sirvo aqui igualam e até mesmo ultrapassam em
certeza e evidéncia as demonstracdes da geometria” (Carta aos Senhores Dedo e Doutore s,
Meditagoes, AT,VII, 4). E o cético que exige certeza absoluta, nio o matematico. Nesse ponto
estou de acordo com Bernard Williams (cf. 1990, p. 36). Agradego ao professor Flavio Williges
por me levar a refletir sobre esse ponto.

19 Se Descartes quisesse refutar o cético apenas por causa da conjuntura filosofica de sua época,

entdo o método da davida seria dispensavel em uma conjuntura filosofica distinta (ct. §5).

20 poder-se-ia objetar que Descartes aceita essas exigéncias porque elas eram definidoras do
que, a sua época, era considerado ciéncia. Todavia, o que era considerado conhecimento cien-
tifico nio era assim considerado porque se sabia que satisfazia as exigéncias cartesianas de
certeza absoluta E se Descartes queria duvidar de todo o suposto conhecimento adquirido
antes de escrever suas Meditagdes, entio isso mostra que ele proprio acreditava que os cientis-
tas da sua época nio produziam scientiaisto é,conhecimento absolutamente certo. Além disso,
se Descartes aceita as exigéncias epistémicas do cético por causa da sua defini¢io de scientia,
entdo a pergunta importante no presente contexto é: porque ele define scientia desse modo?
Procuro responder a essa questio no proéximo parigrafo do texto.
Seja como for, ha uma passagem dos Principios de Filosofia em que ele parece dar mais espago
para a probabilidade dentro da ciéncia:
205. Nio obstante, minhas explicagdes parecem ser ao menos moralmente certas.

Nio seria engenhoso, todavia, nio apontar que algumas coisas sio consideradas

como moralmente certas, isto é, como tendo certeza suficiente para aplicagio na

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



101

vida ordindria, embora possam ser incertas em relacio ao poder absoluto de Deus.
[...] Suponha, por exemplo, que alguém queira ler uma carta escrita em latim, mas
codificada, de tal modo que as letras do alfabeto nio tém o seu valor apropriado, e
ele conjectura que a letra B deveria ser lida sempre que a letra A aparecer, e C
quando B aparecer, isto ¢, que cada letra deveria ser substituida por aquela que se
segue imediatamente a ela. Se, ao usar essa chave, ele puder construir palavras do
latim a partir das letras, ndo terd davida que o verdadeiro significado da carta esta
contido nessas palavras. E verdade que seu conhecimento é baseado em mera
conjectura, e ¢ concebivel que o escritor ndo substitua as letras originais pelas suas
sucessoras imediatas no alfabeto, mas por outras, codificando, dessa maneira, uma
mensagem totalmente diferente; mas essa possibilidade é tio improvavel
{especialmente se a mensagem possui muitas palavras} que nio parece crivel.
Agora, se as pessoas olham para as muitas propriedades relacionadas ao magnetismo,
a0 fogo e ao tecido mundo inteiro, que eu deduzi nesse livro de apenas uns poucos
principios, entdo, mesmo que pensem que minha suposi¢io desses principios tenha
sido arbitraria e sem fundamento, talvez ainda reconhecerio que dificilmente teria
sido possivel que tantos itens se ajustassem em um padrio coerente se os principios
originais fossem falsos. (AT, IXB, 327-8, grifo acrescentado)

E ve rdade que Descartes diz na seccio seguinte que suas explicacdes possuem mais do que
certeza moral: possuem certeza absoluta, pois Deus nio permitiria que o bom uso das nossas
faculdades cognitivas resultasse em uma crenca falsa. Deixando de lado a questio sobre como
podemos ter certeza absoluta que fizemos um bom uso das nossas faculdades cognitivas, o
apelo a bondade divina parece nio resolver o problema da possibilidade de tradugdes contli-
tantes igualmente compativeis com o texto, ou seja, nio parece resolver o pro blema da subde-
terminagido das tradugdes e, portanto, nio mostra como se pode obter certeza absoluta numa
tradugio. E se a subdetermina¢io pode ocorrer com teorias cientificas, como Descartes parece
reconhecer, o apelo a bondade divina nio mostra como podemos obter certeza absoluta por
meio das teorias cientificas.

21 Ao usar “17,0” e “0,99”, nio estou atribuindo a Descartes uma teoria matematica da pro-
babilidade. Eu poderia ter usado “probabilidade mixima”, “probabilidade minima” e “probabi-
lidade préxima da maxima”. Seu desprezo pela probabilidade como ferramenta da ciéncia talvez

explique o fato de ele nio ter desenvolvido uma teoria matematica da probabilidade.

22 Egse argumento ¢ falacioso. Ele confunde os escopos de dois usos distintos de “necessaria-
mente”. Uma coisa é dizer “Necessariamente, se sei que p, entdo p”. Outra coisa é dizer “Se
sel que p, entdo necessariamente p’. Isso impediu Descartes de conceber a possibilidade da
revisio de afirmagdes de conhecimento cientifico. Se descobrimos que nio era o caso que p,
descobrimos que nio sabiamos que p quando julgdvamos saber.

23 Se isso estd correto, entio parece que ou Descartes exigia que o fundamento do conheci-
mento nio fosse o mero conhecimento, e sim o conhecimento de que conhecemos, ou ele
endossava um principio fundamental da epistemologia internalista que diz que se um sujeito

S sabe que p, entio S sabe que sabe que p (onde S é um sujeito conhecedor qualquer).

24 Essa solugio me foi sugerida em conversa pela professora Lia Levy. Todavia é possivel que

eu nio reproduza corretamente sua sugestio aqui.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



102

Referéncias bibliograficas

ANDERSON, M. O. 1993. “Certainty, Doubt and Truth: On The
Nature Scope and Degree of Doubt in Descartes’ Meditations”. Lyceum,
vol.V, n. 2, pp. 19-65.

BAKER, G. P. 1998.“The Private Language Argument”. Language and
Communication, 18, pp. 325-356.

BROUGHTON, J. 2002. Descartes’s Method of Doubt. Princeton:
Princeton University Press.

DESCARTES, R. 1991. Discurso do Método. Trad. J. Guinsburg e Bento
Prado Janior. Sio Paulo: Nova Cultural.

1991. Meditagoes Metafisicas. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado
Janior. Sio Paulo: Nova Cultural.

1991. Objegies e Respostas. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado
Janior. Sio Paulo: Nova Cultural.

1997. Key Philosophical Writings. Enrique Chavez-Avizo (ed.).
Trad. Elisabeth S. Haldane and G.R.T. Ross. Ware: Wordsworth.

1985. The Philosophical Writings of Descartes. 2 vols. Trad. J.
Cottingham, R. Stoothoft, D. Murdoch. Cambridge: Cambridge
University Press.

FRANKFURT, H. 1970. Deamons, Dreamers, and Madmen. New York:
The BobbsMerril Inc.

MACHADO, A. N. (2007) “Wittgenstein ¢ o Externalismo”, in:
SMITH, P. e SILVA FILHO, W (org.). Ensaios Sobre Ceticismo. Sio
Paulo: Alameda.

STROUD, B. 1984. The Significance of Philosophical Scepticism. Oxford:
Clarendon Press.

WILLIAMS, B. 1990. Descartes: The Project of Pure Inquiry. London:
Penguin Books.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 4, n. 2, p.81-102, outubro, 2007



