Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parand e da Universidade Federal de 530 Carlos

doispontos:

Consciéncia e justica em Rousseau:
dos tratados de casuistica ao tribunal interior

Prof. Dr. Thomaz Kawauche
Professor visitante na UNIFESP
kawauche@gmail.com

Resumo: Este artigo sugere que a relagao entre consciéncia e juizo no Emilio possa ser compreendida no @mbito dos
debates filosoficos sobre moral e religido do final do século XVII. Mais especificamente, trata-se de situar aquilo que
Rousseau designava por consciéncia no quadro tedrico das discussdes marcadas, de um lado, pelas transformacdes
daideia de justica na histéria da casuistica, e de outro, por um certo modelo antropolégico que, na primeira metade
do século XVIII, se coadunava com as necessidades tedricas das ciéncias emergentes.

Palavras-chave: antropologia, casuismo, ciéncias modernas, faculdade do juizo, teologia.
Consciousness and Justice in Rousseau: From Treatises of Casuistry to Inner Tribunal

Abstract: This article suggests that the relationship between conscience and judgment in Emile can be understood
within the realm of the late XVIith century philosophical debates on morals and religion. More specifically, the
question is to situate what Rousseau called conscience in the theoretical framework of the discussions shaped, on
the one hand, by the transformations of the idea of justice in the history of casuistry, and on the other, by a certain
anthropological model that, in the first half of the XVIlith century, was in agreement with the theoretical needs of
the emerging sciences.

Key-words: anthropology, casuistry, faculty of judgement, modern sciences, theology.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, nUmero 1, p. 93-101, agosto de 2019. ISSN 2179-7412.

93



94

Haé no Emilio de Rousseau uma passagem que deve interessar os estudiosos da génese da subjetividade
no século XVIL O trecho em questao, que remete o leitor ao conceito de pessoa em Locke, encontra-se na
Profissao de fé do vigdrio saboiano. Ali Rousseau se refere a consciéncia como o melhor guia para o juizo,
€ usa como seu porta-voz um personagem-tipo: o ficticio “bom padre”, meio deista e meio cristao, que,
valendo-se das verdades racionais da religidao natural, instrui um jovem socialmente desajustado acerca
do lugar de cada um na ordem dos homens. Submetido a uma espécie de discurso terapéutico, o pequeno
delinquente tem seu eu reordenado segundo dogmas aceitdveis a razio, e apds ouvir o vigdrio saboiano,
fica persuadido de que o melhor a fazer é voltar para a cidade de onde havia fugido.

Trata-se de uma cena emblemadtica, situada no coragio do livro IV do Emilio, bem no momento em que a
ligao versa sobre a “moralidade de nossas agdes”. O tom dramatico é dado pelo narrador-personagem, pois,
como sabemos, este é concebido por Rousseau com tragos autobiograficos. Por tras dessa reflexao acerca do
“juizo que nds mesmos fazemos sobre elas [as agdes humanas]”, tem-se o pano de fundo antropolégico do
Emilio: 0 esquema é o das faculdades humanas. Eis o contexto no qual Rousseau, problematizando os casos
de consciéncia, faz mengao aos casuistas: “Basta consultar-me sobre o que quero fazer: tudo o que sinto
estar bem estd bem, tudo o que sinto estar mal estd mal. O melhor de todos os casuistas é a consciéncia,
e s6 quando negociamos com ela recorremos as sutilezas do raciocinio” (ROUSSEAU, 1969, p. 594).

Rousseau designa a consciéncia moral como “luz interior”, em contraposi¢ao a luz exterior dos tribunais
)

os casuistas. Tudo se passa como se, nesse jogo de luzes e sombras sem regras claras, todos buscassem
d tas. Tud , del b laras, todos b
algum critério objetivo que permitisse ao sujeito, por assim dizer, enxergar no escuro. Tanto o tribunal da
casuistica na versao dos jesuitas quanto a consciéncia moral da filosofia moderna reivindicavam o direito

e afirmar: vejo a luz em meio as trevas. Embora Rousseau nio aparega como epistemologo positivista
de afi 1 t Embora R temol tivist
que clareia a noite do saber (longe disso!), ele ndo deixa de pensar como um cientista moderno quando, a
uma so vez, rejeita as verdades reveladas da tradigao crista e circunscreve a obscuridade aceitével & alcada
do sentimento. Numa palavra, o que Rousseau acaba fazendo, talvez sem a inten¢ao para tanto, é mostrar
que, no tocante aos critérios para aferir a exatidao dos juizos subjetivos, os casuistas estavam desatualizados
— para nao dizer obsoletos, supondo-se o progresso das tecnologias de governo dos corpos — no contexto
cientifico da época.

Neste artigo restrinjo-me ao quadro tedrico no qual se inscrevia o debate entre Rousseau e os casuistas.
Porisso mesmo, a fim de avangarmos em nosso comentario, convém antes recordar quem eram os casuistas.

Sabe-se da histéria do catolicismo que os chamados “casos de consciéncia” eram decididos por tedlogos
— e notavelmente tedlogos jesuitas a partir da segunda metade do século XVI — que registravam suas
ponderacdes numa vasta bibliografia destinada a pratica dos confessores. Jean Delumeau (1991, p. 104)
relata que, “de 1564 a 1663, no minimo uns seiscentos autores catélicos compuseram tratados de casuistica”!
Saber se um ato deveria ser julgado como pecado mortal ou pecado venial era algo de suma importéincia
para os sacerdotes que lidavam diretamente com o povo: as decisoes, ou “resolugoes”, cabiam aos casuistas.
Contudo, é evidente que a variedade de situagdes a serem consideradas caso a caso tornava inevitével a
divergéncia de opinides quanto as respostas corretas, e isso sem levarmos em conta os interesses escusos

)

por trds de cada resolugao. Tal dificuldade gerou as controvérsias em torno da “doutrina das opinides

! Exemplos de resolugdes tiradas do Santo Oficio que Delumeau (1991) cita:

“Um marido nio peca quando, por sua prépria autoridade, mata sua mulher surpreendida em crime de adultério. [1665]”

“Dificilmente encontrarfamos entre seculares, mesmo entre reis, o supérfluo; assim ninguém, ou quase ninguém, é obrigado a
dar esmolas, pois s6 se ¢ obrigado a fazé-lo com o supérfluo. [1679]”

“E permitido a um homem de honra matar um agressor que se empenha em calunia-lo, se nao houver outro meio de evitar essa
ignominia; o mesmo cabe dizer do fato de matar quem lhe deu uma bofetada e o atingiu com um bastio, mesmo se o agressor
fugiu apés a bofetada ou o golpe de bastao. [1679]”

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.



provaveis”, cuja critica do ponto de vista do rigorismo jansenista encontra sua versao célebre nas Cartas
provinciais de Pascal.?

Na realidade, a doutrina das opinides provaveis deve ser compreendida num quadro histérico mais amplo
afim de podermos apreciar melhor um certo movimento de dessacralizagio — ou seculariza¢do — do mundo
dos homens. Progressivamente, os chamados “casos de consciéncia” deixavam de ser um problema da algada
dos tedlogos e, pouco a pouco, se inseriam nos debates de moral e politica. Tratados de casuistica que
referenciavam os julgamentos ptiblicos, como no compéndio das Resolutiones morales (10 volumes, 1629-
1659) de Antonius Diana®, ndo contavam mais com o reconhecimento irrestrito de outrora. Nao nos passa
despercebido que essa mudanga cultural se coadunava perfeitamente ao espirito das ciéncias emergentes;
estas conquistavam seu espago sob a égide da ideia moderna de um sujeito de conhecimento que, como
mostrou Galileu, produzia representagoes dos fendmenos do mundo fisico em linguagem matematica por
intermédio de um observador situado, isto é, posicionado em condi¢des materiais particulares relativamente
aos objetos observados. No &mbito da moral, era cada vez mais plausivel que cada um deveria julgar por si
mesmo o que seria melhor para si: assim como nas ciéncias da natureza, o critério de evidéncia nos juizos
acerca do bem e do mal incorporava os padrées de legitimidade da época e passava a reconhecer como
admissivel uma certa subjetividade nas evidéncias das ciéncias do homem. Por isso, em vez de submeter o
juizo a tutela de autoridades instituidas, como se a fonte da verdade s6 pudesse encontrar-se em instancias
outras que ndo o proprio ey, o sujeito moderno orientava-se, notavelmente a partir do século XVII, pelo
critério da “luz interior”, ou, como dird Kant no século seguinte, pelo principio da autonomia.

Quero mostrar aqui que a concep¢ao de Rousseau acerca da consciéncia se inscreve num processo de
mudanca de mentalidades em cujo registro vemos emergir a faculdade do juizo fundamentada nos principios
da autonomia e da subjetividade. Trata-se de um movimento de interioriza¢ao do tribunal da consciéncia
na histéria dos modelos antropoldgicos dos filésofos que, como sabemos, alcanca seu dpice no século
XVIII com a imagem do tribunal que Kant utiliza para alegorizar a critica da razdo pura.

Em linhas gerais (cf. LEITES, 1988), a diferenca na transicdo da casuistica para o juizo préprio é a fonte
dos ditames morais: as deliberagdes do individuo vao deixando de ter como referéncia as autoridades

* As Provinciais de Pascal sio compostas por 18 cartas publicadas entre 1656 e 1657. O partido tomado era a favor de Antoine
Arnauld e dos asseclas do jansenismo. As objecdes voltavam-se, sobretudo, aos argumentos originados da obra De concordia liberi
arbitrii cum divinae gratiae donis (1588), de Luis Molina, na qual afirma-se que a salvagio do homem pode se conquistar mediante
obom uso do livre-arbitrio. Nas cartas S a 9, Pascal apresenta sua critica a “doutrina das opinioes provéveis” dos jesuitas e de outros
casuistas. Considera a questdo em seus aspectos mais diversos, de modo a demonstrar autoridade para condenar os “casuistas
relaxados” a fim de persuadir o leitor acerca da necessidade de uma moral fundada em regras invaridveis “em todos os tempos e
em todos os lugares”. De acordo com Pascal, a graca nao poderia ceder tanto lugar para a liberdade humana, nem mesmo sob a
alegacdo de estratégia para alcangar todo o mundo pagio, pois, como afirma na quinta das Provinciais, “os que sio verdadeiramente
piedosos buscam uma conduta mais segura” (PASCAL, 2004, p. 330). Tal critica ndo se restringe & circunsténcia da polémica
em torno de Arnauld, pois também nos Pensamentos encontramos ponderagoes gerais sobre o assunto, cf. p. ex: “Os casuistas
submetem a decisdo a razao corrupta e a escolha das decisoes a vontade corrupta, a fim de que tudo o que hd de corrupto na
natureza do homem participe da sua conduta” (PASCAL, 2004, p. 1.107, § 907 cf. Brunschvicg). Mas, afinal de contas, o que nos
interessa dessa exposi¢ao da moral teoldgica de Pascal? Ora, se aceitarmos que na Profissdo de fé do vigdrio saboiano Rousseau é
mais tolerante aos males causados pela religido do que aqueles provenientes do materialismo, podemos afirmar que a consciéncia
moral no Emilio tem em Pascal uma de suas fontes mais expressivas, e isso, a despeito de Rousseau rejeitar o pressuposto teolégico
do pecado original. Valeria a pena, com o intuito de aproximar esses dois filésofos do ponto de vista da moral, uma retomada do
comentério de Starobinski (1971, p. 339-340 e 1999, p. 177-194), que considera na narrativa biblica os episédios da queda e da
salvagao como alegorias que Rousseau transpde para seus escritos em versdo laicizada.

3 Antonius Diana (1586-1663), da Ordem dos Teatinos (ou Ordem de Sio Caetano), era conhecido como o “principe dos
casuistas”. Sua obra monumental, Resolutiones morales, publicada em Palermo, na Sicilia, trata de cerca de vinte mil casos e
apresenta mais de seis mil resolugoes. As resolugdes de Diana podem ser considerada laxistas na medida em que, como afirma
Afonso de Ligério (bispo italiano do século XVIII que negava tanto o rigorismo quanto o probabilismo), “inclina-se com maior
frequéncia para o lado da benignidade, e nio ¢ raro que a ele se incline mais do que é conveniente” (cf. DELUMEAU, 1991, p.
107; cf. JONSEN & TOULMIN, 1989, p. 156).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.

95



96

socialmente instituidas e legitimadas, e, aos poucos, passam a tomar por referéncia as verdades reconhecidas
como evidentes pelo préprio individuo. Em vez de depender dos diretores de consciéncia, como eram
chamados os tedlogos casuistas e os padres confessores, o individuo, catélico ou nao, poderia assumir a
responsabilidade por suas proprias a¢des, bastando que para isso fizesse bom uso das faculdades ligadas ao
entendimento. Do ponto de vista epistemoldgico, essa mudanga denota uma nova forma de intuir aquilo
que era tido por evidente: nao se trata do desaparecimento da objetividade quanto ao verdadeiro e ao falso,
mas antes, do deslocamento do registro dessa objetividade. Em vez da dogmatica do discurso da teologia, a
ordem moral passaria a se fundamentar nos critérios de verossimilhanca dos discursos das ciéncias ou, em
termos propriamente modernos, na fidelidade ao método experimental na arte de raciocinar. A maxima
que se coaduna a esse movimento historico também se encontra na Profissdo de fé de Rousseau, no trecho
em que o vigario explica o porqué de ter adotado como regra metodoldgica deixar-se guiar-se pela “luz
interior” em vez das obras de te6logos e filésofos: “desorientar-me-4 menos do que eles me desorientam,
ou, pelo menos, meu erro serd meu” (ROUSSEAU, 1969, p. 569).

Os proprios casuistas tinham interesse na interiorizagao do tribunal que julgava os casos de consciéncia,
pois essa erauma solugio para o problema dos laxistas (corrente dos casuistas que baseavam suas resolugdes
em “opinides provéveis” e ndo na verdade dos chamados “rigoristas”). Ora, um tribunal interior da consciéncia
que pudesse julgar os atos particulares do individuo com mais eficicia que um tribunal eclesidstico externo
sem contudo tornar-se viciosamente particularista seria, falando como Foucault (1975), uma tecnologia
de poder tipica das sociedades disciplinares; porém, em vez de “vigiar e punir”, terfamos, no século XVII,
“vigiar e confessar”. Considerando tal modelo de tribunal da consciéncia, a uma sé vez geral (pois diz
respeito ao género humano) e particular (pois atua na esfera da agio individual), os filésofos do século
XVIIrefletiam acerca do problema da moral aluz do modelo daidentidade pessoal de Locke: sem cair num
tipo de laxismo — pois a consciéncia segue a evidéncia da razdo, e nio “opinides provéveis” —, tornava-se
cada vez mais plausivel um modelo antropolégico em que a liberdade do individuo e as regras necessérias
para a conservagao da ordem civil seriam compativeis. Vislumbrava-se por ai um governo cujas normas
poderiam ser programadas por “disposi¢des adquiridas” (cf. TULLY, 1988, p. 25).

Voltemos a citagao de Rousseau sobre a consciéncia como melhor dos casuistas. Em primeiro lugar,
convém observar que o autor do Emilio nao defende com essa afirmagao nenhum tipo de relativismo moral
— 0 equivoco numa tal rotulagao seria tao grave quanto chamar o genebrino de selvagem ou arcaizante por
conceber um estado de natureza como o do segundo Discurso. E preciso lembrar que, embora o vigario
declare nao querer argumentar nem convencer o jovem ouvinte, a Profissdo de fé nao deixa de ser um
discurso normativo, uma vez que nao admite duvidas quanto a doutrina da religiao natural. Com efeito, nao
se pode negar o cardter impositivo da exposi¢ao dos dogmas essenciais a todo homem, como a existéncia
de um deus providente e provisor, o julgamento da alma para a vida futura, etc., os quais correspondem as
verdades fundamentais dos credos monoteistas. Nao é por acaso que, na carta em que se justifica perante
o arcebispo Christophe de Beaumont, Rousseau chama o deismo quase catdlico do vigario saboiano de
“religido do género humano” (ROUSSEAU, 1969, p. 960).

O quadro em que a passagem sobre os casuistas se inscreve precisa, portanto, ser compreendido de
outro ponto de vista. Minha proposta se baseia num esquema inspirado no debate em torno da teoria do
conhecimento na modernidade: Rousseau visa, de um lado, o problema da liberdade de consciéncia tal
como o encontramos em obras que problematizam a intolerdncia religiosa, como a Carta sobre a tolerdncia de
Locke, o Tratado teoldgico-politico de Espinosa, ou o Comentdrio filoséfico de Bayle; e de outro lado, a questao
da atividade do espirito nos atos de juizo — questao esta que colocaria em xeque, de modo generalizado,
tanto as doutrinas materialistas que negavam a atividade do espirito (para Helvétius, por exemplo, comparar
é 0 mesmo que sentir), quanto as institui¢des da casuistica do século XVII que mantinham os individuos
na menoridade no que dizia respeito a faculdade de julgar. Eis ai o grande arcabougo histdrico e conceitual

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.



em que enquadro a Profissdo de fé de Rousseau e, em particular, a concepcao de consciéncia que nela
encontramos, cujos pilares fundamentais sdo: o problema da tolerincia politica e religiosa que remonta
ao século XVI, a questdo da atividade do espirito nas doutrinas materialistas de meados do século XVIII,
o ideal de saida da menoridade tal como encontraremos no célebre texto de Kant sobre a autonomia.

Nao seria possivel expor neste artigo tal quadro conceitual da filosofia moderna, assim como nao é possivel
analisar adequadamente o conceito de consciéncia em Rousseau.* Por isso, limito-me a um ponto que me
parece mais interessante: o que segue neste artigo consiste em localizar uma cena pitoresca no processo
de constitui¢ao do conceito de “conscience” em lingua francesa. E esse ponto diz respeito a tradugao de
“consciousness” que Pierre Coste faz do Ensaio sobre o entendimento humano de John Locke.

Quando Coste publica, em 1700, sua tradugao do Essay de Locke, temos um fato notavel na histéria da
palavra “conscience”. No Ensaio, a defini¢ao de “consciousness” é dada do ponto de vista do entendimento,
ou seja, como poder de percep¢io, e ndo como uma instancia obscura que nao tivesse nada a ver com a
razao. Nas palavras de Locke, “consciousness” é a “percepgao do que se passa na mente do proprio homem”
(LOCKE, 1975,11,i,§ 19, p. 115). Enquanto Locke fala de um estado de consciéncia — ou consciousness, que
pressupoe aracionalidade da vontade —, o tradutor Coste entende conscience como sentimento ou convicgdo,
e utiliza a expressao “sentimento interior”. Sabemos que Rousseau ird empregar na Profissdo de fé o sentido
de conscience de Coste, e ndo o sentido original de Locke, muito embora seja Locke a referéncia formal
de Rousseau. Lembremos da seguinte passagem profundamente lockiana em que o vigdrio reflete sobre a
identidade de seu eu apds a morte do corpo — nela é notével o sentido da consciéncia como tribunal dos
remorsos e como sentimento obscuro que, de modo imperfeito, leva ao conhecimento de si de um ponto
de vista moral, ou seja, do juizo acerca das proprias agoes que marcam a “sameness” na vida presente e na

hipotética vida futura:

Sinto minha alma, conhego-a pelo sentimento e pelo pensamento, sei que ela é, sem saber qual é sua esséncia; nao
posso raciocinar sobre ideias que nao tenho. O que bem sei é que a identidade do eu s6 se prolonga pela meméria
e que, para ser o mesmo de fato, é preciso que me lembre de ter sido. (ROUSSEAU, 1969, p. 590-591)

Conhego minha alma pelo sentimento e pelo pensamento: este é o principio do autoconhecimento
em Rousseau segundo o qual o movimento de interiorizagao em busca do cogito nao pode evitar uma
certa obscuridade. Ou seja, o conhecimento que tenho do meu eu ¢, em parte, obscuro por ser ligado ao
sentimento, e em parte racional, pois é elaborado pelo pensamento metddico. Eis o preco que os homens
de ciéncia pagam para nio dependerem das certezas absolutas da teologia. Um esforco de conciliagio
entre metafisica e experiéncia aparece em Malebranche, que busca um fundamento incondicionado do
critério de evidéncia por meio da “visio em Deus” (cf. MOREAU, 2004 ). No entanto, Malebranche, para
Rousseau, serd apenas a autoridade que chancela o modelo epistemolégico misto de Pierre Coste, em
parte dependente do conceito de identidade pessoal do Ensaio sobre o entendimento humano, e em parte
influenciado por uma vertente do cartesianismo cuja descri¢ao do aparelho sensorial e cognitivo (sobretudo
aunido da alma com o corpo) era marcada pelos esquemas da fisiologia do século XVII. Tentando resumir
essa andlise sem entrar nos problemas ligados 4 medicina experimental que servia de paradigma cientifico
da época, eu diria que a “conscience” em Rousseau é um conceito que tem como fontes filoséficas, de um
lado, a defini¢ao de “consciousness” de Locke, e de outro, a aproximacio seméntica das palavras “sentimento
interior” e “consciéncia” realizada pelo médico cartesiano Louis de la Forge.®

* Um razodvel esforgo para examinar o referido quadro tedrico encontra-se em meu relatério de pos-doutorado na USP,
apresentado em janeiro de 2017. Quanto ao tema da consciéncia em Rousseau, uma exposigao com viés “estruturalista” encontra-
se no capitulo 2 de meu livro (KAWAUCHE, 2013).

$ Cartesiano ortodoxo, Louis de la Forge (1632-1666) é conhecido como colaborador da primeira edigio em lingua francesa do
tratado De I'homme, de Descartes, publicada em 1664: escreveu as “Remarques” e fez as ilustragGes. La Forge também escreveu o
Traité de lesprit de 'homme, de ses facultés & fonctions, & de son union avec le corps, suivant les principes de René Descartes (Amsterdam,

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.

97



98

Nunca é demais lembrar que, no século XVII, a consciéncia era um conceito em formagio. Louis de la
Forge contribui decisivamente para o estabelecimento do sentido de sentimento interior que serd adotado
por Malebranche, em seguida por Coste e, depois, por Rousseau. De acordo com Etienne Balibar (1998),
embora Descartes possa ser considerado o primeiro dos filésofos da consciéncia em lingua francesa, ele
emprega a palavra conscience poucas vezes e, com sentido filoséfico, apenas nos textos em latim: conscientia
e conscius esse. De todo modo, o 1éxico de Descartes é o da reflexdo e da certeza, e nao é esse o espirito da
“ciéncia” do vigdrio saboiano. Se, portanto, quisermos encontrar a filiagao do léxico que vai dar no Emilio,
precisamos rastrear os registros de Malebranche e Locke. De fato, é bem conhecida na histéria dessa palavra
uma das escolhas feitas pelo tradutor do Ensaio que tornou-se anedética. Vejamos.

O que Coste entende por conscience na tradugao do Essay ndo é o conhecimento objetivo da identidade
pessoal, tal como ensina Locke, mas o conhecimento obscuro de si mesmo, cuja evidéncia s6 se obtém
por recurso a verdade divina inacessivel 3 mente humana. E de Malebranche o modelo de consciéncia que,
por mais clareza e distingao que possa alcangar, permanece num conhecimento imperfeito, uma vez que
o conhecimento perfeito, segundo o padre oratoriano, viria apenas mediante a “visao em Deus”. Etienne
Balibar, no livro Identité et différence: l'invention de la conscience (1998), comenta essa interferéncia do
tradutor na transposi¢ao do termo original em inglés.

Na nota ao pardgrafo 9, cap. xxvii, livro I do Ensaio sobre o entendimento humano, Coste explica que a
palavra em inglés consciousness nao possui equivalente em francés. As palavras mais préximas, na opiniao do
tradutor, seriam “sentiment” e “conviction”, mas ainda assim elas expressariam imperfeitamente aidentidade
pessoal que o Sr. Locke teria em mente quando fala do homem que é conscio de si mesmo. Para lembrar
o leitor, a decisao editorial de Coste consistiu em grafar “con-Science”, em itélico, com o0 “S” em caixa-alta
e explicitando o prefixo com hifen, sempre que a palavra expressasse “sentiment’, ou seja, sempre que se
desejasse designar o ser pensante capaz de constatar por seu préprio sentimento a “sameness” (que diz
respeito a identidade pessoal) em diferentes tempos e lugares. Coste reconhece os inconvenientes dessa
decisao, mas justifica-se afirmando que “num discurso filos6fico, nao apenas se pode, mas deve-se empregar
palavras novas ou fora de uso quando nao hé outras que exprimem a ideia precisa do autor”. A esse expediente
de tradugio, acrescenta-se um argumento de autoridade: Coste cita “o famoso padre Malebranche” na
passagem da Recherche de la vérité (livro 111, cap. 7) em que a consciéncia aparece como um dos modos
de conhecimento das coisas: “conhecer por consciéncia ou por sentimento interior”. No Esclarecimento
XI da Recherche, no qual Malebranche explica sua recusa das ideias claras de Descartes como critério de
evidéncia para o conhecimento da alma, lemos: “[...] ndo conhecemos a alma, nem suas modificagdes por
ideia clara, mas somente por consciéncia e por sensaco [sentiment] interior” (MALEBRANCHE, 2004,
p- 318). Balibar nos esclarece o quadro histérico que, passando pelo problema do tribunal dos casuistas,
desemboca na defini¢ao de consciéncia como sentimento interior em Rousseau.

A identificagao da consciéncia com o sentimento interior d4 lugar, por parte de Malebranche, a uma belissima
fenomenologia, que se prolonga por toda sua doutrina moral. Como ele é o primeiro grande usudrio do termo
consciéncia em sentido metafisico e psicol6gico, essa equagio tera consequéncias muito fortes na tradigao filosofica
francesa (por exemplo em Rousseau). Ela introduz de algum modo um terceiro termo entre a ideia de conhecimento
e a de juizo. Em relagdo ao conhecimento verdadeiro, a consciéncia tem evidentemente um aspecto restritivo, o

1666), onde corrige e complementa a teoria fisiolégica de seu mestre. E nessa obra que encontramos o neologismo conscierce
vinculado ao “sentimento interior” do espirito: “la nature de la pensée consiste dans cette conscience, ce temoignage & ce sentiment
intérieur par lequel l'esprit est averti de tout ce qu’il souffre & généralement de tout ce qui se passe immédiatement en lui, dans
le temps méme qu'il agit ou qu'il souffre” (p. 54) [“a natureza do pensamento consiste nessa consciéncia, esse testemunho e esse
sentimento interior pelo qual o espirito é avisado de tudo o que sofre e, em geral, de tudo o que se passa imediatamente nele, no
préprio tempo em que age ou sofre”]. Do ponto de vista da histéria da filosofia, a novidade é que, para La Forge, conscience diz
respeito as apercepg¢oes do sujeito cognoscente e as faculdades da alma no quadro tedrico de uma fisiologia mecanicista. Na medida
em que permitia ao entendimento humano se desvincular da cldssica imagem da recta ratio e do universo ordenado em fun¢ao
de causas finais, tal reformulagio do modelo antropolégico contribui para uma mudanca de mentalidades que, como sabemos,
culmina no advento do paradigma newtoniano. Sobre La Forge, cf. Clarke (1989).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.



que contraria a ilusdo cartesiana de um perfeito conhecimento da alma por si mesma (e, por conseguinte, contra
a suficiéncia em si da alma cognoscente, na qual Malebranche, assim como todo o antihumanismo do século, vé
uma heresia e até mesmo uma blasfémia). Mas de outro lado, pelo sentimento confuso que temos de nés mesmos,
apreendemos algo de essencial que é o pressentimento de nossa liberdade, inseparavel de um destino sobrenatural.
(BALIBAR, 1998, p. 53)

Tal anélise é iluminadora na medida em que explicita o ponto de inflexdo na histéria da consciéncia,
quando o sentido externalista da palavra passa a ser compativel com o sentido voltado para o foro intimo
das questdes invisiveis no plano da opinido publica. Aquilo que para os casuistas era censuravel somente
por intermédio da pratica discursiva do confessiondrio, torna-se compreensivel também no 4mbito
do foro intimo: a censura interior, mais eficaz do que qualquer tratado do Santo Oficio, se pronuncia
independentemente da condenagao institucional. Com efeito, é admirdvel que, gracas a esse movimento
de internaliza¢io do tribunal da consciéncia, os filésofos do século XVIII tenham conseguido resgatar
o antigo sentido das palavras gregas synderesis ou syneidesis, a saber, conhecimento publico de algo que
causa vergonha para o individuo (cf. CASSIN, 2004; cf. ERNOULT & MEILLET, 2001). O resultado
dessa mudanca social e cultural — pois trata-se de algo cujas consequéncias ultrapassam os limites de um
problema estritamente seméntico — ¢ a instalacdo do antigo tribunal de casos de consciéncia nos corpos
dos agentes morais que, dessa maneira, s se reconheceriam enquanto tais na medida em que o aparelho
sensorial e cognitivo das proprias pessoas pudesse ser descrito em termos do modelo da tabula rasa, tal
como apresentado no Ensaio de Locke.

Quanto ao Emilio, devemos observar que o vigario saboiano se refere a consciéncia como um sentimento
inato que se inclina ao bem, chamando-a de “instinto divino” ou “principio inato de justica e de virtude”
(ROUSSEAU, 1969, p. 598 € 600): vejo nessas designagdes ndo um retorno a Descartes, e sim um cuidado
conceitual para garantir no modelo antropol6gico uma efetiva obscuridade —leia-se: uma “espiritualidade”
—atrelada a faculdade do juizo, o que era necessédrio em sua luta contra os modelos de homem-méquina dos
materialistas. Embora Rousseau sofra forte influéncia de Locke e admita o esquema do tribunal interior, ele
nao abre mao dasideias de Providéncia e de natureza como ordem teleolégica; por isso mesmo, nao aceita
aredugio do entendimento humano a uma psicologia estritamente mecanicista: eis ai um dos motivos para
sua insisténcia em dizer, na querela com Helvétius, que o espirito é ativo quando julga.® Sentimento interior,
no Emilio, é sindnimo de “liberdade bem regrada” (ROUSSEAU, 1969, p. 321), e as regras — necessérias
para que a ciéncia do homem encontre seu caminho legitimo e seguro — sao dadas pelo préprio sujeito do
conhecimento, ainda que sob a condugio de um guia (gouverneur ou législateur), e ainda que a custa da
incerteza inerente as formas de expressao do sentimento.

* Xk

Procurei expor neste artigo alguns aspectos que nos ajudam a compreender as condiges para o surgimento
da consciéncia moderna. De modo bastante sintético, refiz um trecho do longo percurso genealdgico de
uma faculdade do sujeito cognoscente no registro da histdria das ciéncias, limitando-me a analise de um
importante escrito de Rousseau aluz do tema do “sentimento”. Tomei como fio condutor dos comentarios
o estudo da palavra “conscience’, e considerei as circunstincias efetivas — neste caso, o trabalho do tradutor
de um texto de filosofia em lingua francesa — que possibilitaram a incorporagao desse termo no léxico
filoséfico. A ideia de justica aparece implicada em toda a discussao haja vista sua pressuposicio, tanto nos
dispositivos de disciplina dos corpos (quer os dos casuistas, quer os da “ciéncia” moral), quanto no modelo
antropolégico adotado pelo autor do Emilio.

¢“Perceber é sentir; comparar ¢ julgar; julgar e sentir ndo sio a mesma coisa” (ROUSSEAU, 1969, p. 571). Sobre esse problema,
cf. Maruyama (2005). Valeria a pena uma pesquisa que examinasse o “principio ativo” do modelo antropolégico do Emilio & luz
das teorias vitalistas do século XVIII: a hipostese passaria pela relagao entre os esquemas descritivos do mecanicismo e a categoria
operatdria do “principio vital’, que asseguraria o lugar do finalismo nos modelos fisioldgicos antes de Haller.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.

929



100

Referéncias bibliograficas

BALIBAR, E. “Le traité lockien de I'identité”. In: LOCKE, J. Identité et différence: l'invention de la conscience.
Paris: Seuil, 1998.

CASSIN, B. (Dir.). Vocabulaire européen des philosophies. Paris: Seuil, 2004.

CLARKE, D. M. Occult Powers and Hypotheses: Cartesian Natural Philosophy under Louis XIV. Oxford
University Press, 1989.

DELUMEAU, ]. A confissdo e o perddo: as dificuldades da confissdo nos séculos XIII a XVIII. Sao Paulo:
Companbhia das Letras, 1991.

ERNOULT, A.; MEILLET, A. (Ed.). Dictionnaire étymologique de la langue latine: histoire des mots. 4* ed.
rev. Paris: Klincksieck, 2001.

FOUCAULT, M. Surveiller et punir: naissance de la prison. Paris: Gallimard, 1975.

JONSEN, A.R.; TOULMIN, S. The Abuse of Casuistry: A History of Moral Reasoning. Los Angeles: University
of California Press, 1989.

KAWAUCHE, T. Religido e politica em Rousseau: o conceito de religido civil. Sao Paulo: Humanitas; FAPESP, 2013.

LA FORGE, Louis de. Traité de l'esprit de 'homme, de ses facultés & fonctions, & de son union avec le corps,
suivant les principes de René Descartes. Amsterdam, 1666.

. Treatise on the Human Mind [1664]. Trad. D. M. Clarke. Springer Science, 1997.

LEITES, E. “Casuistry and character”. In: (Org.). Conscience and Casuistry in Early Modern Europe.
Cambridge University Press, 1988.

LOCKE, J. An Essay concerning Human Undestanding. Ed. Peter H. Nidditch. Oxford University Press, 1975.
. Ensaio sobre o entendimento humano. Trad. Pedro Paulo Pimenta. Sao Paulo: Martins Fontes, 2012.

MALEBRANCHE, N. A busca da verdade: textos escolhidos. Trad. Plinio Junqueira Smith. Sdo Paulo:
Discurso Editorial; Paulus, 2004.

MARUYAMA, N. A moral e a filosofia politica de C.-A. Helvétius: uma discussdo com J.-J. Rousseau. Sao Paulo:
Humanitas; FAPESP, 200S.

MOREAU, D. Malebranche. Paris: J. Vrin, 2004.
PASCAL, B. Les Provinciales, Pensées et opuscules divers. Paris: Librarie Générale Francaise, 2004.
STAROBINSKI, J. Jean-Jacques Rousseau: la transparence et l'obstacle. Paris: Gallimard, 1971.

. L'GBil vivant: Corneille, Racine, La Bruyére, Rousseau, Stendhal. Paris: Gallimard, 1999.

ROUSSEAU, J.-]. GBuvres completes, t. IV. Ed. Marcel Raymond & Bernard Gagnebin. Paris: Gallimard,
1969 (Col. « Bibliothéque de la Pléiade » ).

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019.



TULLY, J. “Governing conduct”. In: LEITES, E. (Org.). Conscience and Casuistry in Early Modern Europe.
Cambridge University Press, 1988.

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 16, numero 1, p. 93-101, agosto de 2019. 101



