Revista dos Departamentos de Filesofia da Universidade
Federal do Parand ¢ da Universidade Federal de 5o Carlos

doispontos:

A estatua, o automato e o cadaver:
a neutralizacao do corpo no pensamento de Jacques

Lacan’

Richard Theisen Simanke
Universidade Federal de Juiz de Fora

Resumo: A questdo da corporeidade é recorrente no pensamento lacaniano e é também constantemente reto-
mada por sua escola. No entanto, pode-se argumentar que a forma como essa questdo é abordada nos diversos
momentos do pensamento de Lacan acaba por neutralizar a efetividade da referéncia ao corpo na sua teoria psica-
nalitica e, presumivelmente, na clinica que essa teoria fundamenta. Este artigo se propde a identificar as evidéncias
dessa atitude ao longo da obra de Lacan e discutir suas implicacdes tedricas. Apesar das varias mudancas concei-
tuais que caracterizam essa obra, essa mesma atitude parece prevalecer ao longo de toda a sua evolu¢ao, mesmo
que em diferentes contextos e com relagao a diferentes dispositivos tedricos.

Palavras-chave: teoria psicanalitica; Lacan; corporeidade; neutralizagdo; imaginario; simbdlico.

Abstract: The issue of corporeality is recurrent in Lacan’s thought and is also constantly taken up by his school.
However, it can be argued that the way this issue is addressed in the various stages of Lacan’s thought ultimately
neutralizes the effectiveness of the reference to the body in his psychoanalytic theory and, presumably, in the
clinical practice based on this theory. This paper sets out to find evidence for this attitude throughout Lacan’s work
and discuss its theoretical consequences. In spite of the many conceptual changes that distinguish this work, this
same attitude seems to prevail throughout its development, even though in different contexts and with regard to
different theoretical devices.

Keywords: psychoanalytic theory; Lacan; corporeality; neutralization; imaginary; symbolic.

Esse teu corpo é um fardo.
Cecilia Meireles, Cdntico V

INTRODUCAO

A questdo da corporeidade estd presente desde o nascimento da psicandlise, no contexto das inves-
tigagoes iniciais de Freud sobre os sintomas conversivos da histeria. No entanto, essa atengao inicial as
fungées do corpo na estruturagio do psiquismo nio foi homogeneamente preservada pelas tradigoes
pos-freudianas, algumas das quais a empurraram notoriamente para o segundo plano. Birman (1998;
1999) fala de um recalcamento do corpo em psicanalise, em beneficio de uma atitude que privilegiaria a
representagao e/ou a linguagem. Contudo, em psicanilise, o recalcamento ou repressao designa o pro-
cesso pelo qual um contetido ou processo psiquico fica excluido do discurso ou da experiéncia, mas con-
tinua produzindo seus efeitos desde o inconsciente, seja como for que as diversas teorias psicanaliticas

Recebido em 02-06-2016; Aceito em 08-08-2016 3

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



concebam o modo de operagao desse sistema e a propria natureza do mecanismo do recalque. Contudo,
ahipétese de trabalho adotada aqui considera que as teorias psicanaliticas em questao efetivamente falam
muito do corpo, mas de uma maneira tal que elas se impedem de reconhecer e conceder o peso devido na
construgao da subjetividade e na estruturagao do agir. Por isso, o conceito hartmanniano de neutralizagdo
(HARTMANN, 1939) foi eleito como metéfora para expressar o sentido dessa hipétese. Como se sabe,
esse conceito foi proposto como uma alternativa e um complemento ao conceito freudiano de sublimagdo:

Freud sustentou que, na sublimagdo, o ego subjuga a energia instintual e a canaliza para objetivos socialmente
aceitdveis. Por exemplo, o voyeur se torna um fotégrafo. O conceito de neutralizagido de Hartmann era diferente. A
neutralizacio efetivamente despoja os impulsos de suas qualidades sexuais e agressivas. Essas energias, entdo, se
tornam livres de conflito ou autdnomas e disponiveis para uso do ego; elas se tornam fungées autdnomas secun-
dérias. Tais fung6es do ego tornam-se independentes do id, e 0 ego pode usar as energias disponiveis a servigo
da adaptagio e do dominio. No caso das fungdes autdnomas secundarias, a energia foi neutralizada, o conflito
removido, e a fungdo do ego pode entio contribuir para a adaptagio (PALOMBO, BENDICSEN & KOCH,
2009, p. 57, grifos dos autores).

Ou seja, na sublimagio é ainda a sexualidade que atua, embora dirigida a outras metas (o fotégrafo ¢
ainda um voyeur); na neutralizagio, a energia se torna anddina, indiferenciada, e pode ser empregada
para qualquer fim. Analogamente, é isso que acontece com a referéncia ao corpo nas referidas teorias: ela
permanece nominalmente presente na letra de suas formula¢des, mas atrelada a nogoes que a privam de
qualquer efetividade ou poténcia e apontam numa dire¢do totalmente diversa.

As concepgdes lacanianas sobre o corpo, por outro lado, podem, em muitos de seus aspectos, ser con-
sideradas exemplares dessas estratégias de neutralizagao. O objetivo desse trabalho ¢, entdo, mostrar que,
apesar do abundante discurso lacaniano sobre o corpo e de suas manifestagdes textuais sobre sua impor-
tincia para a psicanélise, essa referéncia aparece sempre mediada por outras instdncias que neutralizam
sua efetividade. Num primeiro momento, no quadro da primeira teoria lacaniana do imaginario, organi-
zada em torno do conceito de estédgio do espelho, 0 corpo comparece na teoria primordialmente como
a imagem do corpo; em outras palavras, o corpo real, bioldgico, s6 se torna “proprio” através da imagem.
Num segundo momento, quando o registro lacaniano do simbdlico é algado para o primeiro plano, na
esteira de seu compromisso com o estruturalismo, o corpo aparece como suporte da letra, isto é, como
o real a ser trabalhado pelo significante na produgdo do sujeito (cf. a metéfora do corpo-pergaminho
introduzida adiante). Por fim, acompanhando a guinada que marca o pensamento lacaniano na virada
dos anos 60 (privilégio do registro do real, abandono do paradigma clinico da intersubjetividade etc.), a
formulagao do conceito de gozo, por um lado, abre a possibilidade de que um estatuto mais efetivo seja
conferido a corporeidade, a qual, por outro lado, no entanto, é mais uma vez neutralizada, seja por novos
instrumentos de formalizagio que surgem nesse momento (como o conceito de objeto a, por exemplo),
seja pelo retorno a antigas férmulas (como a fungio significante do corpo e sua dependéncia da imagem).
Significativamente, as imagens recorrentes, com as quais Lacan expressa a inércia e aimpoténcia do corpo
na sua realidade prépria — a estdtua, o autémato e, mais enfaticamente ainda, o caddver —, e a impermeabi-
lidade de seu sistema a uma fenomenologia da vida continuam podendo ser encontradas até os momentos
mais tardios de seu pensamento.

E impossivel nio lembrar aqui a critica de Michel Henry (2009) que coloca a psicanélise, com Freud,
como uma herdeira tardia do grande equivoco da filosofia ocidental moderna inaugurada por Descartes,
a saber, uma espécie de recalcamento de uma fenomenologia da vida, anunciada, mas perdida naquele ato
inaugural pela orientagio epistémica e fundacionista que se seguiu, razao pela qual “fracassou o esforco de
uma fenomenologia radical capaz de discernir, no seio mesmo do puro aparecer e sob a fenomenalidade
do visivel, uma dimensao mais profunda na qual a vida se alcanga a si mesma antes do surgimento do

4

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



mundo” (HENRY, 2009, p. 38). Diante desse diagnéstico, uma leitura filoséfica de Freud se pergunta-
ria: “Essa instincia subjacente, operante e recalcada nio serd a vida e, além disso, a vida em sua esséncia
fenomenoldgica propria, o afeto consubstancial a essa fenomenalidade e que nao poderia ser separado
dela, que nunca é inconsciente?” (ibid., p. 41, grifos do autor). Pode-se questionar se essa leitura se aplica
tao cristalinamente a Freud, mas ela parece exprimir bem fidedignamente a atitude lacaniana, em que um
cartesianismo latente e a negagdo da vida se alimentam mutuamente, embora esse ponto nao possa ser
desenvolvido aqui.

Trata-se, assim, na sequéncia, apenas de ilustrar, com o comentdrio de algumas das passagens mais
representativas, aqueles trés grandes momentos do percurso tedrico lacaniano com relagao a sua atitude
diante do problema da corporeidade e explicitar as consequéncias que dai decorrem para a sua visao da
psicanalise.

O CORPO NO ESPELHO

Toda a teoria lacaniana do imagindrio e do estdgio do espelho, de fato, se justifica a partir de uma pre-
missa bésica: a insuficiéncia do corpo biolégico para dar origem a um sujeito. Se em sua tese de psiquiatria
(LACAN, 1980), o organicismo psiquidtrico fora criticado por reduzir a doenga mental a um conjunto de
efeitos secundérios de um dano organico hipotético, essa tese é agora ampliada mediante o recurso a certa
informacao biolégica (prematuracao ao nascer, neotenia do adulto, retardo da puberdade, entre outras),
segundo a qual a espécie humana enquanto tal padeceria de uma caréncia vital origindria. Com isso, a
experiéncia originaria do corpo aparece como incapaz de dar conta da constituigio de uma posicio de su-
jeito; ela s6 se expressa no imagindrio do infante como um conjunto de fantasias de feitio quase patolégi-
co, como uma experiéncia de desagregacio e de angustia. Assim, antes que qualquer maturagio orginica
possa remediar essa situagao, é um corpo imagindrio que toma forma, mediante uma identificagio com
um objeto vivido como exterior ao sujeito — paradigmaticamente, a imagem especular do corpo préprio
—, operag¢ao fundamental através da qual Lacan busca reformular a concepgio freudiana do narcisismo:

(...) 0 exame dessas fantasias que se encontram nos sonhos e em certas impulsdes permite afirmar que elas nio se
referem a nenhum corpo real, mas a um manequim heterdclito, a uma boneca barroca, a um troféu de membros em
que ¢é preciso reconhecer o objeto narcisico cuja génese nds evocamos acima: condicionado pela precessdo, no ho-
mem, das formas imagindrias do corpo sobre o dominio do corpo proprio (LACAN, 1938, p. 8, 40-14, grifos nossos).

A precedéncia da imagem sobre a experiéncia do corpo préprio é, assim, explicitamente afirmada. Me-
lhor dito, a experiéncia corporal ndo desempenha nenhum papel constitutivo, mas apenas disruptivo; de
fato, as formagdes patoldgicas mais agudas vao se explicar pela fixagdo e pela regressao a essa experiéncia
primordial da corporeidade, sintetizada naquilo que Lacan denomina a “fantasia do corpo despedagado”
(le fantasme du corps morcelé).

A teoria do estdgio do espelho sistematiza essa visdo lacaniana sobre o processo de constitui¢ao do
sujeito. E do contraste entre a unidade e a integragio percebidas na imagem e a descoordenagio e ima-
turidade corporal que se origina aquilo que Freud denominou de eu ideal — a matriz narcisica do eu. A
corporeidade desempenha, nesse processo, apenas uma fungao negativa: ela prima pela insuficiéncia. O
recém-nascido prematuro depende absolutamente do outro para sobreviver, e a experiéncia continua de
sua propria impoténcia orginica torna presente, a cada momento, esse risco de morte e a angustia que
o acompanha. Como para Freud, a prematuragio ao nascer é o fator bioldgico fundamental em agio na
constitui¢ao do sujeito psiquico. Mas Freud atribui uma significagao positiva a prematuragao: o desam-
paro (Hilflésigkeit) que dela resulta é, como ele diz em sua obra inicial, “a fonte primordial de todos os

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



motivos morais” (FREUD, 1987, p. 411). Para ele, o recém-nascido, incapaz de realizar no mundo as
agdes que podem garantir sua sobrevivéncia, depende absolutamente da intervencio de outro individuo
disposto a atendé-lo. Ser amado pelo outro é, assim, o valor supremo e origindrio de toda a sua organiza-
¢ao psiquica e, nesse sentido, o desamparo é a fonte de todos os motivos morais, com todo o naturalismo
ético que dai resulta (SIMANKE, 2011; 2013). Mais tarde, o recurso a hipétese da prematuragio como
fator biolégico fundamental atuando na génese da neurose e do préprio aparelho psiquico serd um argu-
mento para a necessidade de consideragoes de ordem bioldgica na fundamentagao da metapsicologia.

Para Lacan, ao contrdrio, a prematuragio serd argumento para a desnaturalizagao dessa mesma funda-
mentagao e para a sua substitui¢ao por consideragoes antropoldgicas. Ai reside o valor e a significagao
paradigmadtica da experiéncia do reconhecimento especular: o espelho mostra o modo como o infante
é visto pelo outro e ilustra como ele se identifica com essa ideal que o outro nele projeta, isto ¢, aquelas
caracteristicas que sustentam o amor e o desejo do outro, condigdo para que este lhe preste os cuidados
necessarios a sobrevivéncia. Como resultado, a relagio com a imagem torna-se primordial; ela compensa
e substitui a experiéncia corpdrea desagregativa e angustiante:

O que denominei estégio do espelho é interessante por manifestar o dinamismo afetivo pelo qual o sujeito se identi-
fica primordialmente com a Gestalt visual de seu préprio corpo: ela é, em comparagio com a descoordenagio ainda
muito profunda de sua prépria motricidade, uma unidade ideal, uma imago salutar; ela se valoriza a partir de toda
a afligdo original, ligada a discorddncia intra-orgdnica e relacional da crianga, durante os seis primeiros meses, em
que ela apresenta os sinais, neurolégicos e humorais, de uma prematuragdo natal fisiolégica (LACAN, 1966b, p.
113, grifos nossos).

Como consequéncia, a constituicao do sujeito é remetida a dimensao da exterioridade. A impoténcia do
corpo se substitui a fantasia de uma poténcia ideal fornecida pela identificagdo com a imagem. O corpo
que atua na produgao do sujeito é o corpo imagindrio, nunca o corpo real. Tudo se passa como se, para
Lacan, o corpo enquanto tal ndo pudesse ser outra coisa que um objeto e, além disso, um objeto precario
e insuficiente. A operagdo imagindria e identificatéria que constitui o eu ird, igualmente, dar origem ao
campo dos objetos, aqueles que realmente interessam a psicanélise, construidos 4 imagem e semelhanga
desse eu: a teoria lacaniana do imagindrio ¢, também, uma teoria da génese dos objetos, tanto do conheci-
mento quanto dalibido (PRADO, 1991). Assim, se Lacan distingue o sujeito do eu - 0 eu é essa estrutura
intrapsiquica na qual o sujeito se objetiva a partir de sua relagiao com a exterioridade -, esse sujeito, nao
obstante, permanece desencarnado. Ele permanece numa espécie de limbo entre um eu imagindrio e ob-
jetivado e um corpo real cada vez mais concebido como inerte. Dai que as metaforas prediletas com que
Lacan vai continuamente se referir & corporeidade quando considerada nela mesma - isto ¢, para além
dos dispositivos de subjetivagao imaginarios ou simbdlicos que lhe serdo sempre exteriores — comecem
muito cedo a aparecer em conexao com o desenvolvimento da sua teoria inicial do estdgio do espelho. Es-
sas metdforas, compreensivelmente, expressam sempre a inércia e a impoténcia do corpo, apresentando-o
como uma realidade, em tltima instincia, inanimada3:

E que a forma total do corpo, pela qual o sujeito antecipa, numa miragem, a maturagio de sua poténcia, s6 lhe ¢
dada como Gestalt, isto é, numa exterioridade em que, certamente, essa forma é mais constituinte do que cons-
tituida; mas, sobretudo, em que ela lhe aparece, num relevo de estatura que a congela e sob uma simetria que a
inverte, em oposi¢ao a turbuléncia de movimentos com que ela experimenta animé-lo. Assim, essa Gestalt, cuja
pregnancia deve ser considerada como ligada & espécie (...) é cheia ainda de correspondéncias que unem o eu
A estdtua em que o homem se projeta, assim como aos fantasmas que o dominam, ao autémato, enfim, em que,
numa relagio ambigua, tende a se acabar o mundo de sua fabricagio (LACAN, 19664, p. 94-5, grifos nossos).

Sao, assim, a estdtua de Condillac — matéria progressivamente animada pela sensagio — e o autémato
cartesiano, com seu simulacro de vida, que fornecem as analogias pelas quais Lacan exprime sua visao da

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



corporeidade nesse momento. O corpo-estitua ganha vida e subjetividade apenas pela sua relagdo com a
imagem que se lhe superpde ou, dito de outra maneira, o sujeito s6 se apropria de seu corpo pela interme-
diagao da imagem. Mas, se o corpo é estitua, essa animagao lhe permanece exterior; nao hd encarnagao
propriamente dita, como seria o caso se a subjetividade emergisse da experiéncia do corpo a partir de uma
capacidade de agir e de situar-se diante do mundo que lhe fosse inerente. A estrutura imaginaria do sujeito
se justapde ao corpo e o habita, mas jamais se integra com ele. Ela preenche um vazio biolégico originario
que lhe fornece seu nicho ontoldgico e nele se aloja “como um piloto em seu navio”. O sujeito lacaniano
nunca é um corpo, talvez nem sequer se aproprie plenamente de um corpo, mas apenas reflita esse corpo
a distancia e consista, ele mesmo, na imagem que resulta desse reflexo.

Borch-Jacobsen (1991)* é quem discute mais detalhadamente esse aspecto da teoria lacaniana do ima-
gindrio. Ele observa como a matriz do eu é a imagem do corpo-estdtua sempre percebido como exterior,
de tal maneira que “a construgao do eu é sempre a construgao de uma estitua, que eu vejo, logo ali — triun-
fante, inabal4vel, fixada para toda a eternidade” (BORCH-JACOBSEN, 1991, p. 49, grifo do autor). Ele
ndo deixa de observar a intengio antropoldgica por trds desses desenvolvimentos: trata-se sempre de
apreender a especificidade do mundo humano, para além da realidade biolégica do organismo ou, mes-
mo, em franca oposi¢ao com essa realidade. E a servigo desse projeto de refundamentacao da psicanalise
— colocando certa antropologia no lugar do suposto biologismo da metapsicologia freudiana (SIMAN-
KE, 2002)° — que a teoria lacaniana do imagindrio como um todo se coloca. No entanto, paradoxalmente,
o que resulta dessa operagio tedrica de inspiragdo aparentemente humanista ¢ um mundo sinistro, fantas-
magoérico e, em todos os sentidos, desumano:

Assim é o mundo descrito por Lacan, tdo estranhamente petrificado e estdtico, uma espécie de imenso museu
povoado por “estituas” imdveis, “imagens” de pedra e “formas” hierdticas. O mundo que Lacan descreve como
estritamente “humano” é, simultaneamente, 0 mais desumano dos mundos possiveis, o mais unheimlich, em todo
caso: ¢ o mundo dos duplos freudianos, um mundo sombrio em que cada imagem do eu ¢ j& um “arauto sinistro”
de sua morte (BORCH-JACOBSEN, 1991, p. 59).

Nos textos da virada dos 40 para os 50 — em que se arremata a elaboragdo da teoria inicial do imagindrio
em Lacan e, portanto, em que ela é apresentada na sua forma definitiva —, todas essas caracteristicas, as-
sim como suas implicagdes para a concepgao do papel da corporeidade nos processos de subjetivacio, se
manifestam da forma mais explicita e conclusiva, deixando bem claro o quanto elas sdo conscientemente
assumidas como tais. Assim, isso que se designa aqui como uma neutraliza¢do do corpo aparece, senao
COMO UM pressuposto, 20 Menos como um quesito programatico na teorizagao lacaniana. E como se essa
assumisse integralmente que a elaboragdo de uma teoria do sujeito requer essa espécie de neutralizagio
e que sem ela a teoria permaneceria atrelada a um objetivismo psicoldgico ou bioldgico. Ao contrario,
uma “psicologia verdadeira” — isto é, uma psicologia que reconheca plenamente a dimensao subjetiva dos
atos mentais — pressupde essa precedéncia do imagindrio sobre o real e, em consequéncia, da imagem do
corpo sobre ele mesmo. Se a psicanélise deve tornar-se tal psicologia, essa operagdo é condigdo para que
uma teoria do sujeito possa ser considerada psicanalitica. Assim, por exemplo, escreve Lacan em 1951:

A teoria que temos em mente é uma teoria genética do Ego. Tal teoria pode ser considerada como psicanalitica na
medida em que ela trata da relagdo do sujeito com seu proprio corpo em termos de identificado com uma imago, que
é a relagdo psiquica por exceléncia; de fato, o conceito dessa relagio que elaboramos a partir de nosso trabalho
analitico ¢ o ponto de partida de toda psicologia verdadeira e cientifica (LACAN, 1980b, p. 6, grifos nossos).

Como consequéncia:

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



E da imagem do corpo que nos propomos a tratar agora. (...) Tudo se passa como se a imagem do corpo tivesse
uma existéncia propria, autdnoma, e por auténoma quero dizer independente de uma estrutura objetiva (LA-
CAN, 1980b, p. 6, grifos nossos).

Parece tratar-se, assim, de um tipico caso de “jogar o bebé fora junto com a dgua do banho”: para eva-
dir-se ao objetivismo que j4 comegara a criticar em sua obra psiquidtrica, Lacan julga necessario descartar
também qualquer referéncia efetiva ao corpo. Essa atitude, evidentemente, tem como ponto de partida a
premissa de que o corpo nio pode ter outro status que aquele de um objeto. O que se observa no desenvol-
vimento posterior da obra lacaniana é a continuidade dessas duas suposi¢des entrelacadas: o pressuposto
do corpo-objeto e a consequente necessidade de exclui-lo do campo psicanalitico propriamente dito. Os
operadores dessa exclusao variam com o tempo, mas, se hd alguma evolug¢ao na atitude geral com relagao
a corporeidade, é no sentido de acentuar, e ndo de suavizar, essa rejeigio, embora algumas passagens
possam dar uma impressdo contrdria, se consideradas fora do contexto em que aparecem. Na virada da
década seguinte aquela que se discutiu anteriormente (inicio dos anos 60), encontramos Lacan fazendo
afirmag¢des muito similares, quanto ao essencial, aquelas que distinguem sua obra inicial, nas quais, inclu-
sive, uma reafirmagéo enfatica da mesma posicao bésica segue-se frequentemente a qualquer formulagao
que possa sugerir a possibilidade da sua revisao. E ilustrativo que Lacan chegue a admitir, mesmo que
tacitamente, a distincia entre sua posigao e a de Freud, para além de toda a retérica pseudo-ortodoxa do
“retorno a Freud”:

Dito de outra maneira: estou ligado a meu corpo pela energia prépria que Freud colocou na origem da energia
psiquica — o Eros, que faz os corpos vivos se conjugarem para reproduzirem-se — que ele chamou de libido. Mas
isso que eu amo, na medida em que haja um eu, em que me prendo a uma concupiscéncia mental, nao é esse cor-
Po, cujo batimento e pulsa¢io escapam muito evidentemente ao meu controle, mas uma imagem que me engana
20 me mostrar minha unidade em sua Gestalt, sua forma (LACAN, 1986a, p. 179).6

Embora pertenga a uma etapa mais tardia, essa passagem expressa ainda as ideias iniciais de Lacan sobre
o papel mediador da imagem na relagao entre corpo e sujeito. Contudo, como se sabe, a partir do final
dos anos 40, quando tem contato com os trabalhos de Lévi-Strauss e com o pensamento estruturalista
em geral, Lacan empreende uma ampla revisio de seus pressupostos tedricos, acrescenta um terceiro
termo — o “simbdlico” — as categorias do real e do imagindrio com que operara até entdo e empreende
uma reinterpretagao dos textos de Freud a luz dos conceitos emprestados ao estruturalismo linguistico
e antropolégico (estrutura, fun¢ao simbélica, significante, significado, paradigma, sintagma, metéfora,
metonimia etc.). Ao mesmo tempo — embora nio muito assumidamente —, reformula suas préprias con-
cepgoes anteriores no campo da teoria e da clinica psicanalitica, argumentando que a determinagdo dos
fenomenos da subjetividade nao pode ser inteiramente circunscrita ao campo do imagindrio, uma vez
que este se encontra organizado e sobredeterminado pelo simbdlico. Compreensivelmente, o que passa
para o primeiro plano agora nao é mais a fungao da imagem nos processos de subjetivagao do corpo, mas
sim o papel ai desempenhado pela linguagem, compreendida a0 modo formalista como o estruturalismo
a concebe — concepgido que Lacan sintetiza em seu conceito de significante, emprestado a Jacobson que,
por sua vez, fora buscé-lo em Saussure.

A LETRA SE ESCREVE: O CORPO-PERGAMINHO

Como seria de se esperar, a introduc¢do de mais um fator de mediagio na relagio entre corpo e sujeito
amplia a distdncia ja antes estabelecida pelo papel mediador desempenhado pela imagem. Isso porque
a referéncia ao registro do imagindrio nao desaparece do texto lacaniano, muito pelo contrario. Mas ele

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



agora é considerado como insuficiente para dar conta da origem e da determinagio do sujeito. O imagind-
rio precisa, entdo, ser como que enquadrado pela referéncia a fungao simbdlica para que sua participagao
nos processos de subjetivagao seja compreendida adequadamente. Isso se manifesta, por exemplo, na
releitura da teoria freudiana do narcisismo no Semindrio I (LACAN, 1975b), que, na verdade, é uma relei-
tura da propria releitura que Lacan ja fizera daquela teoria ao longo dos anos 30 e 40, acrescentando agora
a referéncia aos determinantes simboélicos aos fatores imagindrios mobilizados na formulagao anterior.

Assim, a atitude geral de Lacan com relagao a corporeidade nao se modifica: ele continua considerando
0 corpo como um objeto num mundo de objetos — um objeto que, portanto, precisa ter a sua presenca na
teoria qualificada pela intervengao dos fatores imagindrios e simbolicos. Mas o dispositivo de neutraliza-
Gao, por assim dizer, passa a privilegiar o novo instrumental tedrico com o qual o autor agora se exercita
e que toma forma a partir da sua recepgio das ideias estruturalistas. E, assim, comum encontrarem-se
referéncias ao corpo entremeadas com esse tipo de conceito. O corpo e/ou sua imagem sao, entao, con-
siderados na sua fungao significante, isto é, como um signo ou termo vazio de contetido que se combina
com outros termos da mesma natureza, constituindo a rede (ou a estrutura) em que consiste o sujeito e,
mais precisamente, o sujeito do inconsciente de que se ocupa a psicanélise:

Os conceitos da psicanalise sao apreendidos num campo de linguagem, e seu dominio se estende na medida em
que uma fungao de aparelho, que uma miragem da consciéncia, que um segmento do corpo ou de sua imagem, um
fendmeno social, uma metamorfose dos préprios simbolos pode servir de material significante para significar o
sujeito do inconsciente (LACAN, 1956, p. 206, grifos nossos).

Ou seja, 0 corpo que antes era concebido sob 0 modo da imagem do corpo — a Gestalt perceptiva obtida
do exterior — agora aparece como o significante da imagem do corpo, submetido a uma determinacio de
segunda ordem que o priva ainda mais de qualquer efetividade propria. Afinal, antes, a precedéncia do
corpo imagindrio sobre o corpo real pelo menos se devia a uma razio bioldgica: o organismo prematuro
e cronicamente imaturo do individuo humano carecia de poder para dar conta de sua agio no mundo.
Agora, esse vazio no real passa a ser entendido como efeito direto da entrada do sujeito humano na or-
dem simbélica (isto é, na linguagem e na cultura): é o significante que, por assim dizer, cava o buraco
no real no qual ird se aninhar o sujeito, rompendo a continuidade do corpo real (continuidade com si
proprio, continuidade com o restante da natureza) e instaurando uma divisao (Spaltung)’ do sujeito que
o constitui como sujeito do inconsciente. Nao é por acaso que Lacan catapulta o conceito de castragdo —
uma mutilagdo corporal, afinal de contas — para o primeiro plano da teoria, reformulando o seu sentido e
concebendo-o como a operagao simbdlica que atua na produgio do sujeito, simultaneamente o dividindo
internamente e o cortando de toda relagao intrinseca com o mundo. O sujeito lacaniano estd enredado
num mundo de linguagem, sustentado pela trama vazia da estrutura significante na qual se engancham as
imagens oriundas de suas identificag6es narcisicas. Sua relagio com o mundo, inclusive com seu préprio
corpo, é sempre indireta e duplamente mediada. Mais que isso, trata-se aqui de uma concepgao formal da
linguagem em que nao h4 lugar para qualquer fungao expressiva e na qual o proprio problema do sentido
é deslocado para uma posigao inteiramente secunddria. A teoria lacaniana do simbolo é a mais antiexpres-
sivista possivel e ele recusa terminantemente qualquer teoria da expressio como origem da significagdo:

(-..) o significante e o significado estio sempre numa relagio que se pode qualificar como dialética. Nao se trata
de dar nova forma a relagao sobre a qual repousa a nogdo de expressdo, na qual a coisa, aquilo a que nos referimos, é
expressa pela palavra, considerada como etiqueta. E precisamente para desfazer essa ideia que meu discurso é feito
(LACAN, 1981b, p. 254, grifos nossos).

O sintoma é, para Lacan, uma metéfora, mas uma metéfora cuja relagio com a significagao é indireta e
que, em si mesma, consiste to somente na substitui¢do de um signiﬁcante por outro. Nesse contexto, o

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



sintoma conversivo histérico — objeto inaugural da clinica psicanalitica com Freud - torna-se paradigma-
tico dessa redugio do corpo a linguagem:

O inconsciente é esse capitulo de minha historia que estd deixado em branco ou ocupado por uma mentira: é o
capitulo censurado. Mas a verdade pode ser recuperada; na maior parte das vezes, ela jé estd escrita em outro lugar.
A saber (...) nos monumentos: e este é meu corpo, isto é, o niicleo histérico da neurose em que o sintoma histérico mostra
a estrutura de uma linguagem e se decifra como uma inscri¢ao que, uma vez recolhida, pode, sem perda grave, ser
destruida (...). (LACAN, 1966a, p. 259, grifos nossos).

O grau em que essas consequéncias sio inteiramente assumidas e estio longe de poderem ser consi-
deradas um problema para a teoria é dada pelo modo como sio recebidas por sua escola, isto é, como
evidéncias da sua originalidade e radicalidade. Collete Soler, por exemplo, comeca observando que, no
periodo inicial de sua obra — o da elaboragao da teoria do imagindrio discutida antes —, Lacan considera-
va que “a fim de se fazer um corpo é necessdrio um organismo vivo mais uma imagem” e que, portanto,
o que chamamos de corpo ¢é “o organismo unificado pela imagem” (SOLER, 1995, p. 3). No periodo
seguinte, marcado pela énfase no registro do simbdlico, ao contrério, ele conceberia o organismo como
uma unidade natural, a qual seria desfeita, rompida (“castrada”), pela intervengio do significante, dando
assim origem ao “corpo” do sujeito. Como resultado, a redugao do corpo ao simboélico pode ser afirmada

da forma mais inequivoca possivel:

Ora o corpo verdadeiro, o corpo primario, diz Lacan, ¢ linguagem; isto é, o que ele denomina o corpo do simboli-
co. Este é um uso perfeitamente correto da palavra “corpo”. Vocés podem conferir por si mesmos no diciondrio. O
simbélico é um corpo na medida em que é um sistema de relages internas (SOLER, 1995, p. 4).

Soler se refere aqui a passagem em que Lacan afirma que a linguagem ¢, em si mesma, corpo, podendo,
portanto, ocupar o lugar do corpo real: “A fala, com efeito, ¢ um dom de linguagem, e a linguagem nao
é imaterial. Ela é corpo sutil, mas é corpo” (LACAN, 19663, p. 301). Quio drasticamente essa atitude
é interpretada, fica evidenciado numa observagdo da autora a respeito das terapias corporais (physical
therapies). Ela diz: “Afirmarei antes de tudo que considero poder ser facilmente demonstrado que todas as
terapias corporais sdo técnicas do significante” (SOLER, 1995, p. 1, grifos nossos).

Mesmo um comentador bem mais sofisticado filosoficamente — além de menos identificado com a
perspectiva lacaniana — como Bertrand Ogilvie, por exemplo, ao fim e ao cabo vai reagir com aprovagao
a essa perspectiva. Ele reconhece que essa rejei¢ao do corpo ¢é assumida como condigao para o proprio
nascimento da psicanalise, separando-a da medicina e da neurobiologia. A originalidade de Lacan estaria
em ndo se contentar com medidas timidas e paliativas, como teria feito, por exemplo, a psicossomdtica, ao
adotar um dualismo interacionista, assumido de modo vago e ingénuo com relagao aos impasses concei-
tuais — e, mesmo, metafisicos, como se discute desde Descartes — colocados pelo problema da interagao
mente-corpo. Para Lacan, tratar-se-ia ai de um falso problema, uma vez que isso que se designa como
COrpo, no caso humano ao menos, tem, se tanto, uma relagdo muito distante com a realidade natural do
corpo bioldgico:

Seu interesse primeiro é, sem duvida, levar em conta o fato, aparentemente de bom senso, de que isso que se deno-
mina “corpo’, ndo é o corpo ele mesmo, mas alguma coisa que funciona, antes de tudo, na linguagem, isto é, nisso
que vem se interpor entre o ser humano e sua propria realidade, sob a forma de uma “segunda natureza” que nio
obedece as mesmas leis que a natureza puramente corporal ou animal (OGILVIE, 1992, p. 224).

Em outra passagem, o autor exprime da forma mais lapidar possivel a posi¢ao lacaniana, explicitando
sua visao do corpo como puro objeto e, em consequéncia, a alternativa sobre a qual essa visao se constroi:

10

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



“sujeito sem corpo ou corpo sem sujeito. Tornar-se sujeito é perder seu corpo” (OGILVIE, 1992, p. 228).
A discussdo prossegue evidenciando como essa atitude conduz a uma negagao da vida. Essa negacao se
expressa, na teoria lacaniana, pela universalizagdo do conceito de pulsio de morte que lhe é tao caracteristica:

O sujeito falante tem esse privilégio de revelar o sentido mortifero desse 6rgao e, por ai, sua relagio com a sexuali-
dade. Isso porque o significante como tal, ao barrar o sujeito como primeira intengao, fez entrar nele o sentido da
morte (A letra, mas ficamos sabendo disso pela propria letra). E por isso que toda pulsio ¢ virtualmente pulsio
de morte. O importante é compreender como o organismo vem a ser tomado na dialética do sujeito. Esse 6rgao
do incorporal no ser sexuado é aquela parte do organismo que o sujeito vem a colocar no tempo em que se opera
sua separagio (LACAN, 1966e, p. 848-9, grifos nossos).®

Toda pulsio é pulsio de morte (mesmo a pulsio sexual), porque aquilo que estd na origem do processo
de constituigdo do sujeito e, portanto, a motivagao fundamental de todos os seus atos, é essa perda do
corpo, perda da natureza e perda do instinto — enfim, em todas essas perdas sintetizadas no onipresente
discurso lacaniano sobre a falta, com todas suas consequéncias tedricas e praticas (SIMANKE, 2013). Em
geral, essas perdas sdo afirmadas como autoevidentes, inclusive por Ogilvie, como se nido houvesse nada
que valesse a pena discutir no campo da biologia do comportamento. O préprio Ogilvie, em outro de seus
trabalhos (OGILVIE, 1987), tinha alertado para o risco de a psicanalise lacaniana, ao aderir ao formalis-
mo estruturalista, reintroduzir pela porta dos fundos o mecanicismo que tinha expulsado pela porta da
frente quando da critica e rejeicdo do organicismo psiquidtrico em sua tese doutoral — este seria o “risco
estruturalista” de que fala o autor. Se o mecanicismo da psiquiatria organicista a colocava em continuida-
de com o “mortalismo” inaugurado pela anatomia patolégica — ilustrada exemplarmente pela tese de que
a verdade dos processos vitais normais e patoldgicos devia ser buscada na inércia do cadéver submetido
a0 exame anatdmico post mortem (FOUCAULT, 1997)° -, o retorno a um novo mecanicismo poderia,
verossimilmente, trazer de volta esse mortalismo, igualmente sob uma nova roupagem. Essa é exatamente
a conclusio de Ogilvie, embora ele agora a enuncie num tom bem menos critico e mais aprovador:

Assim, para o ser humano, ha apenas o corpo especifico. O que ele vive em sua carne ¢ o devir e os riscos da
espécie, cujas finalidades objetivas sao diametralmente opostas s suas. O que ele nomeia “seu corpo” designa
a iluséria totalidade que ele cré poder apreender como representativa de um conjunto no qual os elementos
se adicionariam sem contradigao. Mas o corpo que ele vive é apenas a imagem alienante de uma identificagio
constitutiva, ao passo que o real de seu corpo, nio nomedvel e nao situavel nao lhe pertence: ele s6 o reencontra,
propriamente falando, no dia de sua morte (OGILVIE, 1992, p. 240).

Assim, a ideia implicita no proprio titulo do trabalho de Ogilvie pode ser explicitada. Assim como La-
can joga com o sentido das expressdes “le nom du pére” (“o nome do pai”) e “le non du pére” (o “ndo do

o ~ . . ~ “« 2 7 . .
pai”) para conotar a relagio entre o significante da fungio paterna (o “Nome-do-Pai”) que ¢ reprimido na
saida neurética do complexo de Edipo e o papel do pai como agente da lei e da interdicao (aquele que diz
“ _ ~ » . 71 “« » “« » .

nao”), o autor sugere, nas entrelinhas de sua analise, que “le nom du corps” (o nome do corpo”) - isto

é, o fato de que o corpo de que fala a teoria lacaniana ¢, antes de tudo, um corpo de linguagem - é, em
tltima instancia, “le non du corps” (“o ndo do corpo”), isto é, uma recusa de amplo alcance da prépria ideia
de corporeidade. Dai resulta a centralidade que o tema da morte (enquanto desaparecimento do corpo)
adquire na discussio das relagées entre corpo e sujeito.

Nao é necessario confiar na palavra do comentador para admitir essa conclusao: esse mortalismo é bas-
tante explicito em Lacan, e ndo apenas na universalizacio do conceito freudiano de pulsao de morte. No
terceiro periodo que este trabalho se propde a analisar — a partir da virada dos anos 60, quando o registro
do real vem para o primeiro plano e relativiza consideravelmente as prerrogativas atribuidas ao registro
do simbolico no periodo anterior —, uma nova metéfora se acrescenta aquelas até entio utilizadas para
exprimir a inércia e a impoténcia do corpo (a boneca, o manequim, a estdtua, o autémato, etc.), a saber,

11

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



a metéfora do caddver, com a qual essa inércia ¢ explicitamente caracterizada como uma inércia de morte
(como se apenas os pacientes atingidos pela Sindrome de Cotard'® soubessem a verdade sobre a condigio
humana). Curiosamente, essa terceira etapa do pensamento lacaniano se distingue por inovagdes teéri-
cas — o conceito de gozo, sobretudo, como se vera abaixo — que parecem trazer consigo a possibilidade
da atribui¢io de uma fungao mais efetiva a corporeidade. E necessario, pois, discutir por que isso ndo
acontece e como o dispositivo de neutralizagao é, mais uma vez, restaurado e, em certo sentido, levado as
suas consequéncias mais extremas.

DO GOZO AO CADAVER

A guinada conceitual que caracteriza o pensamento lacaniano no final dos anos 50 e comego dos anos
60 tem como trago mais distintivo, no plano metapsicoldgico, o destaque que passa a ser concedido ao
registro do real, em contraste com a importancia atribuida ao simbdlico no periodo anterior. No plano
clinico hd uma significativa reformulagao na teoria sobre a dinimica do processo analitico, com o virtual
abandono do paradigma da intersubjetividade instituido desde os principios da década anterior."' Com
isso, a transferéncia vai ser de novo referida a um conceito de objeto (o objeto a lacaniano), embora nio
no sentido da teoria das relagdes objetais tao enfaticamente rejeitada alguns anos antes (LACAN, 1994).

Do conjunto de conceitos introduzidos nesse momento para exprimir essa nova visao da clinica e da
teoria, destaca-se a nogao de gozo, através da qual Lacan procura dar forma a sua propria concepgao da-
quela dimensao do psiquismo que Freud situara “além do principio de prazer” por meio do conceito de
compulsao a repeti¢ao. Embora o termo “jouissance” ja viesse sendo usado regularmente por ele, é ape-
nas a partir do semindrio sobre a ética da psicandlise dos anos 1959-60 (LACAN, 1986b) que Lacan vai
claramente diferenciar e até mesmo opor gozo e prazer.'> O gozo funciona como um modo de recuperar
a ideia freudiana de um “além do principio de prazer”, na medida em que Lacan reinterpreta o proprio
principio de prazer como um imperativo neurdtico que compele o sujeito a “gozar o minimo possivel”. O
gozo absoluto seria impossivel ou, melhor dito, coincidiria com a morte, reencontrando assim, em termos
lacanianos, a relagdo entre compulsio a repeticao e pulsio de morte desenvolvida por Freud em 1920.
Mas ele permanece como um ideal de satisfagdo para o neurético que pode, por exemplo, no contexto da
dindmica do Edipo, fantasiar que ele poderia gozar absolutamente do objeto materno, se as interdigdes
edipicas fossem suprimidas. O gozo ¢, assim, a hipertrofia ou o paroxismo do prazer, levado além do pon-
to em que o paciente consegue suporti-lo; o ponto em que ele se converte em sofrimento que, nao obs-
tante, continua sendo fonte de uma satisfagio paradoxal. E por isso que o sujeito pode gozar com aquilo
que o faz sofrer, inclusive seu sintoma neurdtico.

O importante aqui é notar o modo como o conceito de gozo implica a corporeidade. De fato, Lacan vai
mais tarde referir-se a0 gozo como uma “substancia corporal” (LACAN, 1975c, p. 26), numa alusio a libi-
do freudiana com a qual, implicitamente, o compara (EVANS, 1997). De fato, é em torno do conceito de
gozo que se podem encontrar as manifestacdes lacanianas que parecem apontar para uma consideragao
diferenciada do corpo e de sua fung¢ao na teoria. Assim, por exemplo, ao discutir a relagio do sujeito com
o sintoma organico, Lacan recusa uma visao cartesiana do corpo como extensio e mecanismo, ancorado,
principalmente, na convicgao de que hd um gozo do sintoma que precisa ser levado em conta pelo médi-
co. Ele menciona:

(-..) o exilio para o qual a dicotomia cartesiana do pensamento e da extensao proscreveu o corpo, a qual deixa
escapar completamente de sua abordagem o que diz respeito, nao ao corpo que ela imagina, mas ao corpo verda-
deiro em sua natureza. Esse corpo nao é simplesmente caracterizado pela dimensao da extenso: um corpo é algo
que ¢ feito para gozar, para gozar de si mesmo (LACAN, 1966c, p. 767).

12

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



Se levarmos em conta como, em muitos momentos, Lacan parece permanecer préximo de uma visao
cartesiana do corpo (ver anteriormente), afirmagées como essas podem ser entendidas como um esforgo
velado de autocritica. Parece haver, pelo menos, uma tentativa de resgatar a originalidade do corpo e de se
afastar do cartesianismo, que pode ser incluido entre as fontes filosoficas de sua neutralizagao. Nesse mes-
mo texto, a relagdo entre gozo, dor, corpo e sexualidade ¢ explicitamente tematizada, mostrando como o
sentido geral da teoriza¢ao lacaniana sobre o gozo converge com essa valorizagio do corpo que aparece
como uma novidade da teoria:

Pois isso que chamo de gozo, no sentido em que o corpo o experimenta, é sempre da ordem da tensao, da coer-
Gao, do gasto e, mesmo, da exploragao. Ha incontestavelmente gozo no nivel em que comega a aparecer a dor, e
sabemos que é apenas no nivel da dor que se pode experimentar toda uma dimensao do organismo que, de outra
maneira, permanece velada (LACAN, 1966c, p. 768).

Em outras palavras, o gozo e a dor revelam um organismo que nao é mais o corpo simbolizado e ima-
ginado que Lacan privilegiou até agora e que encobrem ou distanciam o sujeito da experiéncia do corpo
real. Esse corpo real, por sua vez, parece perder, com isso, um pouco de seu cardter negativo que lhe fora
antes atribuido. E-lhe concedido agora um “valor original” que era dificil de distinguir nas elaboracoes
anteriores. Ainda discutindo as relagées entre psicanélise e medicina, Lacan discute como a relagio médi-
co-paciente coloca em jogo a transferéncia (ou a “demanda” '*) deste tltimo, num contexto (o da doenga
orginica) em que o gozo do corpo - representado, nesses casos, pelo sintoma fisico — se encontra inevi-
tavelmente em questio: “E no interior dessa relagio fechada, em que tantas coisas se produzem, que estd
arevelagao dessa dimensao em seu valor original, que ndo tem nada de idealista, mas que é exatamente o
que acabei de dizer: a relagio com o gozo do corpo” (LACAN, 1966¢, p. 769).

Essa referéncia do gozo a corporeidade é reafirmada com bastante frequéncia e sem nenhuma ambi-
guidade: “O gozo estd muito especificamente ligado a existéncia do corpo” (LACAN, 1973, p. 85). O
contraste com a atitude anterior predominante — ou, pelo menos, o esfor¢o para dela se afastar em alguma
medida — transparece ainda na relativizagao da fun¢ao constituinte da linguagem com relagao ao sujeito.
Como se viu, a posi¢ao teérica geral de Lacan evoluiu de uma teoria da constitui¢ao do sujeito pelo ima-
gindrio para uma teoria da constituigdo do sujeito pelo simboélico. As férmulas cldssicas dos anos 50 co-
locam o sujeito como efeito de uma operagio significante: Lacan diz, por exemplo, que o sujeito aparece
ou se produz no lugar do significado, referindo-se a sua reinterpretagio da férmula saussureana do signo
linguistico, em que grafa o significante com maitscula sobre a barra e o significado com minuscula sob a
mesma para exprimir a primazia do primeiro (S\s). Na sua visdo do estruturalismo linguistico, o signifi-
cante ndo se refere primariamente ao significado, mas sempre a outros significantes, com os quais compoe
uma “cadeia significante”, isto é, um sistema fechado de termos formalmente definidos por oposigao e
diferenca reciproca, os quais remetem, de forma reversivel (“sincronica”, no vocabulério da linguistica),
tao somente uns aos outros, de maneira tal que o conjunto total das operagdes possiveis do sistema pode
ser expresso por uma anélise combinatoria (cf. a metafora lacaniana de um anel formado por outros anéis
encadeados, que, por sua vez, s3o formados por outros anéis encadeados e assim sucessivamente até as
unidades minimas de andlise do sistema — os fonemas, no caso da linguagem, por exemplo). Assim, a for-
mula modificada de Saussure (S\s) - a qual Lacan aprecia referir-se como um “algoritmo’”, embora ela evi-
dentemente nio o seja — pode ser mais precisamente convertida numa outra (S1 -> S2\s), na qual o sig-
nificado se produz pela articulagio ou passagem de um significante a outro na “cadeia”. E nesse lugar que
ele coloca o sujeito, como efeito dessa operagio e, em outros momentos, a férmula se escreverd de modo a
tornar isso explicito (S1->S2\S). O corpo, como se vé, nio desempenha fungio alguma nessa operagao, a
nao ser a de seu suporte material; pode-se metaforicamente dizer que se trata de um corpo-pergaminho, a
superficie passiva sobre a qual a letra se escreve. Lacan, de fato, utiliza, em diversas ocasides, a metafora do

13

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



palimpsesto — o pergaminho usado e raspado para novo uso, no qual a escrita anterior deixa-se ver contra
aluz por trés da atual — para expressar sua visao do inconsciente e da repressao. Embora ele nao a relacione
a0 corpo, nao parece abusivo, a luz das ideias apresentadas antes, fazer essa aproximagao.

No periodo que estamos examinando, as coisas mudam consideravelmente de figura: o corpo passa
a ser apresentado como aquilo que resiste a simbolizagao e a Spaltung origindria que engendra o sujeito
como um ser inapelavelmente cindido, isto é, como sujeito do inconsciente: “Nao ¢ a sua consciéncia que
o sujeito estd condenado, mas sim a seu corpo, que resiste de muitas maneiras a realizar a divisao do sujei-
to” (LACAN, 2001, p. 206). Em outras palavras, se o corpo resiste, se a simbolizagao nunca é completa,
entdo algo de corporal permanece como parte da realidade do sujeito e da realidade do inconsciente.
H4 pelo menos uma restricao a universalidade do significante e da castragio (Lacan menciona Freud e a
castragdo logo abaixo dessa passagem). Mas, ainda assim, o corpo nio escapa ao estatuto de resto: ele é
aquilo que nao se deixa simbolizar. Essa fungao de resisténcia a operagao, antes irrestrita, do significante
na produgao do sujeito, é ainda mais claramente afirmada em outras passagens:

Esse sujeito ndo é simplesmente como na teoria matematica, por exemplo, em que uma série de cadeias significan-
tes nao faz outra coisa a nao ser transmitir, de uma ponta a outra, um nico e inequivoco sujeito, alids, impossivel
de localizar sobre qualquer um dos significantes em questao. Ora, com certeza, produz-se algo diferente (...) da
fungao, do efeito de linguagem em toda sua generalidade, que estd estreitamente ligado a esse que € o seu primeiro
efeito, a saber, certa participagdo do corpo enquanto real (LACAN, 1967, grifos nossos).

Em certos momentos, Lacan chega até mesmo a revisar suas concepgdes sobre a fungdo da alteridade
na constitui¢ao do sujeito de uma maneira tal que se aproxima da ideia merleau-pontyana de intercorpo-
reidade (MERLEAU-PONTY, 1960; 1995), inclusive naquilo que ela comporta de uma recusa de uma
visdo abstrata ou idealista da intersubjetividade. Inicialmente, Lacan pensava a constituicao do sujeito
na sua relagdo com a alteridade no contexto de sua teoria do imagindario: o outro era ali, antes de tudo, a
imagem do outro, nem que fosse a imagem especular de si mesmo percebida como externa e alheia (dai a
significagdo originaria e incontornavel que ele atribui a alienagdo do eu). Depois, a figura do Outro (com
maitscula, para distingui-lo do “outro” imagindrio, grafado com mintscula) passa a ser identificada ao
préprio conjunto dos termos da linguagem, o “tesouro de significantes”, como Lacan (1966f) se exprime.
Haveria dois modos, portanto, de acesso ao outro — a imagem e a palavra —, mas nem o corpo préprio nem
o corpo alheio desempenham qualquer papel perceptivel nesse processo. A referéncia ao gozo, no entan-
to, e o resgate parcial da corporeidade que esta parece propiciar permitem uma reconfiguragio da relagao
com a alteridade como se dando, originariamente, no corpo e através do corpo: o outro goza do corpo em
que se vai produzir um sujeito, e esse gozo é, ele mesmo, uma parte essencial do processo de constituigdo.
Essa operagao abre para o sujeito, por sua vez, a possibilidade de um gozo corporal para além do prazer,
que pode ser obtido com a mediagao da imagem, da palavra ou da representagao.

Com essa referéncia ao gozo se abre o unico ontico confessével para nés. Mas nio é por nada que ela
s6 se abra, mesmo na pritica, pelas ravinas do lugar do Outro que ai sio tragadas. Foi onde apoiamos,
inicialmente, a ideia de que esse lugar do Outro deve ser situado no corpo e em nenhum outro lugar, de que ele
ndo € intersubjetividade, mas cicatrizes sobre o corpo tegumentar, pedinculos que se ramificam sobre seus
orificios para agir como preensio, artificios ancestrais e técnicas que o corroem (LACAN, 1968, p. 193,
grifos nossos).

Abre-se, com isso, espago até mesmo para a admissao de certo naturalismo no dmbito da concepgao
lacaniana do gozo - e, por conseguinte, do sujeito —, um naturalismo inencontravel nas ideias antropolé-
] ) )
gicas que o autor sustentou anteriormente (SIMANKE, 2012). Assim, Lacan afirma a certa altura:

14

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



Eis o que é surpreendente: se hd algo que nos dé a ideia de “gozar de si”, é o animal. Nao se pode fornecer ne-
nhuma prova disso, mas, enfim, isso parece ser claramente implicado por isso que chamamos de o corpo animal
(LACAN, 1975a, p. 191).

For¢ando talvez um pouco demais a interpretagao, se hd espaco para uma intercorporeidade — um en-
trelagcamento corporal com o outro — alicer¢ada no conceito lacaniano de gozo, a admissao de que esse
gozo se encontra ilustrado, na sua forma mais depurada, na relagao animal com o corpo permitiria reen-
contrar aqui algo semelhante a ideia de uma “interanimalidade”, tal como proposta por Merleau-Ponty
(1995, p. 247; 374): referéncia exemplar de um projeto de renaturalizagio da realidade humana, ainda
que no Ambito de uma concepgio inteiramente renovada de natureza (SIMANKE, 2011a; 2011b).

No entanto, todas essas formulagées convivem, em Lacan, com outras que reafirmam e, no limite, radi-
calizam as estratégias anteriores de neutralizagao de qualquer referéncia a corporeidade, tais como aque-
las examinadas antes. Em alguns momentos, ambas as atitudes — a de valorizagdo e a de neutralizagdo do
corpo — parecem conviver e debater entre si, como se a teoria se esforgasse por avangar, mas recuasse con-
tinuamente diante do risco naturalista e objetivista que poderia ameagd-la como resultado de um recurso
mais efetivo & corporeidade enquanto tal. Podemos ver os argumentos e contra-argumentos sucederem-
-se no mesmo texto. Assim, ao falar, por exemplo, do problema da feminilidade, Lacan diz:

E incontestavel que ndo se possa, enfim, eliminar absolutamente que o corpo esteja implicado. Entio, a referéncia
a0 gozo ¢, propriamente falando, o que coloca em questao toda a experiéncia analitica. Se ndo houvesse corpo,
nao haveria nenhum sentido (LACAN, 1981a, p. 20).

O conceito de gozo reaparece aqui em primeiro plano, colocando a referéncia ao corpo como decisiva
para a concepgao da experiéncia analitica — isto é, a pratica clinica considerada simultaneamente na sua
dimensao existencial e como espago de teorizagao — e, mais do que isso, como condigao de sentido. Con-
tudo, logo a seguir, como que pensando melhor ou procurando se exprimir mais rigorosamente, Lacan
praticamente desdiz o que foi afirmado até aqui:

(...) 0 corpo como tal, vocés viram tanto quanto os outros que era no nivel da linguagem que se encontravam as
linhas de for¢a que faziam com que, seja para onde for que se leve a bussola, fosse sempre para o norte que ela se
voltava; (...) é que nio ¢ preciso que este seja um norte mitico, no, nao é preciso que a lingua, enfim, dé a esse
corpo mais corpo linguageiro do que ele j4 possui (...) (LACAN, 1981a, p. 21).

Ou seja, parece haver aqui um esforco para resgatar uma fungio auténoma do corpo (sempre relacio-
nado ao conceito de gozo), mas a neutralizagio retorna em seguida (sempre relacionada a linguagem e
ao significante). Mais que isso, 0 conceito mesmo de gozo, que parecia ser o operador teérico permitindo
conceder autonomia ao corpo no dmbito da subjetividade, ¢, por vezes, remetido a uma idiossincrasia do
“ser falante”, do parlétre lacaniano, isto ¢, o ser que §, antes de tudo e essencialmente, linguagem. Deste
modo, a autonomia que esse conceito parecia oferecer a corporeidade é comprometida na medida exata
em que a sua propria autonomia tedrica ¢ limitada e submetida 4 ordem de determinagao representada
pelas operagdes da linguagem. Assim, o gozo e sua relagio com a dor podem ter a sua relagdao orgénica
com o corpo reafirmada num momento:

Deve-se acrescentar aqui — ja que eu acabo de lhes propor quatro dessas pulsdes parciais — que hd outra dessas,
uma que vai as fronteiras pelas quais o gozo é algo que concerne o corpo e seus confins. Isso se chama: a dor
(LACAN, 1978b, p. 70).

15

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



Mas, no momento seguinte, o proprio gozo — o gozo sexual, mais especificamente — é novamente redu-
zido a uma propriedade do ser falante e, por extensio, da propria linguagem, na medida em que é ela que
constitui esse ser:

Gozar de um corpo como tal parece ser algo que seja a propriedade do ser falante (...). [Esse algo] que joga entre
ojogado e o gozado, entre os corpos, é alguma coisa que vem também se substituir, fornecer o paralelo, o equiva-
lente, da pratica disso que se chama no mesmo ser, no ser falante, o gozo sexual (LACAN, 1978b, p. 71).

Essa subordinagao do gozo sexual a linguagem nao deixa de ter relagiao com a célebre afirmagao lacania-
na de que “ndo ha relagao sexual”. Originariamente, esse aforismo exprime a visdo mais tardia de Lacan
sobre as questoes de género. “Nao ha relagio sexual” é a maneira que ele encontra de dizer — da maneira
retoricamente exagerada que lhe é habitual — que nao existe simetria entre os sexos. Como ele desenvolve
em Encore (LACAN, 1975¢), as posi¢oes subjetivas do homem e da mulher nio sdo simétricas, porque a
sexuacdo masculina é sempre referida a fungao falica, enquanto a feminina pode sé-lo (no caso da femi-
nilidade histérica) ou nio, abrindo-se para outra forma de gozo & qual Lacan se refere vagamente como o
gozo do Outro ou apenas como o gozo da mulher. Isso significa que nao se pode estabelecer uma relagao
ponto a ponto entre o conjunto dos seres sexuados como masculinos — um conjunto fechado, ja que re-
ferido universalmente ao falo — e o conjunto dos seres sexuados como femininos — um conjunto aberto
para outras possibilidades nao determinadas de gozo. Portanto, nao hd relagao sexual, na medida em que
nenhuma correspondéncia universal pode ser estabelecida entre “o homem” e “a mulher”.* No entanto, a
férmula de que nao existe relagao sexual pode ser entendida como uma recusa da prépria ideia de inter-
corporeidade que fora insinuada em outras passagens, tais como aquelas comentadas antes. Lacan afirma,
entre outras coisas, que “o ato sexual, isso ndo quer dizer que ele esteja fundado sobre uma relagao que
estaria de alguma maneira inscrita na relagio entre os corpos” (LACAN, 1978a, p. 83).

Diante dessa hesitacio e dessas idas e vindas, nao é surpreendente que férmulas mais explicitas e ine-
quivocas, semelhantes aquelas que se podem encontrar nos trabalhos dos anos 50, reaparecam nesse pe-
riodo mais tardio da produgao lacaniana. Elas reafirmam a subordinagio do corpo a linguagem, mesmo
que a concepgao de linguagem e o proprio conceito de significante nao sejam mais exatamente os mes-
mos que Lacan antes importara do estruturalismo para o interior da teoria psicanalitica. Num dos textos
mais tipicos da sua obra tardia e especialmente valorizado por sua escola (L'Etourdit), essa subordinagao
é reafirmada bastante taxativamente:

O corpo dos falantes esta sujeito a se dividir em 6rgaos, para que seja possivel Ihes descobrir a fungio. (...) E
assim que, pelo discurso psicanalitico, um 6rgao se torna o significante. Aquele do qual se pode dizer que se isola
na realidade corporal como uma isca, que af funciona (a fungio lhe sendo delegada por um discurso) (LACAN,
1973, p. 12).

O proprio conceito de inconsciente parecera estar sendo consideravelmente redefinido a certa altura,
com Lacan empurrando para o segundo plano a tese bésica de seu anos estruturalistas de que ele estaria
“estruturado como uma linguagem” em prol de uma concep¢ao mais centrada no registro do real, entendi-
do antes de tudo como o real do corpo. Mas as formulag6es mais estritamente ligadas a linguagem também
se fazem presentes e ganham forga no final. Assim, ao responder, num debate, uma pergunta de Catherine
Millot, Lacan afirma sem meias-palavras: “A vida no corpo sé subsiste pelo principio do prazer. Mas o
principio do prazer, nos seres que falam, estd submetido ao inconsciente, isto é, a linguagem” (LACAN,
1981c, p. 3). Trata-se de uma verdadeira redugio da vida humana i linguagem: esta tiltima é o sopro divi-
no que anima a matéria corpérea que, de outra maneira, seria inerte. O inconsciente a que essa linguagem
da forma nao pode, portanto, ter nada que ver com o corpo, na contramao da teorizagio freudiana que

16

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



o concebera cada vez mais, na evolugdo de seu pensamento, como um inconsciente pulsional, instintivo,
imerso na corporeidade e representante da heranga da espécie. Nao obstante, como sempre, isso nao im-
pede Lacan de caracterizar essa recusa de qualquer vinculo entre corpo e inconsciente como parte de seu
retorno a Freud: “Isso me levou a falar de um retorno a Freud, a centrar a questdo sobre o que ele mesmo
descobriu - a existéncia do inconsciente. O inconsciente nao tem nada que ver com o funcionamento do
corpo” (LACAN, 1976, p. 139).

Essarecusa davida - o “mortalismo” (OGILVIE, 1987) que decorre do novo mecanicismo engendrado
pelos dispositivos de formalizagao de que Lacan langa mao — assume a sua fei¢cao mais caracteristica nessa
ultima grande metafora a que ele recorre para exprimir sua visio da corporeidade e que se junta a estdtua,
a boneca, a0 manequim, ao autdmato e s demais mencionadas antes — a saber, a do corpo como caddver.
Na sua célebre apresentagio radiofonica em que ele apresenta de forma sintética as principais ideias desse
periodo final de sua produgao, Lacan discute um tanto longamente o problema das relagoes entre corpo
e linguagem. Primeiro, ele reafirma sua posigao de que a linguagem é corpo, isto é, algo material, de modo
a se evadir de uma acusagio qualquer de idealismo: “Eu retorno primeiro ao corpo do simbélico, que é
preciso entender como nao sendo nenhuma metéfora” (LACAN, 1970, p. 61). Esse segundo corpo se
encarna no primeiro — supostamente o corpo real — e dessa encarnagao da estrutura resulta o que a psica-
nalise descreve como afeto.

Até aqui se poderia estar diante apenas de uma critica a uma concepgao ingénua da afetividade como
uma espécie de experiéncia primordial e independente disso que humaniza o sujeito desse afeto — o indi-
viduo humano. Mas a prépria ideia de encarnagao perde sentido quando o corpo no qual essa encarnagao
supostamente ocorre é, ele mesmo, definido como nao sendo nada mais do que o suporte potencial da
cadeia de significantes, sem nenhuma especificidade ou realidade prépria: “O corpo, se o levamos a sério,
é, antes de tudo, aquilo que porta a marca propria a situd-lo em uma série de significantes” (LACAN,
1970, p. 61). Trata-se aqui de uma espécie de funcionalismo lacaniano, acompanhado, como qualquer
funcionalismo, pela tese da multipla realizabilidade: se o que define o ser é a funcao (aquilo que uma enti-
dade faz e nao aquilo de que ela ¢é feita, sua composicio substancial), entdo qualquer sistema que realizar
a mesma funcio, que for capaz das mesmas agdes, é idéntico a qualquer outro que também o faga. Assim,
para o modelo computacional, se a mente é processamento de informagio pelo cérebro (¢ isso que o cére-
bro faz) e se um computador é capaz de processar informagio, entio o computador é ou tem uma mente.
Nio ¢ a toa que Lacan, a certa altura, dialogou com a cibernética e a teoria da informagao no esforco de
formular o que ele chamou de uma teoria materialista da consciéncia (LACAN, 1978¢).'s

Essa propria indiferenga com relagao ao suporte da cadeia significante contribui para a compreensao
de outras afirmagdes dessa passagem que, de outra maneira, soariam absolutamente surpreendentes, a
saber, justamente aquelas em que o “mortalismo” de Lacan se enuncia mais claramente: “E por af que se
constata que, com relagdo ao corpo, é secundario que ele esteja morto ou vivo” (LACAN, 1970, p. 61).
Na sequéncia, a fun¢ao mortificante da linguagem na sua relagdo com o corpo - jd entretida antes no largo
uso retérico que Lacan fizera do mote hegeliano de que “a palavra é a morte da coisa” — se apresenta numa
de suas formulagdes mais extremas, sem, no entanto, destoar fundamentalmente do tom geral mantido
pela elaboragao lacaniana dessa questao ao longo de todo o percurso de sua obra:

Quem ndo conhece o ponto critico pelo qual nés datamos, no homem, o ser falante: a sepultura, ou seja, aquilo
pelo qual se afirma de uma espécie que, ao contrario de qualquer outra, o corpo morto nela preserva o que, quan-
do vivo, lhe fornecia seu cardter: corpo [corps]. Permanece cadéver [corpse], ndo se torna carniga o corpo [corps]
que a fala habitava, que a linguagem cadaverizava [ corpsifiait] (LACAN, 1970, p. 61).

17

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



Esta nao é uma formulagao solitdria ou excepcional, mas, ao contrario, bastante tipica do periodo. No
debate com Millot mencionado antes, que tem por temas a morte, o sonho e o despertar, Lacan joga com
o tema literdrio de que “a vida é sonho” para afirmar, a seguir, que “o despertar total é a morte — para o
corpo” e que “o despertar do corpo é sua destruicio” (LACAN, 1981¢, p. 3) -, ou seja, de que o corpo s6
se manifesta enquanto tal na morte. Em outro momento, ele afirma ainda: “A morte, seja como for que a
pensemos, é puramente imagindria. Se nao houvesse ‘corpo’ [corps], se nao houvesse cadaver [corpse], o
que nos faria estabelecer o lago entre a vida e a morte?” (LACAN, 1976b, p. 268).

O jogo de palavras entre os termos franceses corps (corpo) e corpse (cadéver) serve, assim, para enfatizar
a tese fundamental de que o corpo, em si mesmo, é apenas matéria inerte, de que a propria vida que ele
possa manifestar lhe é insuflada de fora por aquilo que faz a especificidade do homem como ser: no lugar
da alma cartesiana, a estrutura da linguagem. Lacan se pergunta (e se responde) mais adiante: “Eu animei
a estrutura? Bastante, eu acho (...)” (LACAN, 1970, p. 72). Até pode ser verdade, mas se Lacan animou
a estrutura ao encarnd-la no corpo, isso se deu a custa de fazer a estrutura cadaverizar o corpo que passa,
assim, a abrigd-la. Todas as promessas entrevistas da possibilidade de um reconhecimento das poténcias
do corpo na elaboragao da teoria sucumbem diante do avango de seus dispositivos de neutralizagdo que
chegam, ao final, a sua formulagdo mais extrema, a uma anulagao da corporeidade, celebrada nessa iden-
tificagao metafdrica entre corpo e caddver.

COMENTARIO FINAL

Essas observagdes destinam-se apenas a fornecer um ponto de partida para a discussao critica da atitu-
de lacaniana diante do problema da corporeidade. Por mais que a literatura lacaniana coloque frequen-
temente em primeiro plano suas contribuigdes nessa drea, o que se constata, nos diversos momentos em
que se pode, ainda que esquematicamente, periodizar sua producio tedrica, é uma reiterada anulagdo de
qualquer efetividade do corpo no 4mbito de sua teoria do sujeito. Essa atitude é bastante exemplar disso
que se denominou anteriormente “neutralizagdo do corpo’, como uma maneira de designar certa orienta-
¢ao tedrica nao de todo infrequente na histéria da psicanalise.

Na verdade, hé evidéncias suficientes para considerar o caso lacaniano como uma de suas formulagdes
mais extremas. No entanto, é necessdrio, ainda aprofundar a discussdo da psicandlise lacaniana esbogada
mais ou menos descritivamente antes e identificar os compromissos conceituais e filosoficos que dao
origem a sua visdo da corporeidade. Como exemplo desses compromissos, podem-se mencionar: 1) o
cartesianismo renitente de Lacan, para além de todo o cliché, exaustivamente reiterado pelas escolas, de
que se trata da formulagio de uma teoria nio cartesiana do sujeito; 2) a exclusdo de seu sistema de toda
e qualquer possibilidade de autonomia da ordem vital, que s6 poderia ser recuperada pelo recurso a uma
fenomenologia da vida que, ali, se encontra excluida a priori; por fim, 3) uma concepgio radicalmente
antinaturalista de sua concepgao do sujeito e da agao que, visando preservar a especificidade do mundo
humano, acaba por desumanizd-lo num grau ainda mais elevado do que o reducionismo organicista ao
qual pretendia programaticamente se opor.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AKHTAR, S. (2009). Comprehensive dictionary of psychoanalysis. London: Karnac Books.

BERRIOS, G. E. & LUQUE, R. (1995). Cotard’s delusion or syndrome? Comprehensive Psychiatry, vol.

18

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



36, p. 218-223.

BIRMAN, J. (1998). A epopeia do corpo. Nostalgias. In: BASTOS, L. A. M. Eu-corpando: o ego e o corpo
em Freud (p. 09-24). Sao Paulo: Escuta.

(1999). Cartografias do feminino. Sao Paulo: Ed. 34.

BORCH-JACOBSEN, M. (1991). Lacan, the absolute master. Stanford, CA: Stanford University Press.

CAROPRESO, E. & SIMANKE, R. T. (2008). Life and death in Freudian metapsychology: a reappraisal
of the second instinctual dualism. International Journal of Psychoanalysis, vol. 89, p. 977-992.

EVANS, D. (1997). An introductory dictionary of Lacanian psychoanalysis. London and New York: Rout-
ledge.

FOUCAULT, M. (1997). La naissance de la clinique. Paris: Presses Universitaires de France. (Obra origi-
nal publicada em 1963.)

FREUD, S. (1982). Die Ichspaltung im Abwehrvorgang. In: MITSCHERLICH, A.; RICHARDS, A. &
J. STRACHEY (eds.). Sigmund Freud — Studienausgabe (Band 111, Psychologie des Unbewussten, p. 390-
394). Frankfurt am Main: S. Fischer Verlage. (Obra originalmente publicada em 1938.)

(1987). Entwurf einer Psychologie. In A. Freud, M. Bonaparte, E. Bibring, W.
Hoffer, E. Kris & O. Osakower (eds.). Gesammelte Werke (Nachtragsband, pp. 375-486). Frankfurt am
Main: S. Fischer Verlage. (Obra original publicada em 1950.)

HARTMANN, H. (1939). Ego psychology and the problem of adaptation. New York: International Univer-
sity Press.

HENRY, M. (2009). Genealogia da psicandlise: o comego perdido. Curitiba: Editora da UFPR. (Obra ori-
ginal publicada em 1985.)

JOHNSTON, A. (2008). The allure of the machine: cybernetics, artificial life and the new Al Cambridge,
MA: The MIT Press.

KOJEVE, A. (1971). Introduction a la lecture de Hegel. Paris: Gallimard. (Obra original publicada em
1947.)

LACAN, J. (1938). La famille. In: WALLON, H.; MONZIE, A. & FEBVRE, L. (eds.). Encyclopédie Fran-
gaise (Vol. VI, p. 8.40-3-16 e 8.42-1-8). Paris: Société de Gestion de 'Encyclopédie Francaise.

(1956). Discours de J. Lacan (26 sept. 1953). La Psychanalyse, vol. 1, p. 202-211.

(1966a). Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse. In:
LACAN, J. Ecrits (p. 237-322). Paris: Seuil. (Obra original publicada em 1956.)

(1966b). Lagressivité en psychanalyse. In: LACAN, J. Ecrits (p. 101-124). Pa-
ris: Seuil. (Obra original publicada em 1948.)

19

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



(1966¢). La place de la psychanalyse dans la médecine. Cahiers du Collége de
Meédecine, vol. 12, p. 761-774.

(1966d). Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu'elle
nous est revelée dans l'expérience psychanalytique. In: LACAN, J. Ecrits (p. 93-100). Paris: Seuil. (Obra
original publicada em 1949.)

(1966e). Position de I'inconscient. In: LACAN, J. Ecrits (p. 829-850). Paris:

Seuil.

(1966f). Subversion du sujet et dialetique du désir dans I'inconscient freudien.
In: LACAN, J. Ecrits (p. 793-828). Paris: Seuil.

(1967). Conférence sur la psychanalyse et la formation du psychiatre a Ste.
Anne. [On-line]. Disponibilidade: www.ecole-lacanienne.net/ pictures/mynews/ 5634CFB898FE7E-
B394D5476585323802/1967-11-10.pdf. Acesso em 20 de abril de 2014.

(1968). Résumé du Séminaire “La logique du fantasme”. In: Annuaire de I'Ecole
Pratique des Hautes Etudes (1967-1968): documents, rapports, chroniques (p. 189-194). Paris: Ecole Prati-
que des Hautes Etudes.

(1970). Radiophonie. Scilicet, vol. 2\3, p. 55-99.

(1973). Létourdit. Scilicet, vol. 4, p. 5-52.

(1975a). La troisiéme. Lettres de I'Ecole Freudienne, vol. 16, p. 177-203.

(1975b). Le Séminaire, Livre I: Les écrits techniques de Freud (1953-1954). Paris: Seuil.

(1975c). Le Séminaire, Livre XX: Encore (1972-1973). Paris: Seuil.

(1976a). Conferencia de Lacan en Londres. Revista Argentina de Psicologia, vol.

21,p. 137-141.

(1976b). Journée des cartels de I'Ecole Freudienne de Paris. Lettre de I'Ecole
Freudienne, vol. 18, p. 263-270.

(1978a). Excursus. In: CONTRI, G. B. (Ed.). Lacan in Italia. En Italie Lacan
(1953-1978) (p. 78-97). Milan: Salamandra.

(1978b). La psychanalyse dans sa référence au rapport sexuel. In: CONTRI, G.
B. (Ed.). Lacan in Italia. En Italie Lacan (1953-1978) (p. 58-77). Milan: Salamandra.

(1978c¢). Le Séminaire, Livre II: Le moi dans la théorie de Freud et dans la techni-
que de la psychanalyse (1954-195S). Paris: Seuil.

(1980a). De la psychose paranoiaque dans ses rapports avec la personalité. Paris:
Seuil. (Obra original publicada em 1932.)

20

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



(1980b). Quelques réflexions sur l'ego. Le Cog-Héron, vol. 78, 3-13. (Obra ori-

ginal publicada em 1951.)

(1981a). Jacques Lacan a 'Ecole Belge de Psychanalyse. Quarto, vol. 5, p. 4-22.

(1981b). Le Séminaire, Livre I1I: Les psychoses (1955-1956). Paris: Seuil.

(1981c). Réponse a une question de Catherine Millot. Improvisation: désir de

mort, réve et réveil. L’Ane, vol. 3, p-3.

(1986a). 1l me faudra ajouter “non”. Psychoanalyse — Revue de I’Ecole Belge de
Psychanalyse, vol. 4, pp. 179-187. (Obra original publicada em 1982)

(1986b). Le Séminaire, Livre VII: L’ Ethique de la psychanalyse (1959-1960). Pa-

ris: Seuil.

(1994). Le Séminaire, Livre IV: La relation d'objet (1956-1957). Paris: Seuil.

(2001). Réponses a des étudiants en philosophie. In: LACAN, J. Autres écrits
.203-210). Paris: Seuil. (Obra original publicada em 1975.
p ginalp

MERLEAU-PONTY, M. (1960). Le philosophe et son ombre. In: MERLEAU-PONTY, M. Signes (p.
201-228). Paris: Gallimard.

(1995). La nature: notes des cours du Collége de France. Paris: Seuil.

OGILVIE, B. (1987). Lacan, la formation du concept de sujet (1932-1949). Paris: Presses Universitaires de
France.

(1992). Lacan: le corps et le nom du corps. In: GODDARD, J.-C. & LABRU-
NE, M. (eds.). Le corps (p. 222-241). Paris: Vrin.

PALOMBO, J., BENDICSON, H. K. & KOCH, B.J. (2009). Guide to psychoanalytic developmental theo-
ries. Dordrecht: Springer.

PRADO JR., B. (1991). Lacan: biologia e narcisismo (ou a costura entre o real e o imaginario). In: PRA-
DO Jr., B. (Org.). Filosofia da psicandlise (p. S1-72). Sao Paulo: Brasiliense.

SAFATLE, V. (2005). A paixdo do negativo: Lacan e a dialética. Sio Paulo: EDUNESP.

SIMANKE, R. T. (2002). Metapsicologia lacaniana: os anos de formagdo. Sao Paulo e Curitiba: Discurso
Editorial e Editora da UFPR.

(2011a). Freudian psychoanalysis as a model for overcoming the duality of
natural and human sciences. In: KRAUSE, D. & VIDEIRA, A. A. (eds.). Brazilian studies in history and
philosophy of science: an account of recent works (p. 211-223). Dordrecht: Springer Verlag.

(2011b). Freudian psychoanalysis as depth psychology: rereading Freud’s

21

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



theory of the mental apparatus in light of Merleau-Ponty’s concept of depth. Journal of the British Society
of Phenomenology, vol. 42, n. 3, pp. 255-289.

(2012). Lacan: o0 homem, animal louco que fala. In: SGANZERLA, A., VAL-
VERDE, A. J. R. & FALABRETTY, E. (Orgs.). Natureza humana em movimento: ensaios de antropologia
filoséfica (p.289-301). Sao Paulo: Paulus.

(2013a). A universalizagdo da falta: o risco normativo da psicanélise lacaniana.
In: LOPARIC, Z. (Org.). Winnicott e a ética do cuidado (p. 175-215). Sdo Paulo: DWW Editorial.

(2013b). Causalité et émancipation dansla cure psychanalytique. In: COELEN,
M., NIOCHE, C. & SANTOS, B. (Eds.). Jouissance et souffrance (p. 119-138). Paris: Campagne Premiére.

SOLER, C. (1995). The body in the teaching of Jacques Lacan. Journal of the Centre for Freudian Analysis
and Research, vol. 6, no. 2, pp.1-19. [On-line]. Disponibilidade: http://jcfar.org/past_papers/The%20
Body%20in%20the%20Teaching%200f%20Jacques%20Lacan%20-%20Colette%20Soler.pdf. ~ Acesso
em 28 de janeiro de 2014.

NOTAS

1. O autor agradece o apoio do CNPq a realizagao deste trabalho, sob a forma de Bolsa de Produtividade em Pesqui-
sa concedida ao projeto “Corpo, ciéncia e natureza na historia da psicanélise”, do qual se apresenta aqui uma parte
dos resultados.

2. Uma definicio sucinta e eficiente de neutralizacdo pode ser encontrada em Akhtar (2009, p. 188).

3. A metafora do caddver, que explicita ainda mais claramente essa perspectiva, aparece mais tardiamente na obra
lacaniana e serd comentada adiante.

4. Ver, sobretudo, o segundo capitulo, intitulado, significativamente, “O homem estétua” (p. 43-72). Borch-Jacobsen
localiza na influéncia de Wallon - a principal referéncia tedrica para a formulagao do estdgio do espelho lacaniano -
a origem dessa precedéncia da imagem sobre a corporeidade: “O corpo préprio, enfatizava Wallon, é, antes de tudo,
uma imagem do corpo, isto ¢, uma imagem visual” (BORCH-JACOBSEN, 1991, p. 47, grifos do autor).

S. Ver, principalmente, o capitulo IV, “Imagos e complexos” (p. 245-340).

6. Conferéncia na Escola Belga de Psicandlise sobre a ética da psicanélise, originalmente proferida em 09\03\1960.
7. Lacan langa mao do conceito que Freud (1982) emprega para falar de uma divisdo do eu (Ichspaltung) no proces-
so defensivo — da psicose, sobretudo — e o redefine em termos de uma divisdo constitutiva do sujeito, utilizando-o
ambiguamente, tanto para significar a divisdo entre consciéncia e inconsciente quanto para expressar a separagao

entre sujeito e natureza (na qual se inclui o corpo).

8. Cf. Caropreso e Simanke (2008), para uma discussio dessa posicio lacaniana e comparagio com as concepgdes
de Freud sobre a pulsio de morte. Ver também Ogilvie (1992, p. 238-9).

9. Cf., sobretudo, o capitulo VIII, “Abram alguns caddveres” (FOUCAULT, 1997, p. 125-150). Ver também Simanke
(2002, pp. 20-32).

22

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



10. Doenga mental descrita em 1880 pelo neurologista francés Jules Cotard (1840-1889), em que os pacientes,
entre outros sintomas, podem acreditar ja estarem mortos, ter o seu corpo putrefato ou negar a existéncia das neces-
sidades organicas e de varios érgaos vitais (BERRIOS & LUQUE, 1995; SHORTER, 2005).

11. Para uma discussio mais aprofundada desse movimento de revisio dos pressupostos metapsicoldgicos e met-
odolégicos da psicanalise lacaniana, ver Safatle (2005; sobretudo, o capitulo 4, p. 141-170).

12. Essa distingdo é reminiscente da distingdo hegeliana entre Genuss (gozo) e Lust (prazer), também discutida por
Kojéve (1971), em quem Lacan claramente se inspira (EVANS, 1997).

13. “Demanda” (demande) ¢ o termo pelo qual Lacan se refere  exigéncia estritamente pulsional, que ele procura
escrupulosamente distinguir do tipo de exigéncia protagonizada pelo desejo e pela necessidade organica (LACAN,
1966f).

14. Outro aforismo célebre, relacionado com esse e formulado por Lacan mais ou menos na mesma época, afirma

que “a mulher nio existe” (“La femme n'existe pas”), com um traco barrando o artigo definido “La” Essa é outra

maneira de exprimir a ideia de que ndo existe relagao sexual, a saber, porque um dos termos dessa relagao, “a mul-
) ) )

her”, ndo existe, j& que nao é possivel caracterizar nenhum conjunto delimitado de seres que possa ser globalmente

definido como “a mulher”.

1. Ver Johnston (2008, p. 65-10S) para um comentdrio do uso lacaniano da cibernética.

23

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 13, nimero 3, p. 3-23, dezembro de 2016



