doispontos:

Revista dos Departamentos de Filosofia da Universidade
Federal do Parana e da Universidade Federal de Séo Carlos

Hegel e a contradicao na natureza

Luiz Fernando Barrére Martin
fernando.martin@ufabc.edu.br

Universidade Federal do ABC (UFABC), Sdo Bernardo, SP / CNPq

Resumo: A contradicdo é um conceito central para que se compreenda o desenvolvimento dialético da filosofia de
Hegel. Desde a Antiguidade é debatido pelos filésofos se a contradi¢ao seria ou ndo uma anomalia a ser combatida
quando se pensa na possibilidade da constituicdo de um discurso acerca das coisas e qual o seu alcance. No que
se refere a Hegel, a contradicdo nédo esté presente apenas no dominio dos conceitos, mas também na natureza. O
que pretendemos aqui é apreender o significado dessa contradicao na natureza e do conceito de movimento que
dela deriva. Para tanto, primeiro acompanharemos certos aspectos dessa temética no debate de Hegel com alguns
autores da Antiguidade e a seguir trataremos da exposicdo hegeliana do mesmo tema na Filosofia da Natureza da
Enciclopédia a partir da deducao do conceito de tempo.

Palavras-chave: Hegel; contradicao; natureza; ceticismo; filosofia alema; filosofia grega.

Hegel and the contradiction in the nature

Abstract: The contradiction is a central concept in order to understand the dialectical development of Hegel’s
philosophy. Since ancient times is debated by philosophers if the contradiction would or wouldn’t be an anomaly
to be fought when considering the possibility of setting up a speech about things and what its scope is. With regard
to Hegel, the contradiction is not only present in the field of concepts, but also in the nature. What we intend here
is to grasp the significance of this contradiction in the nature and the concept of movement derived from it. For
this, first we will follow certain aspects of this theme in Hegel’s discussion with some authors of antiquity and then
dealing with the hegelian exposition of the same theme in the Philosophy of Nature of the Encyclopaedia from the
deduction of the concept of time.

Keywords: Hegel; contradiction; nature; scepticism; german philosophy; greek philosophy.

Nos capitulos iniciais das Hipotiposes Pirronianas, Sexto Empirico empreende uma exposi¢ao mais geral
acerca de diversos aspectos definidores da posicdo cética’. Especificamente no capitulo intitulado “O que
¢ o ceticismo’, encontramos a seguinte descri¢do do que seja a filosofia cética: “é uma habilidade, ou
atitude intelectual, que opde fendmenos a inteligiveis (nootimena, noetd) de todas as maneiras, tendo como
resultado que, devido a equipoléncia dos objetos e discursos (I6gois) assim opostos, somos nés levados
primeiro a um estado suspensivo do intelecto e em seguida a um estado de tranquilidade (ataraxia)”
(SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 7).

Recebido em 30 de junho de 2015. Aceito em 30 de setembro de 2015. 111

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



Da descrigao acima, podemos perceber que é fundamental para a caracterizagao da filosofia cética a
oposicao de um discurso a outro. Nao é por outro motivo que Sexto apresenta como “principio” bésico
do ceticismo a oposicao de todo discurso a um discurso de igual forga (panti I6goi l6gon ison antikeisthai)
(SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 9).

E a renovada experiéncia do conflito (diaphonia) das posiges contrarias que o leva a adotar essa
postura como caracterizadora da filosofia cética. Diferentemente do dogmatico®, o cético ndo vé como
adotar outra postura. Nao é nem uma nem sio duas vezes que ele se vé diante de discursos opostos
aparentemente de igual persuasdo. Da investigagdo que realiza nio consegue nem obter a verdade nem
afirmar que ela é inapreensivel. A cada nova investigacio, depara-se ele com uma aparente igualdade de
forga de argumentos ou proposigdes — isosthéneia, e sem ter como decidir é levado a suspensao de juizo
(epokhé) (SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 7-8). Essa recorrente dificuldade de assentir a uma posi¢ao
definida o levou, portanto, a tomar prioritariamente como primeiro passo de sua investigacio o exercicio
da atitude opositiva. Ele ndo comunga da mesma confianga que o dogmatico possui em diretamente
orientar sua investigacdo para a apreensao daquilo que é o real, o verdadeiro.

No que respeita a relagao aqui desenvolvida entre o ceticismo e a filosofia de Hegel interessa sublinhar
que a atitude opositiva cética nio se efetua apenas com diregdo a temas filoséficos. Como foi descrito ha
pouco na definigao apresentada, a oposicao se faz entre fendmenos e inteligiveis de todas as maneiras.
Isto quer dizer que a oposi¢ao ndo segue certo protocolo que regule sua realiza¢do e nem hd uma restrigao
quanto ao que possa ser investigado. Fendmenos* sao opostos a fendmenos, inteligiveis a inteligiveis,
fendomenos a inteligiveis e por ai adiante. Com efeito, o que Sexto pretende mostrar é que o conflito
pode ser estabelecido de muitos modos possiveis. Um argumento pode se opor a uma suposta evidéncia
fenomenal sensivel. Exemplo disso temos na contestagao feita por Anaxdgoras contra o fato da neve ser
branca com base no argumento de que, se a neve é 4gua congelada e a dgua é preta, por conseguinte a neve
também ¢é preta (SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 23). Tanto o fendmeno sensivel quanto aquele que se
dé ao nosso intelecto podem ser investigados e submetidos a atitude (agogé) opositiva cética. Nada pode
escapar de ser questionado. Nao existe um dominio que fique a salvo do exame.

Se Kant nao pode considerar como opinido séria a extensio da doutrina da davida aos principios
do conhecimento sensivel e a experiéncia (KANT, 1977, p. 594), ¢é justamente essa radicalidade da
investigagao cética, o fato de nao se restringir a nenhum dominio determinado, que Hegel toma como
0 aspecto de maior relevincia no ceticismo e que terd consequéncias importantes para sua filosofia da

natureza.

Hegel desdobrava sua critica do ceticismo moderno de Gottlob Ernst Schulze questionando, entre
outras coisas, o alcance seletivo do exame a ser empreendido pelo mesmo®. Dessa maneira, Schulze, tal
como Kant, nio vislumbrava a hipétese de um ceticismo tao radical: “(...) até agora nio foi conhecida a
verdadeiraintengio do ceticismo etc.” (HEGEL, 1968, p.203). E sua verdadeira intencao passa pelo carater
seletivo do exame cético, o que significa admitir que nem tudo tem de ser questionado. Da perspectiva
desse ceticismo supostamente revigorado estdo imunes a investigacio os fatos de consciéncia, também
a experiéncia, as percepg¢oes externas e as ciéncias (HEGEL, 1968, p. 203-204). Ora, por tudo que j4 foi
anteriormente mencionado quanto a extensio do exame cético e também do exercicio de sua atitude
dialética, nada mais distante do ceticismo antigo do que essa afirmagao enfética daquilo que nao pode

112

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, nimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



ser investigado e nao pode ter sua certeza contestada. Tomemos um exemplo relacionado & percepgao
exterior sensivel. Quando provamos do mel, podemos admitir tanto que ele é doce quanto é amargo. Esta
é a percepcao do cético diante daquilo que lhe aparece a respeito dessa mesma percepgao. Essa variagao
da experiéncia perceptiva se deve ao cardter relativo das sensa¢oes e também de como cada um apreende
essas sensagdes: a uns o mel é percebido como doce e a outros como amargo (SEXTUS EMPIRICUS,
2000, p. 191-192 e também p. 125-129)°. A propésito do comentério da filosofia de Heraclito, Hegel
retoma essa constatagao cética a respeito da instabilidade e da contradigao inscritas nas nossas percepgoes
sensiveis, que o mel admite os contrapostos, ou seja, tanto o doce quanto o amargo:

Sexto observa: Herdclito parte, tal como os céticos, das representagdes comuns dos homens; ninguém
negard que os homens sadios digam a respeito do mel que ele é doce, ja os ictéricos, que ele é amargo; — se
ele fosse somente doce, entdo ele ndo poderia alterar sua natureza mediante um outro, e seria por toda parte,

também para os ictéricos, doce’.

Essa constatagio da contradi¢do presente em qualquer 4mbito, e aqui desdobrada naquilo que é
sensivel, também pode ser observada na andlise do movimento por Zenao e a partir do que Hegel nela
vislumbra como dialética verdadeiramente objetiva (HEGEL, 1986¢, p. 301). A este respeito, é preciso,
contudo, advertir que o juizo de Hegel é ambiguo. Zenao — seria mais exato conceber a partir do que Hegel
propde — entreviu a dialética objetiva mas nio a desenvolveu em toda sua potencialidade®. Esta espécie de
dialética implica a consideracdo imanente do objeto. As determinagées do objeto sio tomadas tal como se
apresentam e elas entdo se mostram como contrapostas. Zenao foi capaz de desdobrar tal dialética, todavia,
ndo conseguiu ir mais além e como resultado dessa contradi¢do apenas obteve o negativo, uma aporia que
ndo pudesse se resolver, os assim chamados paradoxos de Zeniao (HEGEL, 1986¢, p. 303-304). Se para
ele 0 movimento nao ¢ possivel em virtude da contradi¢ao gerada, tal resultado se realiza porque aqui a
contradigdo nao é considerada em termos especulativos’. Zenao ainda estaria no terreno do que Hegel
denomina de pensar do entendimento. Qualquer determinacio ai posta nio estd livre de ter uma outra a
ela contraposta. A ocorréncia desse fato se deve ao caréter limitado das determinagdes de entendimento'’.
Elas sao limitadas porque estao reguladas pelo principio de nao-contradi¢do, ou seja, que algo nio pode
ser A e ndo-A ao mesmo tempo. Ou é uma coisa ou outra. A impossibilidade do movimento se assenta
nessa dificuldade imposta por uma compreensio impeditiva de que determinagdes contrapostas possam
existir conjuntamente. Como conciliar no movimento a continuidade e a divisibilidade do espago e do
tempo? O punctiforme versus o continuo? Ou a primeira dessas duas determinagdes ¢ afirmada e a outra
é excluida, ou esta é afirmada e aquela primeira é excluida.

Se para Zenio o movimento ¢ contraditério e por isso ndo-verdadeiro, isto se deve a ele ndo enxergar
além dos limites estreitos do entendimento. A verdade se apoia na fixagao (Festsetzung) de um lado como
o verdadeiro e o outro como nulo (das Nichtige) (HEGEL, 1986¢, p. 301-302). Quando os contrapostos
sao unidos, entdo é gerada a contradi¢do que termina no nada, numa nulidade. Por isso 0 movimento
é nao-verdadeiro. Mas a nao-verdade do movimento nao significa, nota Hegel, que Zenao estivesse
combatendo a realidade do movimento, seu carater concreto:

(...) que 0 movimento nao seja, isso nao tem de ser assim entendido do modo como nés dizemos: existem
elefantes, ndo existem unicornios. Que haja movimento, que esse fendmeno seja, isto ¢ o que nao se

questiona; o movimento tem certeza sensivel, assim como elefantes existem (HEGEL, 1986¢, p. 305).

113

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



Tentar contestar as refutagdes de Zenao ao movimento com base na experiéncia sensivel do movimento
énao compreender o que ai estd em jogo. Se, portanto, Didgenes, o cinico, contesta Zenao apenas se pondo
de pé e comecando a caminhar, ele pretende que tal evidéncia (endrgeia) ateste a realidade do movimento
(Cf. SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 373)"". Da mesma maneira o cético ndo pode ser acusado de que
sua atitude filoséfica o conduza a inagio por reiteradamente nao se sentir capaz de superar a contradigao
e, por conseguinte, de afirmar que a verdade seja isto ou que a verdade seja aquilo outro'®. Zendo nao
nega o movimento concreto e o cético nao é tolo o suficiente para nao se dar conta que caminhando mais
alguns passos adiante caird no buraco que ali existe. Nao é nesse sentido, como se a contradi¢ao devesse
a qualquer custo ser evitada, que a critica de Zendo ao movimento tenha de ser compreendida; pelo
contrério, ela tem de ser considerada positivamente:

Para nds, nao hd nenhuma contradigao na representacio de que o ponto esteja posto no espago ou, do
mesmo modo, que 0 momento esteja posto no tempo continuo, ou o agora do tempo seja posto como
uma continuidade, duragio (dia, ano); mas seu conceito é algo que se contradiz. A igualdade a si mesma, a
continuidade é conexdo absoluta, aniquilagio de toda diferenga, de todo negativo, do ser-para-si; o ponto,
em contrapartida, o puro ser-para-si, o distinguir-se absoluto e a supressao (Aufheben) de toda igualdade
e conexao com outro. Ambos estio postos no espago e no tempo como uma coisa s, espago e tempo sao,
portanto, a contradico. (....) O movimento é justamente a esséncia, a realidade do tempo e do espago; e na
medida em que esta aparece, é posta, é a contradicao aparecente (der erscheinende Widerspruch) que é posta
(HEGEL, 1986, p. 307).

Duvidar da pertinéncia das andlises de Zendo acerca do movimento, tal como ocorre com o cinico,
significa nao compreender, aos olhos de Hegel, que nao hd nada de absurdo em pensar conjuntamente a
existéncia do movimento e seu cardter contraditério. Ora, como bem observa Hegel, é o seu conceito que
se contradiz. O conceito do movimento concreto é em si mesmo contraditério e é para isso que Zenao
nos chama a atengio. Nao importa que ele nao tenha levado até suas ultimas consequéncias a dialética
(objetiva) que aparece na interpenetragio de determinagdes contrapostas. Nem poderia té-lo feito, pois
a contradi¢do ainda af é considerada como meramente negativa, quer dizer, mesmo que ele chegue a
observar no movimento a contradigdo inscrita nas determinagoes que o compdem, o fato de que ela
exista nos leva, segundo ele, a um resultado negativo: o movimento é nao-verdadeiro'’. Mais um pouco
e a contradi¢do seria fruto de uma dialética verdadeiramente objetiva. Mas ai Zenao jé seria Herdclito.
Afirmamos anteriormente que o juizo de Hegel era ambiguo quanto a presenca da dialética objetiva em
Zenao. Isso efetivamente acontece porque Hegel guarda para a dialética presente em Herdclito a honra de
receber a caracterizagdo de objetiva e sem nenhuma ressalva'®.

Na Ciéncia da Légica, Hegel assim se refere ao movimento sensivel e como ele, no 4mbito da natureza,
contém em si a contradicio l6gica e especulativa, o negativo em sua determinagao essencial:

ele é o principio de todo auto-movimento, que consiste em nada além do que na exposigao da contradigao.
O movimento exterior sensivel é seu ser-ai imediato. Algo se move: isso nio deve ser compreendido como
se a coisa se achasse aqui neste agora, e ali no agora seguinte, mas como aqui e nao aqui em um unico e
mesmo agora, e a coisa como sendo e nao sendo a0 mesmo tempo no mesmo aqui. H que se admitir as
contradigdes que os antigos dialéticos apontam no movimento, mas disso nao se segue por conseguinte que

o movimento nio exista, e sim que o movimento ¢ a prépria contradicio sendo-ai (HEGEL, 1978, p. 287).

114

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, nimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



E esta contradicio, aqui apresentada no seu aspecto espago-temporal/natural, que Hegel encontra ja
em Her4clito. Assim, na sua instincia l6gica, Herdclito nao dissociava ser e ndo-ser. Sua proposigao “o ser
ndo é mais do que o ndo-ser” expressa a verdade das determina¢des do ser e do nada na unidade destes
contrapostos: o devir (Cf. HEGEL, 1986c, p. 324-325). Contra a concepgio de um ser que nio admitisse
alteragoes, e portanto, que nao pudesse ser afetado ou igualado aquilo que ele nao é, Hericlito, aos olhos
de Hegel, prefigura o resultado da dialética das duas primeiras determinagdes da ideia logica. O ser que
inicialmente surge nao é algo constituido e determinado, diferente daquilo que ele nao é. Conceber o ser
como se ele jd contivesse certo acabamento é conceber um desdobramento desse seu momento inicial,
no qual o mesmo, entretanto, apenas apresenta uma indeterminacio imediata e, desse modo, uma pura
abstragdo. Essa falta de determinacao, essa vacuidade é o que revela sua negatividade intrinseca e faz com
que o ser, portanto, iguale-se ao nada. O que importa aqui para Hegel é observar que desde o comeco ser
e nada se encontram inevitavelmente unidos e a constatagao dessa unidade expde a verdade do ser e do
nada como devir (Cf. HEGEL, 1986a, p. 182-193). Essa unidade de ser e nada como devir no é estdtica,
pelo contrério, ela é a “inquietude em si” (HEGEL, 1986a, p. 191), que no seu movimento tem o impulso
para ir adiante e consuma o desenvolvimento légico. Esse devir inquieto é o que corresponde, segundo
Hegel, a determinagao fundamental da filosofia de Hericlito.

O principio conceitual que rege essa filosofia’’, sua esséncia, é, por conseguinte, a mudanca, essa
determinagio reciproca dos contrapostos unificados, justamente aquilo que Zenao nio pode admitir.
Considerada estritamente em seu aspecto légico, a contradi¢io é essa relagio de determinagoes
contrapostas em que cada uma, ao se por, remete a outra que a ela se relaciona. Cada uma é o que é na
relagao com a outra, sua afirmagao vincula-se a outra que é negada, mas que a0 mesmo tempo estd contida
na primeira como elemento de sua autonomia, o que quer dizer que somente assim as determinag¢des
contrapostas adquirem subsisténcia. Temos aqui o que Hegel chama de contradi¢do posta: ao me por,
ponho ao mesmo tempo o outro que excluo de mim (Cf. HEGEL, 1978, p. 279). E numa tnica reflexao
que se dd o por de ambas as determinagdes: “esse incanséavel desvanecer dos contrapostos neles mesmos”
(HEGEL, 1978, p. 280).

A apresentacio hegeliana dessa interpenetragao de ser e nada na filosofia de Herdclito nao deixa de
remeter a esse aspecto da categoria logica de contradi¢ao como incessante passagem de um a outro, ser
e nada, nesse relacionamento inquieto, que é o préprio devir (Cf. HEGEL, 1986¢, p. 324-325). Além
disso, esse movimento que é o devir nao recebe de Herdclito apenas uma expressao logica, mas também
recebe uma expressao sensivel, a saber, o tempo. Em termos hegelianos, na medida em que passamos do
dominio do légico para o natural passamos para o dominio do que é exterior, do ser-fora-de-si. A ideia
légica é assim posta por uma reflexdo exterior, o intuir, e se determina na forma do ser-outro, isto ¢, a
natureza (Cf. HEGEL, 1992, p. 231 e p. 237). O tempo é uma das formas abstratas em que o ser-fora-de-
si é intuido e, portanto, sensivel (HEGEL, 1997, p- 45). Hegel ir, por conseguinte, denominar o tempo
como devir intuido'. A filosofia de Her4clito, portanto, consiste, no ambito histérico, numa confirmagao
suplementar desse devir que é a propria contradigao e que se efetiva sensivelmente.

Na Filosofia da Natureza apresentada na Enciclopédia, Hegel fornece a dedugao do tempo como essa
determinagdo na qual a contradi¢do - alcangada e rechacada por Zenao - adquire seu contorno sensivel
definitivo.

115

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



Nao podemos, entretanto, adequadamente compreender o tempo, que na sua formulagao candnica “é o
ser que, sendo, nao é e que nio sendo, ¢” (HEGEL, 1992, p. 247), sem considerar sua articulacio dialética
com o espaco e também por essa via se explicita o que é o movimento concreto. Assim, o que temos
quando a ideia l6gica “se resolve (sich entschliesst)'” a deixar ir livremente fora de si mesma o momento
da sua particularidade ou da primeira determinacio e ser-outro, ideia imediata como seu reflexo, como
natureza”? (HEGEL, 1992, p. 231). A primeira determinacdo que se apresenta é o espago. Com ele a ideia
légica entra diretamente na exterioridade como o outro dela mesma, dai a caracterizagao dessa alteridade,
desse ser-outro como o ser-fora-de-si (HEGEL, 1992, p. 243). A natureza é uma particularizagio da
ideia pura e como tal nao pode desta ser desvinculada, é o ser-fora-de-si em relagao a ideia légica. O
que define esse ser-fora-de-si é sua universalidade abstrata e imediatez. Tal como a universalidade l6gica,
momento inicial do conceito hegeliano, esse cardter imediato do espago faz com que ele seja nessa sua
abstragdo completamente indeterminado e, portanto, indiferenciado’® (Cf. HEGEL, 1981, p. 239ss.). A
universalidade légica e o espago constituem ambos um comego, e desse modo, ainda nao passaram por
um processo de determinagao no qual seja fornecido ao contetido uma delimitagao, ou seja, uma distingao
com respeito a um outro que nio seja ele (Cf. HEGEL, 1992, p. 130). A indiferenciagio daquilo que ¢
o abstrato um-ao-lado-do-outro e que compde o espago, permite, nesse momento inicial, que subsista
sua continuidade ininterrupta (HEGEL, 1992, p. 243). Por isso o espago é uma mera forma que s6 tera
efetivamente o ser-um-fora-do-outro quando se determinar em suas diferencas que, até este momento,
nio passam de uma mera possibilidade (HEGEL, 1992, p. 244).

A diferenciagao do espago, o rompimento de sua continuidade e homogeneidade, somente acontece
com a negagao que se inscreve no préprio espago. Por meio dessa negagao esse espagco homogéneo pode
ver surgir suas diferencas determinadas como ponto, linha e superficie. Na relagao que existe entre essas
determinagoes do espago, a passagem de uma a outra é de ordem dialética. Isto implica que ai se opera no
regime de uma negac¢do determinada, ou seja, cada determinacdo desdobrada advém daquela que é sua
outra, mas que nesse processo é negada e a0 mesmo tempo somente ¢ nessa vinculagao ao seu outro que é
negado. E dentro desse contexto que Hegel pode chamar a diferenca espacial de qualitativa (Cf. HEGEL,
1992, p. 245).

Com efeito, a qualidade é o ser-af unido com uma determinidade (HEGEL, 1992, p. 129). Na qualidade
j4 estd contida a negacio como um ser-ai e algo. A negaco é o ser-outro desse ser-ai que é a qualidade. E
ela que fornece a determinagao prépria de algo como qualidade. O ser-ai ¢ algo porque ele é determinado,
ou seja, porque ele é um algo que nao pode ser confundido com outro algo. Ele é, portanto, este algo e nao
aquele outro, possui um limite (Grenze). A negacao, dird Hegel, é esse limite. Essa limitagdo que atravessa
esse algo faz com que ele a0 mesmo tempo seja finito. O que ndo é dificil de se compreender, pois o algo
por ser limitado necessariamente remete a um outro que o limita: “o limite do algo se lhe torna objetivo no
outro” (HEGEL, 1986a, p. 197)". E importante frisar, portanto, que esse limite de algo nio é meramente
exterior. E na mediagio do algo com o outro que se estabelece essa diferenga entre ambos. Se considerarmos
agora as determinages do ponto, da linha e da superficie, veremos que a representacdo comum sé é capaz
de conceber o algo e seu limite (o outro) como um fora do outro. Assim, “de acordo com essa diversidade
do algo e de seu limite, a linha aparece como linha somente fora de seu limite, o ponto; a superficie como
superficie fora da linha” (HEGEL, 1984, p. 114). Mas se o limite é considerado como o outro que pertence
de modo imanente a algo, entdo “o ponto é essa dialética de si proprio, a saber, tornar-se linha, a linha a
dialética do tornar-se superficie, a superficie a [dialética] de tornar-se espaco total” (HEGEL, 1984, p. 115).

116

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, nimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



E essa dialética de ponto, linha e superficie exposta como exemplo da relagao entre algo e seu limite
que Hegel vai desenvolver no dambito de uma filosofia da natureza. O ponto é o limite do espago — o ser-
fora-de-si imediato e indiferenciado — como sua negagao imanente, pois como nota Hegel, a negagao é
negagao do espago. Na continuag¢io dessa dialética o ponto se suprime e se transforma em linha e a linha
negada passa para a superficie. Nesta ultima etapa se constitui uma totalidade espacial, todavia, nao mais
aquela do comego, indiferenciada, pois esta totalidade é fruto de um processo de determinagio que a
singulariza (HEGEL, 1992, p. 245). Dessa relagio entre o algo e seu limite importa reter que a passagem
de uma determinacio a outra se faz a partir da posicao dessa contradi¢ao que se resolve na determinagao
que surge da negagao de sua outra, mas que continua a fazer parte daquela que veio a surgir®’. O que nao
significa, por exemplo, que a linha se constitua de pontos, visto que “a linha ¢, ao contrdrio, o ponto na
medida em que esté fora de si mesmo” (HEGEL, 1992, p. 245).

A negagao ¢, portanto, o que torna possivel a diferenciagiao do espago como ponto, fazendo com que o
mesmo deixe de ser apenas em si e torne-se para si. Nesta passagem, o espago, como essa negatividade,
constitui-se como tempo. Hegel dird que a verdade do espago é o tempo, este constante suprimir-se de seus
momentos mediante a negacao que se refere a si e assim confere unidade negativa ao ser-fora-de-si (Cf.
HEGEL, 1997, p. 53s.). Uma unidade inquieta — para usar um termo do préprio Hegel para caracterizar
o tempo —, visto que nela ocorre esse processo constante de passagem do ser ao nada e do nada ao ser
(HEGEL, 1992, p. 249). Nio é por outro motivo que ele denomine o tempo como devir intuido: “o
ser que, sendo, ndo é e, ndo sendo, ¢” (HEGEL, 1992, p. 247). A continuidade do tempo se realiza nessa
contradicdo de ser e nada e pela qual um desaparece no outro incessantemente e constitui o devir. As trés
dimensoes do tempo se articulam segundo esse processo contraditdrio do devir:

Estas duas determinagdes sdo assim, cada uma por si, como unidade do ser e do nada; mas também sao
diferentes. Esta diferenca s6 pode ser a do surgir e do perecer. Uma vez [a 12], no passado (no Hades), o
ser é o fundamento a partir do qual se comega; o passado existiu efetivamente como histéria do mundo,
acontecimentos da natureza, mas [foi] colocado sob a determinagio do nao-ser [que] isto avangou. Da
outra vez [a 22] é as avessas; no futuro o nio-ser é a primeira determinacgdo, o ser a mais tardia, embora
nao segundo o tempo. O meio ¢ a unidade indiferente de ambos, de modo que nem um, nem outro
constitui o determinante. O presente s6 é por isso, que o passado nao ¢é; inversamente, o ser do agora tem
a determinagao de nao ser, e o nao-ser de seu ser ¢é o futuro; o presente é esta unidade negativa. O nao-ser
do ser, a cujo lugar passou o agora, é o passado; o ser do nao-ser, que estd contido no presente, é o futuro.
No sentido positivo do tempo pode-se pois dizer: s6 o presente é, o antes e o depois nao é; mas o presente

concreto ¢ o resultado do passado, e esta prenhe do futuro (HEGEL, 1997, p. 60).

Na medida em que o espago tem negada sua continuidade indiferente e passa ao tempo como ponto,
entdo este alcanca com essa determina¢do negativa uma concretude que é o lugar. Ele ¢é a fixagdao no
presente como agora, mas que, no entanto, essa “identidade posta do espago e do tempo” é novamente
abalada pela negagao dessa singularidade espacial que é o lugar e assim se avanga para um outro ponto.
Esta contradigao entre essas duas determinagdes, espago e tempo, faz com que o processo do devir tenha
impulso nesse “desaparecer e regenerar-se do espago no tempo e do tempo no espago”. O nome que Hegel
dé a esse processo é movimento (Cf. HEGEL, 1992, p. 251-252).

A partir, portanto, do percurso até aqui efetuado, podemos entdo concluir que no comentdrio hegeliano

117

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



de certos autores ou correntes filosoficas da Antiguidade com referéncia a presenca da contradigiao na
natureza, Hegel se alinha tanto com o ceticismo pirroénico quanto com Herdclito, a despeito mesmo da
diferenca de estatuto filos6fico que uma e outra filosofia concedem a essa constatagio da contradigao.
Além disso, e mais especificamente em relagao a Zenao e Heraclito, estamos, segundo Hegel, diante de
filosofias que associaram a contradi¢ao ao movimento. Se Zenao, na perspectiva hegeliana, nio foi capaz
de pensar positivamente essa associagao, esse fato nao retira o mérito de seu esforgo investigativo e o
interesse que este traz para o proprio desdobramento da filosofia de Hegel quanto & compreensao da
contradicio existente no movimento sensivel. Foi a filosofia de Herdclito que, neste ponto particular, teve
maior influéncia na filosofia hegeliana a titulo de confirmagao suplementar de suas teses. A concepgao
heraclitiana da realidade como mudanga corresponde a essa determinagao-de-pensamento légica do
devir, a primeira verdadeira (HEGEL, 1986a, p. 192-193), e que, portanto, desde o inicio articula a ideia
légica como contradigao. Na natureza, o devir, essa contradigao entre ser e nada, tem sua contraprova
concreta intuitiva como tempo. Eele que na sua unidade negativa constitui e a0 mesmo tempo impulsiona
esse processo segundo o qual as coisas, num movimento incessante, surgem e perecem, aquilo mesmo
que o cinico Didgenes singelamente atestava quando se punha a caminhar.

NOTAS

1. Este artigo apresenta parte dos resultados de pesquisa em andamento apoiada pelo CNPq por meio do edital Universal n° 14
de 2013.

2. Nas mengoes ao ceticismo antigo neste estudo, salvo lndlcagao em contrario, a utlhzagao de termos como “cético’, pirrdnico,
pirronismo’, “filosofia cética’, “filosofia pirronica’, a referéncia é sempre ao ceticismo pirrénico de Sexto Empirico.

3. Dogmatismo aqui tem de ser compreendido como a postura daqueles que pretensamente conseguiram ir além desse conflito
de posicdes contrérias e assim, de maneira resolutiva, sao capazes de dizer o real, o verdadeiro, como as coisas (prdgmata) sio em
si mesmas (Cf. SEXTUS EMPIRICUS, 2000, p. 11).

4.F necessario assinalar que o uso do termo fendmeno neste trecho em que Sexto apresenta uma defini¢ao do ceticismo (SEXTUS
EMPIRICUS, 2000, p. 7) é feito com referéncia estritamente as coisas sensiveis (aisthetd). Notemos que o termo “phainémenon”
nao tem que sempre se referir diretamente ao que é sensivel. Conforme Oswaldo Porchat, o termo foi largamente utilizado na
filosofia grega antiga, desde a Pré-Socritica até a filosofia helenistica. No caso do cético, por exemplo, os phaindmena tanto dizem
respeito aos objetos fisicos sensiveis quanto asideias e pontos de vista das pessoas e dos filosofos. H4 ocorréncias desses dois usos
do termo em Sexto Empirico. Assim, em HP, I, 94 se toma o phainémenon como objeto fisico sensivel: “Cada um dos phaindmena
que percebemos sensorialmente parece cair sob nds de maneira variada, por exemplo a maga, que se nos dd como lisa, cheirosa,
doce, amarela” Tratando da nogao de critério, Sexto Empirico se refere as ideias e pontos de vista filoséficos como phaindmena:
“Aquele que se diz a si proprio critério de verdade diz o phainémenon a ele mesmo e nada mais. Entao, visto que cada um dos
outros filésofos diz o phainémenon a ele mesmo, que é contrario ao anteriormente proferido, é claro (délon) que, sendo aquele
igual a todos, ndo seremos capazes de dizer de uma maneira definida que existe um critério. Pois, se aquele é digno de fé (pistds)...,
assim também cada um dos outros”. Ainda segundo Porchat, se em HP, I, 9, Sexto explica que phainémena substitui aisthetd, tal
se deve porque o sentido corrente do termo comportava ambas as perspectivas: a sensivel e a inteligivel e entao se faz necessaria
essa mengao a espécie de uso que se faz em virtude dessa necessidade, no trecho mencionado, de sublinhar a possibilidade da
oposi¢ao entre o que é meramente sensivel e o que é da ordem do pensamento. O t0 phaindmenon, seja ele sensivel ou inteligivel,

»

é “aquilo que aparece”, “o que se manifesta a nés”, “o que se mostra a nés” (Cf. PORCHAT, 2013, p. 299-303).

S. “Com a restri¢do da certeza de conhecimento aos objetos da intuigao imediata, aos “fatos da consciéncia”, Schulze, portanto,
legitima sua dtivida arespeito dos objetos nao-sensiveis, cuja existéncia nao é dadaimediatamente a consciéncia” (HEIDEMANN,
2007, p. 147-148). Sobre o caréter seletivo do ceticismo de Schulze e a critica de Hegel a0 mesmo, ver ainda HEIDEMANN,
2007, p. 144-162; VIEWEG, 1999, p. 207-218.

6. “Ao dizer, por exemplo, que o mel é doce, ndo nos pronunciamos sobre a natureza real do mel ou da dogura, sobre a eventual
realidade substancial do mel, sobre se a dogura é ou nao uma propriedade real a ele inerente, sobre a natureza da relagao entre
sujeito e predicado; nem disso nada pressupomos, ji que temos nosso juizo suspenso sobre todas essas questoes. Porque isso

118

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, nimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



tudo nao é o fendmeno, mas ‘o que dele se diz” (PORCHAT, 2006, p. 125-126).
7. Hegel aqui, na citagao de Sexto, se refere a HP, I, 29, §§ 210-211 (apud HEGEL, 1986¢, p. 325).

8. Para a andlise hegeliana da dialética de Zenao com referéncia a0 movimento, ver também o capitulo 7 de A ordem do tempo
(ARANTES, 1981, p. 81-99).

9. O mesmo vale para o cético e sua dificuldade de assentimento que, ao final, o leva a suspensao de juizo. Ver ainda a respeito do
cardter deficiente da dialética em Zenao, LEBRUN, 2000, p. 240.

10. Veer a esse respeito Diferenca entre o sistema da filosofia de Fichte e de Schelling (HEGEL, 1968a, pp. 12-19 e 23-27).

11. E digno de interesse notar que a contestagio das analises acerca do movimento por Zenao seja efetuada a partir da evidéncia
(endrgeia) da realidade do movimento. Como se Zenio fosse incapaz de concordar que o movimento de fato ocorre no mundo.
No fundo, a mesma evidéncia que o cinico obtém é compartilhada por Zenao. Assim como o cético assente ao phaindmenon,
aquilo que lhe aparece, Zendo assente a evidéncia do movimento. E nesse sentido que se direciona a defesa hegeliana de Zenao.
Mais uma vez recorremos a Oswaldo Porchat quando ele comenta a passagem de HP, II, 10, que trata do uso do termo endrgeia
pelo ceticismo. O trecho comentado diz o seguinte: “Com efeito, o cético nao esta proibido, penso, de uma concepgio que ocorre
no préprio discurso, a partir das coisas que caem sob ele e o afetam e que lhe aparecem com evidéncia (endrgeian), e que de
nenhum modo introduz a realidade das coisas concebidas; ... 0 efético... dd seu assentimento as coisas que caem sob ele conforme
uma representagio que ele passivamente experiencia, conforme ela lhe aparece...” (apud Porchat, SEXTUS EMPIRICUS, 2000,
p- 157). Resumidamente, a interpretagdo de Porchat, que nio trai o teor geral da de Hegel, quer nos mostrar que para aqueles,
os dogmadticos, que afirmam a realidade do movimento como evidente, ndo é admissivel que se conteste o movimento pois
sua realidade estd posta pelo simples fato de caminharmos. Se o cético ou Zendo contestam o movimento, eles contestam sua
suposta realidade tal como o dogmatico a p6e como inquestiondvel e verdadeira em si mesma. No trecho das Hipotiposes que
Porchat cita, aparece um outro uso do termo endrgeia, sua apropriagao cética. Desse modo, é cabivel que o cético possa ter
evidéncias das coisas, por exemplo do movimento, que possa reconhecer que o movimento é um fen6meno que se impde a
nés, sem que isso implique atestar sua realidade absoluta (PORCHAT, 2013, p. 295-297). E nesse sentido que o cético aceita a
evidéncia do movimento e é nesse mesmo sentido, parece-me, que Hegel, acertadamente, compreende e ndo confunde a analise
do movimento por Zenao e sua evidéncia sensivel.

12. Nesse mesmo sentido a exposigao de Dietmar Heidemann acerca da possibilidade do agir cético ap6s a suspensao do juizo e
contra a censura dogmatica a sua suposta apraxia. (HEIDEMANN, 2007, p. 106-109).

13. A contradicdo é tio negativa e limitada quanto aquela que ¢é resultado do ceticismo criticado na Introdugao & Fenomenologia
do Espirito: “Trata-se precisamente do ceticismo, que sempre vé no resultado o puro nada e abstrai de que esse nada é, de modo
determinado, o nada daquilo de que resulta” (HEGEL, 1986b, p. 74).

14. E também de ver prefigurado em Herdclito os tragos essenciais de sua filosofia especulativa: “Herdclito foi em toda parte
considerado como um fildésofo de pensamento profundo, e também mal-afamado. Aqui podemos dizer: terra; nao hd nenhuma
proposicao de Heréclito que eu ndo tenha recolhido em minha Légica” (HEGEL, 1986c, p. 320).

1S. E também rege a filosofia de Hegel pois “quando em qualquer objeto ou conceito for mostrada a contradigao - e, por toda
a parte, nao ha absolutamente nada em que nao possa e nao deva ser mostrada a contradigao, isto é, determinagdes opostas: o
abstrair do entendimento é o fixar-se a forga em uma sé determinidade, é um esfor¢o de obscurecer e de afastar a consciéncia da
outra determinidade —, quando pois a contradicdo é reconhecida, costuma-se fazer a conclusido: ‘Logo, este objeto é nada’ [Faz-
se] como Zenao que primeiro mostrou [a respeito] do movimento, que ele se contradizia, e que portanto o movimento nio era;
ou como os antigos que reconheceram o nascer e o perecer — as duas espécies do devir — como determinagdes nao-verdadeiras,
com a expressao de que o uno, isto ¢, o absoluto, nao nascia nem perecia. Essa dialética fica assim simplesmente no lado negativo
do resultado, e abstrai do que a0 mesmo tempo estd efetivamente presente: um resultado determinado, aqui um puro nada, mas
um nada que em si inclui um ser, e igualmente um ser que nele inclui o nada” (HEGEL, 1992, p. 185).

16. “O tempo é o puro devir, como intuido. O tempo é a mudanga pura, é o conceito puro, o simples, que tira sua harmonia dos
opostos absolutos. Sua esséncia ¢ ser e ndo-ser, sem nenhuma outra determinagao; — puro ser abstrato e puro nao-ser abstrato
imediatamente em uma tinica unidade e separados” (HEGEL, 1986¢, p. 329).

17. Com respeito a essa passagem do légico ao natural consideramos pertinente retomar de modo livre o comentério de Marcos
Lutz Miiller acerca da tradugao do verbo sich entschliessen na filosofia de Hegel. Assim, um dos significados de sich entschliessen

119

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



é o de resolver e, portanto, levar a um resultado, dissolver/resolver o né de uma questdo. Quando se resolve algo nesse sentido
conclusivo agora exposto se poe termo a indeterminagio de um estado ou processo. E o que acontece com a ideia légica que deste
modo abandona sua indeterminagio e entdo ird se constituir/resolver como ideia natural. Outro significado de entschliessen e
que também remete a essa determinagdo que torna efetivo um processo € o de descerrar no sentido de abrir. Um dos sentidos
primordiais do prefixo aleméo ent pode ser o de contra, e uma vez entao que esse prefixo assim significado se une a schliessen, o
verbo (entschliessen) adquire o sentido mencionado de descerrar ou abrir, e no caso da passagem do légico para o natural, abrir-se
para as determinagoes efetivas da natureza. “Decidir e resolver é, aqui, uma e a mesma coisa. Ao querer algo, resolvo-me a partir
de uma multiddo de determinagdes, que repousam em mim como modos possiveis. Quando me determino, abro-me (&ffne
mich), ou ponho a possibilidade como efetividade” (Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie, vol. IV, p. 129; apud HEGEL, 2005, p.
95-96).

18. Em relagdo ao indeterminado, cabe referir, mesmo que no contexto de um comeco l6gico, a seguinte declaracao de
Hegel: “Quando se comega a pensar, nio temos outra coisa que o pensamento em sua caréncia-de-determinagao, pois para a
determinagao jd se requer um e um outro. O carente-de-determinagao, como temos aqui, é o imediato, e nao a mediatizada
caréncia-de-determinagao; nio a suspensio de toda a determinidade, mas a imediatez da caréncia-de-determinacio, a caréncia-
de-determinacao prévia a toda a determinidade, o carente-de-determinacio enquanto o que é o primeiro-de-todos” (HEGEL,
1986a, p. 184).

19. Ou ainda: “Quando nés dizemos das coisas, que elas sio finitas, com isto também se entende, que elas ndo somente possuem
) ) y q P

uma determinidade, a qualidade nao somente como realidade e determinagao sendo- em-si, que elas nao sao apenas limitadas

— elas ainda tém fora de seu limite um ser-ai —, mas que antes também o nao-ser constitui sua natureza, seu ser” (HEGEL, 1984,

p-116).

20. “A outra determinago é a inquietude do algo em seu limite, na medida em que Ihe é imanente ser a contradigao que o impele
air além de si mesmo” (HEGEL, 1984, p. 115).

REFERENCIAS

ARANTES, P. E. 1981. Hegel - A ordem do tempo. Sao Paulo: Editora Polis.

HEGEL, G.W.FE. 1968a. Differenz des Fichte’schen und Schelling'schen Systems der Philosophie. In: Gesammelte
Werke, Band 4. Hrsg. von Hartmut Buchner und Otto Poggeler. Hamburg: Meiner.

. 1968b. Verhiltnis des Skepticismus zur Philosophie. Darstellung seiner verschiedenen Modificationen
und Vergleichung des Neuesten mit dem Alten. In: Gesammelte Werke, Band 4. Hrsg. von Hartmut Buchner
und Otto Péggeler. Hamburg: Meiner.

. 1992. Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). In: Gesammelte
Werke, Band 20. Hrsg. von U. Rameil, W. Bonsiepen und H.-C. Lucas. Hamburg: Meiner.

. 1997. Enciclopédia das Ciéncias Filoséficas em compéndio (1830). Vol. II: Filosofia da Natureza.
Trad. de José N. Machado. Sao Paulo: Loyola.

. 1986a. Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Band I: Wissenschaft
der Logik. In: Werke, Band 8. Frankfurt: Suhrkamp.

. 200S. Introdugdo a Filosofia do Direito. Tradugio, notas e apresentacdo por Marcos Lutz Miiller.

Campinas: Unicamp.

120

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, nimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



. 1986b. Phinomenologie des Geistes. In: Werke, Band 3. Frankfurt: Suhrkamp.
. 1986¢. Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie, I. In: Werke, Band 18. Frankfurt: Suhrkamp.

. 1984. Wissenschaft der Logik, Erster Band, Erstes Buch: Die Lehre vom Sein (1832). In: Gesammelte
Werke, Band 21. Hamburg: Meiner.

. 1978. Wissenschaft der Logik, Erster Band, Zweites Buch: Die Lehre vom Wesen (1813). In:
Gesammelte Werke, Band 11. Hamburg: Meiner.

. 1981. Wissenschaft der Logik, Zweiter Band: Die subjektive Logik oder die Lehre vom Begriff (1816).
In: Gesammelte Werke, Band 12. Hamburg: Meiner.

HEIDEMANN, D. H. 2007. Der Begriff des Skeptizismus — Seine systematischen Formen, die pyrrhonische
Skepsis und Hegels Herausforderung. Berlin/New York: Walter de Gruyter.

KANT, L. 1977. Immanuel Kant iiber die von der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin fiir das Jahr
1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens und
Wolf's Zeiten in Deutschland gemacht hat?. In: Schriften zur Metaphysik und Logik, 2. Werkausgabe, Band V1.
Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt: Suhrkamp.

LEBRUN, G. 2000. A paciéncia do conceito — Ensaio sobre o discurso hegeliano. Sao Paulo: Editora Unesp.

PORCHAT, O. 2013. “A nogao de phainémenon em Sexto Empirico”. Analytica, Rio de Janeiro, vol. 17, n°
2,p.291-323.

.2006. “Sobre o que aparece”. In: Rumo ao ceticismo. Sao Paulo: Unesp.

SEXTUS EMPIRICUS. 2000. Outlines of Pyrrhonism. Ed. e trad. inglesa de R. G. Bury. Cambridge, Mass.:

Harvard University Press.

VIEWEG, K. 1999. Philosophie des Remis — Der junge Hegel und das ‘Gespenst des Skepticismus’. Miinchen:
Wilhelm Fink Verlag.

121

doispontos:, Curitiba, Sdo Carlos, volume 12, niimero 02, p. 111-121, outubro de 2015



