99

Determinacao e diferenca: consideracoes
sobre a razao suficiente segundo Leibniz

Nuno Ferro
nunovrferro@gmail.com

Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, Portugal

resumo O artigo pretende analisar alguns dos aspectos da nogdo de razdo e do significado
de “dar razdo”, tal como Leibniz os entende, relacionando a nocdo de razdo com outros
conceitos igualmente fundamentais, como os de determinacdo e de diferenca. A analise
destas nocoes faz-se a partir da oposicdo de Leibniz a tradicdo da liberdade de indiferenca,
a partir de uma das suas fontes principais, os textos de Duns Escoto

palavras-chave determinacéo; diferenca; existéncia; liberdade; razdo; teodiceia

Entre os muitos textos em que Leibniz introduz e apresenta o princi-
pio de razio suficiente estd, como se sabe, o do paragrafo 7 dos Principios
da Natureza e da Graca. O texto diz:

Jusqu’icy nous n’avons parlé qu’en simples Physiciens: maintenant

il faut s’elever a la Metaphysique, en nous servant du Grand Principe,

peu employé communement, qui porte que rien ne se_fait sans raison

suffisante, c’est a dire que rien n’arrive, sans qu’il soit possible a celuy

qui connoitroit assés les choses, de rendre une Raison qui suffise pour

determiner, pourquoy il en est ainsi, et non pas autrement. Ce principe

posé, la premiere question qu’on a droit de faire, sera, Pourquoy il y a

plustdt quelque chose que rien? Car le rien est plus simple et plus facile

que quelque chose. De plus, supposé que des choses doivent exister, il

faut qu’on puisse rendre raison, pourquoy elles doivent exister ainsi, et non

autrement” (LEIBNIZ, 1978a, 602).

Recebido em 23 de janeiro de 2014. Aceito em 10 de maio de 2014.
doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



100

O texto é evidentemente muito denso e inclui uma enorme multiplicida-
de de aspectos que deveriam ser analisados, por exemplo, 0 pouco uso que
se faz de um principio que, todavia, estd sempre presente em tudo o que
pensamos e fazemos; o facto de ter de haver uma razio para haver algo ¢
para haver o que ha; o facto de o nada ser mais facil do que o ente; que se
entende, afinal, por razdo, que é que queremos dizer quando dizemos que
ha razdo para qualquer coisa; que é que a nocio de suficiéncia acrescenta
(ou nio acrescenta) a noc¢ao de razdo (isto €, uma razio insuficiente &, nal-
gum sentido do termo, ainda uma razio?), etc. O problema ¢, alids, bem
actual. D. Parfit, em On What Matters, escreve logo na primeira pagina do
primeiro capitulo:

It is hard to explain the concept of reason, or what the phrase ‘a reason’

means. Facts give us reasons, we might say, when they count in favour

of our having some attitude, or our acting in some way. But ‘counts

in favour of” means roughly ‘gives a reason for’. Like some other

fundamental concepts (...), the concept of a reason is indefinable in

the sense that it cannot be helpfully explained merely by using words”

(PARFIT, 2011, p. 31).

Ou seja, ndo € claro a que é que corresponde a nog¢do de razdo, e apesar de
Parfit ignorar tranquilamente o que a tradi¢do pensou sobre o assunto, pode
valer a pena regressar a Leibniz, também porque Leibniz se vangloria com
frequéncia de dizer que o principio de razio suficiente é o seu principio.
Para dar conta das teses de Leibniz sobre o assunto — que, evidente-
mente, apenas podem ser abordadas aqui de modo sumario — pode ser
util recorrer a questio mais geral, a questdo da razio de ser das coisas, no
seu todo, a razio do Universo. E recorrer a essa no¢io tal como Leibniz
a encontrou, isto é, no ambito de uma tradi¢io, que era ainda a tradicio
escolastica. O problema da razio do ser das coisas no seu todo é habitu-
almente tratado por Leibniz como o problema do que ficou mais tarde
chamado teodiceia, que é precisamente o problema da justificacio do que
se passa. Ora como se sabe, uma das questdes que percorre do principio
até ao fim o livro que tem esse titulo, é a de saber se ha ou nio justica em
Deus. O proposito da analise dessa questio parece ser, entre outros, isentar
Deus da responsabilidade pelo mal no mundo.Ver-se-4, mais adiante que
¢ que isso implica, do ponto de vista da compreensdo do ente enquanto

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



101

tal, mas pode comecar-se pela questio no seu modo mais imediato: a
responsabilidade de Deus pelo que se passa no mundo. Pede-se desculpa
pela excursio teologica que se segue, mas ela parece ser uma boa entrada
para a exposi¢io sumaria de alguns dos problemas que estio em causa no
principio da razio suficiente.

O problema da teodiceia ¢ muito antigo, perseguiu a humanidade
durante séculos e recebeu muitas formula¢des. Aquela que assume em
Leibniz é que, apesar de tudo o que possa ocorrer neste mundo, Deus &,
em Ultima analise, justo. Para além de justo é ainda outras coisas, mas para
o presente propoésito interessa apenas focar a propria justica. A partida,
dizer que Deus ¢ justo — independentemente das dificuldades existenciais
que se possam verificar nas pessoas concretas — nio parece levantar pro-
blemas especulativos de maior. A justica é uma perfeicio, nio se vislumbra,
pelo menos de modo imediato, que inclua na sua propria noc¢io, de modo
intrinseco, estruturas proprias de finitude, e, nesse sentido, pode dizer-se
de Deus. E, todavia, o problema é muito mais complexo.A doutrina tradi-
cional sobre a justica — que ndo ¢é discutida na Teodiceia; para dizer verdade,
a prépria nocio de justica ndo parece ser ai examinada com profundidade
— ¢, em geral, em tracos largos, esta: a justi¢a consiste em dar a cada um o
que lhe é devido, ou aquilo que é seu. Ha, assim, na justi¢ca, pelo menos
duas determinacdes basicas: hd um determinado bem e esse bem deve ser
dado, ¢ um bem devido. A nog¢io dificil é evidentemente a de devido, ou
melhor, a do seu correspondente no sujeito do bem a quem ¢ devido — o
direito. De facto, o direito parece ser a determina¢do original. Ha, assim,
dois momentos fundamentais: um bem e um direito. Parece que nio é
possivel haver justica sem estas duas condi¢des. Poderia haver muitas ou-
tras coisas muito boas — magnificéncia, liberalidade, bondade, misericor-
dia, etc. — mas nio justica, no sentido estrito do termo. Parece, portanto,
6bvio que, se assim €, a questdo da justica de Deus assume contornos mais
intrincados e levanta objeccdes graves. Deus seria justo se e sO se desse a
cada um o bem que lhe ¢ devido, devido a cada um, como ¢ evidente, e
nio a Deus. Ora isso significa, em tltima anilise, que os entes criados — ou,
pelo menos, alguns deles — tém direitos sobre Deus e que Deus esta, por
isso, originariamente em divida. E diz-se “originariamente” pela mesma
razio pela qual se diz que Deus é originariamente justo, pelo menos
segundo Leibniz'. De facto, Leibniz pretende precisamente mostrar que

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



102

Deus nio ¢é justo “opcionalmente”, como se pudesse nio o ser, como se,
vendo bem as coisas, ndo faltasse a nada se a justica nio lhe pudesse ser
atribuida. A dizer verdade, uma espécie de justica opcional nio é pensa-
vel —a nio ser como modo de falar improprio —, porque ser justo é dar a
alguém aquilo a que tem direito (que, portanto, de certo modo, ja é seu) e
alguém tem direito se realmente o tem, passe a redundincia. E certo que
se poderia pensar em direitos concedidos por um soberano magnanimo,
quer dizer, poder-se-ia supor que Deus teria concedido direitos as cria-
turas, a algumas delas, mas que tais direitos nio decorreriam da esséncia
dessas criaturas, ser-lhes-iam totalmente estranhos e extrinsecos. Nesse
caso, poderia haver liberalidade da parte de Deus, mas nio, pelo menos
em sentido rigoroso, justica. Na verdade, se assim fosse, Deus teria uma
espécie de justica condicional, isto €, seria justo em virtude do seu bel-
-prazer, algo que precisamente nio corresponde a justi¢a, pois a justi¢a
requer sempre, parece, que o “outro” tenha algum poder real e nio con-
dicional sobre “mim”. A admissio da possibilidade de direitos concedidos
tornaria impossivel a justica ou a injustica em Deus, pois Deus nio seria
justo ou injusto nem ao conceder tais direitos nem ao retira-los ou a nio
lhes dar cumprimento. Ora a tese de Leibniz nio € essa. Do seu ponto de
vista, Deus é realmente justo. E é precisamente porque € justo que nio
lhe pode ser imputado o mal de que se sofre neste mundo, porque mal
ha certamente e ¢ dificil imputi-lo a bondade. Mas isso parece implicar,
portanto, que o ente criado, ou algum tipo dele, tenha direito a exigir de
Deus um certo tipo de bens, aqueles que lhe correspondem e sio devidos.
Nio se percebe, insiste-se, como é que Deus poderia ser justo fora destas
condigdes. E, pelo contrario, percebe-se muito bem como é que poderia
ser injusto nestas condi¢des: quer recusando um bem devido quer conce-
dendo um mal indevido. O problema de Leibniz é, como se sabe, princi-
palmente o segundo, ainda que acabe por dar uma resposta surpreendente
ao primeiro: Deus nio s6 concede o bem devido como o bem devido —
exactamente enquanto devido — é o maior bem possivel, o que nio deixa
de ser extraordinario, porque isso significa, de facto, que a justica de Deus
como que supera a sua infinita bondade. Deus nio faz, por isso, mais do
que Lhe corresponde, nio faz mais do que Lhe compete produzindo o
maior bem possivel. Para dizer verdade, a tese de Leibniz é que Deus é,
mais do que tudo, justo, e por isso da a cada um aquilo que lhe é devido,

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



103

tanto no bem quanto no mal. A conclusio é, assim, clara: Deus esta, pelo
menos de certo modo, condicionado a um certo dever.

Por razdes de rigor, abre-se aqui um pequeno paréntesis, que parece
necessario para evitar mal-entendidos. Quando aqui se afirma que Deus,
porque € justo, estd, de um modo ainda a determinar, submetido ao de-
ver pretende apenas dizer-se que o ente finito deve ter algum direito
sobre Deus. Mas nio se pretende com isso sugerir que tal facto implique
qualquer tipo de constrangimento em Deus, isto é, que o dever seja, no
Seu caso, uma idealidade em relacdo a qual Ele se encontre a alguma
distancia, o que nio parece fazer sentido e que o proprio Leibniz, com
toda a tradi¢io, resolutamente nega. O dever, para Deus, nio tem ne-
nhum significado coercivo. Para usar a linguagem de Kant, a vontade de
Deus é santa e por isso nio esta submetida a uma lei de que se diferencie.
Como ¢ 6bvio, nio ha em Deus vontade patologicamente afectada. Mas
parece que isso nio anula o direito real do ente finito relativamente a
Deus porque, se anular, desaparece imediatamente a nogio de justica e
desaparece totalmente. De facto, repete-se, se o ente finito, nem que seja
um Unico, estivesse privado, radicalmente privado de qualquer direito,
nio se vislumbra de que modo poderia haver injustica em qualquer coi-
sa que lhe ocorresse; ou justica. E certo que a vontade de Deus é santa.
E igualmente certo que mesmo o justo Job nio tem direito a razdes,
mas, segundo Leibniz, Job pode estar tranquilo porque Deus é justo. Job
pode nio receber razdes, mas nio se pode queixar de ter sido privado de
qualquer direito; se ndo recebeu razdes, ¢ porque nio tinha direito a elas.
Todavia, Job pode estar tranquilo, nio porque nio tenha direito a nada,
mas porque todos os seus direitos estio satisfeitos. E possivel que, do pon-
to de vista pratico e empirico, o resultado de nio ter direitos ou de os ter
todos satisfeitos possa nio ser muito diferente, mas a alteragio conceptual
¢ total. Num caso Deus é justo — o que tranquiliza Leibniz —, no outro
nio se sabe se o é.Assim, do ponto de vista de Leibniz, Deus nio pode ser
acusado da responsabilidade pelo mal, porque é justo. Como se vé, seria
a partida possivel pensar na possibilidade de Deus estar fora da oposicio
justo/injusto, como se nenhum dos termos lhe fosse aplicavel ou atribu-
ivel. A justica poderia ser uma determinacdo propria do ente finito, das
relagdes intersubjectivas, da vida social, etc. Todavia, segundo Leibniz nio
¢ assim. E, por esse motivo, Leibniz ver-se-a obrigado a ter de explicar

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



104

como ¢ que Deus é Deus e, todavia, é também, de certo modo, sujeito
de deveres, por muito paradoxal que isso possa parecer. Dizer, depois, que
os cumpre sera relativamente simples. Complexo é provar que ha entre o
ente finito e Deus uma rela¢io de direitos e deveres. E essa tarefa é uma
das que Leibniz enfrenta na Teodiceia.

Ora ¢ sabido que, também neste aspecto, Leibniz faz parte de uma tra-
dicdo antiga. O que se percebe bem. A questio da justica de Deus, dadas
as implicacdes e dificuldades teoldgicas que facilmente se adivinham, foi
uma questdo debatida com cuidado pela escolastica. E, como era proprio
da escolastica, as solu¢des nem sempre foram unanimes, ainda que haja
aspectos comuns a todas elas. Para a anilise do problema em Leibniz inte-
ressa, por motivos que se tornario claros ja a seguir, acompanhar em tracos
muito gerais o ponto de vista de Duns Escoto e deixar de lado o de Tomas
de Aquino® E certo que Leibniz, na Teodiceia, raramente discute directa-
mente com Duns Escoto, ainda que haja muitas referéncias as teses esco-
tistas, que Leibniz, alids, conhecia bem, o que ndo podia deixar de acon-
tecer dada a quantidade de autores citados na Teodiceia. Mas apesar dessa
relativa escassez de referéncias nominais, o ponto de vista de Duns Escoto
— de que Leibniz, em geral, desconfia dizendo que “le subtil Scotus (...)
obscurcit souvent les choses, au lieu de les eclaircir” (LEIBNIZ, 1978b, p.
329) — é particularmente elucidativo a este proposito, pois permite escla-
recer ¢ delinear com muito mais precisio a argumentacio de Leibniz, as
razdes que o levaram a concluir o que de facto concluiu.

Duns Escoto trata explicitamente da questio da justica de Deus na
parte IV da Ordinatio, d. 46, q. 1, cujo titulo é precisamente “Utrum in
Deo sit 1ustitia”. E comeca, como deve, por definir a noc¢io de justica.
Com esse fito, recorre a S. Anselmo e define a justica como uma certa
rectitudo, que Duns Escoto define como rectitudo uoluntatis. A rectidio da
vontade pode, por sua vez, ser considerada de dois modos: em primeiro
lugar, a vontade pode ser recta por si mesma, isto €, ela pode ser, como se
explicita no texto, inobliquabilis, impassivel de ser torcida, e isso em virtude
da sua propria natureza. Em segundo lugar, a vontade pode ser recta, por-
que pode observar uma rectitudo ad alterum, isto é, como parece ser claro,
porque pode estar em conformidade com a lei, com uma ordenacio da
raziao que lhe seja anterior. Para estabelecer um contraponto com Leibniz,
parece claro que interessa tomar em consideracio sobretudo o segundo

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



105

caso, e, aplicando-o 2 justica de Deus, tentar saber se a vontade de Deus
esta, de facto, conforme a algum tipo de ordenacdo quasi ad alterum, como
que a qualquer coisa de outro, tese que é, como se sabe, a de Leibniz.
Abreviando razdes, porque nio é possivel expor aqui toda a argumenta-
¢do,a conclusio de Duns Escoto é que, em certo sentido, “voluntas divina
non habeat rectitudinem inclinantem determinate ad aliquid, nisi ad suam
bonitatem, quasi ad alterum, (nam ad quodcumgque aliud obiectum mere
contingenter se habet, ita quod aeque potest in hoc et in eius oppositum),
sequitur quod nullam iustitiam habet, nisi reddendum suae bonitati vel
voluntati, quod condecet” (DUNS ESCOTO, 2001). A tese parece ser
relativamente inocente e estar em acordo total com a tradi¢do. Parece,
alids, ser a Gnica tese possivel, pois qualquer outra introduziria em Deus
um momento de finitude, na medida em que Deus seria devedor de outro
precisamente enquanto outro diferente d’Ele, o que é impensavel dada a
transcendéncia de Deus e a sua infinitude. Neste sentido, tomada na sua
literalidade, a tese pode encontrar-se em Tomas de Aquino* e também em
Leibniz. Quer dizer, para todos os autores, Deus s6 pode ser devedor de
Si mesmo, no sentido rigoroso do termo, e isso decorre da propria nogao
de Deus. Duns Escoto, todavia, determina com mais precisdo este “Si
mesmo” de Deus, quer dizer, tenta circunscrever com mais rigor o que
se entende por direitos e deveres imanentes a Deus. Deus é, diz, devedor
a sua bondade e aquilo que é conveniente com a sua vontade. E nio ha
quaisquer referéncias, no texto, a sabedoria de Deus ou a sua razdo. E este
¢ o ponto central da argumenta¢iao de Duns Escoto. O que nio significa
que nio haja em Deus também uma certa justi¢a. De facto, segundo Duns
Escoto, hd. Ha justica em Deus porque Deus se encontra determinado por
uma lei que é, de certo modo, prévia a sua vontade, lei que, todavia, nio
decorre minimamente da sua sabedoria, mas exclusivamente da sua bon-
dade. Esta ¢, pois, a Ginica justica que ha em Deus. Desta justica de Deus,
em sentido estrito, segue-se a tnica lei moral rigorosamente natural, apli-
cada a todas as criaturas, que nio admite qualquer tipo de excep¢ido, por-
que corresponde exactamente a justica em Deus, a saber, Deus diligendum
est. Assim, do ponto de vista legal, nada determina Deus a nio ser a sua
bondade e o que convém a sua vontade. O que significa ainda que a justi-
¢a que ha em Deus introduz nEle como que uma determinacio, determi-
nagio que produz uma inclina¢io — ¢ o termo utilizado por Duns Escoto

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



106

—,uma inclina¢io de Deus em ordem a sua bondade. Inclinacio significa,
portanto (e parece que nio pode deixar de significar) ser determinado a
partir de uma lei que constrange ou obriga a vontade, quer dizer, ordena-
¢do a algo quasi ad alterum. Ou seja, implica em Gltima anilise uma certa
passividade, uma impossibilidade de controlar o movimento em ordem
aquilo a que se esta natural —e nio livremente — inclinado. Inclina¢io pa-
rece, assim, significar, determinagdo passiva em virtude da natureza.

Imediatamente no seguimento do texto citado anteriormente, Duns
Escoto acrescenta que o acto pelo qual a justica de Deus O inclina, o acto
que tem por objecto a Sua bondade, inclui muitos outros objectos secun-
darios — que sdo os possiveis finitos — e isso € assim porque o intelecto
divino, para além de ter o proprio Deus por objecto primario, considera
também, e necessariamente, objectos secundarios. Mas com uma dife-
renca absoluta: o intelecto divino considera necessariamente os objectos
secundarios, mas a vontade estabelece com eles uma relagio contingente.
Uma vez mais, a tese parece banal, a tradicio estard igualmente de acordo
com ela e Leibniz repeti-lo-2 sem cessar na Teodiceia. E, todavia, também
uma vez mais, Duns Escoto estd a introduzir uma distin¢do essencial que
o obrigara a extrair uma conclusio que ofendera radicalmente a delicada
sensibilidade metafisica leibniziana. E mais curto e mais claro citar o texto:

ad nullum obiectum secundarium ita determinate inclinatur voluntas

divina per aliquid in ipsa, quod sibi repugnet, iuste inclinari ad

oppositum illius, quia sine contradictione potest oppositum vele, ita

potest iuste vele, alioquin posse absolute velle, et non iuste, quod est

inconveniens” (DUNS ESCOTO, 2001, n. 27).

O texto é verdadeiramente central e diz, em tracos largos, o seguinte: a
inclina¢do da vontade de Deus tem por objecto a Sua prépria bondade
em si mesma considerada e de um modo exclusivo, isto ¢, fora da relacio
que inclui aos seus objectos secundarios, fora, portanto, da relacdo ao ente
finito criavel. E isso ¢ assim, porque, de outro modo, Deus poderia querer
algo injustamente — isto é, contra uma inclinagio da vontade afectada pela
bondade e determinada pela razio —, e isso ndo pode ser possivel. A tese
nio pode ser mais clara: se Deus tivesse alguma inclina¢io para os objectos
secundarios do Seu intelecto e da Sua vontade, ele poderia querer alguns
injustamente. E isso ¢ assim porque haveria objectos possiveis para além

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



107

daqueles para os quais a vontade estaria justamente inclinada. Tais objec-
tos sdo, por si mesmos, possiveis e, por isso, passiveis de serem objectos da
vontade. Assim sendo, seria possivel a vontade de Deus ser injusta, isto &,
ir contra a determinacio de uma certa lei que regularia a inclinag¢io. Ora
a vontade de Deus é justa por esséncia. Logo nio ha objectos possiveis
contrarios a objectos para os quais ela se inclina. Quer dizer, ela nio se
inclina para objecto nenhum. Duns Escoto joga aqui, como se vé, com
trés nog¢des: a vontade (neste caso, a de Deus), os possiveis — que define
de modo apenas formal, como aquilo que nio é contraditério® — e a in-
clina¢io da vontade, que ¢é a determinac¢io da vontade em ordem a algo
em virtude de uma regra. A conclusio ¢é, depois de confrontadas as trés
nocodes, que se houvesse inclina¢io na vontade de Deus para alguns dos
possiveis, tornar-se-ia conceptualmente possivel a injustica de Deus, isto
¢, uma escolha contraria a inclina¢io da vontade justa de Deus. Por isso,
Deus nio pode, e nio pode de maneira nenhuma, estar inclinado a um
qualquer objecto secundario, seja ele qual for, possua a estrutura que pos-
suir, pois isso € analiticamente contraditorio com a nogao de Deus. Tudo
o que Deus pode escolher — isto é, tudo o que é nio contraditério — é
escolhido, se o for, justamente. Seja qual for o objecto, ele sera escolhido,
se o for, com justi¢a, e exactamente se passa a mesma coisa com todos os
seus opostos, pois a justica de Deus é pertenca originaria da vontade, ela é
intrinsecamente recta fora de qualquer consideracio de objectos secunda-
rios. A rectidio da vontade ndo depende da ordenacio aos seus objectos,
que podem variar infinitamente, permanecendo ela inalteravel por es-
séncia. Noutros termos, Duns Escoto nido admite a representabilidade de
uma injusti¢a possivel em Deus. Ora essa injusti¢a seria representavel se
Deus se inclinasse, em virtude da sua bondade, para alguns dos possiveis,
pois haveria sempre a possibilidade dos opostos, que nio esta afectada por
qualquer tipo de inclinagdo da vontade, dado que o seu ser possivel lhes
pertence em virtude da sua estrutura formal nio contraditéria. Logo, a
diferenca entre possiveis nio tem qualquer significado para a vontade de
Deus nem, portanto, para a sua justica. E isso o que, na linguagem de Duns
Escoto, significa dizer que a relagio entre vontade e objecto secundario
do intelecto divino é contingente. Ter uma relacio contingente ¢, pois,
pelo que fica visto até agora, ndo ter nenhum tipo de inclina¢io para o
objecto com que se relaciona, ou, 0 que é a mesma coisa, ter uma relacao

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



108

absolutamente espontanea e activa, e nio estar, de maneira nenhuma e sob
nenhum ponto de vista possivel, determinada por essa relacdo. A relacdo é
contingente quando ela propria esta totalmente sob o poder do seu sujei-
to e absolutamente em nada determinada pelo objecto.

E certo que uma mente conciliadora poderia pensar que, dada a Sua
bondade, Deus nunca escolheria possiveis diferentes daqueles para os
quais a sua bondade O inclina. Mas isso seria justamente admitir a possi-
bilidade — a possibilidade metafisica — de Deus ser mau, injusto, vingativo,
cruel, despdtico, etc., Moloch, enfim. Que felizmente nio o é, mas nada
O impede de o ser. A injustica de Deus seria perfeitamente representavel,
como se disse. Ora ¢ exactamente isso que Duns Escoto quer excluir de
modo radical. E a sua conclusio, por muito paradoxal que possa parecer,
¢ que a justica de Deus nio pode dizer respeito ao seu objecto, isto €, s&
pode ser pensada, s6 pode ser representada, atribuindo-a originariamente
a vontade, com total independéncia do seu objecto secundario eventual.
Deus ¢, segundo Duns Escoto, metafisicamente justo, de tal modo que ser
injusto é um predicado contraditério. O que nio significa que todos os
possiveis sao “bons”, o que seria uma escapatdria. A tese de Duns Escoto
¢ bem mais radical. No sentido rigoroso do termo, sé6 Deus é bom e, por
1ss0 mesmo, precisamente por isso mesmo, nio pode estar inclinado para
mais nada, absolutamente para mais nada. Daqui decorre também, e ine-
vitavelmente, a tese bem conhecida de Duns Escoto segundo a qual toda
a bondade moral tem a sua origem na vontade divina, com a excepc¢io
do Deus diligendum est. Mas o que importava indicar, para a questio em
analise € que, dito de um modo simples, tudo o que pode ser feito por
Deus — isto é, todo o ambito do possivel — ¢ justo em virtude da sua
origem e nio em virtude do seu objecto. E é assim a priori. A justica de
Deus nio tem, pois, segundo Duns Escoto, nada que ver com inclina¢des
da razio ou com a sabedoria do intelecto, porque isso implicaria sempre
restri¢io imposta a Deus por objectos secundarios. E a conclusio, também
neste caso, parece Obvia: exceptuando um Gnico caso — muito peculiar,
alids — a vontade de Deus ndo estd dependente de nenhuma lei ou orde-
nag¢io racional, seja ela de que tipo for. Nio ha, pois, nem pode haver, da
parte de Deus, nenhum tipo de inclinacio da vontade para os possiveis.
O que significa, e Duns Escoto também o diz, que os possiveis nio tém,
em si mesmos, nenhum significado pratico para Deus, quer dizer, nio sao

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



109

considerados pelo Seu intelecto como algo “a ser feito”. Duns Escoto
¢ explicito a este respeito. Entre os seus textos, hd uma curiosa ques-
tio que tem por titulo “Utrum Scientia Dei Respectum Factibilium Sit
Practica” e a sua resposta (d. 38, q. un), é inequivoca: “intellectus divinus
ex necessitate naturae est speculativus, et non est ad hoc formaliter liber-
tas, licet non sit sine voluntate complacente” (DUNS ESCOTO, 1966).
Quer dizer, os possiveis estdo relativamente ao intelecto divino fora de
qualquer pressio para a sua execug¢io, de modo que estio presentes para
Deus em modo neutro, como Duns Escoto também diz®, em estado de total
neutralidade existencial. Nio tém, por isso, nenhum significado pratico,
quer dizer, nio sio vistos como “entes a realizar”. Assim, a independéncia
de Deus relativamente aos possiveis é ainda acrescentada estruturalmen-
te e & exactamente isso que significa dizer que o intelecto de Deus &,
por necessidade natural, essencialmente especulativo. De facto, dizer que
um intelecto é especulativo é dizer que o sujeito de tal intelecto nio
esta essencialmente interessado nos seus objectos — ou que nio esta, pelo
menos, essencialmente interessado na execucio dos seus objectos —, que
sio, portanto, para ele, termos de mera consideracio ou contemplacio. E
também isso que significa dizer que a relacio da vontade aos possiveis é
meramente contingente. E ficil também perceber que é que isso significa.
Significa que nao ha nenhuma razdo para a existéncia do que quer que
seja. De facto, é isso mesmo que Duns Escoto esta a dizer, a saber, a negar
expressamente a existéncia de um principio como o da razio suficiente. A
existéncia das coisas nio decorre, pois, do intelecto divino, porque este é
meramente especulativo e a existéncia dos entes finitos corresponde, em
ultima anilise, a realizacdo pratica de qualquer coisa. Nos possiveis nio
ha, pois, qualquer indicagio do seu “vir a ser”, enquanto tal, nio ha neles
nada que mostre ou dé sinal que a existéncia lhes convém. Eles sdo, como
se disse, totalmente neutros quanto a existéncia, nio dizem respeito a ela
na sua propria estrutura. E certo que um possivel é algo que pode ser,
por defini¢io, mas por algum motivo Duns Escoto prefere a defini¢io da
possibilidade como auséncia interna de contradi¢do, pois dessa forma fica
mais clara a sua neutralidade existencial. Ndo ha, pois, como se disse, razio
alguma para que um possivel venha a existéncia, o que é outro modo de
dizer que o decreto mediante o qual as coisas em geral passam a ser — e o
decreto mediante o qual estas coisas passam a ser — deriva totalmente da

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



110

vontade e nio esta regido pela razio. Assim, a escolha pela qual Deus de-
cide que algo exista e que seja isto ndo pode provir, de maneira nenhuma,
do intelecto, porque isso implicaria dar ao intelecto uma natureza pratica,
que é outro modo de dizer que Deus estaria interessado — no sentido
técnico do termo — noutra coisa que nio nEle, o que para Duns Escoto é
absolutamente incompativel com a infinitude divina. Quer dizer, se Deus
estivesse interessado nos possiveis, ou estes seriam necessarios ou Deus
poderia ir contra o preceito do intelecto e, assim possuir uma vontade ma,
porque o preceito do intelecto sé pode ser recto’. Segue-se também daqui
que a origem da contingéncia estd na natureza especulativa do intelecto
divino, quer dizer, depende de uma relagio indeterminada da vontade aos
possiveis, com uma liberdade de total indiferenca relativamente a todos os
opostos possiveis. A origem da contingéncia das coisas esta, desta forma,
na exclusiva natureza prépria da sua causa: as coisas existem sem qualquer
preferéncia intrinseca em relagio a sua nio existéncia, porque a vontade
de Deus nio admite constrangimentos de ordem alguma. Quer dizer,
exclui-se totalmente a fundamentac¢io objectiva da preferéncia. A contin-
géncia do existente €, assim, radical, pelo facto de existir em virtude de
um decreto da pura vontade, ¢ nio admite, como se disse, justificacio
racional. Deve ter-se em conta, porque se trata de um aspecto central na
anilise de Leibniz, que para Duns Escoto ha contingéncia na relagio en-
tre vontade de Deus e possiveis s6 porque ha indeterminac¢io da vontade,
de tal modo que qualquer tipo de determinacido implica analiticamente
reducio da contingéncia. E também Sbvio que, com isso, Duns Escoto
assegura naturalmente tanto a liberdade de Deus como, do seu ponto de
vista, a sua justica.

Para terminar este breve esboco de algumas das teses de Duns Escoto,
conviria recordar o que se disse anteriormente. Duns Escoto ¢é levado a
afirmar a total liberdade de Deus e a radical contingéncia da realidade
— isto €, a indiferenca relativamente aos possiveis — entre outros motivos
para salvaguardar a intrinseca justica de Deus. Se ha teodiceia é certa-
mente a do pensamento de Duns Escoto. A sua teodiceia passa por tentar
encontrar um modelo conceptual, ndo para o facto de Deus ter escolhido
bem ou justamente, no sentido em que usualmente entendemos essas
expressoes, isto €, determinando o substantivo com o adjectivo ou o ad-
vérbio — porque isso faria de Deus, em qualquer dos casos, um ente finito

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



111

—, mas ligando analiticamente escolha (isto é, vontade) e justi¢a; como ele
diz, pensando uma iustitia inobliquabilis. Isso tem o seu preco: Deus ndo é
justo porque faz o que devia fazer, mas sim porque, em sentido rigoroso,
nio devia fazer absolutamente nada e, sendo Quem é, faca o que fizer, s6
o pode fazer justamente. Duns Escoto tem sido acusado de muitas coisas,
de todo o tipo de irracionalismos e arbitrarios voluntarismos. Mas de
modo nenhum nio se pode dizer dele que nio teve em conta a causa Dei
ou que nio foi rigoroso e consequente na defesa dessa causa.

Ora como se sabe a compreensio que Leibniz tem do que se passa &,
nio sé diferente, mas, por assim dizer, exactamente simétrica, ponto por
ponto, da de Duns Escoto. Todo este conjunto de teses e de argumentos
¢ virado do avesso por Leibniz. E interessa em primeiro lugar verificar
porqué. Num primeiro momento, o interesse de Leibniz parece ser tam-
bém o da causa Dei. De facto, as analises de Duns Escoto fazem de Deus
um ser sem regra nem razio, indiferente a qualquer tipo de sabedoria
ou racionalidade, nem sequer — relativamente as escolhas que realizam a
existéncia — as suas proprias. Deus agiria, portanto, de um modo arbitrario,
tanto lhe fazendo produzir uma coisa ou a contraria ou nenhuma, quer
dizer, Deus pareceria ser o dominio do caprichoso; seria, afinal, como
Leibniz repete, uma espécie de omnipoténcia irresponsavel, um despotis-
mo em nada iluminado, do qual tudo — precisamente tudo — se poderia
esperar; um Deus que apenas estaria condicionado por uma vontade cuja
relacdo ao seu objecto seria radicalmente contingente, o que, do ponto
de vista de Duns Escoto, significa indiferente e desinteressado, ¢ de tal
modo que nio apenas os possiveis seriam contingentes como também a
propria relagdo aos possiveis (que dificilmente sera diferente do proprio
Deus) seria contingente: o reino do caos e do acaso. E certo que Duns
Escoto poderia dizer — como efectivamente diz — que se deve ter em
conta a bondade de Deus. Mas, do ponto de vista leibniziano, tal tipo de
réplica é totalmente insignificante, porque a bondade de Deus ndo tem,
no que diz respeito a sua relacdo com as criaturas, nenhum tipo de regra
quando considerada isoladamente. Na verdade, tal como, segundo Escoto,
Deus é justo em qualquer dos casos, poder-se-a dizer que tera de ser bom
em qualquer dos casos, relativamente a todos os opostos, mas é 6bvio que
essas bondade e justica sdo insignificantes, precisamente porque se aplicam
a todos os opostos, quer dizer, nio acalmam a razio, nio esclarecem nada,

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



112

nio produzem efectivamente qualquer tipo de sentido. A bondade de
Deus nio é, por isso, segundo Leibniz, de confiar. Convém que haja uma
qualquer regra ou lei. De facto, Deus faz e fez coisas boas, mas podia per-
feitamente fazer outras totalmente diferentes, que para nos, por hipotese,
talvez pudessem ser menos boas ou mesmo péssimas, e isso, como se disse,
deixa a razio em sobressalto e em completa indeterminacio, sem saber o
que pensar. Uma poténcia caprichosa — quer dizer, nio determinada pela
intrinseca racionalidade do seu objecto — por muito boa que seja nio é,
como se disse, de confiar. Por esse motivo, Leibniz rejeita expressamente
uma justica em Deus que tenha a vontade por regra®.

Tal tipo de argumentagdo encontra-se, como se sabe, espalhada ao lon-
go da obra de Leibniz’. E, todavia, o que parece estar, em tltima instancia,
sob foco da anilise ndo ¢ somente a justificacio do comportamento apa-
rentemente insondavel de Deus, entre outras coisas porque nada assegu-
ra que estejamos em condi¢des de justificar o Omnisciente, ou que tal
nos seja pedido. O que parece estar em causa na retérica leibniziana por
oposi¢ao as teses de Duns Escoto é o facto de, segundo Leibniz, as teses
deste tornarem a totalidade da existéncia absolutamente insignificante, de
todos os pontos de vista, tanto metafisico como ético. Quer dizer, o que
parece verdadeiramente preocupar Leibniz ndo é apenas a boa-fé de Deus,
nio é somente uma questio de teodiceia, como ficou a chamar-se, ainda
que presumivelmente tal preocupagio esteja também no seu horizonte.
Mas o centro da atencdo leibniziana é o facto de as teses que fazem da
vontade (neste caso, a de Deus) a origem e o sentido da contingéncia, da
existéncia e desta existéncia, do todo da realidade, implicarem, em dltima
instancia, um nihilismo radical. E precisamente isso que Leibniz combate
com energia. O que se comprova com evidéncia quando, por exemplo, se
repara que no centro da analise de Leibniz na Teodiceia esta a critica a no-
¢do de liberdade de indiferenca que, como se sabe, depende de modo muito
significativo de Duns Escoto, ainda que nao exclusivamente. O problema
da liberdade de indiferenca ¢, como se sabe, o da origem da determinagao:
de onde vem uma dada determina¢io? Ou, o que ¢ a mesma coisa, que &,
de facto, determinar ou ser determinado? A tese da liberdade de indiferenca
defende que o sujeito esta perante os contrarios que lhe sio apresentados
numa situacdo de incontaminacio, por assim dizer, quer dizer, os varios
objectos que tem perante si nio estio constituidos em forma de peso ou

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



113

valor. Pelo contrario, o sujeito tem relativamente aos objectos uma relacio
especulativa, o que nio significa que nio possa estar perante um problema
pratico. Dizer que a atitude do sujeito é especulativa corresponde a dizer
que o significado dos opostos é exactamente equivalente, todos valem
precisamente o mesmo, de tal modo que o sujeito nio sofre mais pressio
por parte de um do que de qualquer outro. E essa equivaléncia nio cor-
responde a um qualquer valor igual de todos — que seria este ou aquele —,
o que Leibniz também nega, ainda que por outras razdes. Quer dizer, a
equivaléncia dos objectos, no modo como a tese da liberdade de indife-
ren¢a a compreende, ndo corresponde ao problema do burro de Buridan,
em que os objectos convocam, de facto, o sujeito, s6 que de modo exacta-
mente igual. Mas nio é esse o problema aqui, pois o problema do burro
de Buridan nio é o da liberdade de indiferenca. O burro nio é indiferente
aos contrarios; o problema do burro é que os contrarios sio indiscerniveis,
o que é um problema complexo quando se trata de escolher um de entre
eles. Pelo contrario, numa liberdade de indiferenga os objectos a escolher
sdo, relativamente ao sujeito que os tem de escolher, totalmente neutros,
como dizia com exactiddo Duns Escoto. O que se percebe: a tese da neu-
tralidade dos possiveis para o intelecto divino aplica-se a rela¢io de todo o
tipo de posi¢des perante um qualquer intelecto, inclusive quando se trata
de um intelecto pratico: todos os contrarios tém o mesmo peso, a saber,
nenhum. E precisamente por isso que o sujeito Ihes pode ser indiferente.
No limite, o sujeito poderia até encontrar-se em completa indiferenca
entre objectos apresentados como bons ou como maus, nao estar mais in-
clinado para uns do que para outros, e ¢ bem sabido que também esta tese
encontrou quem a defendesse. Nao era a tese de Duns Escoto, mas parece
ser a de Ockham: “voco libertatem potestatem qua possum indifferenter
et contingenter diversa ponere, ita quod possum eumdem effectum cau-
sare et non causare, nulla diversitate existente alibi extra illam potentiam”
(OCKHAM, 1980)". Os defensores da liberdade de indiferenca, como
se ve, dizem que s ha liberdade se houver indiferenca, de tal forma que
esta ¢ uma determinacio essencial daquela. E a razdo parece clara: se assim
nio fosse, isto €, se o objecto fosse determinante na escolha, o sujeito seria
passivo, seria dominado por um poder alheio, nio teria qualquer controlo
sobre a relacdo ao seu objecto, tudo determinac¢des que nds pensamos
fazerem parte da nog¢io de liberdade.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



114

Ora todo este tipo de argumentac¢io repugna claramente a Leibniz. De
facto, o problema coloca-se, para ele, do seguinte modo: toda a escolha
implica a elimina¢io da neutralidade — ha um possivel que é escolhido e
todos os outros sdo preteridos, postos de parte. Isso significa, como é claro,
que se pds algo, que se escolheu qualquer coisa diferente do oposto. Quer
dizer, passou a haver algo que ocupa espaco metafisico no ambito das
coisas que sdo, qualquer coisa que nio era e que agora &, que transitou do
possivel para o real, passando a ser. Isto é, passou a haver algo de determi-
nado. Noutros termos, enquanto todos os possiveis coexistem na possibili-
dade e nio se atravancam, pois todos podem perfeitamente ser e enquanto
podem ser nio se incomodam no espaco da possibilidade, isso nio ocorre
na realidade. Pelo contrario, é precisamente essa coexisténcia dos possiveis
que ficou excluida, e € essa exclusio que significa determinacio. Quanto
a determinacio, todos os possiveis enquanto possiveis sdo indeterminados,
pois a determinacio de um nio impede a de outro, dado que tal determi-
nagio é somente possivel. Ora determinar é exactamente excluir o oposto,
que ¢ o que o possivel ndo faz. E o que preocupa Leibniz é exactamente
aquilo que leva a excluir o oposto, isto ¢, a por a determinacio, a eliminar
a aparente neutralidade dos possiveis. E Leibniz defende, como se sabe,
que ¢ totalmente impossivel que este processo venha sé da vontade, quer
dizer, € impossivel que o processo de eliminac¢do de contrarios tenha como
origem a neutralidade dos contririos. E impossivel e nio apenas de facto;
¢, na verdade, totalmente irrepresentavel. E isto por varias razdes. Assim,
em primeiro lugar, dizer que a constitui¢io da determinacio é produzida
pela vontade ndo é dizer que ela tem a sua origem, por exemplo, num
capricho. E, muito mais claramente, dizer que nio tem origem nenhuma.
A elimina¢io da pressuposta neutralidade pela vontade corresponderia a
estabelecer o0 nada como fonte da determinagio. Na verdade, se, do ponto
de vista da determinagio, todas as coisas sio radical e originalmente iguais
e se o sujeito que tem de escolher uma delas estd em situagio de total neu-
tralidade e indiferenca relativamente a todas, isso implica necessariamente
que a posi¢do da diferenca — quer dizer, a origem da preferéncia que fara
que uma seja posta em detrimento de todas as outras — nio tenha qualquer
origem identificavel. A diferenca nio pode vir da vontade porque ela esti,
na hipdtese em considera¢do, em estado de indiferenca relativamente a
todos os opostos. A origem também ndo pode provir da diferenca entre os

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



115

possiveis, porque estes sio apresentados a vontade em estado de neutrali-
dade, quer dizer, s3o para a vontade independentemente das diferencas de
contetido que evidentemente possuem, ou seja, a sua diferenca é indife-
rente para a vontade. Assim, ¢ de certo modo evidente que a origem da
determinac¢io nio pode provir da vontade porque a vontade que escolhe
¢ sempre a mesma seja qual for a escolha e, assim, a determinacdo propria
da escolha, isto €, aquilo mesmo que ¢é diferente, nio pode vir dela, porque
ela é, na hipotese, idéntica em todas as diferencas. Dito de outro modo, se a
vontade nio tem “x” em consideracio quando escolhe de facto “x”, entio
nio é, na verdade, “x” que ¢é escolhido, pois o seu ser “x”” em nada contri-
buiu para a sua propria escolha. Nio se escolhe “x”, enquanto tal, quando
a razdo pela qual ele é escolhido é exactamente a mesma que quando se
escolhe “y”. Em qualquer dos casos, a escolha é totalmente indeterminada,
isto €, nio ha, no sentido rigoroso do termo, qualquer escolha. Ou seja,
Leibniz diz que a tese da liberdade de indiferenca nio tem em vista (e
nio tem de modo absoluto) o termo ou objecto da sua escolha quando
escolhe. O que ndo significa, insiste-se, que escolha cegamente, porque
na escolha caprichosa ha ainda uma inclina¢io para escolher, pelo menos
essa inclinagcio. Ora aqui nio hia nenhuma diferenca, nem para escolher,
nem para escolher isto ou aquilo. O que significa que se oferece o nada
como explicagio da determina¢io. Todo o problema esta, pois, na origem
da diferenga. E esta porque a liberdade de indiferen¢a nega a existéncia de
diferengas que tornam possivel a escolha, diferencas que sio a esse respei-
to, significativas, quer dizer, nega a natureza operativa de um termo que
Leibniz repete continuamente a este proposito: o termo latino potius, que
indica exactamente preferéncia. A negacio do potius significa, portanto, a
exacta identidade do diferente, nio numa dialéctica mais profunda, mas na
total indistin¢do do totalmente neutro. Quer dizer, significa, como se disse,
por o nada como origem. Assim, do ponto de vista leibniziano nio se trata
de acusar a tese da liberdade de indiferenca de irresponsabilidade ou de
capricho despdtico e cego. Trata-se, simplesmente, de dizer que ela é ir-
representavel, uma expressao sem qualquer significado, ou, como Leibniz
gosta de repetir na Teodiceia, que se trata de uma mera quimera (LEIBNIZ,
1978b, p. 129, 219, 297, 303, 306), uma fantasia insignificante, um nome
que nio diz nem corresponde a nada, porque equivale a pressupor que
uma coisa surge de coisa nenhuma:“vouloir qu’une determination vienne

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



116

d’une pleine indifference absolument indeterminée, est vouloir qu’elle
vienne naturellement de rien” (LEIBNIZ, 1978b, p. 306). E surgiria de
coisa nenhuma, nio porque nio houvesse um ente anterior que fosse a
sua causa eficiente — o que os defensores da liberdade de indiferenca evi-
dentemente admitem: precisamente a vontade —, mas sim porque o seu
surgimento nio teria em conta a propria possibilidade da coisa a surgir, a
fazer ser, o que € claro quando se recorda que, na tradi¢io de Duns Escoto,
a natureza da possibilidade é definida de modo apenas negativo. Trata-se,
assim, de um caso muito mais grave e mais dificil de pensar que o da cria-
¢do ex nihilo. A criagdo ex nihilo, independentemente da sua representabi-
lidade para noés, afirma que a posicido de qualquer coisa nio deriva de um
movimento, no sentido rigoroso do termo. Mas admite a anterioridade
logica da possibilidade do ente a constituir dessa forma e admite a relevan-
cia dessa possibilidade. Quer dizer, a criagio pressupde a sua possibilidade
e tem-na em conta, na medida em que o ente criado é-o em virtude da
sua possibilidade, que exclui a contraria. Pelo contrario, a tese da liberdade
de indiferenca afirma algo impensavel, porque corresponde a posicio de
qualquer coisa que parece determinada, na medida em que exclui, pela
sua bruta facticidade, o oposto, mas que efectivamente nio & determinada,
porque ndo exclui realmente o oposto, na medida em que a oposi¢io nio
¢ tomada em consideragio na posicio do termo que, de facto, foi posto.
Assim, segundo Leibniz, algo é determinado, nio somente quando ¢é facto,
mas sim quando a sua posi¢do exclui o contrario possivel, o que significa
que a possibilidade deve fazer parte da noc¢do de determinacio. Dito de
outro modo, Leibniz indica claramente que a pura facticidade, tomada
em si mesma, considerada fora da sua possibilidade e da contrariedade
entre possiveis, &, na verdade, pura indeterminacio, e isso € assim porque o
contrario nio tem, para a facticidade, qualquer significado. A pura e bruta
facticidade é, pois, uma abstrac¢do vazia, sem qualquer forma de contetido.
E fazer do termo da decisdo da liberdade de indiferenca um puro facto é
fazer que a liberdade tenha por termo uma abstrac¢io vazia, o que nio &,
como se disse, coisa nenhuma.

Para poder examinar este assunto com mais rigor, e para tentar indicar
que a questio com que Leibniz se debate no ¢, essencialmente, a da liber-
dade e a da estrutura da decisio, mas sim uma questio fundamentalmente
ontoldgica, é necessario expor brevemente alguns aspectos do sentido do
principio de razio suficiente (prs).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



117

O prs esta relacionado, de um modo nem sempre claro, com a estrutura
formal do sentido “verdade”. Nalguns textos, Leibniz praticamente iden-
tifica o prs com a “razio da verdade”, com o sentido que constitui uma
verdade como tal.Veja-se, por exemplo: “principium ratiocinandi funda-
mentale est, nihil esse sine ratione, vel ut rem distinctius explicemus, nullam
esse veritatem, cui ratio non subsit. Ratio enim veritatis consistit in nexu
praedicati cum subjecto, seu ut praedicatum subjecto insit” (LEIBNIZ,
1961, p. 11).

Uma proposi¢io é verdadeira se o predicado inere no sujeito de tal
forma que a ineréncia constitui o “ser verdade” de uma proposi¢io. Como
se tentard indicar brevemente a seguir, dizer que ha uma razio para que
uma verdade seja tal significa somente que “ha verdade”. Assim sendo, do
sentido verdade deriva a regra formal que afirma que perante qualquer
estado de coisas é possivel dar razio dele. Por este motivo, Leibniz noutros
textos faz explicitamente derivar o prs da noc¢io de verdade assim enten-
dida, como conexdo entre sujeito e predicado: “vera autem propositio est
cujus praedicatum continetur in subjecto, vel generalius cujus consequens
continetur in antecedente, ac proinde necesse est quandam inter notiones
terminorum esse connexionem, sive fundamentum <dari> a parte rei ex
quo ratio propositionis reddi, seu probatio a priori inveniri possit (...). Ex
his sequitur Axioma maximi Usus (...): Nihil evenire cujus ratio reddi non
possit, cur sic potius quam aliter contigerit” (LEIBNIZ, 1961, p. 401-402). E,
no mesmo sentido: “semper igitur praedicatum seu consequens inest sub-
jecto seu antecedenti. et in hoc 1pso consistit natura veritatis in universum
seu connexio inter terminos enuntiationis, ut etiam Aristoteles observavit.
(-..) Statim enim hinc nascitur axioma receptum nihil esse sine ratione, seu
nullum effectum esse absque causa” (LEIBNIZ, 1961, p. 518-519).

Independentemente da relagio que o prs mantém com a noc¢io de
verdade, parece claro que nio se trata de uma dedu¢io da nocio, mas,
talvez mais propriamente, da formulacio légica (e operativa) do que esta
em causa no ser da verdade. Nesse sentido, parece ser necessario expor
muito brevemente o sentido da natureza da verdade tal como Leibniz o
apresenta. Para isso, pode ajudar aproveitar a referéncia que Leibniz faz a
Aristoteles. Na anilise do principio de contradi¢io no livro ' da Metafisica
(1005b18 e ss), Aristoteles mostra que o principio de contradi¢io é uma
pressuposicao fundamental de qualquer afirma¢io com sentido, de tal

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



118

forma que basta que aquele que o nega diga qualquer coisa para, por
1sso mesmo, aceitar a sua validade (1005b35 e ss). Quer dizer, faz parte
do sentido de uma proposi¢io a diferenga relativamente ao seu contrario,
de tal modo que com isso se manifesta que a diferenga entre ser e nio ser
¢ significativa. Por essa mesma razio, Aristoteles estabelece uma conexao
entre o sentido “verdade” e o principio de contradi¢do. Faz parte do senti-
do das proposicdes (isto €, o facto de possuirem um valor de verdade) que
a contrariedade seja significativa, pois de outra forma dir-se-ia precisamente
a mesma coisa ao afirmar proposicdes cujo contetido é contraditorio; isto
¢, nio se diria nada. Desta forma, o sentido “verdade” deriva do principio
de contradicio, do facto de “ser assim” ser diferente de “nio ser assim”. Ao
termo “ser” corresponde um sentido, que ¢ a base do sentido “verdade”.

Ja se indicou que a escolha tem de estar baseada na diferenca. Mas é
necessario vincar agora o _fundamento da constituicao da prépria diferen¢a. E o
que parece mais ou menos claro é que, para que a diferenga de posicdes seja
significativa ndo basta o simples facto de haver uma e nio outra, porque o
simples facto é indiferente a posicdo da determinagdo enquanto tal, ao sentido
da determinacio: se algo estd presente numa forma de presenca que ndo
exclui, a nio ser pela sua presenca factica, a possibilidade da presenca do
oposto, tal significa que a forma da presenca posta é realmente insignifi-
cante: a posicio dada estd presente num modo de posicio que é totalmente
irrelevante e insignificante. Quer dizer: se algo é X do mesmo modo e pelo
mesmo sentido que podia indiferentemente serY, o seu ser X em nada o de-
termina, nada significa para ele, de tal forma que a proposi¢io que afirma
X desse algo nio diz realmente nada dele, visto que o sentido mediante o

299

qual “X &7 é precisamente o mesmo que “X nio ¢”. Ou seja, se X se diz
de um sujeito, é necessario que o sujeifo se constitua, se torne a si mesmo
presente mediante esse X, e s6 assim se diz dele. De outro modo o “dizer
de” (que é proprio da verdade) nio teria qualquer significado. Noutros
termos: se X é diferente de'Y, havera significacdo na diferenca se, ao haver
X, houver algum sentido para que tal ocorra. Se assim nio fosse, quer
dizer, se a ocorréncia de X ou deY for indiferente, o sentido da diferen¢a
entre eles estd negado. E por essa razio, parece, que um dos momentos
fundamentais do prs reside na nocdo, a que Duns Escoto recusava signifi-
cado objectivo, de potius (de preferéncia a, antes de que): nihil evenire cujus
ratio reddi non possit, cur sic potius quam aliter contigerit. O acontecimento de

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



119

uma coisa inclui, pelo sentido do principio de contradi¢do, a diferenca
como fundamento da nocdo de “preferéncia”. X ocorre de preferéncia a
Y, porque X nio éY. E X é X também porque exclui a possibilidade de
ser'Y. Se assim ndo fosse, nio haveria sentido nenhum na presenca dessa
determinacio por oposi¢io a qualquer outra possivel e o seu aconteci-
mento seria absurdo, no sentido estrito do termo, visto que a oposi¢ao
perderia significado enquanto oposi¢io. Ou seja, o prs deriva da diferenga
entre “ser” e “nio ser”, na medida em que essa diferenca compreende
um sentido (uma razio), e nio é puramente factica: a sua reducio a pura
facticidade seria precisamente a sua anulacio como diferenga.Veja-se o se-
guinte dialogo da Confessio Philosophi:*““TH: Nonne ante omnia concedis,
nihil esse sine ratione? PH: Hoc ego adeo concedo, ut demonstrari posse
putem nunquam existere quicquam, quin possibile sit (saltem omniscio)
assignare rationem sufficientem cur sic potius quam non sit, et sic potius
quam aliter sic. Hoc qui negat, evertit discrimen inter <ipsum> esse, et non esse”’
(LEIBNIZ, 1981, p. 118; o sublinhado é meu).

Ora a preferéncia da ocorréncia das coisas que acontecem nao pode
derivar de um sentido que seja estranho as coisas, mas da sua propria
identidade. Assim, o sentido do principio de razio suficiente nio pretende
apenas expor o fundamento de uma escolha, mas sim o da propria possi-
bilidade ontoldgica de constituicio de um ente determinado, passe a re-
dundancia. De facto, se se diz de um sujeito que &, por exemplo, castanho,
o seu ser castanho é preferivel a “ser amarelo”, nio por questio de gosto,
mas porque se trata de uma determinacdo que pertence realmente ao su-
jeito em causa. E essa pertenca é pensada por Leibniz como conexdo: deve
haver alguma conexdo entre a identidade do sujeito e a do predicado, pois,
se assim nio fosse o facto desse sujeito ter esse predicado ser-lhe-ia indife-
rente; e, por este mMotivo, a proposi¢cio que afirma que tal predicado é dele
ndo seria verdadeira, porque nio se estabeleceria nenhuma contrariedade
(também nio seria falsa, pelo mesmo motivo). De facto se o sujeito é cas-
tanho, como poderia ser amarelo, e poderia ser amarelo tal como poderia
nio ter cor alguma, qualquer proposicdo que se refira a eventual cor que
facticamente ele tem deixaria o sujeito incélume, pois ele permaneceria
intocado pela “determinacio” que, apesar de tudo, se diz dele. Se algo se
diz de um sujeito, deve encontrar-se na identidade do sujeito o sentido
do que se diz dele, para que a proposi¢io seja verdadeira (ou falsa). SO

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



120

assim, o sujeito ¢ o que se diz dele. Logo, ha uma conexio entre sujeito
e predicado (como ¢ facil de ver, o prs, pela sua relacio com a natureza
da verdade, possui também uma relacdo muito estreita com o principio
de contradi¢io — e com o de identidade —, o que levanta varios e graves
problemas, com os quais Leibniz se debateu. Nio ¢é possivel fazer aqui o
estudo da relagdo entre os trés principios. Em qualquer dos casos, é claro
que Leibniz reconheceu que quer o principio de contradi¢io quer o prs
derivam ou estio compreendidos na no¢io de verdade: “on peut dire en
quelque facon que ces deux principes sont renfermés dans la definition
duVray et du Faux” (LEIBNIZ, 1978b, p. 414).

De aqui derivam muitas consequéncias, de entre as quais apenas se in-
dicardo duas (que estio obviamente relacionadas). A primeira é a explici-
tacdo da nocdo de razdo. Por razio ou fundamento Leibniz entende, como
se viu, conexdo. Apresentar a razio de qualquer coisa ¢ mostrar de que
modo tal coisa esta conectada com uma identidade ou, no sentido inverso,
de que modo tal coisa deriva dessa identidade. E s6 assim havera resposta
A pergunta “porqué?”. E claro que é esta natureza da razio que sustenta
a possibilidade e o sentido de qualquer interrogacdo: nio se responde a
pergunta que interroga o “porqué” de um facto afirmando o préprio
facto, como ¢é evidente, pois € ele que esta em causa. De aqui decorre a
defini¢io de razdo que Leibniz apresenta habitualmente e também o facto
de o prs ser “Principium ratiocinandi fundamentale”.

Em segundo lugar, a natureza da razio implica a possibilidade de jus-
tificacdo a priori de todos os factos, ou seja, da reducio, de iure, de toda a
facticidade. Na verdade, a razdo, no sentido técnico exposto, é precisamente
a reducio da facticidade: mediante a conexio com uma identidade, isto
é, revelando o modo como um dado acontecimento deriva de uma iden-
tidade, anula-se o seu simples acontecimento imediato, passado ele a ser
considerado a partir da sua origem. Havera razio de um acontecimento
quando a sua presenca factica for substituida pela sua redu¢io a uma iden-
tidade ideal (3 sua possibilidade, portanto). E, aliis, esse o procedimento
das ciéncias: unificar numa lei ou numa hipétese (num contetdo ideal)
uma pluralidade de factos, de tal forma que tal pluralidade nio s6 se uni-
fica como perde a sua facticidade, pois pode ser deduzida desse contetido
ideal. Enquanto houver facticidade, hd uma zona de nio sentido, de pura
imposicao incompreensivel de qualquer coisa, que, no entanto, sofre a

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



121

for¢a da possibilidade da pergunta “porqué?”. Por este motivo, Leibniz,
depois de enunciar o prs, acrescenta: “alioqui veritas daretur, quae non
posset probari a priori (...), quod est contra naturam veritatis” (LEIBNIZ,
1961, p. 519; o sublinhado é meu). Quer dizer: se uma proposi¢io é ver-
dadeira, tal proposicio é racional, quer dizer, o que nela se diz estd consti-
tuido pela conexio ideal das suas varias partes (sujeito e predicado). E se
ha conexio ideal, é possivel, pela consideracio da ideia do sujeito, fazer
derivar a presenca nele do predicado, sem recurso i experiéncia.“E possi-
vel” de iure, isto, para quem conhece bem as coisas (para Deus, portanto):
“principium omnis ratiocinationis primarium est, nihil esse <aut> fieri,
quin ratio reddi possit, saltem ab omniscio, cur sit potius quam non sit, aut
cur sic potius quam aliter, paucis Omnium rationem reddi posse” (LEIBNIZ,
1961, p. 25).

Ou seja: 0o mundo € dedutivel a priori, ainda que apenas por Deus, que
¢ o que significa a elimina¢io de toda a facticidade (prescinde-se aqui da
extremamente complexa anilise da diferenga de modos de reducao da facticida-
de). Quer dizer: Leibniz parece, afinal, nio estar a adiantar muito mais do
que a tese (que se aceitaria com facilidade) segundo a qual Deus (que nio
esta sujeito a facticidade das coisas, que nio necessita da experiéncia para
as conhecer) fez as coisas “por algum motivo” e nio “lancando os dados”,
com sabedoria e obedecendo a Sua prépria racionalidade, e nio por ca-
pricho cego ou arbitrario”:“un de mes grands principes est que rien ne se
fait sans raison. C’est un principe de philosophie. Cependant dans le fond
ce n’est autre chose que I'aveu de la sagesse divine, quoyque je n’en parle
d’abord” (LEIBNIZ, 1966, p. 58).

Mas o que parece estar em causa na discussio teologica nio é tanto a
causa Dei, mas o sentido mesmo do que entendemos por “ente” e por “di-
ferenga” (0 que para nds é a mesma coisa), ou seja, 0 que parece estar em
causa € a possibilidade de reconhecer algum sentido nesta historia em que
nos encontramos e nas coisas com que deparamos. Na verdade, se Deus é
indiferente relativamente aos possiveis, este mundo enquanto ¢ este mun-
do ndo tem nenhum interesse para Deus, o que do ponto de vista metafi-
sico acaba por ter de reconhecer que se estd no ambito do insignificante
arbitrario. Se Deus ndo tem em consideragio aquilo que faz quando o faz,
passe a incorrec¢ao do “quando”, entdo aquilo que esta feito estd como se
nao estivesse, nao tem mais significado que o oposto, € o tanto faz e nio

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



122

ha absolutamente nada que se possa apresentar como justificacio do que
quer que seja, nem muita nem pouca.

Posto isto, resta a Leibniz extrair as conclusdes que sio, entre outras,
as seguintes. Se a origem da determinacio nio pode estar na vontade, ela
terd de estar forcosamente no intelecto. Mas nio pode estar no intelecto
enquanto este ¢ indiferente aos possiveis que eventualmente considera,
pois isso seria evidentemente devolver a vontade o papel de produzir a
origem da determinacio, o que se excluiu. O que significa duas coisas:
em primeiro lugar, que o intelecto ndo ¢ nunca puramente especulativo,
nenhum intelecto, nem mesmo, parece, o de Deus. Tal tese, que deixaria
Duns Escoto perplexo, parece clara a Leibniz: se o intelecto de Deus fosse
por esséncia especulativo seria indiferente aos possiveis, pois seria desinte-
ressado, que ¢ isso que significa ser “essencialmente especulativo”. Como
Leibniz afastou com repugnancia essa tese indiferentista, nio tem senio
que ser consequente: o intelecto de Deus é essencialmente pratico. Nos
sabemos, ainda que s6 o saibamos a posteriori, que isso € assim, quer dizer,
sabemos que a ciéncia que Deus tem dos possiveis é uma ciéncia pratica,
e sabemo-lo pela simples razdo de que Deus fez coisas e fez coisas tendo
em conta as coisas que fez: isso é precisamente ciéncia pratica. A dizer
verdade, o intelecto de Deus nio é, como parece ser 0 nosso, pratico por
extensdo, como dizia Aristoteles, quer dizer, que é imediatamente especu-
lativo, mas que pode vir a ser pratico. O caso de Deus parece ser diferente:
o seu intelecto é originalmente pratico, visto que Deus nio tem em re-
lagdo a nenhum dos possiveis, a absolutamente nenhum, uma atitude es-
peculativa ou desinteressada. E isso é 6bvio: se tivesse em relagdo a algum,
ndo haveria razio para produzir o interesse pratico em relacio a quaisquer
outros. E certo que Deus contempla os possiveis, mas contempla-os sem-
pre como artista, como artesdo, quer dizer, contempla-os sempre no acto
de tomar o seu peso em relagio a existéncia, em relagio ao produto final
acabado: “la sagesse de Dieu, non contente d’embrasser tous les possibles,
les penetre, les compare, les pese les uns contre les autres, pour en estimer
les degrés de perfection ou d’imperfection, le fort et le faible, le bien et le
mal” (LEIBNIZ, 1978b, p. 252). Dito de outro modo, Deus nio se limita
a contemplar o que podia ou pode fazer, mas exerce sobre tudo o que
contempla uma espécie de calculo pratico, com inten¢io de escolher o
melhor, de fazer o melhor que pode fazer. O Deus de Leibniz ¢ o oposto

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



123

dos deuses de Aristoteles e de Epicuro. E um Deus que esta essencialmen-
te interessado em fazer. E, repete-se, nos (isto é, Leibniz) sabemos que é
assim, porque de facto fez coisas, enquanto os de Aristoteles e Epicuro
entretém-se consigo proprios.

Em segundo lugar, a determinagio do intelecto de Deus s6 pode provir
do objecto, pelo que se disse: s6 o objecto diferencia o intelecto, o que
implica que a origem do sentido e da determinacio nio pode deixar de
residir na propria estrutura intrinseca dos possiveis, enquanto estio no
intelecto divino''. Sobre esta segunda conclusio h4, também, dois aspectos
a ter em consideracio. O primeiro é que, do ponto de vista da argumen-
tacdo, ele é inevitavel: a negacio da liberdade de indiferenca implica anali-
ticamente que foda a determinagio venha do objecto'?. O segundo ponto
¢ que, do ponto de vista teologico, a tese ¢ muito duvidosa e Leibniz
tem perfeita consciéncia disso. Na verdade, se o sujeito — divino ou nio
— ¢ determinado pelo objecto, de modo a que a determina¢io possa ter
origem, isso significa sempre uma certa passividade do intelecto — e, por
maioria de razio, da vontade— relativamente ao objecto. A argumenta¢io
exige que o objecto possua uma determinacido que lhe é propria e que
seja essa determinacdo intrinseca que ponha em andamento a pondera-
¢do por parte do intelecto e a escolha por parte da vontade. Ou isto ou
a indiferenca. Na verdade, o intelecto s6 nio seria passivo numa de duas
possibilidades: ou seria puramente especulativo e a vontade seria, assim,
absolutamente espontanea — é a tese de Duns Escoto — ou criaria ele pro-
prio os possiveis, o que para Leibniz é impensavel, pois isso seria criar a
propria possibilidade, e nio se percebe que é que isso pode querer dizer.
Logo, o intelecto € passivo. E Leibniz admite-o, em certa medida, quando
diz — e di-lo muitas vezes — que é a vontade que escolhe, e nio o intelecto,
e que a vontade se inclina” (o termo ja se encontrou em Duns Escoto).
Alias, é o proprio Deus que se inclina'. O conceito de inclinagio é extra-
ordinariamente comum em Leibniz e também é muito comum deixa-lo
sem qualquer esclarecimento. Tanto quanto parece, inclinagio significa que
a vontade (pois ¢ ela que se inclina) é determinada e especificada pelo ob-
jecto do intelecto em virtude da especificidade do objecto, pois de outra
forma a inclinagio seria arbitraria, pois o intelecto cairia, passe a expressio,
para um dos possiveis por forca da vontade arbitraria. Assim, a origem de
todo o sentido estd nos possiveis, isto €, na diferenc¢a intrinseca entre os

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



124

possiveis, que, deste ponto de vista sdo totalmente independentes da von-
tade de Deus e também, em certo sentido, do seu intelecto, que se limita
a encontra-los 1a: o intelecto de Deus nio tem parte activa na constituicio
da diferenca entre os possiveis. E claro que Leibniz podera tentar mitigar a
crueza da tese e dizer, com toda a tradicdo, que os possiveis se identificam
com o proprio intelecto de Deus. Mas nio é nada ébvio que isso resolva
o problema, porque Deus nio é chamado a intervir nem na constituicio
dos possiveis, nem no acto de preferir alguns deles, nem no acto de se
inclinar para esses. A inclinacio nio depende do proprio “sujeito” Deus,
passe a expressdo. Dito de outro modo, o procedimento de constitui¢io de
toda a determinacio, desde o principio até ao produto final, isto é, até este
mundo em que nos encontramos, é estrita e radicalmente natural®, isto é,
anénimo e anonimamente espontineo, e, diga-se de passagem, fora precisa-
mente para evitar a concep¢io de um Deus deste estilo que Duns Escoto
tinha vincado tio fortemente a natureza voluntaria da escolha do mundo.
Mas Leibniz ja excluiu a tese da indiferenca. Resta-lhe concluir que o
Omnipotente s6 pode assistir a0 que se passa naturalmente nEle, inclinar-
-se para os possiveis que naturalmente o seu intelecto prefere e escolher
esses possiveis. E, alids, sabido que Leibniz multiplica as metiforas, as vezes
até cOmicas, para descrever o acto em que o intelecto de Deus considera
0s possiveis, como se os possiveis se enchessem de aderecos e de enfeites,
para chamar a atencdo do seu intelecto. Nalgum caso, por exemplo, fala de
estatuas que cantam e dangam perante os deuses, para que estes decidam
quais as que melhor cantam e dancam. Para além de todos estes adornos
retdricos, o que parece, todavia, claro, € que tudo nio passa de um processo
puramente natural. A vontade divina deve escolher o possivel que o inte-
lecto preferiu; o intelecto prefere o possivel que é mais perfeito que qual-
quer outro. A perfei¢io, por sua vez, pertence intrinsecamente ao possivel
e aregra de determinagido de perfeicio pertence naturalmente ao intelecto
divino. Deus faz tudo sem ter que fazer o que quer que seja: a natureza
age sabia a racionalmente nEle'®. Deixa-se de lado, por agora, o problema
da necessidade de todo este processo. O que estd em causa aqui € o pro-
blema da determinagao e s6 este. E o que interessa vincar é que, do ponto
de vista da origem e constituicio da determinagio existente, 0 processo é
todo puramente natural. Também aqui se aplica, portanto, aquela estranha
exultacio leibniziana do calculemos, neste caso, dito pelo intelecto de Deus.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



125

Daqui decorre também, como sera talvez ja claro, a razio pela qual
Leibniz fala de uma pretensio para existir'’ ou de um conatus ad existen-
tiam por parte dos possiveis'®. A tese é a de que os possiveis como que
exercem uma forca sobre Deus que O leva a dar-lhes existéncia. E claro
que a primeira vista tudo ndo passaria de uma metafora curiosa. A preten-
s30 A existéncia, o esforco para existir, parece ser somente o proprio acto
do calculo dos possiveis por parte de Deus. Leibniz dira, por isso, que um
possivel pretende tanto mais a existir quanto mais perfei¢io tiver e isso
apenas quer dizer que o intelecto de Deus prefere o possivel mais perfeito,
como ¢é proprio dos sabios. Quer dizer, parece que Leibniz estd apenas a
transferir para o objecto uma propriedade e um acto que pertencem ao
sujeito que o considera. E neste sentido trata-se de uma pura figura de
estilo. O que também parece ser o caso, na medida em que os possiveis se
identificam com o intelecto divino. Mas, por outro lado, Leibniz parece
ter toda a razio em atribuir essa propriedade aos proprios possiveis, pois é
em virtude da estrutura formal dos possiveis que o intelecto prefere e que
a vontade se inclina. Logo, a preferéncia do intelecto e a inclinagdo von-
tade tém origem neles, na propria estrutura dos possiveis. O conatus deve,
pois, corresponder a algo nos possiveis, pelo menos a sua perfeicio formal
intrinseca, dada num intelecto pratico. De facto, é precisamente porque o
intelecto € pratico que ha preferéncia e conatus. Mas, por outro lado, o in-
telecto pratico é especificado pelo proprio objecto, é ele que determina a
inclinagio e, neste sentido, o conatus pertence realmente aos possiveis. Isto
¢, para falar com os escolasticos, quoad specificationem o conatus pertence
aos possiveis e nio ao intelecto'. Também por isso se compreende muito
bem a insisténcia leibniziana em falar dos possiveis na forma do participio
futuro e de determinar como propriedade formal da possibilidade a exis-
titurientia, isto é, a propriedade de ser o que ha-de vir a ser®’. Os possiveis
nio sio, por isso, meras determina¢des negativas neutras, simples auséncia
de contradi¢ido. Pelo contrario, possivel é o que “ha-de vir a ser” e a de-
finicdo de possivel nio é logica, mas inclui, por isso, a propria nogio de
existéncia, no caso de haver tal no¢io.

Esta tese poderia parecer inofensiva, dado que os possiveis sio no inte-
lecto divino. Mas ha aqui, parece, uma originalidade leibniziana que deve
ser assinalada. Segundo a tradi¢io, os possivels sio objecto apenas secun-
dario do intelecto divino, pois o objecto primario ¢ o proprio Deus. Os

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



126

possiveis seriam, ainda de acordo com a tradi¢io, a compreensiao que Deus
tem de si mesmo enquanto participavel pelo finito. Esta tese ¢ a comum
na escolastica®'. Ora tudo leva a crer que, segundo Leibniz, os possiveis sio
também objecto primario do intelecto divino e assim deve, na verdade, ser,
se o seu intelecto é pratico*. Na verdade, toda a argumentacio leibniziana
depende desta tese, pois é por isso e s por isso que este ¢ o melhor dos
mundos possiveis e que Deus nio pode ser acusado do mal que nos toca.
De facto, Leibniz repete que Deus se negaria a Si proprio se nio fizesse
o melhor, e isso é assim porque nio fazer o melhor, podendo, é a mesma
coisa que fazer algo mal ou mau. Em certo sentido, e concretamente neste,
um bem menor perante um bem maior possivel é certamente um mal®.
Logo, este mundo é o melhor. Leibniz, entdo, terd de provar que a no¢iao
de melhor mundo possivel nio é contraditoria. Se fosse, criar-se-ia em
Deus um curioso caso de dilema moral, porque ele faria mal em qualquer
dos casos, 0 que os antigos chamavam um caso de “consciéncia perplexa”.
Leibniz sabe que nio é assim, quer dizer, sabe que ha mesmo um mundo
melhor, pela simples razio de haver um real. Mas nio ¢ este agora o pro-
blema. O problema ¢, antes, este. A tradi¢ao dizia que s6 se pode falar em
mal na presenca de um bem devido. Neste sentido, como Deus nio esta
em situacdo de débito relativamente a qualquer determinacdo finita, nio
faria mal nenhum criando um mundo que nio fosse o melhor, porque
o melhor nio era devido. Ora Leibniz diz expressamente que Deus deve
algo aos possiveis porque o deve a Si proprio — “mais Dieu manqueroit a
ce qui est da a 'univers, c’est a dire a ce qu’il doit a soy méme (LEIBNIZ,
1978b, p. 172)* —, 0 que s6 pode mesmo significar que por intelecto di-
vino Leibniz entende rigorosamente a regido dos possiveis, e por Deus o
ambito pratico da producio da existéncia. Se assim nao fosse, Leibniz nio
poderia identificar o que Deus deve a Si e o que deve aos possiveis. Ou
seja, ndo se trata de que o ser da possibilidade seja Deus, o que qualquer
crente aceitard sem problema. Trata-se de que por Deus se entende rigoro-
samente o “vir a ser da possibilidade”, o que é totalmente diferente.

Deve ter-se em conta, todavia, que ha ainda um problema — e um pro-
blema central — que nio foi sequer resolvido, que ¢, afinal, o problema do
potius, da preferéncia. Na verdade, o problema da preferéncia nio é o da
diferenca, pois esta é somente a pressuposicio da preferéncia. E eviden-
temente necessario que umas coisas sejam diferentes das outras para que

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



127

umas sejam preferiveis as outras. Mas € preciso, de e de um modo também
evidente, algo mais. E preciso que algo seja melhor e melhor é mais do que
diferente. Ora este é que é essencialmente o ntcleo da nocio de razio
suficiente, pois o potius aparece sempre junto do principio. Que é que
torna, afinal, uma coisa preferivel? E é curioso que Leibniz quase sempre
reduz o problema da preferéncia ao problema da diferenca. Mas, insiste-
-se, sdo dois assuntos diferentes. O problema resolver-se-ia se a preferéncia
se devesse a idiossincrasias do sujeito, sejam elas quais forem. Mas isso ja
foi excluido, porque introduziria sub-repticiamente a liberdade de indi-
ferenca, isto é, a negacio da diferenca entre ser e nio ser. O que significa
que os objectos devem estar determinados no seu proprio acontecimento
ontico de modo a que uns sejam preferiveis a outros. E nio é claro a que é
que corresponde o fundamento dessa diferenca. Nao ¢ possivel examinar
aqui a dificil questio do potius. Mas vale a pena fazer referéncia a Carta
de Leibniz a Magnus Wedderkopf onde o problema é enfrentado direc-
tamente. Diz assim: “quae ergo ultima ratio voluntatis divinae? intellec-
tus divinus. Deus enima vult quae 6ptima item harmonicotara intelligit
eaque velut seligit ex numero omnium possibilium infinito. Quae ergo
intellectus divini? harmonia rerum. Quae ergo harmonia rerum? nihil”
(LEIBNIZ, 2006, p. 186). Tal como nio ¢é possivel examinar a questio
do potius, nio é igualmente possivel examinar a da harmonia. De um
modo muito geral, pode dizer-se que a harmonia corresponde a nog¢io
de sistema, no sentido técnico do termo — isto €, ao acontecimento de
“tudo em tudo”, que tanto admirava Leibniz — e que esse acontecimento
¢ preferivel por razées matematicas, isto €, pelo facto de unir o maximo de
determinacio com o minimo de requisitos. E certo que, pelo menos para
nds, ndo é ainda claro porque é que isso é preferivel ou, o que é dizer a
mesma coisa, que essa preferéncia parece meramente estética. Mas o que
o texto de Leibniz citado parece querer dizer ¢ que nio ha razio para
que a preferéncia seja desta ordem e isso pode ser interpretado de dois
modos, pelo menos: ou que o potius esta, em ultima analise, fundado num
facto, quer dizer, que o principio de razio sofre ele proprio de uma facti-
cidade nio justificada; ou, é a hipdtese mais benigna, que a harmonia é a
defini¢do real e a tnica possivel de preferéncia, que dizer, nio s6 do que
chamamos razio, mas do que &, em si e absolutamente, razdo, mesmo que,
para nods, a apresentacio disso nao escape a facticidade.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



128

! Sobre a justica como atributo préprio de Deus, cft., por exemplo, LEIBNIZ, 1978b, p. 51 ¢
70 (onde se afirma ainda que “le droit universel est le méme pour Dieu et pour les hommes”),
p-71-72 (“il ne faut pas dire non plus, que ce que nous appellons justice, n’est rien par rapport a
Dieu (...), ou enfin que le justice est quelque chose d’arbitraire a son égard”), pp. 144,219-220
(texto especialmente claro), etc. Em geral, as referéncias de Leibniz serdo feitas principalmente
a esta obra, dada a sua natureza paradigmatica relativamente ao problema em causa.

% Os textos da Suma Teolégica mais directamente relevantes para este tema sio: S. Th., I, q. 19,
a.2;q.21,a.1;q. 25,a. 5.

3 A referéncia completa é Ordinatio, IV, d. 46, q. 1,n.24. Sempre que possivel citar-se-3 o texto
segundo a edi¢do dita Vaticana. Quando assim nio for, segue-se o texto da edicio Wadding.

*No que diz respeito a Tomas de Aquino, vejam-se as passagens citadas na nota 2.

5chzl—se a anilise da nog¢do de possibilidade em DUNS ESCOTO, 1966, na d. 43.

6 “Quod intellectus apprehendit agibile, antequam voluntas illud velit, sed non apprehendit

determinate hoc esse agendum, quod apprehendere dicitur dictare; imo, ut neutrum est, offert
voluntati divinae, qua determinate per volitionem suam illud esse agendum, intellectus ap-
prehendit tanquam verum illud agendum” (DUNS ESCOTO, 2001). A referéncia completa é
Ord., IV, d. 46, q. 1, n. 37.Veja-se também DUNS ESCOTO, 1994, q. 5, n. 44:“Unde quando
intellectus divinus apprehendit ‘hoc esse faciendum’ ante voluntatis actum, apprehendit ut

B

neutram, sicut cum apprehendo ‘astra esse paria’

7Veja—se o texto explicito em DUNS ESCOTO, 1994, q. 5. n. 43: “in Deo non est scientia
practica, quia si ante actuam voluntatis intellectus apprehenderet aliquid esse operandum aur
producendum, voluntas igitur vult necessario aut non? Si necessario, igitur necessitatur ad
producendum illud; si non necessario vult, igitur vult contra dictamen intellectus, et tunc esset

mala, cum illud dictamen non potest esse nisi rectum”.

8 . . . . - . N
“... Cest proprement detruire la justice de Dieu; car quelle notion assignerons nous a une

telle espece de justice, qui n’a que la volonté pour regle, c’est a dire, ou la volonté n’est pas di-
rigée par les regles du bien, et se porte meme directemente au mal?”, LEIBNIZ, 1978b, p. 35.

9 Cf., 56 a titulo de mero exemplo, a possibilidade de comparar Deus a Caligula (LEIBNIZ,
1978b, p. 209).

10°A referéncia é questio 16.

] faut que la cause du monde ait eu egard ou relation a tous ces mondes possibles, pour en

determiner un. Et cet egard ou rapport d’une substance existante a des simples possibilites, ne
peut étre autre chose que l'entendement qui en a les idées”, LEIBNIZ, 1978b, p. 106.

12 Leibniz admite expressamente que a consideragcdo do objecto ¢ determinante na razio da
escolha de Deus. Cf. LEIBNIZ, 1978b, pp. 160, 163.Veja-se, a este respeito, um texto clara-
mente anti-escotista nas paginas 218-219:“quel sujet pourroit en avoir de le (a Deus) louer de
ce qu’il a fait, s’il avoit fait egalemente bien en faisant toute autre chose?”.

13 Cf, por exemplo, LEIBNIZ, 1978b, pp. 115-116, 128.
' Cf. LEIBNIZ, 1978b, p. 424.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



129

Bece pretendu fatum, qui oblige méme la Divinité, n’est autre chose que la propre nature de
Dieu, son propre entendement (...); c’est une heureuse necessite, sans laquelle il ne seroit ny
bon ny sage”, LEIBNIZ, 1978b, p. 230.

1(’Veja—se uma explicacio quase mecanica do processo de escolha dos possiveis em LEIBNIZ,

1978b, pp. 116, 145-146, 169-170,
17 Sobre a pretensio a existéncia, veja-se LEIBNIZ, 1978b, pp. 106, 236, por exemplo.

8 O texto mais célebre diz: “sed quae causa facit ut aliquid existat, seu ut possibilitas exigat
existentiam, facit etiam ut omne possibile habeat conatum ad Existentiam, cum ratio restric-
tionis ad certa possibilita in universal repetiti non possit” ( LEIBNIZ, 1961, p. 534).

19 Veja-se resumo das diferentes opinides sobre a interpretacio do conatus em JEANGENE
VILMER, J.-B., 2006.

200 texto quase candnico em LEIBNIZ, 1999, pp. 1634-1635. O texto é comentado por

ROBINET, A., 2004. Nio ¢ possivel discutir aqui as teses de Robinet.

2 ctr. p. ex., em Tomas de Aquino, o cap. 29 do Livro da Summa contra Gentes.

22 ¢ PR A .. . . , X
Je ne sais s’il y a peutétre encor des gens, qui s'imaginent que Dieu étant le maitre absolu

de toutes choses, on en peut inferer que tout ce qui est hors de luy, luy est indiferent; qu’il
s’est regardé seulement soy méme, sans se soucier des autres (...). Mais enseigner cela de Dieu,
ce seroit luy oter la sagesse et la bonté” (LEIBNIZ, 1978b, p. 145).

23 “Car comme un moindre mal est une espece de bien, de méme un moindre bien est une
espece de mal, §’il fait obstacle a un bien plus grand” (LEIBNIZ, 1978b, p. 107).

4 Cf. ainda LEIBNIZ 1978b, p. 117:%il (Deus) manqueroit a ce qu’il se doit, a ce qu’il doit a
as sagesse, a sa bonté, a sa perfection, s’il ne suivoit pas le grand resultat de toutes ses tendences
au bien, 5’1l ne choisissoit pas ce qui est absolument le meilleur”.

Referéncias bibliograficas
DUNS ESCOTO, 1. 1966. Lectura in Librum Primum Sententiarum.
Distinctiones 8-45, in Opera Omnia, Civitas Vaticana, Typis Vaticana, vol. X VII.

DUNS ESCOTO, L. 1994. Contingency and Freedom. Lectura I, 39.
Int., trad. e com. por VOS JACZN, A.,VELDHUIS, H., LOOMAN-
GRAASKAMP A., DEKKER, E e DEN BOK, N., Dordrecht, Kluwer.

DUNS ESCOTO, I. 2001. Opera Ommnia. Editio Minor (ed.
LAURIOLA, G.), vol. I1I, Alberobello, Ed. Aga.

JEANGENE VILMER, J.-B. 2006. Possibilité et existentiabilité chez
Leibniz, Revue Philosophique de Louvain, 104 (1), pp. 23-45.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



130

LEIBNIZ, G.W. 1961. Opuscules et Fragments Inédits, ed. L.
COUTURAT, Hildesheim, Georg Olms Verlag, , reimp.

LEIBNIZ, G.W. 1966. Die Leibniz-Handschriften der Koniglichen
offentlichen Bibliothek zu Hannover, ed. E. Bodemann, Hildesheim, Georg
Olms Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G.W. 1978a. Principes de la Nature et de la Grace, fondés en
raison, in Die philosophischen Schriften, vol. 6, Hildesheim, Georg Olms
Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G.W. 1978b. Essais de Théodicée, in Die philosophischen Schriften,
vol. 6, Hildesheim, Georg Olms Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G.W. 1981. Confessio Philosophi, in Sdamtliche Schriften und
Briefe, ed. Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin,
Akademie Verlag, VI, I11.

LEIBNIZ, G.W. 1999. De Ratione Cur Haec Existant Potius Quam
Alia, in Samtliche Schriften und Briefe, ed. Deutschen Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, Berlin, Akademie Verlag, VI, IV.

LEIBNIZ, G.W. 2006. Philosophischer Briefwechsel, in Samtliche Schriften
und Briefe, ed. Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin,
Akademie Verlag, 1, 1.

OCKHAM, G. 1980. Quodlibeta Septem in Opera Philosophica et Theologica,
vol. IX, Saint Bonaventure (N.Y.), St. Bonaventure University Press.

PARFIT, E 2011. On What Matters, Oxford, Oxford University Press, vol.
I.

ROBINET, A. 2004. Le Sera, Paris,Vrin.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



