
99

Determinação e diferença: considerações 
sobre a razão suficiente segundo Leibniz

Nuno Ferro
nunovrferro@gmail.com
Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, Portugal

resumo O artigo pretende analisar alguns dos aspectos da noção de razão e do significado 

de “dar razão”, tal como Leibniz os entende, relacionando a noção de razão com outros 

conceitos igualmente fundamentais, como os de determinação e de diferença. A análise 

destas noções faz-se a partir da oposição de Leibniz à tradição da liberdade de indiferença, 

a partir de uma das suas fontes principais, os textos de Duns Escoto

palavras-chave determinação; diferença; existência; liberdade; razão; teodiceia

Entre os muitos textos em que Leibniz introduz e apresenta o princí-
pio de razão suficiente está, como se sabe, o do parágrafo 7 dos Princípios 
da Natureza e da Graça. O texto diz: 

Jusqu’icy nous n’avons parlé qu’en simples Physiciens: maintenant 
il faut s’elever à la Metaphysique, en nous servant du Grand Principe, 
peu employé communement, qui porte que rien ne se fait sans raison 
suffisante, c’est à dire que rien n’arrive, sans qu’il soit possible à celuy 
qui connoitroit assés les choses, de rendre une Raison qui suffise pour 
determiner, pourquoy il en est ainsi, et non pas autrement. Ce principe 
posé, la premiere question qu’on a droit de faire, sera, Pourquoy il y a 
plustôt quelque chose que rien? Car le rien est plus simple et plus facile 
que quelque chose. De plus, supposé que des choses doivent exister, il 
faut qu’on puisse rendre raison, pourquoy elles doivent exister ainsi, et non 
autrement” (LEIBNIZ, 1978a, 602). 

Recebido em 23 de janeiro de 2014. Aceito em 10 de maio de 2014.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



100

O texto é evidentemente muito denso e inclui uma enorme multiplicida-
de de aspectos que deveriam ser analisados, por exemplo, o pouco uso que 
se faz de um princípio que, todavia, está sempre presente em tudo o que 
pensamos e fazemos; o facto de ter de haver uma razão para haver algo e 
para haver o que há; o facto de o nada ser mais fácil do que o ente; que se 
entende, afinal, por razão, que é que queremos dizer quando dizemos que 
há razão para qualquer coisa; que é que a noção de suficiência acrescenta 
(ou não acrescenta) à noção de razão (isto é, uma razão insuficiente é, nal-
gum sentido do termo, ainda uma razão?), etc. O problema é, aliás, bem 
actual. D. Parfit, em On What Matters, escreve logo na primeira página do 
primeiro capítulo: 

It is hard to explain the concept of reason, or what the phrase ‘a reason’ 
means. Facts give us reasons, we might say, when they count in favour 
of our having some attitude, or our acting in some way. But ‘counts 
in favour of ’ means roughly ‘gives a reason for’. Like some other 
fundamental concepts (…), the concept of a reason is indefinable in 
the sense that it cannot be helpfully explained merely by using words” 
(PARFIT, 2011, p. 31). 

Ou seja, não é claro a que é que corresponde a noção de razão, e apesar de 
Parfit ignorar tranquilamente o que a tradição pensou sobre o assunto, pode 
valer a pena regressar a Leibniz, também porque Leibniz se vangloria com 
frequência de dizer que o princípio de razão suficiente é o seu princípio.

Para dar conta das teses de Leibniz sobre o assunto – que, evidente-
mente, apenas podem ser abordadas aqui de modo sumário – pode ser 
útil recorrer à questão mais geral, à questão da razão de ser das coisas, no 
seu todo, à razão do Universo. E recorrer a essa noção tal como Leibniz 
a encontrou, isto é, no âmbito de uma tradição, que era ainda a tradição 
escolástica. O problema da razão do ser das coisas no seu todo é habitu-
almente tratado por Leibniz como o problema do que ficou mais tarde 
chamado teodiceia, que é precisamente o problema da justificação do que 
se passa. Ora como se sabe, uma das questões que percorre do princípio 
até ao fim o livro que tem esse título, é a de saber se há ou não justiça em 
Deus. O propósito da análise dessa questão parece ser, entre outros, isentar 
Deus da responsabilidade pelo mal no mundo. Ver-se-á, mais adiante que 
é que isso implica, do ponto de vista da compreensão do ente enquanto 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



101

tal, mas pode começar-se pela questão no seu modo mais imediato: a 
responsabilidade de Deus pelo que se passa no mundo. Pede-se desculpa 
pela excursão teológica que se segue, mas ela parece ser uma boa entrada 
para a exposição sumária de alguns dos problemas que estão em causa no 
princípio da razão suficiente.

O problema da teodiceia é muito antigo, perseguiu a humanidade 
durante séculos e recebeu muitas formulações. Aquela que assume em 
Leibniz é que, apesar de tudo o que possa ocorrer neste mundo, Deus é, 
em última análise, justo. Para além de justo é ainda outras coisas, mas para 
o presente propósito interessa apenas focar a própria justiça. À partida, 
dizer que Deus é justo – independentemente das dificuldades existenciais 
que se possam verificar nas pessoas concretas – não parece levantar pro-
blemas especulativos de maior. A justiça é uma perfeição, não se vislumbra, 
pelo menos de modo imediato, que inclua na sua própria noção, de modo 
intrínseco, estruturas próprias de finitude, e, nesse sentido, pode dizer-se 
de Deus. E, todavia, o problema é muito mais complexo. A doutrina tradi-
cional sobre a justiça – que não é discutida na Teodiceia; para dizer verdade, 
a própria noção de justiça não parece ser aí examinada com profundidade 
– é, em geral, em traços largos, esta: a justiça consiste em dar a cada um o 
que lhe é devido, ou aquilo que é seu. Há, assim, na justiça, pelo menos 
duas determinações básicas: há um determinado bem e esse bem deve ser 
dado, é um bem devido. A noção difícil é evidentemente a de devido, ou 
melhor, a do seu correspondente no sujeito do bem a quem é devido – o 
direito. De facto, o direito parece ser a determinação original. Há, assim, 
dois momentos fundamentais: um bem e um direito. Parece que não é 
possível haver justiça sem estas duas condições. Poderia haver muitas ou-
tras coisas muito boas – magnificência, liberalidade, bondade, misericór-
dia, etc. – mas não justiça, no sentido estrito do termo. Parece, portanto, 
óbvio que, se assim é, a questão da justiça de Deus assume contornos mais 
intrincados e levanta objecções graves. Deus seria justo se e só se desse a 
cada um o bem que lhe é devido, devido a cada um, como é evidente, e 
não a Deus. Ora isso significa, em última análise, que os entes criados – ou, 
pelo menos, alguns deles – têm direitos sobre Deus e que Deus está, por 
isso, originariamente em dívida. E diz-se “originariamente” pela mesma 
razão pela qual se diz que Deus é originariamente justo, pelo menos 
segundo Leibniz1. De facto, Leibniz pretende precisamente mostrar que 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



102

Deus não é justo “opcionalmente”, como se pudesse não o ser, como se, 
vendo bem as coisas, não faltasse a nada se a justiça não lhe pudesse ser 
atribuída. A dizer verdade, uma espécie de justiça opcional não é pensá-
vel – a não ser como modo de falar impróprio –, porque ser justo é dar a 
alguém aquilo a que tem direito (que, portanto, de certo modo, já é seu) e 
alguém tem direito se realmente o tem, passe a redundância. É certo que 
se poderia pensar em direitos concedidos por um soberano magnânimo, 
quer dizer, poder-se-ia supor que Deus teria concedido direitos às cria-
turas, a algumas delas, mas que tais direitos não decorreriam da essência 
dessas criaturas, ser-lhes-iam totalmente estranhos e extrínsecos. Nesse 
caso, poderia haver liberalidade da parte de Deus, mas não, pelo menos 
em sentido rigoroso, justiça. Na verdade, se assim fosse, Deus teria uma 
espécie de justiça condicional, isto é, seria justo em virtude do seu bel-
-prazer, algo que precisamente não corresponde à justiça, pois a justiça 
requer sempre, parece, que o “outro” tenha algum poder real e não con-
dicional sobre “mim”. A admissão da possibilidade de direitos concedidos 
tornaria impossível a justiça ou a injustiça em Deus, pois Deus não seria 
justo ou injusto nem ao conceder tais direitos nem ao retirá-los ou a não 
lhes dar cumprimento. Ora a tese de Leibniz não é essa. Do seu ponto de 
vista, Deus é realmente justo. E é precisamente porque é justo que não 
lhe pode ser imputado o mal de que se sofre neste mundo, porque mal 
há certamente e é difícil imputá-lo à bondade. Mas isso parece implicar, 
portanto, que o ente criado, ou algum tipo dele, tenha direito a exigir de 
Deus um certo tipo de bens, aqueles que lhe correspondem e são devidos. 
Não se percebe, insiste-se, como é que Deus poderia ser justo fora destas 
condições. E, pelo contrário, percebe-se muito bem como é que poderia 
ser injusto nestas condições: quer recusando um bem devido quer conce-
dendo um mal indevido. O problema de Leibniz é, como se sabe, princi-
palmente o segundo, ainda que acabe por dar uma resposta surpreendente 
ao primeiro: Deus não só concede o bem devido como o bem devido – 
exactamente enquanto devido – é o maior bem possível, o que não deixa 
de ser extraordinário, porque isso significa, de facto, que a justiça de Deus 
como que supera a sua infinita bondade. Deus não faz, por isso, mais do 
que Lhe corresponde, não faz mais do que Lhe compete produzindo o 
maior bem possível. Para dizer verdade, a tese de Leibniz é que Deus é, 
mais do que tudo, justo, e por isso dá a cada um aquilo que lhe é devido, 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



103

tanto no bem quanto no mal. A conclusão é, assim, clara: Deus está, pelo 
menos de certo modo, condicionado a um certo dever.

Por razões de rigor, abre-se aqui um pequeno parêntesis, que parece 
necessário para evitar mal-entendidos. Quando aqui se afirma que Deus, 
porque é justo, está, de um modo ainda a determinar, submetido ao de-
ver pretende apenas dizer-se que o ente finito deve ter algum direito 
sobre Deus. Mas não se pretende com isso sugerir que tal facto implique 
qualquer tipo de constrangimento em Deus, isto é, que o dever seja, no 
Seu caso, uma idealidade em relação à qual Ele se encontre a alguma 
distância, o que não parece fazer sentido e que o próprio Leibniz, com 
toda a tradição, resolutamente nega. O dever, para Deus, não tem ne-
nhum significado coercivo. Para usar a linguagem de Kant, a vontade de 
Deus é santa e por isso não está submetida a uma lei de que se diferencie. 
Como é óbvio, não há em Deus vontade patologicamente afectada. Mas 
parece que isso não anula o direito real do ente finito relativamente a 
Deus porque, se anular, desaparece imediatamente a noção de justiça e 
desaparece totalmente. De facto, repete-se, se o ente finito, nem que seja 
um único, estivesse privado, radicalmente privado de qualquer direito, 
não se vislumbra de que modo poderia haver injustiça em qualquer coi-
sa que lhe ocorresse; ou justiça. É certo que a vontade de Deus é santa. 
É igualmente certo que mesmo o justo Job não tem direito a razões, 
mas, segundo Leibniz, Job pode estar tranquilo porque Deus é justo. Job 
pode não receber razões, mas não se pode queixar de ter sido privado de 
qualquer direito; se não recebeu razões, é porque não tinha direito a elas. 
Todavia, Job pode estar tranquilo, não porque não tenha direito a nada, 
mas porque todos os seus direitos estão satisfeitos. É possível que, do pon-
to de vista prático e empírico, o resultado de não ter direitos ou de os ter 
todos satisfeitos possa não ser muito diferente, mas a alteração conceptual 
é total. Num caso Deus é justo – o que tranquiliza Leibniz –, no outro 
não se sabe se o é. Assim, do ponto de vista de Leibniz, Deus não pode ser 
acusado da responsabilidade pelo mal, porque é justo. Como se vê, seria 
à partida possível pensar na possibilidade de Deus estar fora da oposição 
justo/injusto, como se nenhum dos termos lhe fosse aplicável ou atribu-
ível. A justiça poderia ser uma determinação própria do ente finito, das 
relações intersubjectivas, da vida social, etc. Todavia, segundo Leibniz não 
é assim. E, por esse motivo, Leibniz ver-se-á obrigado a ter de explicar 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



104

como é que Deus é Deus e, todavia, é também, de certo modo, sujeito 
de deveres, por muito paradoxal que isso possa parecer. Dizer, depois, que 
os cumpre será relativamente simples. Complexo é provar que há entre o 
ente finito e Deus uma relação de direitos e deveres. E essa tarefa é uma 
das que Leibniz enfrenta na Teodiceia.

Ora é sabido que, também neste aspecto, Leibniz faz parte de uma tra-
dição antiga. O que se percebe bem. A questão da justiça de Deus, dadas 
as implicações e dificuldades teológicas que facilmente se adivinham, foi 
uma questão debatida com cuidado pela escolástica. E, como era próprio 
da escolástica, as soluções nem sempre foram unânimes, ainda que haja 
aspectos comuns a todas elas. Para a análise do problema em Leibniz inte-
ressa, por motivos que se tornarão claros já a seguir, acompanhar em traços 
muito gerais o ponto de vista de Duns Escoto e deixar de lado o de Tomás 
de Aquino2. É certo que Leibniz, na Teodiceia, raramente discute directa-
mente com Duns Escoto, ainda que haja muitas referências às teses esco-
tistas, que Leibniz, aliás, conhecia bem, o que não podia deixar de acon-
tecer dada a quantidade de autores citados na Teodiceia. Mas apesar dessa 
relativa escassez de referências nominais, o ponto de vista de Duns Escoto 
– de que Leibniz, em geral, desconfia dizendo que “le subtil Scotus (...) 
obscurcit souvent les choses, au lieu de les eclaircir” (LEIBNIZ, 1978b, p. 
329) – é particularmente elucidativo a este propósito, pois permite escla-
recer e delinear com muito mais precisão a argumentação de Leibniz, as 
razões que o levaram a concluir o que de facto concluiu.

Duns Escoto trata explicitamente da questão da justiça de Deus na 
parte IV da Ordinatio, d. 46, q. 1, cujo título é precisamente “Utrum in 
Deo sit iustitia”. E começa, como deve, por definir a noção de justiça. 
Com esse fito, recorre a S. Anselmo e define a justiça como uma certa 
rectitudo, que Duns Escoto define como rectitudo uoluntatis. A rectidão da 
vontade pode, por sua vez, ser considerada de dois modos: em primeiro 
lugar, a vontade pode ser recta por si mesma, isto é, ela pode ser, como se 
explicita no texto, inobliquabilis, impassível de ser torcida, e isso em virtude 
da sua própria natureza. Em segundo lugar, a vontade pode ser recta, por-
que pode observar uma rectitudo ad alterum, isto é, como parece ser claro, 
porque pode estar em conformidade com a lei, com uma ordenação da 
razão que lhe seja anterior. Para estabelecer um contraponto com Leibniz, 
parece claro que interessa tomar em consideração sobretudo o segundo 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



105

caso, e, aplicando-o à justiça de Deus, tentar saber se a vontade de Deus 
está, de facto, conforme a algum tipo de ordenação quasi ad alterum, como 
que a qualquer coisa de outro, tese que é, como se sabe, a de Leibniz. 
Abreviando razões, porque não é possível expor aqui toda a argumenta-
ção, a conclusão de Duns Escoto é que, em certo sentido, “voluntas divina 
non habeat rectitudinem inclinantem determinate ad aliquid, nisi ad suam 
bonitatem, quasi ad alterum, (nam ad quodcumque aliud obiectum mere 
contingenter se habet, ita quod aeque potest in hoc et in eius oppositum), 
sequitur quod nullam iustitiam habet, nisi reddendum suae bonitati vel 
voluntati, quod condecet” (DUNS ESCOTO, 2001)3. A tese parece ser 
relativamente inocente e estar em acordo total com a tradição. Parece, 
aliás, ser a única tese possível, pois qualquer outra introduziria em Deus 
um momento de finitude, na medida em que Deus seria devedor de outro 
precisamente enquanto outro diferente d’Ele, o que é impensável dada a 
transcendência de Deus e a sua infinitude. Neste sentido, tomada na sua 
literalidade, a tese pode encontrar-se em Tomás de Aquino4 e também em 
Leibniz. Quer dizer, para todos os autores, Deus só pode ser devedor de 
Si mesmo, no sentido rigoroso do termo, e isso decorre da própria noção 
de Deus. Duns Escoto, todavia, determina com mais precisão este “Si 
mesmo” de Deus, quer dizer, tenta circunscrever com mais rigor o que 
se entende por direitos e deveres imanentes a Deus. Deus é, diz, devedor 
à sua bondade e àquilo que é conveniente com a sua vontade. E não há 
quaisquer referências, no texto, à sabedoria de Deus ou à sua razão. E este 
é o ponto central da argumentação de Duns Escoto. O que não significa 
que não haja em Deus também uma certa justiça. De facto, segundo Duns 
Escoto, há. Há justiça em Deus porque Deus se encontra determinado por 
uma lei que é, de certo modo, prévia à sua vontade, lei que, todavia, não 
decorre minimamente da sua sabedoria, mas exclusivamente da sua bon-
dade. Esta é, pois, a única justiça que há em Deus. Desta justiça de Deus, 
em sentido estrito, segue-se a única lei moral rigorosamente natural, apli-
cada a todas as criaturas, que não admite qualquer tipo de excepção, por-
que corresponde exactamente à justiça em Deus, a saber, Deus diligendum 
est. Assim, do ponto de vista legal, nada determina Deus a não ser a sua 
bondade e o que convém à sua vontade. O que significa ainda que a justi-
ça que há em Deus introduz nEle como que uma determinação, determi-
nação que produz uma inclinação – é o termo utilizado por Duns Escoto 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



106

–, uma inclinação de Deus em ordem à sua bondade. Inclinação significa, 
portanto (e parece que não pode deixar de significar) ser determinado a 
partir de uma lei que constrange ou obriga a vontade, quer dizer, ordena-
ção a algo quasi ad alterum. Ou seja, implica em última análise uma certa 
passividade, uma impossibilidade de controlar o movimento em ordem 
àquilo a que se está natural –e não livremente – inclinado. Inclinação pa-
rece, assim, significar, determinação passiva em virtude da natureza. 

Imediatamente no seguimento do texto citado anteriormente, Duns 
Escoto acrescenta que o acto pelo qual a justiça de Deus O inclina, o acto 
que tem por objecto a Sua bondade, inclui muitos outros objectos secun-
dários – que são os possíveis finitos – e isso é assim porque o intelecto 
divino, para além de ter o próprio Deus por objecto primário, considera 
também, e necessariamente, objectos secundários. Mas com uma dife-
rença absoluta: o intelecto divino considera necessariamente os objectos 
secundários, mas a vontade estabelece com eles uma relação contingente. 
Uma vez mais, a tese parece banal, a tradição estará igualmente de acordo 
com ela e Leibniz repeti-lo-á sem cessar na Teodiceia. E, todavia, também 
uma vez mais, Duns Escoto está a introduzir uma distinção essencial que 
o obrigará a extrair uma conclusão que ofenderá radicalmente a delicada 
sensibilidade metafísica leibniziana. É mais curto e mais claro citar o texto: 

ad nullum obiectum secundarium ita determinate inclinatur voluntas 
divina per aliquid in ipsa, quod sibi repugnet, iuste inclinari ad 
oppositum illius, quia sine contradictione potest oppositum vele, ita 
potest iuste vele, alioquin posse absolute velle, et non iuste, quod est 
inconveniens” (DUNS ESCOTO, 2001, n. 27). 

O texto é verdadeiramente central e diz, em traços largos, o seguinte: a 
inclinação da vontade de Deus tem por objecto a Sua própria bondade 
em si mesma considerada e de um modo exclusivo, isto é, fora da relação 
que inclui aos seus objectos secundários, fora, portanto, da relação ao ente 
finito criável. E isso é assim, porque, de outro modo, Deus poderia querer 
algo injustamente – isto é, contra uma inclinação da vontade afectada pela 
bondade e determinada pela razão –, e isso não pode ser possível. A tese 
não pode ser mais clara: se Deus tivesse alguma inclinação para os objectos 
secundários do Seu intelecto e da Sua vontade, ele poderia querer alguns 
injustamente. E isso é assim porque haveria objectos possíveis para além 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



107

daqueles para os quais a vontade estaria justamente inclinada. Tais objec-
tos são, por si mesmos, possíveis e, por isso, passíveis de serem objectos da 
vontade. Assim sendo, seria possível a vontade de Deus ser injusta, isto é, 
ir contra a determinação de uma certa lei que regularia a inclinação. Ora 
a vontade de Deus é justa por essência. Logo não há objectos possíveis 
contrários a objectos para os quais ela se inclina. Quer dizer, ela não se 
inclina para objecto nenhum. Duns Escoto joga aqui, como se vê, com 
três noções: a vontade (neste caso, a de Deus), os possíveis – que define 
de modo apenas formal, como aquilo que não é contraditório5 – e a in-
clinação da vontade, que é a determinação da vontade em ordem a algo 
em virtude de uma regra. A conclusão é, depois de confrontadas as três 
noções, que se houvesse inclinação na vontade de Deus para alguns dos 
possíveis, tornar-se-ia conceptualmente possível a injustiça de Deus, isto 
é, uma escolha contrária à inclinação da vontade justa de Deus. Por isso, 
Deus não pode, e não pode de maneira nenhuma, estar inclinado a um 
qualquer objecto secundário, seja ele qual for, possua a estrutura que pos-
suir, pois isso é analiticamente contraditório com a noção de Deus. Tudo 
o que Deus pode escolher – isto é, tudo o que é não contraditório – é 
escolhido, se o for, justamente. Seja qual for o objecto, ele será escolhido, 
se o for, com justiça, e exactamente se passa a mesma coisa com todos os 
seus opostos, pois a justiça de Deus é pertença originária da vontade, ela é 
intrinsecamente recta fora de qualquer consideração de objectos secundá-
rios. A rectidão da vontade não depende da ordenação aos seus objectos, 
que podem variar infinitamente, permanecendo ela inalterável por es-
sência. Noutros termos, Duns Escoto não admite a representabilidade de 
uma injustiça possível em Deus. Ora essa injustiça seria representável se 
Deus se inclinasse, em virtude da sua bondade, para alguns dos possíveis, 
pois haveria sempre a possibilidade dos opostos, que não está afectada por 
qualquer tipo de inclinação da vontade, dado que o seu ser possível lhes 
pertence em virtude da sua estrutura formal não contraditória. Logo, a 
diferença entre possíveis não tem qualquer significado para a vontade de 
Deus nem, portanto, para a sua justiça. É isso o que, na linguagem de Duns 
Escoto, significa dizer que a relação entre vontade e objecto secundário 
do intelecto divino é contingente. Ter uma relação contingente é, pois, 
pelo que fica visto até agora, não ter nenhum tipo de inclinação para o 
objecto com que se relaciona, ou, o que é a mesma coisa, ter uma relação 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



108

absolutamente espontânea e activa, e não estar, de maneira nenhuma e sob 
nenhum ponto de vista possível, determinada por essa relação. A relação é 
contingente quando ela própria está totalmente sob o poder do seu sujei-
to e absolutamente em nada determinada pelo objecto.

É certo que uma mente conciliadora poderia pensar que, dada a Sua 
bondade, Deus nunca escolheria possíveis diferentes daqueles para os 
quais a sua bondade O inclina. Mas isso seria justamente admitir a possi-
bilidade – a possibilidade metafísica – de Deus ser mau, injusto, vingativo, 
cruel, despótico, etc., Moloch, enfim. Que felizmente não o é, mas nada 
O impede de o ser. A injustiça de Deus seria perfeitamente representável, 
como se disse. Ora é exactamente isso que Duns Escoto quer excluir de 
modo radical. E a sua conclusão, por muito paradoxal que possa parecer, 
é que a justiça de Deus não pode dizer respeito ao seu objecto, isto é, só 
pode ser pensada, só pode ser representada, atribuindo-a originariamente 
à vontade, com total independência do seu objecto secundário eventual. 
Deus é, segundo Duns Escoto, metafisicamente justo, de tal modo que ser 
injusto é um predicado contraditório. O que não significa que todos os 
possíveis são “bons”, o que seria uma escapatória. A tese de Duns Escoto 
é bem mais radical. No sentido rigoroso do termo, só Deus é bom e, por 
isso mesmo, precisamente por isso mesmo, não pode estar inclinado para 
mais nada, absolutamente para mais nada. Daqui decorre também, e ine-
vitavelmente, a tese bem conhecida de Duns Escoto segundo a qual toda 
a bondade moral tem a sua origem na vontade divina, com a excepção 
do Deus diligendum est. Mas o que importava indicar, para a questão em 
análise é que, dito de um modo simples, tudo o que pode ser feito por 
Deus – isto é, todo o âmbito do possível – é justo em virtude da sua 
origem e não em virtude do seu objecto. E é assim a priori. A justiça de 
Deus não tem, pois, segundo Duns Escoto, nada que ver com inclinações 
da razão ou com a sabedoria do intelecto, porque isso implicaria sempre 
restrição imposta a Deus por objectos secundários. E a conclusão, também 
neste caso, parece óbvia: exceptuando um único caso – muito peculiar, 
aliás – a vontade de Deus não está dependente de nenhuma lei ou orde-
nação racional, seja ela de que tipo for. Não há, pois, nem pode haver, da 
parte de Deus, nenhum tipo de inclinação da vontade para os possíveis. 
O que significa, e Duns Escoto também o diz, que os possíveis não têm, 
em si mesmos, nenhum significado prático para Deus, quer dizer, não são 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



109

considerados pelo Seu intelecto como algo “a ser feito”. Duns Escoto 
é explícito a este respeito. Entre os seus textos, há uma curiosa ques-
tão que tem por título “Utrum Scientia Dei Respectum Factibilium Sit 
Practica” e a sua resposta (d. 38, q. un), é inequívoca: “intellectus divinus 
ex necessitate naturae est speculativus, et non est ad hoc formaliter liber-
tas, licet non sit sine voluntate complacente” (DUNS ESCOTO, 1966). 
Quer dizer, os possíveis estão relativamente ao intelecto divino fora de 
qualquer pressão para a sua execução, de modo que estão presentes para 
Deus em modo neutro, como Duns Escoto também diz6, em estado de total 
neutralidade existencial. Não têm, por isso, nenhum significado prático, 
quer dizer, não são vistos como “entes a realizar”. Assim, a independência 
de Deus relativamente aos possíveis é ainda acrescentada estruturalmen-
te e é exactamente isso que significa dizer que o intelecto de Deus é, 
por necessidade natural, essencialmente especulativo. De facto, dizer que 
um intelecto é especulativo é dizer que o sujeito de tal intelecto não 
está essencialmente interessado nos seus objectos – ou que não está, pelo 
menos, essencialmente interessado na execução dos seus objectos –, que 
são, portanto, para ele, termos de mera consideração ou contemplação. É 
também isso que significa dizer que a relação da vontade aos possíveis é 
meramente contingente. É fácil também perceber que é que isso significa. 
Significa que não há nenhuma razão para a existência do que quer que 
seja. De facto, é isso mesmo que Duns Escoto está a dizer, a saber, a negar 
expressamente a existência de um princípio como o da razão suficiente. A 
existência das coisas não decorre, pois, do intelecto divino, porque este é 
meramente especulativo e a existência dos entes finitos corresponde, em 
última análise, à realização prática de qualquer coisa. Nos possíveis não 
há, pois, qualquer indicação do seu “vir a ser”, enquanto tal, não há neles 
nada que mostre ou dê sinal que a existência lhes convém. Eles são, como 
se disse, totalmente neutros quanto à existência, não dizem respeito a ela 
na sua própria estrutura. É certo que um possível é algo que pode ser, 
por definição, mas por algum motivo Duns Escoto prefere a definição da 
possibilidade como ausência interna de contradição, pois dessa forma fica 
mais clara a sua neutralidade existencial. Não há, pois, como se disse, razão 
alguma para que um possível venha à existência, o que é outro modo de 
dizer que o decreto mediante o qual as coisas em geral passam a ser – e o 
decreto mediante o qual estas coisas passam a ser – deriva totalmente da 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



110

vontade e não está regido pela razão. Assim, a escolha pela qual Deus de-
cide que algo exista e que seja isto não pode provir, de maneira nenhuma, 
do intelecto, porque isso implicaria dar ao intelecto uma natureza prática, 
que é outro modo de dizer que Deus estaria interessado – no sentido 
técnico do termo – noutra coisa que não nEle, o que para Duns Escoto é 
absolutamente incompatível com a infinitude divina. Quer dizer, se Deus 
estivesse interessado nos possíveis, ou estes seriam necessários ou Deus 
poderia ir contra o preceito do intelecto e, assim possuir uma vontade má, 
porque o preceito do intelecto só pode ser recto7. Segue-se também daqui 
que a origem da contingência está na natureza especulativa do intelecto 
divino, quer dizer, depende de uma relação indeterminada da vontade aos 
possíveis, com uma liberdade de total indiferença relativamente a todos os 
opostos possíveis. A origem da contingência das coisas está, desta forma, 
na exclusiva natureza própria da sua causa: as coisas existem sem qualquer 
preferência intrínseca em relação à sua não existência, porque a vontade 
de Deus não admite constrangimentos de ordem alguma. Quer dizer, 
exclui-se totalmente a fundamentação objectiva da preferência. A contin-
gência do existente é, assim, radical, pelo facto de existir em virtude de 
um decreto da pura vontade, e não admite, como se disse, justificação 
racional. Deve ter-se em conta, porque se trata de um aspecto central na 
análise de Leibniz, que para Duns Escoto há contingência na relação en-
tre vontade de Deus e possíveis só porque há indeterminação da vontade, 
de tal modo que qualquer tipo de determinação implica analiticamente 
redução da contingência. É também óbvio que, com isso, Duns Escoto 
assegura naturalmente tanto a liberdade de Deus como, do seu ponto de 
vista, a sua justiça.

Para terminar este breve esboço de algumas das teses de Duns Escoto, 
conviria recordar o que se disse anteriormente. Duns Escoto é levado a 
afirmar a total liberdade de Deus e a radical contingência da realidade 
– isto é, a indiferença relativamente aos possíveis – entre outros motivos 
para salvaguardar a intrínseca justiça de Deus. Se há teodiceia é certa-
mente a do pensamento de Duns Escoto. A sua teodiceia passa por tentar 
encontrar um modelo conceptual, não para o facto de Deus ter escolhido 
bem ou justamente, no sentido em que usualmente entendemos essas 
expressões, isto é, determinando o substantivo com o adjectivo ou o ad-
vérbio – porque isso faria de Deus, em qualquer dos casos, um ente finito 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



111

–, mas ligando analiticamente escolha (isto é, vontade) e justiça; como ele 
diz, pensando uma iustitia inobliquabilis. Isso tem o seu preço: Deus não é 
justo porque faz o que devia fazer, mas sim porque, em sentido rigoroso, 
não devia fazer absolutamente nada e, sendo Quem é, faça o que fizer, só 
o pode fazer justamente. Duns Escoto tem sido acusado de muitas coisas, 
de todo o tipo de irracionalismos e arbitrários voluntarismos. Mas de 
modo nenhum não se pode dizer dele que não teve em conta a causa Dei 
ou que não foi rigoroso e consequente na defesa dessa causa.

Ora como se sabe a compreensão que Leibniz tem do que se passa é, 
não só diferente, mas, por assim dizer, exactamente simétrica, ponto por 
ponto, da de Duns Escoto. Todo este conjunto de teses e de argumentos 
é virado do avesso por Leibniz. E interessa em primeiro lugar verificar 
porquê. Num primeiro momento, o interesse de Leibniz parece ser tam-
bém o da causa Dei. De facto, as análises de Duns Escoto fazem de Deus 
um ser sem regra nem razão, indiferente a qualquer tipo de sabedoria 
ou racionalidade, nem sequer – relativamente às escolhas que realizam a 
existência – as suas próprias. Deus agiria, portanto, de um modo arbitrário, 
tanto lhe fazendo produzir uma coisa ou a contrária ou nenhuma, quer 
dizer, Deus pareceria ser o domínio do caprichoso; seria, afinal, como 
Leibniz repete, uma espécie de omnipotência irresponsável, um despotis-
mo em nada iluminado, do qual tudo – precisamente tudo – se poderia 
esperar; um Deus que apenas estaria condicionado por uma vontade cuja 
relação ao seu objecto seria radicalmente contingente, o que, do ponto 
de vista de Duns Escoto, significa indiferente e desinteressado, e de tal 
modo que não apenas os possíveis seriam contingentes como também a 
própria relação aos possíveis (que dificilmente será diferente do próprio 
Deus) seria contingente: o reino do caos e do acaso. É certo que Duns 
Escoto poderia dizer – como efectivamente diz – que se deve ter em 
conta a bondade de Deus. Mas, do ponto de vista leibniziano, tal tipo de 
réplica é totalmente insignificante, porque a bondade de Deus não tem, 
no que diz respeito à sua relação com as criaturas, nenhum tipo de regra 
quando considerada isoladamente. Na verdade, tal como, segundo Escoto, 
Deus é justo em qualquer dos casos, poder-se-á dizer que terá de ser bom 
em qualquer dos casos, relativamente a todos os opostos, mas é óbvio que 
essas bondade e justiça são insignificantes, precisamente porque se aplicam 
a todos os opostos, quer dizer, não acalmam a razão, não esclarecem nada, 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



112

não produzem efectivamente qualquer tipo de sentido. A bondade de 
Deus não é, por isso, segundo Leibniz, de confiar. Convém que haja uma 
qualquer regra ou lei. De facto, Deus faz e fez coisas boas, mas podia per-
feitamente fazer outras totalmente diferentes, que para nós, por hipótese, 
talvez pudessem ser menos boas ou mesmo péssimas, e isso, como se disse, 
deixa a razão em sobressalto e em completa indeterminação, sem saber o 
que pensar. Uma potência caprichosa – quer dizer, não determinada pela 
intrínseca racionalidade do seu objecto – por muito boa que seja não é, 
como se disse, de confiar. Por esse motivo, Leibniz rejeita expressamente 
uma justiça em Deus que tenha a vontade por regra8.

Tal tipo de argumentação encontra-se, como se sabe, espalhada ao lon-
go da obra de Leibniz9. E, todavia, o que parece estar, em última instância, 
sob foco da análise não é somente a justificação do comportamento apa-
rentemente insondável de Deus, entre outras coisas porque nada assegu-
ra que estejamos em condições de justificar o Omnisciente, ou que tal 
nos seja pedido. O que parece estar em causa na retórica leibniziana por 
oposição às teses de Duns Escoto é o facto de, segundo Leibniz, as teses 
deste tornarem a totalidade da existência absolutamente insignificante, de 
todos os pontos de vista, tanto metafísico como ético. Quer dizer, o que 
parece verdadeiramente preocupar Leibniz não é apenas a boa-fé de Deus, 
não é somente uma questão de teodiceia, como ficou a chamar-se, ainda 
que presumivelmente tal preocupação esteja também no seu horizonte. 
Mas o centro da atenção leibniziana é o facto de as teses que fazem da 
vontade (neste caso, a de Deus) a origem e o sentido da contingência, da 
existência e desta existência, do todo da realidade, implicarem, em última 
instância, um nihilismo radical. É precisamente isso que Leibniz combate 
com energia. O que se comprova com evidência quando, por exemplo, se 
repara que no centro da análise de Leibniz na Teodiceia está a crítica à no-
ção de liberdade de indiferença que, como se sabe, depende de modo muito 
significativo de Duns Escoto, ainda que não exclusivamente. O problema 
da liberdade de indiferença é, como se sabe, o da origem da determinação: 
de onde vem uma dada determinação? Ou, o que é a mesma coisa, que é, 
de facto, determinar ou ser determinado? A tese da liberdade de indiferença 
defende que o sujeito está perante os contrários que lhe são apresentados 
numa situação de incontaminação, por assim dizer, quer dizer, os vários 
objectos que tem perante si não estão constituídos em forma de peso ou 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



113

valor. Pelo contrário, o sujeito tem relativamente aos objectos uma relação 
especulativa, o que não significa que não possa estar perante um problema 
prático. Dizer que a atitude do sujeito é especulativa corresponde a dizer 
que o significado dos opostos é exactamente equivalente, todos valem 
precisamente o mesmo, de tal modo que o sujeito não sofre mais pressão 
por parte de um do que de qualquer outro. E essa equivalência não cor-
responde a um qualquer valor igual de todos – que seria este ou aquele –, 
o que Leibniz também nega, ainda que por outras razões. Quer dizer, a 
equivalência dos objectos, no modo como a tese da liberdade de indife-
rença a compreende, não corresponde ao problema do burro de Buridan, 
em que os objectos convocam, de facto, o sujeito, só que de modo exacta-
mente igual. Mas não é esse o problema aqui, pois o problema do burro 
de Buridan não é o da liberdade de indiferença. O burro não é indiferente 
aos contrários; o problema do burro é que os contrários são indiscerníveis, 
o que é um problema complexo quando se trata de escolher um de entre 
eles. Pelo contrário, numa liberdade de indiferença os objectos a escolher 
são, relativamente ao sujeito que os tem de escolher, totalmente neutros, 
como dizia com exactidão Duns Escoto. O que se percebe: a tese da neu-
tralidade dos possíveis para o intelecto divino aplica-se à relação de todo o 
tipo de posições perante um qualquer intelecto, inclusive quando se trata 
de um intelecto prático: todos os contrários têm o mesmo peso, a saber, 
nenhum. É precisamente por isso que o sujeito lhes pode ser indiferente. 
No limite, o sujeito poderia até encontrar-se em completa indiferença 
entre objectos apresentados como bons ou como maus, não estar mais in-
clinado para uns do que para outros, e é bem sabido que também esta tese 
encontrou quem a defendesse. Não era a tese de Duns Escoto, mas parece 
ser a de Ockham: “voco libertatem potestatem qua possum indifferenter 
et contingenter diversa ponere, ita quod possum eumdem effectum cau-
sare et non causare, nulla diversitate existente alibi extra illam potentiam” 
(OCKHAM, 1980)10. Os defensores da liberdade de indiferença, como 
se vê, dizem que só há liberdade se houver indiferença, de tal forma que 
esta é uma determinação essencial daquela. E a razão parece clara: se assim 
não fosse, isto é, se o objecto fosse determinante na escolha, o sujeito seria 
passivo, seria dominado por um poder alheio, não teria qualquer controlo 
sobre a relação ao seu objecto, tudo determinações que nós pensamos 
fazerem parte da noção de liberdade. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



114

Ora todo este tipo de argumentação repugna claramente a Leibniz. De 
facto, o problema coloca-se, para ele, do seguinte modo: toda a escolha 
implica a eliminação da neutralidade – há um possível que é escolhido e 
todos os outros são preteridos, postos de parte. Isso significa, como é claro, 
que se pôs algo, que se escolheu qualquer coisa diferente do oposto. Quer 
dizer, passou a haver algo que ocupa espaço metafísico no âmbito das 
coisas que são, qualquer coisa que não era e que agora é, que transitou do 
possível para o real, passando a ser. Isto é, passou a haver algo de determi-
nado. Noutros termos, enquanto todos os possíveis coexistem na possibili-
dade e não se atravancam, pois todos podem perfeitamente ser e enquanto 
podem ser não se incomodam no espaço da possibilidade, isso não ocorre 
na realidade. Pelo contrário, é precisamente essa coexistência dos possíveis 
que ficou excluída, e é essa exclusão que significa determinação. Quanto 
à determinação, todos os possíveis enquanto possíveis são indeterminados, 
pois a determinação de um não impede a de outro, dado que tal determi-
nação é somente possível. Ora determinar é exactamente excluir o oposto, 
que é o que o possível não faz. E o que preocupa Leibniz é exactamente 
aquilo que leva a excluir o oposto, isto é, a pôr a determinação, a eliminar 
a aparente neutralidade dos possíveis. E Leibniz defende, como se sabe, 
que é totalmente impossível que este processo venha só da vontade, quer 
dizer, é impossível que o processo de eliminação de contrários tenha como 
origem a neutralidade dos contrários. É impossível e não apenas de facto; 
é, na verdade, totalmente irrepresentável. E isto por várias razões. Assim, 
em primeiro lugar, dizer que a constituição da determinação é produzida 
pela vontade não é dizer que ela tem a sua origem, por exemplo, num 
capricho. É, muito mais claramente, dizer que não tem origem nenhuma. 
A eliminação da pressuposta neutralidade pela vontade corresponderia a 
estabelecer o nada como fonte da determinação. Na verdade, se, do ponto 
de vista da determinação, todas as coisas são radical e originalmente iguais 
e se o sujeito que tem de escolher uma delas está em situação de total neu-
tralidade e indiferença relativamente a todas, isso implica necessariamente 
que a posição da diferença – quer dizer, a origem da preferência que fará 
que uma seja posta em detrimento de todas as outras – não tenha qualquer 
origem identificável. A diferença não pode vir da vontade porque ela está, 
na hipótese em consideração, em estado de indiferença relativamente a 
todos os opostos. A origem também não pode provir da diferença entre os 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



115

possíveis, porque estes são apresentados à vontade em estado de neutrali-
dade, quer dizer, são para a vontade independentemente das diferenças de 
conteúdo que evidentemente possuem, ou seja, a sua diferença é indife-
rente para a vontade. Assim, é de certo modo evidente que a origem da 
determinação não pode provir da vontade porque a vontade que escolhe 
é sempre a mesma seja qual for a escolha e, assim, a determinação própria 
da escolha, isto é, aquilo mesmo que é diferente, não pode vir dela, porque 
ela é, na hipótese, idêntica em todas as diferenças. Dito de outro modo, se a 
vontade não tem “x” em consideração quando escolhe de facto “x”, então 
não é, na verdade, “x” que é escolhido, pois o seu ser “x” em nada contri-
buiu para a sua própria escolha. Não se escolhe “x”, enquanto tal, quando 
a razão pela qual ele é escolhido é exactamente a mesma que quando se 
escolhe “y”. Em qualquer dos casos, a escolha é totalmente indeterminada, 
isto é, não há, no sentido rigoroso do termo, qualquer escolha. Ou seja, 
Leibniz diz que a tese da liberdade de indiferença não tem em vista (e 
não tem de modo absoluto) o termo ou objecto da sua escolha quando 
escolhe. O que não significa, insiste-se, que escolha cegamente, porque 
na escolha caprichosa há ainda uma inclinação para escolher, pelo menos 
essa inclinação. Ora aqui não há nenhuma diferença, nem para escolher, 
nem para escolher isto ou aquilo. O que significa que se oferece o nada 
como explicação da determinação. Todo o problema está, pois, na origem 
da diferença. E está porque a liberdade de indiferença nega a existência de 
diferenças que tornam possível a escolha, diferenças que são a esse respei-
to, significativas, quer dizer, nega a natureza operativa de um termo que 
Leibniz repete continuamente a este propósito: o termo latino potius, que 
indica exactamente preferência. A negação do potius significa, portanto, a 
exacta identidade do diferente, não numa dialéctica mais profunda, mas na 
total indistinção do totalmente neutro. Quer dizer, significa, como se disse, 
pôr o nada como origem. Assim, do ponto de vista leibniziano não se trata 
de acusar a tese da liberdade de indiferença de irresponsabilidade ou de 
capricho despótico e cego. Trata-se, simplesmente, de dizer que ela é ir-
representável, uma expressão sem qualquer significado, ou, como Leibniz 
gosta de repetir na Teodiceia, que se trata de uma mera quimera (LEIBNIZ, 
1978b, p. 129, 219, 297, 303, 306), uma fantasia insignificante, um nome 
que não diz nem corresponde a nada, porque equivale a pressupor que 
uma coisa surge de coisa nenhuma: “vouloir qu’une determination vienne 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



116

d’une pleine indifference absolument indeterminée, est vouloir qu’elle 
vienne naturellement de rien” (LEIBNIZ, 1978b, p. 306). E surgiria de 
coisa nenhuma, não porque não houvesse um ente anterior que fosse a 
sua causa eficiente – o que os defensores da liberdade de indiferença evi-
dentemente admitem: precisamente a vontade –, mas sim porque o seu 
surgimento não teria em conta a própria possibilidade da coisa a surgir, a 
fazer ser, o que é claro quando se recorda que, na tradição de Duns Escoto, 
a natureza da possibilidade é definida de modo apenas negativo. Trata-se, 
assim, de um caso muito mais grave e mais difícil de pensar que o da cria-
ção ex nihilo. A criação ex nihilo, independentemente da sua representabi-
lidade para nós, afirma que a posição de qualquer coisa não deriva de um 
movimento, no sentido rigoroso do termo. Mas admite a anterioridade 
lógica da possibilidade do ente a constituir dessa forma e admite a relevân-
cia dessa possibilidade. Quer dizer, a criação pressupõe a sua possibilidade 
e tem-na em conta, na medida em que o ente criado é-o em virtude da 
sua possibilidade, que exclui a contrária. Pelo contrário, a tese da liberdade 
de indiferença afirma algo impensável, porque corresponde à posição de 
qualquer coisa que parece determinada, na medida em que exclui, pela 
sua bruta facticidade, o oposto, mas que efectivamente não é determinada, 
porque não exclui realmente o oposto, na medida em que a oposição não 
é tomada em consideração na posição do termo que, de facto, foi posto. 
Assim, segundo Leibniz, algo é determinado, não somente quando é facto, 
mas sim quando a sua posição exclui o contrário possível, o que significa 
que a possibilidade deve fazer parte da noção de determinação. Dito de 
outro modo, Leibniz indica claramente que a pura facticidade, tomada 
em si mesma, considerada fora da sua possibilidade e da contrariedade 
entre possíveis, é, na verdade, pura indeterminação, e isso é assim porque o 
contrário não tem, para a facticidade, qualquer significado. A pura e bruta 
facticidade é, pois, uma abstracção vazia, sem qualquer forma de conteúdo. 
E fazer do termo da decisão da liberdade de indiferença um puro facto é 
fazer que a liberdade tenha por termo uma abstracção vazia, o que não é, 
como se disse, coisa nenhuma.

Para poder examinar este assunto com mais rigor, e para tentar indicar 
que a questão com que Leibniz se debate não é, essencialmente, a da liber-
dade e a da estrutura da decisão, mas sim uma questão fundamentalmente 
ontológica, é necessário expor brevemente alguns aspectos do sentido do 
princípio de razão suficiente (prs).

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



117

O prs está relacionado, de um modo nem sempre claro, com a estrutura 
formal do sentido “verdade”. Nalguns textos, Leibniz praticamente iden-
tifica o prs com a “razão da verdade”, com o sentido que constitui uma 
verdade como tal. Veja-se, por exemplo: “principium ratiocinandi funda-
mentale est, nihil esse sine ratione, vel ut rem distinctius explicemus, nullam 
esse veritatem, cui ratio non subsit. Ratio enim veritatis consistit in nexu 
praedicati cum subjecto, seu ut praedicatum subjecto insit” (LEIBNIZ, 
1961, p. 11). 

Uma proposição é verdadeira se o predicado inere no sujeito de tal 
forma que a inerência constitui o “ser verdade” de uma proposição. Como 
se tentará indicar brevemente a seguir, dizer que há uma razão para que 
uma verdade seja tal significa somente que “há verdade”. Assim sendo, do 
sentido verdade deriva a regra formal que afirma que perante qualquer 
estado de coisas é possível dar razão dele. Por este motivo, Leibniz noutros 
textos faz explicitamente derivar o prs da noção de verdade assim enten-
dida, como conexão entre sujeito e predicado: “vera autem propositio est 
cujus praedicatum continetur in subjecto, vel generalius cujus consequens 
continetur in antecedente, ac proinde necesse est quandam inter notiones 
terminorum esse connexionem, sive fundamentum <dari> a parte rei ex 
quo ratio propositionis reddi, seu probatio a priori inveniri possit (...). Ex 
his sequitur Axioma maximi Usus (...): Nihil evenire cujus ratio reddi non 
possit, cur sic potius quam aliter contigerit” (LEIBNIZ, 1961, p. 401-402). E, 
no mesmo sentido: “semper igitur praedicatum seu consequens inest sub-
jecto seu antecedenti. et in hoc ipso consistit natura veritatis in universum 
seu connexio inter terminos enuntiationis, ut etiam Aristoteles observavit. 
(...) Statim enim hinc nascitur axioma receptum nihil esse sine ratione, seu 
nullum effectum esse absque causa” (LEIBNIZ, 1961, p. 518-519). 

Independentemente da relação que o prs mantém com a noção de 
verdade, parece claro que não se trata de uma dedução da noção, mas, 
talvez mais propriamente, da formulação lógica (e operativa) do que está 
em causa no ser da verdade. Nesse sentido, parece ser necessário expor 
muito brevemente o sentido da natureza da verdade tal como Leibniz o 
apresenta. Para isso, pode ajudar aproveitar a referência que Leibniz faz a 
Aristóteles. Na análise do princípio de contradição no livro Γ da Metafísica 
(1005b18 e ss), Aristóteles mostra que o princípio de contradição é uma 
pressuposição fundamental de qualquer afirmação com sentido, de tal 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



118

forma que basta que aquele que o nega diga qualquer coisa para, por 
isso mesmo, aceitar a sua validade (1005b35 e ss). Quer dizer, faz parte 
do sentido de uma proposição a diferença relativamente ao seu contrário, 
de tal modo que com isso se manifesta que a diferença entre ser e não ser 
é significativa. Por essa mesma razão, Aristóteles estabelece uma conexão 
entre o sentido “verdade” e o princípio de contradição. Faz parte do senti-
do das proposições (isto é, o facto de possuírem um valor de verdade) que 
a contrariedade seja significativa, pois de outra forma dir-se-ia precisamente 
a mesma coisa ao afirmar proposições cujo conteúdo é contraditório; isto 
é, não se diria nada. Desta forma, o sentido “verdade” deriva do princípio 
de contradição, do facto de “ser assim” ser diferente de “não ser assim”. Ao 
termo “ser” corresponde um sentido, que é a base do sentido “verdade”.

Já se indicou que a escolha tem de estar baseada na diferença. Mas é 
necessário vincar agora o fundamento da constituição da própria diferença. E o 
que parece mais ou menos claro é que, para que a diferença de posições seja 
significativa não basta o simples facto de haver uma e não outra, porque o 
simples facto é indiferente à posição da determinação enquanto tal¸ ao sentido 
da determinação: se algo está presente numa forma de presença que não 
exclui, a não ser pela sua presença fáctica, a possibilidade da presença do 
oposto, tal significa que a forma da presença posta é realmente insignifi-
cante: a posição dada está presente num modo de posição que é totalmente 
irrelevante e insignificante. Quer dizer: se algo é X do mesmo modo e pelo 
mesmo sentido que podia indiferentemente ser Y, o seu ser X em nada o de-
termina, nada significa para ele, de tal forma que a proposição que afirma 
X desse algo não diz realmente nada dele, visto que o sentido mediante o 
qual “X é” é precisamente o mesmo que “X não é”. Ou seja, se X se diz 
de um sujeito, é necessário que o sujeito se constitua, se torne a si mesmo 
presente mediante esse X, e só assim se diz dele. De outro modo o “dizer 
de” (que é próprio da verdade) não teria qualquer significado. Noutros 
termos: se X é diferente de Y, haverá significação na diferença se, ao haver 
X, houver algum sentido para que tal ocorra. Se assim não fosse, quer 
dizer, se a ocorrência de X ou de Y for indiferente, o sentido da diferença 
entre eles está negado. É por essa razão, parece, que um dos momentos 
fundamentais do prs reside na noção, a que Duns Escoto recusava signifi-
cado objectivo, de potius (de preferência a, antes de que): nihil evenire cujus 
ratio reddi non possit, cur sic potius quam aliter contigerit. O acontecimento de 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



119

uma coisa inclui, pelo sentido do princípio de contradição, a diferença 
como fundamento da noção de “preferência”. X ocorre de preferência a 
Y, porque X não é Y. E X é X também porque exclui a possibilidade de 
ser Y. Se assim não fosse, não haveria sentido nenhum na presença dessa 
determinação por oposição a qualquer outra possível e o seu aconteci-
mento seria absurdo, no sentido estrito do termo, visto que a oposição 
perderia significado enquanto oposição. Ou seja, o prs deriva da diferença 
entre “ser” e “não ser”, na medida em que essa diferença compreende 
um sentido (uma razão), e não é puramente fáctica: a sua redução à pura 
facticidade seria precisamente a sua anulação como diferença. Veja-se o se-
guinte dialogo da Confessio Philosophi: “TH: Nonne ante omnia concedis, 
nihil esse sine ratione? PH: Hoc ego adeo concedo, ut demonstrari posse 
putem nunquam existere quicquam, quin possibile sit (saltem omniscio) 
assignare rationem sufficientem cur sic potius quam non sit, et sic potius 
quam aliter sic. Hoc qui negat, evertit discrimen inter <ipsum> esse, et non esse” 
(LEIBNIZ, 1981, p. 118; o sublinhado é meu).

Ora a preferência da ocorrência das coisas que acontecem não pode 
derivar de um sentido que seja estranho às coisas, mas da sua própria 
identidade. Assim, o sentido do princípio de razão suficiente não pretende 
apenas expor o fundamento de uma escolha, mas sim o da própria possi-
bilidade ontológica de constituição de um ente determinado, passe a re-
dundância. De facto, se se diz de um sujeito que é, por exemplo, castanho, 
o seu ser castanho é preferível a “ser amarelo”, não por questão de gosto, 
mas porque se trata de uma determinação que pertence realmente ao su-
jeito em causa. E essa pertença é pensada por Leibniz como conexão: deve 
haver alguma conexão entre a identidade do sujeito e a do predicado, pois, 
se assim não fosse o facto desse sujeito ter esse predicado ser-lhe-ia indife-
rente; e, por este motivo, a proposição que afirma que tal predicado é dele 
não seria verdadeira, porque não se estabeleceria nenhuma contrariedade 
(também não seria falsa, pelo mesmo motivo). De facto se o sujeito é cas-
tanho, como poderia ser amarelo, e poderia ser amarelo tal como poderia 
não ter cor alguma, qualquer proposição que se refira à eventual cor que 
facticamente ele tem deixaria o sujeito incólume, pois ele permaneceria 
intocado pela “determinação” que, apesar de tudo, se diz dele. Se algo se 
diz de um sujeito, deve encontrar-se na identidade do sujeito o sentido 
do que se diz dele, para que a proposição seja verdadeira (ou falsa). Só 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



120

assim, o sujeito é o que se diz dele. Logo, há uma conexão entre sujeito 
e predicado (como é fácil de ver, o prs, pela sua relação com a natureza 
da verdade, possui também uma relação muito estreita com o princípio 
de contradição – e com o de identidade –, o que levanta vários e graves 
problemas, com os quais Leibniz se debateu. Não é possível fazer aqui o 
estudo da relação entre os três princípios. Em qualquer dos casos, é claro 
que Leibniz reconheceu que quer o princípio de contradição quer o prs 
derivam ou estão compreendidos na noção de verdade: “on peut dire en 
quelque façon que ces deux principes sont renfermés dans la definition 
du Vray et du Faux” (LEIBNIZ, 1978b, p. 414).

De aqui derivam muitas consequências, de entre as quais apenas se in-
dicarão duas (que estão obviamente relacionadas). A primeira é a explici-
tação da noção de razão. Por razão ou fundamento Leibniz entende, como 
se viu, conexão. Apresentar a razão de qualquer coisa é mostrar de que 
modo tal coisa está conectada com uma identidade ou, no sentido inverso, 
de que modo tal coisa deriva dessa identidade. E só assim haverá resposta 
à pergunta “porquê?”. É claro que é esta natureza da razão que sustenta 
a possibilidade e o sentido de qualquer interrogação: não se responde à 
pergunta que interroga o “porquê” de um facto afirmando o próprio 
facto, como é evidente, pois é ele que está em causa. De aqui decorre a 
definição de razão que Leibniz apresenta habitualmente e também o facto 
de o prs ser “Principium ratiocinandi fundamentale”.

Em segundo lugar, a natureza da razão implica a possibilidade de jus-
tificação a priori de todos os factos, ou seja, da redução, de iure, de toda a 
facticidade. Na verdade, a razão, no sentido técnico exposto, é precisamente 
a redução da facticidade: mediante a conexão com uma identidade, isto 
é, revelando o modo como um dado acontecimento deriva de uma iden-
tidade, anula-se o seu simples acontecimento imediato, passado ele a ser 
considerado a partir da sua origem. Haverá razão de um acontecimento 
quando a sua presença fáctica for substituída pela sua redução a uma iden-
tidade ideal (à sua possibilidade, portanto). É, aliás, esse o procedimento 
das ciências: unificar numa lei ou numa hipótese (num conteúdo ideal) 
uma pluralidade de factos, de tal forma que tal pluralidade não só se uni-
fica como perde a sua facticidade, pois pode ser deduzida desse conteúdo 
ideal. Enquanto houver facticidade, há uma zona de não sentido, de pura 
imposição incompreensível de qualquer coisa, que, no entanto, sofre a 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



121

força da possibilidade da pergunta “porquê?”. Por este motivo, Leibniz, 
depois de enunciar o prs, acrescenta: “alioqui veritas daretur, quae non 
posset probari a priori (...), quod est contra naturam veritatis” (LEIBNIZ, 
1961, p. 519; o sublinhado é meu). Quer dizer: se uma proposição é ver-
dadeira, tal proposição é racional, quer dizer, o que nela se diz está consti-
tuído pela conexão ideal das suas várias partes (sujeito e predicado). E se 
há conexão ideal, é possível, pela consideração da ideia do sujeito, fazer 
derivar a presença nele do predicado, sem recurso à experiência. “É possí-
vel” de iure, isto, para quem conhece bem as coisas (para Deus, portanto): 
“principium omnis ratiocinationis primarium est, nihil esse <aut> fieri, 
quin ratio reddi possit, saltem ab omniscio, cur sit potius quam non sit, aut 
cur sic potius quam aliter, paucis Omnium rationem reddi posse” (LEIBNIZ, 
1961, p. 25). 

Ou seja: o mundo é dedutível a priori, ainda que apenas por Deus, que 
é o que significa a eliminação de toda a facticidade (prescinde-se aqui da 
extremamente complexa análise da diferença de modos de redução da facticida-
de). Quer dizer: Leibniz parece, afinal, não estar a adiantar muito mais do 
que a tese (que se aceitaria com facilidade) segundo a qual Deus (que não 
está sujeito à facticidade das coisas, que não necessita da experiência para 
as conhecer) fez as coisas “por algum motivo” e não “lançando os dados”, 
com sabedoria e obedecendo à Sua própria racionalidade, e não por ca-
pricho cego ou arbitrário”: “un de mes grands principes est que rien ne se 
fait sans raison. C’est un principe de philosophie. Cependant dans le fond 
ce n’est autre chose que l’aveu de la sagesse divine, quoyque je n’en parle 
d’abord” (LEIBNIZ, 1966, p. 58).

Mas o que parece estar em causa na discussão teológica não é tanto a 
causa Dei, mas o sentido mesmo do que entendemos por “ente” e por “di-
ferença” (o que para nós é a mesma coisa), ou seja, o que parece estar em 
causa é a possibilidade de reconhecer algum sentido nesta história em que 
nos encontramos e nas coisas com que deparamos. Na verdade, se Deus é 
indiferente relativamente aos possíveis, este mundo enquanto é este mun-
do não tem nenhum interesse para Deus, o que do ponto de vista metafí-
sico acaba por ter de reconhecer que se está no âmbito do insignificante 
arbitrário. Se Deus não tem em consideração aquilo que faz quando o faz, 
passe a incorrecção do “quando”, então aquilo que está feito está como se 
não estivesse, não tem mais significado que o oposto, é o tanto faz e não 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



122

há absolutamente nada que se possa apresentar como justificação do que 
quer que seja, nem muita nem pouca.

Posto isto, resta a Leibniz extrair as conclusões que são, entre outras, 
as seguintes. Se a origem da determinação não pode estar na vontade, ela 
terá de estar forçosamente no intelecto. Mas não pode estar no intelecto 
enquanto este é indiferente aos possíveis que eventualmente considera, 
pois isso seria evidentemente devolver à vontade o papel de produzir a 
origem da determinação, o que se excluiu. O que significa duas coisas: 
em primeiro lugar, que o intelecto não é nunca puramente especulativo, 
nenhum intelecto, nem mesmo, parece, o de Deus. Tal tese, que deixaria 
Duns Escoto perplexo, parece clara a Leibniz: se o intelecto de Deus fosse 
por essência especulativo seria indiferente aos possíveis, pois seria desinte-
ressado, que é isso que significa ser “essencialmente especulativo”. Como 
Leibniz afastou com repugnância essa tese indiferentista, não tem senão 
que ser consequente: o intelecto de Deus é essencialmente prático. Nós 
sabemos, ainda que só o saibamos a posteriori, que isso é assim, quer dizer, 
sabemos que a ciência que Deus tem dos possíveis é uma ciência prática, 
e sabemo-lo pela simples razão de que Deus fez coisas e fez coisas tendo 
em conta as coisas que fez: isso é precisamente ciência prática. A dizer 
verdade, o intelecto de Deus não é, como parece ser o nosso, prático por 
extensão, como dizia Aristóteles, quer dizer, que é imediatamente especu-
lativo, mas que pode vir a ser prático. O caso de Deus parece ser diferente: 
o seu intelecto é originalmente prático, visto que Deus não tem em re-
lação a nenhum dos possíveis, a absolutamente nenhum, uma atitude es-
peculativa ou desinteressada. E isso é óbvio: se tivesse em relação a algum, 
não haveria razão para produzir o interesse prático em relação a quaisquer 
outros. É certo que Deus contempla os possíveis, mas contempla-os sem-
pre como artista, como artesão, quer dizer, contempla-os sempre no acto 
de tomar o seu peso em relação à existência, em relação ao produto final 
acabado: “la sagesse de Dieu, non contente d’embrasser tous les possibles, 
les penetre, les compare, les pese les uns contre les autres, pour en estimer 
les degrés de perfection ou d’imperfection, le fort et le faible, le bien et le 
mal” (LEIBNIZ, 1978b, p. 252). Dito de outro modo, Deus não se limita 
a contemplar o que podia ou pode fazer, mas exerce sobre tudo o que 
contempla uma espécie de cálculo prático, com intenção de escolher o 
melhor, de fazer o melhor que pode fazer. O Deus de Leibniz é o oposto 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



123

dos deuses de Aristóteles e de Epicuro. É um Deus que está essencialmen-
te interessado em fazer. E, repete-se, nós (isto é, Leibniz) sabemos que é 
assim, porque de facto fez coisas, enquanto os de Aristóteles e Epicuro 
entretêm-se consigo próprios.

Em segundo lugar, a determinação do intelecto de Deus só pode provir 
do objecto, pelo que se disse: só o objecto diferencia o intelecto, o que 
implica que a origem do sentido e da determinação não pode deixar de 
residir na própria estrutura intrínseca dos possíveis, enquanto estão no 
intelecto divino11. Sobre esta segunda conclusão há, também, dois aspectos 
a ter em consideração. O primeiro é que, do ponto de vista da argumen-
tação, ele é inevitável: a negação da liberdade de indiferença implica anali-
ticamente que toda a determinação venha do objecto12. O segundo ponto 
é que, do ponto de vista teológico, a tese é muito duvidosa e Leibniz 
tem perfeita consciência disso. Na verdade, se o sujeito – divino ou não 
– é determinado pelo objecto, de modo a que a determinação possa ter 
origem, isso significa sempre uma certa passividade do intelecto – e, por 
maioria de razão, da vontade–  relativamente ao objecto. A argumentação 
exige que o objecto possua uma determinação que lhe é própria e que 
seja essa determinação intrínseca que ponha em andamento a pondera-
ção por parte do intelecto e a escolha por parte da vontade. Ou isto ou 
a indiferença. Na verdade, o intelecto só não seria passivo numa de duas 
possibilidades: ou seria puramente especulativo e a vontade seria, assim, 
absolutamente espontânea – é a tese de Duns Escoto – ou criaria ele pró-
prio os possíveis, o que para Leibniz é impensável, pois isso seria criar a 
própria possibilidade, e não se percebe que é que isso pode querer dizer. 
Logo, o intelecto é passivo. E Leibniz admite-o, em certa medida, quando 
diz – e di-lo muitas vezes – que é a vontade que escolhe, e não o intelecto, 
e que a vontade se inclina13 (o termo já se encontrou em Duns Escoto). 
Aliás, é o próprio Deus que se inclina14. O conceito de inclinação é extra-
ordinariamente comum em Leibniz e também é muito comum deixá-lo 
sem qualquer esclarecimento. Tanto quanto parece, inclinação significa que 
a vontade (pois é ela que se inclina) é determinada e especificada pelo ob-
jecto do intelecto em virtude da especificidade do objecto, pois de outra 
forma a inclinação seria arbitrária, pois o intelecto cairia, passe a expressão, 
para um dos possíveis por força da vontade arbitrária. Assim, a origem de 
todo o sentido está nos possíveis, isto é, na diferença intrínseca entre os 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



124

possíveis, que, deste ponto de vista são totalmente independentes da von-
tade de Deus e também, em certo sentido, do seu intelecto, que se limita 
a encontrá-los lá: o intelecto de Deus não tem parte activa na constituição 
da diferença entre os possíveis. É claro que Leibniz poderá tentar mitigar a 
crueza da tese e dizer, com toda a tradição, que os possíveis se identificam 
com o próprio intelecto de Deus. Mas não é nada óbvio que isso resolva 
o problema, porque Deus não é chamado a intervir nem na constituição 
dos possíveis, nem no acto de preferir alguns deles, nem no acto de se 
inclinar para esses. A inclinação não depende do próprio “sujeito” Deus, 
passe a expressão. Dito de outro modo, o procedimento de constituição de 
toda a determinação, desde o princípio até ao produto final, isto é, até este 
mundo em que nos encontramos, é estrita e radicalmente natural15, isto é, 
anónimo e anonimamente espontâneo, e, diga-se de passagem, fora precisa-
mente para evitar a concepção de um Deus deste estilo que Duns Escoto 
tinha vincado tão fortemente a natureza voluntária da escolha do mundo. 
Mas Leibniz já excluiu a tese da indiferença. Resta-lhe concluir que o 
Omnipotente só pode assistir ao que se passa naturalmente nEle, inclinar-
-se para os possíveis que naturalmente o seu intelecto prefere e escolher 
esses possíveis. É, aliás, sabido que Leibniz multiplica as metáforas, às vezes 
até cómicas, para descrever o acto em que o intelecto de Deus considera 
os possíveis, como se os possíveis se enchessem de adereços e de enfeites, 
para chamar a atenção do seu intelecto. Nalgum caso, por exemplo, fala de 
estátuas que cantam e dançam perante os deuses, para que estes decidam 
quais as que melhor cantam e dançam. Para além de todos estes adornos 
retóricos, o que parece, todavia, claro, é que tudo não passa de um processo 
puramente natural. A vontade divina deve escolher o possível que o inte-
lecto preferiu; o intelecto prefere o possível que é mais perfeito que qual-
quer outro. A perfeição, por sua vez, pertence intrinsecamente ao possível 
e a regra de determinação de perfeição pertence naturalmente ao intelecto 
divino. Deus faz tudo sem ter que fazer o que quer que seja: a natureza 
age sábia a racionalmente nEle16. Deixa-se de lado, por agora, o problema 
da necessidade de todo este processo. O que está em causa aqui é o pro-
blema da determinação e só este. E o que interessa vincar é que, do ponto 
de vista da origem e constituição da determinação existente, o processo é 
todo puramente natural. Também aqui se aplica, portanto, aquela estranha 
exultação leibniziana do calculemos, neste caso, dito pelo intelecto de Deus.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



125

Daqui decorre também, como será talvez já claro, a razão pela qual 
Leibniz fala de uma pretensão para existir17 ou de um conatus ad existen-
tiam por parte dos possíveis18. A tese é a de que os possíveis como que 
exercem uma força sobre Deus que O leva a dar-lhes existência. É claro 
que à primeira vista tudo não passaria de uma metáfora curiosa. A preten-
são à existência, o esforço para existir, parece ser somente o próprio acto 
do cálculo dos possíveis por parte de Deus. Leibniz dirá, por isso, que um 
possível pretende tanto mais a existir quanto mais perfeição tiver e isso 
apenas quer dizer que o intelecto de Deus prefere o possível mais perfeito, 
como é próprio dos sábios. Quer dizer, parece que Leibniz está apenas a 
transferir para o objecto uma propriedade e um acto que pertencem ao 
sujeito que o considera. E neste sentido trata-se de uma pura figura de 
estilo. O que também parece ser o caso, na medida em que os possíveis se 
identificam com o intelecto divino. Mas, por outro lado, Leibniz parece 
ter toda a razão em atribuir essa propriedade aos próprios possíveis, pois é 
em virtude da estrutura formal dos possíveis que o intelecto prefere e que 
a vontade se inclina. Logo, a preferência do intelecto e a inclinação von-
tade têm origem neles, na própria estrutura dos possíveis. O conatus deve, 
pois, corresponder a algo nos possíveis, pelo menos a sua perfeição formal 
intrínseca, dada num intelecto prático. De facto, é precisamente porque o 
intelecto é prático que há preferência e conatus. Mas, por outro lado, o in-
telecto prático é especificado pelo próprio objecto, é ele que determina a 
inclinação e, neste sentido, o conatus pertence realmente aos possíveis. Isto 
é, para falar com os escolásticos, quoad specificationem o conatus pertence 
aos possíveis e não ao intelecto19. Também por isso se compreende muito 
bem a insistência leibniziana em falar dos possíveis na forma do particípio 
futuro e de determinar como propriedade formal da possibilidade a exis-
titurientia, isto é, a propriedade de ser o que há-de vir a ser20. Os possíveis 
não são, por isso, meras determinações negativas neutras, simples ausência 
de contradição. Pelo contrário, possível é o que “há-de vir a ser” e a de-
finição de possível não é lógica, mas inclui, por isso, a própria noção de 
existência, no caso de haver tal noção.

Esta tese poderia parecer inofensiva, dado que os possíveis são no inte-
lecto divino. Mas há aqui, parece, uma originalidade leibniziana que deve 
ser assinalada. Segundo a tradição, os possíveis são objecto apenas secun-
dário do intelecto divino, pois o objecto primário é o próprio Deus. Os 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



126

possíveis seriam, ainda de acordo com a tradição, a compreensão que Deus 
tem de si mesmo enquanto participável pelo finito. Esta tese é a comum 
na escolástica21. Ora tudo leva a crer que, segundo Leibniz, os possíveis são 
também objecto primário do intelecto divino e assim deve, na verdade, ser, 
se o seu intelecto é prático22. Na verdade, toda a argumentação leibniziana 
depende desta tese, pois é por isso e só por isso que este é o melhor dos 
mundos possíveis e que Deus não pode ser acusado do mal que nos toca. 
De facto, Leibniz repete que Deus se negaria a Si próprio se não fizesse 
o melhor, e isso é assim porque não fazer o melhor, podendo, é a mesma 
coisa que fazer algo mal ou mau. Em certo sentido, e concretamente neste, 
um bem menor perante um bem maior possível é certamente um mal23. 
Logo, este mundo é o melhor. Leibniz, então, terá de provar que a noção 
de melhor mundo possível não é contraditória. Se fosse, criar-se-ia em 
Deus um curioso caso de dilema moral, porque ele faria mal em qualquer 
dos casos, o que os antigos chamavam um caso de “consciência perplexa”. 
Leibniz sabe que não é assim, quer dizer, sabe que há mesmo um mundo 
melhor, pela simples razão de haver um real. Mas não é este agora o pro-
blema. O problema é, antes, este. A tradição dizia que só se pode falar em 
mal na presença de um bem devido. Neste sentido, como Deus não está 
em situação de débito relativamente a qualquer determinação finita, não 
faria mal nenhum criando um mundo que não fosse o melhor, porque 
o melhor não era devido. Ora Leibniz diz expressamente que Deus deve 
algo aos possíveis porque o deve a Si próprio – “mais Dieu manqueroit à 
ce qui est dû à l’univers, c’est à dire à ce qu’il doit à soy même (LEIBNIZ, 
1978b, p. 172)24 –, o que só pode mesmo significar que por intelecto di-
vino Leibniz entende rigorosamente a região dos possíveis, e por Deus o 
âmbito prático da produção da existência. Se assim não fosse, Leibniz não 
poderia identificar o que Deus deve a Si e o que deve aos possíveis. Ou 
seja, não se trata de que o ser da possibilidade seja Deus, o que qualquer 
crente aceitará sem problema. Trata-se de que por Deus se entende rigoro-
samente o “vir a ser da possibilidade”, o que é totalmente diferente.

Deve ter-se em conta, todavia, que há ainda um problema – e um pro-
blema central – que não foi sequer resolvido, que é, afinal, o problema do 
potius, da preferência. Na verdade, o problema da preferência não é o da 
diferença, pois esta é somente a pressuposição da preferência. É eviden-
temente necessário que umas coisas sejam diferentes das outras para que 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



127

umas sejam preferíveis as outras. Mas é preciso, de e de um modo também 
evidente, algo mais. É preciso que algo seja melhor e melhor é mais do que 
diferente. Ora este é que é essencialmente o núcleo da noção de razão 
suficiente, pois o potius aparece sempre junto do princípio. Que é que 
torna, afinal, uma coisa preferível? E é curioso que Leibniz quase sempre 
reduz o problema da preferência ao problema da diferença. Mas, insiste-
-se, são dois assuntos diferentes. O problema resolver-se-ia se a preferência 
se devesse a idiossincrasias do sujeito, sejam elas quais forem. Mas isso já 
foi excluído, porque introduziria sub-repticiamente a liberdade de indi-
ferença, isto é, a negação da diferença entre ser e não ser. O que significa 
que os objectos devem estar determinados no seu próprio acontecimento 
ôntico de modo a que uns sejam preferíveis a outros. E não é claro a que é 
que corresponde o fundamento dessa diferença. Não é possível examinar 
aqui a difícil questão do potius. Mas vale a pena fazer referência à Carta 
de Leibniz a Magnus Wedderkopf onde o problema é enfrentado direc-
tamente. Diz assim: “quae ergo ultima ratio voluntatis divinae? intellec-
tus divinus. Deus enima vult quae óptima item harmonicotaτα intelligit 
eaque velut seligit ex numero omnium possibilium infinito. Quae ergo 
intellectus divini? harmonia rerum. Quae ergo harmonia rerum? nihil” 
(LEIBNIZ, 2006, p. 186). Tal como não é possível examinar a questão 
do potius, não é igualmente possível examinar a da harmonia. De um 
modo muito geral, pode dizer-se que a harmonia corresponde à noção 
de sistema, no sentido técnico do termo – isto é, ao acontecimento de 
“tudo em tudo”, que tanto admirava Leibniz – e que esse acontecimento 
é preferível por razões matemáticas, isto é, pelo facto de unir o máximo de 
determinação com o mínimo de requisitos. É certo que, pelo menos para 
nós, não é ainda claro porque é que isso é preferível ou, o que é dizer a 
mesma coisa, que essa preferência parece meramente estética. Mas o que 
o texto de Leibniz citado parece querer dizer é que não há razão para 
que a preferência seja desta ordem e isso pode ser interpretado de dois 
modos, pelo menos: ou que o potius está, em última análise, fundado num 
facto, quer dizer, que o princípio de razão sofre ele próprio de uma facti-
cidade não justificada; ou, é a hipótese mais benigna, que a harmonia é a 
definição real e a única possível de preferência, que dizer, não só do que 
chamamos razão, mas do que é, em si e absolutamente, razão, mesmo que, 
para nós, a apresentação disso não escape à facticidade.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



128

1 Sobre a justiça como atributo próprio de Deus, cfr., por exemplo, LEIBNIZ, 1978b, p. 51 e 
70 (onde se afirma ainda que “le droit universel est le même pour Dieu et pour les hommes”), 
p. 71-72 (“il ne faut pas dire non plus, que ce que nous appellons justice, n’est rien par rapport à 
Dieu (...), ou enfin que le justice est quelque chose d’arbitraire à son égard”), pp. 144, 219-220 
(texto especialmente claro), etc. Em geral, as referências de Leibniz serão feitas principalmente 
a esta obra, dada a sua natureza paradigmática relativamente ao problema em causa.

2 Os textos da Suma Teológica mais directamente relevantes para este tema são: S. Th., I, q. 19, 
a. 2; q. 21, a. 1; q. 25, a. 5.

3 A referência completa é Ordinatio, IV, d. 46, q. 1, n. 24. Sempre que possível citar-se-á o texto 
segundo a edição dita Vaticana. Quando assim não for, segue-se o texto da edição Wadding.

4 No que diz respeito a Tomás de Aquino, vejam-se as passagens citadas na nota 2.

5 Veja-se a análise da noção de possibilidade em DUNS ESCOTO, 1966, na d. 43.

6 “Quod intellectus apprehendit agibile, antequam voluntas illud velit, sed non apprehendit 
determinate hoc esse agendum, quod apprehendere dicitur dictare; imo, ut neutrum est, offert 
voluntati divinae, qua determinate per volitionem suam illud esse agendum, intellectus ap-
prehendit tanquam verum illud agendum” (DUNS ESCOTO, 2001). A referência completa é 
Ord., IV, d. 46, q. 1, n. 37. Veja-se também DUNS ESCOTO, 1994, q. 5, n. 44: “Unde quando 
intellectus divinus apprehendit ‘hoc esse faciendum’ ante voluntatis actum, apprehendit ut 
neutram, sicut cum apprehendo ‘astra esse paria’”

7 Veja-se o texto explícito em DUNS ESCOTO, 1994, q. 5. n. 43: “in Deo non est scientia 
practica, quia si ante actuam voluntatis intellectus apprehenderet aliquid esse operandum aur 
producendum, voluntas igitur vult necessário aut non? Si necessário, igitur necessitatur ad 
producendum illud; si non necessario vult, igitur vult contra dictamen intellectus, et tunc esset 
mala, cum illud dictamen non potest esse nisi rectum”.

8 “... c’est proprement detruire la justice de Dieu; car quelle notion assignerons nous à une 
telle espece de justice, qui n’a que la volonté pour regle, c’est à dire, où la volonté n’est pas di-
rigée par les regles du bien, et se porte meme directemente au mal?”, LEIBNIZ, 1978b, p. 35.

9 Cf., só a titulo de mero exemplo, a possibilidade de comparar Deus a Calígula (LEIBNIZ, 
1978b, p. 209).

10 A referência é à questão 16.

11 “il faut que la cause du monde ait eu egard ou relation à tous ces mondes possibles, pour en 
determiner un. Et cet egard ou rapport d’une substance existante à des simples possibilites, ne 
peut être autre chose que l’entendement qui en a les idées”, LEIBNIZ, 1978b, p. 106.

12 Leibniz admite expressamente que a consideração do objecto é determinante na razão da 
escolha de Deus. Cf. LEIBNIZ, 1978b, pp. 160, 163. Veja-se, a este respeito, um texto clara-
mente anti-escotista nas páginas 218-219: “quel sujet pourroit en avoir de le (a Deus) louer de 
ce qu’il a fait, s’il avoit fait egalemente bien en faisant toute autre chose?”.

13 Cf., por exemplo, LEIBNIZ, 1978b, pp. 115-116, 128.

14 Cf. LEIBNIZ, 1978b, p. 424.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



129

15 “Ce pretendu fatum, qui oblige même la Divinité, n’est autre chose que la propre nature de 
Dieu, son propre entendement (...); c’est une heureuse necessite, sans laquelle il ne seroit ny 
bon ny sage”, LEIBNIZ, 1978b, p. 230.

16 Veja-se uma explicação quase mecânica do processo de escolha dos possíveis em LEIBNIZ, 
1978b, pp. 116, 145-146, 169-170, 

17 Sobre a pretensão à existência, veja-se LEIBNIZ, 1978b, pp. 106, 236, por exemplo.

18 O texto mais célebre diz: “sed quae causa facit ut aliquid existat, seu ut possibilitas exigat 
existentiam, facit etiam ut omne possibile habeat conatum ad Existentiam, cum ratio restric-
tionis ad certa possibilita in universal repetiti non possit” ( LEIBNIZ, 1961, p. 534).

19 Veja-se resumo das diferentes opiniões sobre a interpretação do conatus em JEANGENE 
VILMER, J.-B., 2006.

20 O texto quase canónico em LEIBNIZ, 1999, pp. 1634-1635. O texto é comentado por 
ROBINET, A., 2004. Não é possível discutir aqui as teses de Robinet.

21 Cfr. p. ex., em Tomás de Aquino, o cap. 29 do Livro da Summa contra Gentes.

22 “Je ne sais s’il y a peutêtre encor des gens, qui s’imaginent que Dieu étant le maitre absolu 
de toutes choses, on en peut inferer que tout ce qui est hors de luy, luy est indiferent; qu’il 
s’est regardé seulement soy même, sans se soucier des autres (...). Mais enseigner cela de Dieu, 
ce seroit luy ôter la sagesse et la bonté” (LEIBNIZ, 1978b, p. 145).

23 “Car comme un moindre mal est une espece de bien, de même un moindre bien est une 
espece de mal, s’il fait obstacle a un bien plus grand” (LEIBNIZ, 1978b, p. 107).

24 Cf. ainda LEIBNIZ 1978b, p. 117: “il (Deus) manqueroit à ce qu’il se doit, à ce qu’il doit à 
as sagesse, à sa bonté, à sa perfection, s’il ne suivoit pas le grand resultat de toutes ses tendences 
au bien, s’il ne choisissoit pas ce qui est absolument le meilleur”.

Referências bibliograficas
DUNS ESCOTO, I. 1966. Lectura in Librum Primum Sententiarum. 
Distinctiones 8-45, in Opera Omnia, Civitas Vaticana, Typis Vaticana, vol. XVII.

DUNS ESCOTO, I. 1994. Contingency and Freedom. Lectura I, 39. 
Int., trad. e com. por VOS JACZN, A., VELDHUIS, H., LOOMAN-
GRAASKAMP, A., DEKKER, E e DEN BOK, N., Dordrecht, Kluwer.

DUNS ESCOTO, I. 2001. Opera Omnia. Editio Minor (ed. 
LAURIOLA, G. ), vol. III, Alberobello, Ed. Aga.

JEANGENE VILMER, J.-B. 2006. Possibilité et existentiabilité chez 
Leibniz, Revue Philosophique de Louvain, 104 (1), pp. 23-45.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014



130

LEIBNIZ, G. W. 1961. Opuscules et Fragments Inédits, ed. L. 
COUTURAT, Hildesheim, Georg Olms Verlag, , reimp.

LEIBNIZ, G. W. 1966. Die Leibniz-Handschriften der Königlichen 
öffentlichen Bibliothek zu Hannover, ed. E. Bodemann, Hildesheim, Georg 
Olms Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G. W. 1978a. Principes de la Nature et de la Grace, fondés en 
raison, in Die philosophischen Schriften, vol. 6, Hildesheim, Georg Olms 
Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G. W. 1978b. Essais de Théodicée, in Die philosophischen Schriften, 
vol. 6, Hildesheim, Georg Olms Verlag, reimp.

LEIBNIZ, G. W. 1981. Confessio Philosophi, in Sämtliche Schriften und 
Briefe, ed. Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin, 
Akademie Verlag, VI, III.

LEIBNIZ, G. W. 1999. De Ratione Cur Haec Existant Potius Quam 
Alia, in Sämtliche Schriften und Briefe, ed. Deutschen Akademie der 
Wissenschaften zu Berlin, Berlin, Akademie Verlag, VI, IV.

LEIBNIZ, G. W. 2006. Philosophischer Briefwechsel, in Sämtliche Schriften 
und Briefe, ed. Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Berlin, 
Akademie Verlag, II, I.

OCKHAM, G. 1980. Quodlibeta Septem in Opera Philosophica et Theologica, 
vol. IX, Saint Bonaventure (N.Y.), St. Bonaventure University Press.

PARFIT, F. 2011. On What Matters, Oxford, Oxford University Press, vol. 
I.

ROBINET, A. 2004. Le Sera, Paris, Vrin.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 11, n. 2, p.99-130, outubro, 2014


