
75

O argumento ‘Saber ou não Saber’ em Teeteto 
187-2001 

Anderson de Paula Borges
ander.borg@gmail.com
Universidade Federal de Goiás (UFG), Goiânia, Brasil

resumo Há muita discussão sobre como interpretar o papel do argumento ‘Saber ou não 

Saber’ em Teeteto 188a-c. Alguns intérpretes supõem que esse papel é dialético e Platão 

não está comprometido com sua verdade. Outros pensam que o argumento revela a confu-

são de Platão sobre o tema da opinião falsa à época do Teeteto. Em minha análise, há uma 

terceira via que faz mais justiça ao que Platão está desenvolvendo em 188a-c. Penso que 

em 188a-c temos uma versão do princípio platônico da infalibilidade. 

palavras-chave Platão; Teeteto; Conhecimento; Opinião; Infalibilidade; Doxa; Epistêmê 

I 

O contexto imediato da segunda parte do Teeteto investiga se o conceito 
de conhecimento (epistêmê)2 pode ser definido como uma das espécies 
do gênero de pensamento que o diálogo nomeia ‘doxazein’ (opinar), a 
saber, a alêthês doxa (opinião verdadeira)3. No texto do Teeteto o contexto 
específico dessa proposta se desenvolve do seguinte modo. Em 187b3 
Sócrates diz “fala, novamente, o que é o conhecimento.” [lege authis ti pot’ 
estin epistêmê]. Teeteto responde, antes de qualquer outra coisa, que doxa 
como gênero não pode ser identificada à epistêmê porque também há ca-
sos de opinião falsa. Ele propõe, em 187b6, a resposta ‘opinião verdadeira’ 
[alêthês doxa]. Na sequência Sócrates retoma a formulação de Teeteto e 
pergunta (187c5): “você define conhecimento como opinião verdadeira?” 
[tên alêthê doxan epistêmên horizê(i);]. Este trecho deixa claro que o autor 

Recebido em 26 de maio de 2013. Aceito em 20 de setembro de 2013.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



76

do Teeteto toma o conceito ‘opinião verdadeira’ como um exemplo típico 
de resposta definicional à questão ‘o que é x?’(CRIVELLI, 2012, p. 22). 
Portanto, a hipótese principal de 187-200 é a tese de que alêthês doxa é o 
definiens de epistêmê4. 

Para chegarmos a uma interpretação plausível do que está em jogo na 
segunda parte do Teeteto, penso ser crucial começarmos pela observação 
de que a definição ‘epistêmê é 

(df.)
 alêthês doxa’ foi formulada na sequência 

do argumento de 184-6. Nesse argumento, Sócrates e Teeteto propuseram 
a tese de que a alma detém a habilidade de formar juízos sem a copartici-
pação da sensação. Essa habilidade de operar per se age tanto nos casos em 
que o foco do pensamento está em propriedades formais de dados sensí-
veis – por exemplo, quando o Teeteto expressa que itens como som e cor 
possuem ‘ser’, ‘diferença’, ‘identidade’, etc., conforme 185a-b –, quanto 
nas reflexões em que o juízo toma como tema os próprios gêneros – por 
exemplo, o ser [einai, ousia] está entre as coisas que a alma investiga por 
si mesma, conforme Teeteto 185e. Trata-se, assim, de defender que nesses 
dois modos distintos de raciocínio – um envolvendo itens sensíveis e o 
outro envolvendo ‘noções comuns’ [koina] – o processo de cognição que 
vai dar no juízo se desenvolve exclusivamente na alma5. A conclusão de 
Teeteto 184-66 é a tese de que a aisthêsis, enquanto tal, é uma capacidade 
de perceber isto ou aquilo, mas ela não tem a habilidade de conhecer que 
tal e tal é o caso sobre isto ou aquilo. 

Assim, a sugestão de que uma das espécies de doxa pode fornecer o 
definiens de epistêmê é uma consequência natural dessa distinção entre o 
pensamento proposicional, por meio do qual a alma investiga os seres per 
se (cf. 187a5-6: hotan autê kath’ hautên pragmateuêtai peri ta onta), e tudo o 
que pode ser considerado um caso de sensação pura7. 

A propriedade de se tratar, em 187-200, de um desenvolvimento con-
sequente de 184-6, não deve induzir o leitor a pensar que em 187-200 
estamos ainda às voltas com desdobramentos de hipóteses protagoreanas 
e heracliteanas, cujas premissas, em 151-160, foram oferecidas como su-
porte à tese de que epistêmê é 

(df.)
 aisthêsis. Em minha opinião, em 187-200 

o autor do Teeteto constrói um material autônomo, sem qualquer relação 
de dependência com o foco daqueles argumentos.8 Uma consequência 
evidente desse modo de ler 187-200 é a necessidade de notarmos que a 
nova proposta de definição de epistêmê se ergue inteiramente nos limites 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



77

formais do definiens alêthês doxa9. Seguir os ‘limites formais do definiens’ é 
o modo como expresso a estratégia do autor do diálogo de manter-se fiel 
às consequências lógicas da tese central da segunda seção. Por outro lado, 
dada a definição sob a forma ‘epistêmê é 

(df.)
 alêthês doxa’, é natural esperar-

mos que toda fórmula relevante10 discutida no texto esteja subordinada às 
consequências desse definiens11, contudo, o leitor que aguarda um exame 
imediato do novo definiens depara-se com impressionantes treze pági-
nas stephanus de discussão sobre a outra espécie de doxa, a pseudês doxa 
(opinião falsa). A conclusão desse exame é negativa: ‘pseudês doxa’ é um 
fenômeno impossível de ser explicado no âmbito do definiens alêthês doxa. 

O fato de não haver na segunda seção do Teeteto uma explicação posi-
tiva da opinião falsa se tornou o mais complexo e controverso problema 
de interpretação dessa seção. A princípio, ninguém está disposto a admitir 
que o autor do Teeteto não sabe como explicar as opiniões falsas. Essa 
incapacidade seria até plausível se a descrição ‘o autor do Teeteto’ não 
tivesse o mesmo referente que a descrição ‘o autor do Sofista’, mas é do 
mesmo autor que estamos falando. Assim, os leitores dessa parte do Teeteto 
são instados a buscar uma forma coerente de explicar a razão da aporia da 
opinião falsa. 

Duas alternativas, não exclusivas, dominam as hipóteses interpretativas 
desse problema. De um lado, se acomodam os que (i) entendem que é 
preciso ler 187-200 como uma redução ao absurdo de premissas adversárias, 
com as quais Platão não se compromete12. Segundo essa leitura, Platão 
está argumentando que o definiens da segunda parte dissolve a distinção 
entre conhecimento e opinião verdadeira, e, eo ipso, acarreta a impossibili-
dade da explicação da opinião falsa. Platão estaria indicando que aos que 
defendem o definiens há duas – e somente duas – alternativas no conheci-
mento de x: ou se conhece x de modo saturado, completo, ou não se co-
nhece x. Esse dilema, tomado como princípio de cognição, é responsável 
pela aporia da opinião falsa e é uma consequência do definiens. Foi Gail 
Fine (2003 [1979]) quem inaugurou essa interpretação, embora alguns 
aspectos propostos por ela já aparecessem em Cornford (2003 [1935]). 
Para Fine, o dilema expressa uma concepção forte de epistêmê segundo 
a qual conhecer é uma questão de tudo ou nada. Ela pensa que essa con-
cepção é exaurida pelo texto de 188a-c. Nossa leitura conserva algumas 
características da interpretação de Fine, mas rejeitamos dois pontos: não 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



78

concordamos que a causa da aporia da opinião falsa seja o argumento de 
188a-c e divergimos com o modo como ela lê 188a-c13. 

A alternativa (ii) defende que Platão está expondo sua aporia diante 
do tema, numa época em que a solução do Sofista, proposta no texto de 
Sofista 259d-264b14, provavelmente ainda não estava à sua disposição15. 
Alguns dos que leem o texto de Platão dessa perspectiva concordam que 
a causa apontada por Fine para explicar a aporia da opinião falsa – o dile-
ma em 188a-c – é adequada, mas acrescentam uma qualificação: trata-se 
de um estado de perplexidade experimentado por Platão, não por seus 
adversários16. Além disso, esses intérpretes identificam uma ambiguidade 
no uso platônico dos verbos de conhecimento que dominam o texto da 
segunda parte, sobretudo oida e eidenai. Platão não parece se decidir entre 
dois caminhos para definir o que tais verbos significam. Por um lado, ele 
quer seguir as intuições de Teeteto 184-6, quando defendeu que a aisthêsis 
não pode ser epistêmê porque ela não guarda em si a capacidade de arti-
cular informações num regime proposicional. De outro lado, ele também 
parece defender o princípio de 188a-c, cuja tese, naquela perspectiva in-
terpretativa, não retém a lição proposicional de 184-6. Assim, ‘o Platão 
de 188a-c’ acalenta uma concepção de saber sob a forma de uma relação 
direta entre a mente e os objetos cognoscíveis, sem a intermediação infor-
mativa de proposições acerca desses objetos. Portanto, nessa leitura, Platão 
trabalha com um conceito equívoco de saber17.  

Na leitura que vou propor essas duas perspectivas se mesclam uma à 
outra. Assim, não preciso forçar uma escolha entre (i) e (ii) para interpre-
tar 188a-c. A opção por uma dessas leituras tem poucas chances de não 
parecer artificial, pois nenhum dos lados acomoda sozinho as teses que 
rondam 187-20018.Vou assumir, no entanto, algumas das afirmações que 
foram feitas nas duas linhas, como ficará evidente no material que segue. 

Defenderei que o argumento de 188a-c, e as fórmulas que o seguem, 
têm a função de antecipar a conclusão do curto exame de 201a-c. Em 
187-200 há uma investigação que exibe, em detalhes, as dificuldades que 
o definiens ‘opinião verdadeira’ enfrenta quando precisa acomodar pro-
blemas epistêmicos como o da opinião falsa. Em 187-200 encontramos 
a demonstração de que esse definiens não é suficiente para permitir a ex-
plicação do conceito ‘pseudês doxa’. Há muitas coisas a serem ditas sobre 
as razões dessa insuficiência, e, adiante, pretendo expor algumas delas. No 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



79

momento, basta indicar que minha leitura enfatiza três propriedades de 
188a-c: (i) esse argumento é independente do definiens; (ii) é usado de 
modo ubíquo em 187-200; (iii) expressa uma versão de um princípio 
epistemológico genuinamente platônico: a infalibilidade da epistêmê. Essas 
três propriedades são salientes em 187-200 e não são refutadas. 

Perceber a posição central de 188a-c em toda a seção 187-200 permite 
observar que a estratégia no exame da opinião falsa consiste em não dis-
sociar esse exame dos limites formais do definiens. Assim, 188a-c oferece 
uma condição que o definiens alêthês doxa não pode violar ao explicar a 
opinião falsa, a saber, ‘ou a conhece x ou a não conhece x’. Fine e outros 
acham que essa condição é uma consequência do definiens, mas isso não 
pode ser correto. Não há evidências no texto que indiquem se tratar de 
uma condição derivada da definição. O ônus, nesse caso, deve cair sobre 
aqueles que querem provar isso. Por outro lado, se o princípio expresso 
por essa condição pode ser associado ao platonismo sem que tal conexão 
imponha a Platão uma tese inconsistente, essa opção deve ser explorada. 
Desse modo, opto por ler 188a-c de modo transparente, sem supor que 
Platão está mantendo distância de seu conteúdo, e o tomo como a tese 
de que o conceito de epistêmê, per se, é o conceito de certo tipo de estado 
mental, por meio do qual, quem o detém, está impedido da possibilidade 
de conhecer e não conhecer um item x sob o mesmo regime de acesso 
cognitivo (vou retomar esse ponto na seção III)19. 

Na seção II comento uma propriedade específica da epistemologia 
da República, no quadro do contraste doxa-epistêmê, e a comparo a Teeteto 
188a-c. A seção III é dedicada à descrição das premissas de 188a-c e à 
análise de algumas propostas interpretativas encontradas na literatura se-
cundária. Na seção IV comento – sem pretensão de suficiência – o ‘bloco 
de cera’ e o ‘aviário’, e na última seção apresento, brevemente, os traços 
platônicos que 188a-c exibe quando é retirado do contexto limítrofe da 
segunda definição. 

II

De acordo com a interpretação clássica da distinção entre doxa e epistêmê, 
proposta na doutrina dos livros centrais da República, os objetos que a alma 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



80

apreende por meio da doxa pertencem a um grupo distinto do que agrega 
os objetos que a alma apreende por meio da epistêmê. Essa tese provocou 
muita controvérsia, pois ela propõe que os objetos da opinião e os objetos 
do conhecimento são disjuntos. Não faltam argumentos a quem quer 
defender que é razoável admitirmos doxa e epistêmê dos mesmos itens, sob 
a cláusula de o serem em momentos distintos na apreensão cognitiva feita 
por um sujeito S ou, ainda, se for uma cognição por sujeitos distintos aos 
quais ocorre se envolverem com o conhecimento do mesmo objeto x. 

Felizmente, não precisamos nos comprometer com uma interpretação 
do sentido preciso dessa disjunção entre os objetos da doxa e objetos da 
epistêmê20. Nos limites do que vamos destacar na relação entre Teeteto e 
República, será suficiente chamar a atenção para o contraste mais geral en-
tre os dois gêneros. Assim, no contexto de República V o termo ‘doxa’ está 
associado a um estado mental com características que contrastam com o 
estado mental expresso por termos como ‘gnôsis’ e ‘epistêmê’21. No argu-
mento de República 475d-478e, por exemplo, há uma insistência na dife-
rença cognitiva entre quem opina (doxazei) e quem conhece (gignôskei) 
to kalon (o belo). Essa diferença tem o amparo da tese de que quem opina 
sobre to kalon não está na posição de quem compreende filosoficamente 
a distinção entre a ‘F

dade
’ to kalon e o uso predicativo do termo ‘kalon’ em 

casos específicos, uso esse que Platão chama de ‘participação’22. Por ou-
tro lado, segundo o argumento, quem conhece to kalon de fato domina 
a distinção entre a apreensão introspectiva23 da Forma ‘kalon’ e seu uso 
– consciente ou inconsciente – em predicações no contexto ordinário 
da percepção. 

O que temos aí é a proposta de que, em oposição à doxa, há um nível 
de conhecimento que defende a força da tese condicional ‘se a sabe que 
p, então p é o caso’. Uma consequência disso é que se ‘não-p’ é o caso, 
então é falso que ‘a sabe que p’24. Trata-se de uma concepção de epistêmê 
em que o que um sujeito a conhece acerca de um item x é um conte-
údo infalível (cf. 477e7, anhamartêton). Duas dificuldades imediatas desse 
argumento são as de (i) precisar o que significa ‘infalível’ e detalhar (ii) 
que condições devem ser obedecidas para que um conhecimento cumpra 
esse critério. Platão não detalha tais questões aqui, mas ele o faz passim25. 
Como a presente análise trata do Teeteto e apenas en passant se envolve 
com a República, vou me ater a uma explicitação provisória do sentido do 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



81

termo ‘infalibilidade’26. Vou seguir a interpretação de Gail Fine para um 
passo bem específico do argumento. Segundo ela (2010, p. 325), Platão 
está propondo que “necessarily, if one knows that p, then p, whereas it is not 
the case that necessarily, if one believes that p, then p”. Para Fine, é importante 
notar que não se trata de inferir a necessidade do consequente (then p) 
da necessidade do antecedente (if one knows that p)27. Ela entende que 
Platão enfatiza a distinção entre os conceitos ‘opinião’ e ‘conhecimento’ 
por meio do contraste que a verdade ‘que p’ causa quando é comparada 
à mera possibilidade ‘que p’. Trata-se, então, de admitir que a necessidade 
do que vai na mente do sujeito que tem conhecimento é uma proprie-
dade derivada da verdade de p, mas o conteúdo da opinião não pode ser 
tomado como necessário nesse sentido28.

O contraste abstrato entre doxa e epistêmê, que permitiu enfatizar a pro-
priedade ‘infalibilidade’, não está em conflito com a forma como o trecho 
final da segunda parte do Teeteto distingue doxa de epistêmê, em 201a-c. 
Nesse texto, o autor do Teeteto exprime uma distinção entre alêthês doxa e 
epistêmê que descarta, de modo econômico, a hipótese de que a primeira é 
o definiens da segunda. Sócrates e Teeteto admitem, em 201a-c, que quem 
tem epistêmê de x não está na mesma condição cognitiva de quem formula 
uma opinião verdadeira sobre x com fundamento em evidência indireta 
(ex achoês, 201c1), sem conhecimento de x (aneu epistêmês, 201c1)29. Essa 
distinção é usada para colocar, de um lado, o conhecimento que os juízes 
obtêm quando são persuadidos por advogados num julgamento e, do ou-
tro, o conhecimento que as testemunhas do fato possuem30.

Admitindo-se, então, que Teeteto 201a-c pode ser associado ao contras-
te ‘doxa-epistêmê’ da República, imaginamos uma perspectiva epistemológi-
ca unitária entre os dois diálogos. Contudo, falta mostrar que no seio de 
187-200 há um argumento platônico, pois não faz muito sentido admitir 
que a conclusão de 187-201 usa um argumento platônico já consagrado 
se a seção que prepara essa conclusão – tal como a entendemos – for 
divergente de 201a-c. Antes de qualquer coisa, é preciso identificar em 
187-200 o princípio platônico que manteria com República a mesma con-
vergência que encontramos na explicação anterior. A partir daqui, per-
mitam-me defender uma leitura positiva de 188a-c, ao mesmo tempo em 
que examino algumas interpretações oferecidas pela literatura secundária 
para tentar esclarecer o que está acontecendo em Teeteto 187-200.  

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



82

III

Segundo a descrição feita por Benson (1992, p. 176-177), o conjunto de 
teses defendidas em 188a-c pode ser esquematizado do seguinte modo:

(1) “Acerca de tudo e de cada item particular, trata-se de saber ou não 
saber?” [(...) peri panta kai kath’ hekaston, êtoi eidenai ê mê eidenai;] (188a1-2). 

Em notação formal: (x)(a)(aCx v ~aCx) – ou a conhece x ou a não 
conhece x31. Parece que temos em 188a1-2 um uso epistemológico do 
princípio do terceiro excluído: ou ocorre ‘conhecemos’ ou ocorre ‘não 
conhecemos’, e a terceira opção está descartada32. Vou assumir, sem argu-
mentar33, que esse princípio pode ser aplicado ao conhecimento de obje-
tos, como no exemplo ‘Teeteto é Sócrates’ (cf. 188b8-10); e pode também 
ser aplicado ao conhecimento de propriedades de fatos e objetos, como 
nos exemplos (i) ‘há um crime cujos eventos o processo legal buscará co-
nhecer’ (cf. 201a-c) e (ii) ‘som e cor são diferentes’ (cf. 185e). 

Seguem-se as seguintes consequências do princípio de 188a1-2, con-
forme a argumentação em 188a-c. 

(2) Se a tem uma opinião sobre x, é necessário que opine, ou sobre 
itens que conhece, ou sobre itens que não conhece (cf. 188a7-8);

(3) Não é possível conhecer e não conhecer o mesmo item (PNC, cf. 
188a10-b1);

(4) Se a toma dois objetos distintos (x e y) como idênticos, então ne-
nhum dos casos a seguir é possível: 

(a) a conhece x e y;
(b) a conhece x e não conhece y;
(c) a conhece y e não conhece x; 
(d) a não conhece nem x nem y;
(5) Se a conhece x e y, não é possível opinar falsamente que x é y 

(188b3-6);
(6) Se a não conhece x e y, então não pode opinar falsamente que x é 

y (188b7-c1, ex. Teeteto e Sócrates);
(7) Se a conhece x, mas não conhece y, a não pode opinar falsamente 

que x é y (188c2-3);
(8) Se a não conhece x e conhece y, então a não pode opinar falsa-

mente que x é y (188c2-3);
(9) Portanto, se a opina que x é y, x é y (188c5).

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



83

A tese (1) formula a propriedade central de 188a-c. O conhecimento 
aí é uma relação entre a mente de um sujeito ‘a’ e o item cognoscível ‘x’. 
Essa relação se dá sob o regime de um dilema cognitivo, uma espécie de 
versão epistemológica do princípio de não-contradição (cf. 3) e do prin-
cípio do terceiro excluído (cf. 1). O dilema propõe que um sujeito deve 
possuir ou não possuir o conhecimento daquilo que figura como objeto 
de um juízo de conhecimento. É isso que a conclusão em (9) expressa. 
Observemos que (9) exprime ‘opinião’ como intercambiável com ‘conhe-
cimento’. Isso se justifica no fato de que se trata de uma consequência da 
proposta ‘epistêmê é 

(df.)
 opinião verdadeira’. A conjunção entre esse definiens 

e (1) dissolve a distinção entre opinião verdadeira e opinião falsa. Aqui se 
vê que não é (1), em si, que gera a impossibilidade da opinião falsa, mas 
a conjunção do definiens com (1) (BENSON, 1992, p. 198). Em outros 
termos, essa conjunção força uma interpretação de ‘opinião verdadeira’ 
de tal forma que o dilema expulsa do gênero ‘opinião’ a espécie ‘falsa’. 
Resta ‘opinião’ como o definiens sob a forma do dilema: ou há apreensão 
cognitiva absoluta ou não há apreensão cognitiva alguma. 

Não vou examinar todas as consequências (2-9) em detalhes. Uma 
análise aprofundada será encontrada em Benson (1992). Meu foco é (1). 
Estou interessado em dois aspectos desse princípio: a forma como ele foi 
interpretado na literatura e o fato de se tratar de um argumento crucial 
para o empreendimento feito em 187-200. 

Cornford (2003 [1935], p. 11) diz que “the whole discussion (…), as 
we shall see, is limited by certain fundamental premisses, which are not Plato’s 
own”34. Para Cornford, uma análise platônica do conhecimento necessi-
ta das Formas. Como elas não são citadas no texto do Teeteto, Cornford 
entende que isso indica que as premissas descritas anteriormente não são 
platônicas. Seriam premissas adversárias, postas ali para demonstrarem 
que num mundo sem Formas não há definição plausível de conhecimen-
to, apenas paradoxos e sofismas. Concordo com a tese de que o conceito 
de conhecimento em Platão necessariamente envolve as Formas, mas não 
me parece acertado inferir que o Teeteto as tenha tomado como objeto 
de proposição indireta. Quanto à hipótese de que as premissas não são 
platônicas, adiante vou desenvolver uma alternativa que me permitirá 
recusar a suposição de que as premissas de 187-200 não se coadunam 
com o platonismo.  

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



84

Para David Bostock (1988, p. 197), o que Platão produz em 187-200 
mostra que seus instintos “are, as it were, in the right place, but they are still 
unarticulated instincts and not yet a clear understanding”. Bostock crê que o 
autor do Teeteto não percebeu com clareza as implicações do argumento 
de 188a-c35. A mesma posição foi adotada antes por McDowell (1973, p. 
194-198; 213). Segundo esse comentador, o texto de 188b7-c136 propõe 
que “if one is to have something in one’s judgement, then one must know that 
thing”, uma tese que, na leitura de McDowell, assemelha-se ao princípio 
de cognição que Russell nomeou ‘acquaintance’. McDowell observa que 
está disponível uma leitura alternativa para a tese de 188b7-c1, a saber, 
“se alguém faz um juízo deve conhecer o que é o item que figura no 
juízo” (“if one is to make a judgement about something, then one must know 
what it is that one’s judgement is about”). Segundo McDowell, essa versão, 
em contraste com a primeira, não pode ser interpretada estritamente por 
meio da noção de ‘acquaintance’, porque essa versão implica conhecimento 
proposicional. Respostas à pergunta ‘o que é x?’ formulam proposições 
informativas sobre x. McDowell enfatiza, ainda, que essa segunda leitura 
não elimina a possibilidade de conhecermos x sob um aspecto e não o 
conhecermos sob outro. Para conservar a impossibilidade da opinião falsa 
temos, portanto, que adotar a primeira versão. Interpretada como ‘acquain-
tance’, a tese de 188a-c sustenta que o conhecimento “either holds or fails to 
hold” (MCDOWELL, 1973, p. 197)37. 

A interpretação de McDowell foi retomada por Gail Fine, mas ela in-
feriu uma conclusão oposta à de McDowell. Para Fine Platão rejeita o ‘ac-
quaintance model’. Na linha de Cornford, ela defende que a seção 187-200 
lida com premissas adversárias, coordenando-as sob a forma de uma redu-
ção ao absurdo dessas premissas. Em sintonia com McDowell, ela também 
vê um princípio de acquaintance na seção. Mas para Fine o argumento de 
187-200 é um argumento indireto contra a tese de que o conhecimento 
(que ela nomeia ‘K’) deve ser concebido segundo o que reza o acquain-
tance model. Nessa leitura, Platão está se servindo do princípio russelliano 
para dar apoio à hipótese da segunda definição, porém, ao rejeitar o defi-
niens, Platão também está, segundo Fine, descartando o acquaintance model 
(FINE, 2003, p. 213). 

Antes de nos posicionarmos sobre essa disputa, é importante pergun-
tarmos: qual a pertinência dessa conexão entre Russell e Teeteto 188a-c? A 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



85

conexão é evidente. Russell defendeu que todo conhecimento de verda-
des pressupõe acquaintance com os constituintes da proposição compreen-
dida38. Sem acquaintance não é possível apreender o sentido do que está na 
proposição (BURNYEAT, 1990, p. 75-6). Em 188a-c, como vimos ante-
riormente, não é possível construções da forma ‘x=y’ ou da forma ‘y inere 
em x’ sem que tenhamos conhecimento prévio de x e y39. No entanto, 
ao afirmar que o conhecimento por acquaintance possui a propriedade 
‘onisciência’, parece que Fine dá um passo que alguns pensam não ter sido 
dado por Russell40. Como argumentou David Barton (1999, p. 170-173), 
Russel não teria defendido que acquaintance é conhecimento total. 

A questão depende do esclarecimento do tipo de conhecimento que 
se supõe operativo em 188a-c e se esse sentido coincide com o conceito 
de acquaintance de Russell. O significado a ser dado a eidenai em 188a1-2 
precisa respeitar as seguintes condições: (i) deve ser um conceito que não 
viola as teses (1) e (3); (ii) deve ser um conceito compatível com as con-
sequências (2) e (4). Se supusermos que o sentido de conhecimento em 
188a-c é conceito de acquaintance, interpretado como onisciência, a classe 
dos objetos passíveis de conhecimento será uma classe com pouquíssimos 
membros, embora o conceito cumpra aquelas condições. Uma questão 
importante é saber se é possível conhecer todas as propriedades de um 
objeto. Admitamos que, para não confundir Teeteto com Sócrates, não é 
suficiente saber um determinado número de informações sobre Teeteto 
ou Sócrates. É necessário saber precisamente aquelas propriedades que dis-
tinguem os dois (cf. Teeteto 209c). Raphael Woolf (2004, p. 597) defende 
que tais propriedades devem ser características intrínsecas, pois saber, por 
exemplo, que Teeteto está sentado ao lado de Sócrates é uma propriedade 
relacional e não contribui para distinguir Teeteto de Sócrates. O conceito 
de onisciência, de outro lado, vai muito além dessa exigência, pois supõe 
que é necessário saber todas as propriedades de um item para garantir seu 
conhecimento infalível. Penso que não há evidências em 188a-c de que 
essa concepção seja requerida pelo argumento. 

Por outro lado, o sentido de eidenai em 188a1-2 não pode ser um 
conceito de saber trivial, como, por exemplo, a capacidade de ligar o 
nome ‘x’ a seu referente41. Por conseguinte, 188a-c precisa ser lido sob 
a ótica de um conceito de conhecimento nem tão forte, a ponto de ser 
impossível, como o é a onisciência, e nem tão fraco, pois, então, poderia 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



86

acomodar facilmente a possibilidade de uma consciência administrar duas 
informações contraditórias sobre x, como ‘saber que x é g’ e ‘não saber 
que x é g’42.

Um conceito de saber que torne 188a-c aceitável precisa ser uma no-
ção de epistêmê infalível, como em República 477e. Na seção V vou enfati-
zar dois critérios platônicos de conhecimento que podem ser associados 
a 188a-c, sem que tenhamos que cair naqueles dois extremos. Antes disso, 
na próxima seção, quero examinar a forma como o ‘bloco de cera’ e o 
‘aviário’ defendem a tese de que não posso conhecer e não conhecer x 
‘sob o mesmo modo de acesso cognitivo’. 

IV

Em determinado momento da discussão, no contexto que se segue 
da proposta chamada ‘allodoxia’ (189b-190e), o exame da opinião falsa 
percorre uma linha diferente. Tem início uma descrição da opinião 
falsa por meio de uma analogia com um bloco de cera (190e-196c). O 
papel desse recurso explicativo é possibilitar a investigação do erro 
nos contextos de percepção sensível. Nesses contextos parece surgir 
uma evidência de compatibilidade entre erro e conhecimento que, se 
demonstrada verdadeira, pode refutar a tese de 188a-c. Sócrates diz 
a Teeteto “Digo-te que não chegamos a um acordo correto quando 
concordamos que é impossível estar em falsidade, ao opinar que o que 
alguém sabe são as coisas que não sabe. Pelo contrário, é de algum 
modo possível” (191a8-b1)43. Aqui Sócrates introduz um modelo de 
explicação do erro no qual é possível conhecer um objeto e errar sua 
identificação no momento da sensação. A alma é comparada a uma 
‘massa’ (ekmageion) de cera no seguinte trecho: “Pois bem, supõe, tendo 
em vista o argumento, que nas nossas almas há uma espécie de bloco 
de cera que recebe as impressões...” (191c8-9)44. Segundo Crivelli, o 
autor do Teeteto concebe que a memória de x reproduz aspectos de x 
porque é uma memória ‘impressa’ que ‘se encaixa’45 com o original. A 
memória de x reproduz traços do original que lhe pertencem de forma 
exclusiva. Crivelli cita 209c5-10, uma passagem que reproduzo mais 
adiante, e explica o ponto da seguinte maneira: 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



87

Here the main use of memory imprints is within (successful or unsuccessful) 
identifications (see 193c4-5), as when Socrates (unsuccessfully) identifies 
Theaetetus by matching his memory imprint of Theodorus with his vision of 
Theaetetus. In such identifications one uses the perception of the object which 
one is trying to identify in order to discover whether the object has certain 
characteristics which are recorded in one’s memory. Since the natural way of 
expressing such an identification is to utter a sentence like “This is Theatetus”, 
there seems to be some reason to conclude that the name “Theaetetus” refers 
to the man Theaetetus in so far as the characteristics recorded by the memory 
imprint belong exclusively to him.46 

A análise de Crivelli salienta que Platão concebe o argumento do bloco 
de cera sob a forma de um encaixe de imagens que representam concep-
ções com imagens atuais da percepção. Da perspectiva do bloco de cera, o 
conhecimento é um depósito mnemônico frequentemente comparado às 
sensações atuais. Por isso Crivelli destaca que no bloco de cera o conceito 
operativo é o de comparação entre o item na alma e o item com o qual a 
alma teve uma experiência sensível. 

Por que o bloco de cera é visto como um recuo em relação às teses 
de 188a-c?47 Segundo McDowell, o bloco de cera rompe com a tese “if 
one is to have something in one’s judgement, then one must know that thing” 
(MCDOWELL, 1973, p. 196). Seu ponto consiste em destacar que a ex-
tensa lista de casos que comparam os itens impressos na alma com os itens 
da percepção, delineada em 191e9-192d48, apresenta situações em que a 
sensação de algo, sem o conhecimento correspondente, é suficiente para 
que o objeto esteja sob consideração na alma, descartando, assim, a neces-
sidade do conhecimento – aqui interpretado como acquaintance – do item. 
Para McDowell, estamos agora diante de um cenário no qual existem 
duas formas distintas de contato com um item: a sensação e o conhecimen-
to. Chamemos tais formas de ‘modos de acesso cognitivo’. Considerando 
esses dois modos de acesso, o bloco de cera estaria mostrando, contrário a 
188a-c, que há compatibilidade entre conhecer x e errar acerca de x em 
diferentes modos de acesso a x. 

Todavia, é possível ler o resultado do confronto entre 188a-c e o bloco 
de cera de outro modo. Minha hipótese é que 188a-c propõe a impos-
sibilidade de se conhecer e não conhecer o mesmo item sob o aspecto de 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



88

sua impressão na alma. Sob esse ponto de vista, importa enfatizar que, na 
medida em que o bloco de cera se oferece como contraexemplo à tese de 
188a-c, deve-se esperar que a analogia mostre que é possível apreender 
incorretamente um item sob o mesmo modo de acesso cognitivo49. Assim, 
penso que, para que haja refutação do argumento de 188a-c, como quer 
McDowell, o bloco de cera deve mostrar em que condições é possível 
tomar o ‘conhecimento de x’ como ‘conhecimento de y’ do ponto de 
vista de três possibilidades: (i) ‘conhecimento de x’; (ii) ‘conhecimento de 
y’ ou (iii) ‘conhecimento de ambos’ (cf. 188a-c). Da perspectiva das teses 
do bloco de cera, isso significa buscar a origem do erro no conhecimento 
que se tornou impressão na alma. Todavia, como acertadamente notou 
Ackrill (1997, p. 62), o núcleo do bloco de cera é a conexão entre a percepção 
e o pensamento como fator explicativo do erro. Essa conexão não parece 
romper com nenhuma dessas possibilidades50. 

Para mostrar isso, vou me deter na parte do texto propriamente ex-
plicativa do erro, isto é, na seção que se segue ao inventário de todos os 
casos em que a opinião falsa é ou não possível51. Quando essa lista já es-
tava completa, a partir de 192e temos a seguinte tese sendo discutida: (1) 
é possível perceber e não perceber um item conhecido (192e). Exemplo 
(1a): Sócrates conhece Teeteto e Teodoro. Em alguns casos Sócrates os vê, 
em outros não possui sensação de ambos. No entanto, o conhecimento 
acerca dos dois permanece na alma (cf. 192d).

Em 192e Sócrates e Teeteto trabalham com a hipótese de que a sensa-
ção pode ou não estar envolvida na apreensão mental dos itens sobre os 
quais há conhecimento. Essa possibilidade é relevante, pois ela revela que 
se trata agora de mostrar que há duas possibilidades para um item conhe-
cido: ser percebido ou não ser percebido. Quando a sensação não está envol-
vida, trata-se de um modo de conhecimento identificado a pensamentos 
(dianoiai, 195d1, d2). É o ato de fazer referência a um objeto apenas pela 
memória impressa, sem a percepção (CRIVELLI, 2003, p. 187). Platão 
usa a expressão ‘possuir no pensamento’ (en tê(i) dianoia(i) echein, 195e6-7) 
para descrever esse modo de acesso mental a um item. Algumas vezes o 
termo ‘gnôsis’ é usado para se referir às memórias impressas (193d7; e1, e3).

Sócrates propõe a seguinte análise do exemplo em (1a). Se Sócrates 
conhece Teeteto e não conhece Teodoro, não tendo dos dois nenhuma 
sensação atual, não pode pensar que o que conhece é o que não conhece 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



89

(cf. 193a). Essa afirmação é uma defesa explícita do princípio de 188a-
c. Em seguida Sócrates argumenta que sem conhecer e sem perceber 
Teeteto e Teodoro, não se pode crer que o que não se conhece é algum 
outro item que também não se conhece. Aqui se observa que percepção 
e conhecimento são dois modos distintos52 de acesso a um item. Crivelli 
nota que há um claro contraste entre sensação e conhecimento no bloco 
de cera. Ele conclui que “this contrast presupposes that perception of an object 
is not knowledge of it.” (CRIVELLI, 2003, p.180).

Em nossa avaliação, o que mostrarmos anteriormente é suficiente 
para notarmos que o bloco de cera não rompe com 188a-c. Embora o 
argumento esteja comparando as possibilidades de cruzamento entre os 
dois níveis, nota-se que a comparação é feita sob uma qualificação bem 
específica: um item conhecido mentalmente – por exemplo, a impres-
são, na alma, do objeto Teeteto – é relacionado ao contato direto com a 
percepção do item (Teeteto). Esse exemplo é típico no texto: 192a1-4, 
c9-d1, d3-5, 192e8-193a11, 193b10. Em todas essas passagens o que se 
tem é uma comparação entre um item conhecido pela alma e um item 
percebido, sobretudo na passagem 192d3-5, na qual Sócrates compara o 
conhecimento de Teodoro e Teeteto na alma com a percepção de ambos. 

O erro ocorre no seguinte caso. Sócrates conhece Teeteto e Teodoro e 
tem no bloco de cera os sinais dos dois, mas não os vê de forma adequada. 
A sugestão aqui é a tese de que a percepção não retrata adequadamente 
os itens conhecidos: 

No domínio daquilo mesmo que não apenas conhecemos, mas que 
também apercebemos, por sua vez, é aí que a opinião, que se torna falsa 
e verdadeira, dá voltas e vacila; tornando-se verdadeira quando coloca 
juntas, de um modo directo e em linha recta, as impressões e as marcas. 
Pelo contrário, torna-se falsa quando o faz de modo oblíquo e torcido. 
(194b2-6)53 

Na passagem seguinte, Sócrates imagina um questionador que perturbará 
sua aparente satisfação com a solução proposta. Essa solução é a tese de 
que o erro é um desajuste entre a sensação atual e a memória do item 
na alma. O questionador imaginário faz a seguinte observação: “Sócrates, 
não descobriste que a opinião falsa não se dá no domínio das percep-
ções, umas com as outras, nem no do pensamento, mas no da relação da 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



90

percepção com o pensamento...?” (195c7-d2)54. Essa passagem indica que 
o erro é explicado como um problema da sensação, não do conhecimento 
em si. Como nota Burnyeat, o bloco de cera: 

(...) does not suggest that a correct understanding of what is involved in thinking 
of X will show it to be compatible with misidentifying X, but rather that 
thinking of X (as X) is compatible with misidentifying X in circumstances such 
that the thought of X (as X) plays no part in bringing X before the mind to be 
mistaken for Y.55 

A análise de Burnyeat toca no ponto-chave: o pensamento-memória de 
x (enquanto x) não tem parte no ato mental que gera o equívoco entre 
x e y. Infere-se, a partir desta análise, que o erro não é compatível com o 
conhecimento. 

Uma vez definido o papel do bloco de cera na discussão, Sócrates e 
Teeteto o abandonam para explorar outra analogia: o chamado ‘aviário’ 
(196c-200d). Nesse momento do texto temos dois pontos a serem en-
fatizados: (i) o autor do Teeteto considera que o bloco de cera tem uma 
aplicação limitada. Essa fórmula só é eficiente para explicar uma classe 
específica de erros, a saber, os casos que se desenvolvem na percepção; (ii) 
como o bloco de cera sugere que um item conhecido (impressão) não 
exerce papel na sensação que comete um erro sobre o mesmo item, temos 
então uma situação cognitiva em que o sujeito tem conhecimento em sua 
alma, mas este permanece inerte. 

O aviário é uma analogia criada para tentar explicar como é possível a 
inércia do item conhecido. Sócrates argumenta que o modelo de cera não 
é adequado para explicar o erro de quem soma 5 + 7 e chega ao resultado 
‘11’, quando devia ter chegado a ‘12’. Segundo Sócrates, o sujeito que co-
mete esse erro faz uma identificação entre dois itens distintos nos limites 
do pensamento. Há dois momentos nesse processo. Primeiro, adquiro o 
conhecimento do 11 e do 12 e os coloco em minha ‘alma-gaiola’. Depois, 
uma necessidade de fazer um cálculo (uso) me faz ativar equivocamente 
o conhecimento do 11. Na busca pelo ‘12’ tomo o ‘11’ como resultado 
da soma. 

Já se observou que o que Platão ‘menciona’56 aqui é a distinção en-
tre ‘potencialidade’ e ‘atualidade’, mais tarde desenvolvida por Aristóteles 
(SEDLEY, 2004, p. 140). Entretanto, a questão crucial é: ‘por que o erro 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



91

não é explicado por meio dessa distinção?’. Quero responder essa pergun-
ta com a seguinte passagem:

Em primeiro lugar, refiro-me à dificuldade de aquele que tem o saber 
ignorar aquilo que sabe, não devido à sua ignorância, mas ao seu próprio 
saber. Em segundo lugar, opinar que o que sabe é outra coisa [heteron], 
sendo outra a coisa que sabe. (199d1-3)57. 

A passagem chama a atenção para dois problemas notados na hipótese do 
aviário: (i) no aviário o erro é causado por um conhecimento; (ii) o sujeito 
opina algo na condição de heteron. O primeiro aspecto é a razão pela qual 
o aviário é também recusado como explicação da opinião falsa. Se um 
conhecimento traz em si a causa do erro, temos uma violação de 188a-c, 
mas isso poderia ter sido evitado por meio da distinção entre conhecimento 
potencial e conhecimento ativo. Sócrates poderia afirmar que o erro ocorreu 
porque o conhecimento potencial do número 12, isto é, o saber que trata 
do que significa o número 12, não foi ativado. O texto não nos dá deta-
lhes de como esse saber poderia ser manipulado na alma e gerar o erro. 
Imaginemos que uma proposição que deveria estar entre as proposições 
que formam o conhecimento do 12, a saber, a proposição ‘7+5=12’, não 
foi chamada à memória. No lugar dela, uma proposição falsa tomou a cena: 
‘7 + 5=11’. Mas Sócrates não se interessa por essa explicação, provavelmen-
te porque ele não considerou explanatória a distinção entre conhecimento 
potencial e conhecimento ativo58. A distinção entre conhecimento poten-
cial e conhecimento ativo, aparentemente, não é suficiente para introduzir 
o conceito de erro em 188a-c. Assim, se o conhecimento ativo não se vale 
de um estado cognitivo que lhe dá eficiência, continua o problema de 
um saber que não tem efetividade, que não garante a apreensão correta e 
irrepreensível de x59. Penso que o autor do Teeteto está consciente disso, e, 
aparentemente, deseja que essa consequência seja explícita no aviário. 

V

G. E. L. Owen propõe uma leitura forte para 188a-c: 
[Plato] (…) seems to have supposed that if I can say what justice is, for example, 
then I can know everything else about it; for he held, correspondingly, that if I 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



92

am insecure or mistaken or open to counter-argument or counter-evidence on 
these other questions I do not know what justice is. Transfer this conviction to the 
Theaetetus, and there is a ready explanation for the assumption that if I know 
something, in the sense of being able to think or speak of it and so have it firmly 
before my mind, I cannot be mistaken about it and in particular cannot confuse it 
with anything else.60 

As propriedades da concepção platônica de conhecimento, descritas por 
Owen, parecem corretas. Desse modo, Owen mostra que havia disponi-
bilidade para os leitores de Platão lerem 188a-c sob a perspectiva das teses 
duras do platonismo. No entanto, há uma alternativa para o consequente 
dessa frase: “If I can say what justice is (...) then I can know everything else 
about it”. Owen adota ‘onisciência’ no consequente. Já argumentei que 
essa noção é implausível.

A alternativa é tomar o conceito de conhecimento buscado pela in-
vestigação do Teeteto na linha da incompatibilidade entre conhecer e não 
conhecer, como o próprio Owen sugere. Trata-se do conceito de um tipo 
especial de saber: o que apreende os aspectos definicionais ou essenciais 
de x. Assim, Platão pode propor que conhecer um item sob o regime do 
conhecimento essencial e não conhecer o mesmo item sob o regime do 
conhecimento essencial não são possibilidades compatíveis em propo-
sições cujo conteúdo trata da essência de um item. Note-se que outras 
opções também estão disponíveis. O princípio está aberto a diferentes in-
terpretações do verbo ‘eidenai’, desde que seja mantida a condição da infa-
libilidade. Assim, por exemplo, se sei que o atributo ‘plausível’ é verdadeiro 
quando aplicado à interpretação que o autor x dá ao texto y, então tenho 
acesso cognitivo a evidências que me permitem defender a proposição 
‘sei que a leitura de y feita por x é plausível’. Contudo, deve-se observar 
que a condição para dar ao termo ‘sei’ a força de uma epistêmê não pode 
ser satisfeita por um estado mental análogo à introspecção cartesiana. Para 
Platão, as propriedades que tornam o conhecimento verdadeiro precisam 
ser objetivas e baseadas em conhecimentos prévios61. 

Esse conceito forte de saber pode ser formulado por meio da conjun-
ção de duas exigências epistêmicas sugeridas por Platão. A primeira for-
mula o que segue: se tenho epistêmê de x, devo ser capaz de distinguir x de 
y. Esse critério resulta da conversibilidade entre ‘conhecer x’ e ‘conhecer 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



93

o que é x?’. A outra exigência é o requisito de apreensão de propriedades 
exclusivas dos itens acerca dos quais há conhecimento, uma condição pro-
posta na terceira parte do diálogo (209c5-10)62. Examinemos a primeira 
condição. Em 147b2-6 Sócrates pergunta: 

(...) ou pensas que alguém tem algum entendimento do nome de 
qualquer coisa, quando não sabe o que é? – De nenhum modo. – Assim, 
não compreende o conhecimento dos sapatos quem não sabe o que é 
conhecimento.63 

Nessa passagem, Sócrates defende a tese de que o não entendimento do 
sentido do termo ‘conhecimento’ (epistêmê) impede que alguém com-
preenda a construção ‘conhecimento dos sapatos’ (cf. 147b5-6). É uma 
tese sobre a prioridade de um conhecimento do sentido real do referente 
de um termo, em contraste com conhecimentos triviais de exemplos ou 
tipos de conhecimento. No contexto da passagem, Sócrates defende essa 
prioridade como alternativa à proposta de Teeteto, que ofereceu uma lista 
de tipos de technai (146c-d) para definir epistêmê. Sócrates não diz que essa 
lista não é informativa de coisas conhecidas64. Sua crítica foca, exclusiva-
mente, a propriedade de não haver uma potência explanatória na lista. A 
lista enumera tipos de saber, mas não explica a característica unitária do 
saber65. Em Platão, esse tipo que questão costuma exigir uma resposta fun-
dada numa Forma ou natureza real de um termo66. Desse modo, a passagem 
estaria propondo que o entendimento da definição do termo ‘epistêmê’ é 
condição necessária para que se possa compreender o sentido de ‘conhe-
cimento dos sapatos’67. Entretanto, a tese pode ser interpretada num senti-
do ordinário. Se não sei o que significa ordinariamente68 ‘conhecimento’, 
não entendo o que alguém quer dizer quando exprime a construção 
‘conhecimento dos sapatos’, da mesma forma que, se não sei o sentido do 
termo ‘engenharia’, não entendo ‘engenharia de alimentos’69. Penso que 
o autor do Teeteto não ignora que sua tese pode ser lida assim, mas, no 
contexto da abertura do diálogo, há uma ênfase numa compreensão filo-
sófica sobre o significado real do termo ‘epistêmê’. Dessa perspectiva, quem 
desconhece a propriedade (ou propriedades) que definem genericamente 
o termo ‘epistêmê’, não está em condições de ‘entender adequadamente’ 
suas manifestações específicas, isto é, não tem condições de precisar que 
tipo de conhecimento possui o ‘sapateiro’ (cf. 146d-e) em confronto com 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



94

esse sentido geral. Assim, justifica-se a prioridade do conhecimento do 
gênero para que se possa compreender o lugar que um uso do termo sob 
uma condição específica ocupa. Por conseguinte, o definiens do termo 
‘epistêmê’ não pode ser fornecido pela propriedade de saber isto ou aquilo, 
nos moldes de uma técnica, mas pela explicação da noção intensiva real 
do termo epistêmê70. 

A prioridade da definição revela o vínculo entre ‘conhecer x’ e ‘co-
nhecer o que é x?’71. Se admitirmos a convergência entre o conhecimento 
não proposicional (conhecer x por acquaintance) e o saber proposicional 
(o que é x?), e relacionarmos essa convergência à passagem de 188a-c, 
teremos um critério para a identificação ou não identificação de x com 
y, conforme o seguinte princípio: ‘se conheço x, devo ser capaz de defi-
nir x de forma a não confundir x e y’. À luz de 147b2-6, esse sentido de 
conhecimento pode ser interpretado como a tese de que ter trato mental 
com um conjunto de aspectos definicionais de x é condição suficiente para 
distinguir ‘x’ de ‘y’, se for o caso, ou identificar ‘x’ a ‘y’, se for o caso. Esse 
saber é também suficiente para uma interpretação da infalibilidade. Ter 
conhecimento infalível é a possibilidade de apreender um objeto ou tema 
sob a forma de sua definição verdadeira. 

Em 188a-c Sócrates diz que se não conheço nem Sócrates e nem 
Teeteto, é impossível afirmar a identidade de ambos. Pelo critério de con-
versibilidade, se conheço Teeteto (acquaintance) e se tenho conhecimen-
to proposicional de certos traços definicionais de Teeteto (conhecimento 
de verdades sobre Teeteto), então tenho condições suficientes para não 
confundi-lo com Sócrates ou com qualquer indivíduo que possua traços 
semelhantes.

O segundo critério está na passagem de 209c5-10:
Creio, contudo, que em mim não se formará uma opinião de Teeteto, 
antes que este achatamento, como uma certa recordação que se 
diferencia de outro que vi, assente e fique estampado em mim (...) e este 
achatamento, se amanhã me encontrar contigo, há de fazer-me recordar 
e opinar coisas correctas sobre ti. (209c5-10)72 

No contexto da terceira definição, essa passagem questiona a tese de que 
o acréscimo de um logos da ‘diferença’ (diaphora) à opinião verdadeira a 
tornaria conhecimento. Sócrates argumenta que a opinião verdadeira já 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



95

deve conter uma apreensão dos aspectos característicos de cada objeto. 
A percepção de Teeteto é, novamente, um exemplo paradigmático: para 
que se possa opinar corretamente que o indivíduo que minha percepção 
capta à distância é Teeteto, e não é Teodoro, devo reconhecer os traços que 
pertencem exclusivamente a Teeteto73.

Esses dois critérios nos levam ao núcleo da tese de 188a-c: não é pos-
sível conhecer e não conhecer um item. A opinião falsa deve residir, por-
tanto, numa situação cognitiva diferente daquela permitida pelo definiens 
alêthês doxa. 

Concluo com algumas afirmações gerais que visam sintetizar o per-
curso que fizemos. Primeiro, o fato de não termos – na segunda parte 
do Teeteto – uma explicação da gênese do erro epistemológico é causado 
pela obediência estrita que o desenvolvimento do texto faz à associação 
entre 188a-c e o definiens alêthês doxa. Assim, em sintonia com Fine e 
Benson, vejo que o modelo a ser rejeitado é o definiens. Mas, divergindo 
do que Fine propõe, não penso que 188a-c, interpretado exclusivamente 
sob a forma do acquaintance model, é a causa da aporia sobre a explicação 
da opinião falsa. O que gera a aporia é a proposta de exaurir o significado 
de 188a-c no conteúdo do definiens. Uma consequência imediata disso é 
o fato de que o definiens não permite introduzir uma noção platônica de 
epistêmê em 188a-c. O definiens só permite a noção de ‘acquaintance’, que 
passa, então, a ser uma relação direta entre a mente e o item conhecido, 
nos moldes de uma percepção do item. 

O segundo aspecto a ser enfatizado é o fato de que a seção final da pri-
meira parte do diálogo e 187-200 apresentam duas características positivas 
do conceito platônico de saber. Primeiro, em 184-6 temos a tese de que 
epistêmê é uma qualidade do estado mental de quem sabe que p por meio 
de noções comuns (koina). Em 188a-c temos um argumento distinto, mas 
complementar. Platão propõe que ‘saber que p’ implica ‘ter acquaintance 
com p’. A conjunção desses dois aspectos nos permite perceber que se 
trata de uma noção de saber que conserva, de um lado, a lição de 184-
6, e, de outro, a tese de que ‘conhecimento pressupõe conhecimento’74. 
Dessa perspectiva, 187-200 enfatiza que o conhecimento é incompatível 
com o erro, embora o texto não estipule um definiens à prova de refutação 
que permita defender ‘explicitamente’ essa proposta. Entretanto, se nossa 
leitura estiver correta, essas duas propriedades podem ser mantidas numa 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



96

eventual definição platônica de epistêmê. Penso que tal definição deve arti-
cular as ideias dos três diálogos genuinamente epistemológicos de Platão: 
Mênon, República e Teeteto. 

1 Este artigo foi desenvolvido com base em algumas ideias da segunda parte da minha tese 
de doutorado (2009). Agradeço à FAPESP-SP pela bolsa que permitiu concluir a pesquisa, 
a Marco Zingano pelo apoio, e a João Vergílio por orientar meu trabalho desde o mestrado. 
Sou grato também a Raphael Zillig, pela oportunidade de apresentar uma versão desse texto 
em julho de 2013 na UFRGS, e a Inara Zanuzzi, Simon Noriega-Olmos e Zillig, pelas ques-
tões. Por fim, tenho débitos com os revisores da Dois Pontos porque me salvaram de várias 
inconsistências e omissões encontradas na primeira versão do texto. Os problemas que ainda 
permanecem são falhas exclusivamente minhas.

2 No corpo do texto e nas notas optei pela transliteração de todos os termos e passagens em 
grego, em parte para facilitar a leitura de quem não conhece o idioma, mas também para faci-
litar a edição. Não mantive os acentos do grego na versão transliterada. Além disso, para evitar 
aqueles problemas com o sinal diacrítico mácron em edições online (esse sinal é recomendado 
para marcar as vogais longas na transliteração), resolvi substituí-lo pelo sinal ‘^’.

3 Sobre o verbo grego doxazein, importa destacar dois pontos. Primeiro, em grego esse verbo 
permite formar uma construção direta no acusativo. Assim, pode-se afirmar que alguém ‘opina 
x’ ou ‘crê x’. Em português essas formas não existem. A tradução deve colocar construções 
como ‘opina que’ ou ‘opina sobre’. O segundo ponto é a razão pela qual adoto o termo ‘opi-
nião’ para traduzir o conceito de doxa em Teeteto 187-200. Em diferentes línguas o conceito 
‘opinião’ está disponível como tradução natural de doxa. Além de ‘opinião’ em português, 
temos opinion e belief em inglês, Meinung em alemão, opinion em francês, opinione no italiano, 
entre outras. A alternativa é compreender doxa como ‘juízo’, opção que tende a destacar o 
estado mental de quem julga algo neste momento aqui. Embora essa alternativa seja adequada 
em vários lugares de 187-200, penso que ela não retrata a disposicionalidade da doxa – captada 
por ‘opinião’ – que Platão tem por foco no definiens. 

4 Para todo esse parágrafo ver Teeteto 187b2-6/187c3-5.

5 Mas daí não se segue que a percepção não tenha papel na reflexão. Segundo República 523-
5, a aisthêsis algumas vezes estimula o pensamento a se voltar para as Formas. Isso é diferente, 
contudo, da admissão da participação da aisthêsis no processo per se de cognição das Formas. Há 
muita matéria para discussão nesse problema. Um bom ponto de partida está em Lorenz (2006). 

6 Ver 186d2-e10.

7 Estou apresentando de forma muito esquemática minha análise de 184-6, pois esse texto não 
é meu objeto imediato. Para meu propósito, importa vermos que o que se tem em 184-6 é 
uma defesa explícita de uma distinção metodológica entre sentir e conhecer, tese cujo núcleo, 
de resto, já é bem conhecido dos leitores de textos como Fédon (64c-66e; 74a-c) e República 
(523-5). Há, entretanto, uma peculiaridade no Teeteto. Enquanto em Fédon e República o limite 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



97

cognitivo da aisthêsis é deflacionado para afirmar a potência explanatória das Formas, em 
Teeteto 184-6 Platão revisita a tese e lhe dá um argumento independente das noções ‘Forma’ 
ou ‘Ideia’. Ele examina a aisthêsis como faculdade de perceber e defende que, assim compre-
endida, ela não porta condições de ser per se cognitiva. Essa passagem recebeu nos últimos 
sessenta anos bastante atenção dos comentadores, tanto no cenário anglo-saxão, como entre 
os scholars do continente europeu (ver CASERTANO, 2002, p. 39-62; 156-174). Comentando 
184-6, Lorenz (2006, p. 76) disse que “much of its interpretation remains controversial”.

8 Parte desses argumentos, dispostos na seção 151-160, foi examinada por mim em Borges 
(2012). Tomo Teeteto 187-200 como independente de 151-183 em pelo menos um detalhe. Se 
descontarmos 184-6, o restante da primeira parte pode ser tomado como um exame dialético. 
Platão se ocupa da exposição das consequências de teses adotadas ad hoc por uma hipótese de 
identidade entre aisthêsis e epistêmê. Mas a seção 187-200 não parece ser dialética no mesmo 
sentido em que 151-183 o é. Burnyeat (1990, p. 65-127) parece concordar. Contra: Fine 
(2003, p. 213-224).

9 Cf. 187a3-4: “(...) mê zetein autên en aisthêsei to parapan”. Essa sentença anuncia o compromis-
so de deixar para trás a preocupação com Protágoras e sua hipótese de que o ‘homo-mensura’ 
é critério de epistêmê (cf. Teeteto 151-183). Há, porém, um aspecto dessa primeira seção que 
parece ainda rondar a segunda parte: em 167a, Protágoras nega que seja possível exprimir opi-
niões falsas se sua tese for adotada. A segunda parte do Teeteto retoma a possibilidade dos juízos 
falsos e conclui que eles são impossíveis de serem explicados sem a adoção de uma definição 
de epistêmê (cf. 200d). É tentador pensar que o autor do Teeteto está argumentando contra 
Protágoras novamente. Não é improvável que esteja, mas é preciso cautela. Platão retém a 
hipótese da impossibilidade da opinião falsa no definiens ‘alêthês doxa’ e isso não parece ter uma 
relação óbvia com o exame da hipótese de Protágoras, feito na seção anterior. 

10 Refiro-me, especificamente, às três fórmulas oferecidas para explicar a opinião falsa: (1) 
allodoxia (189b-190e); (2) bloco de cera (190e-196c); e (3) aviário (196c-200d). Distingo essas 
fórmulas do definiens, da tese de 188a-c e da disjunção ‘ser ou não-ser’ (188c-189b). Esta foi 
sugerida antes da allodoxia, mas rapidamente abandonada. 

11 Fundamentalmente, do ponto de vista do método, o trabalho de análise empreendido por 
Platão na segunda seção do Teeteto é similar ao que foi feito no exame da primeira hipótese de 
conhecimento, em 151-186. Trata-se de verificar se o definiens agrega um grupo de condições 
suficientes para esclarecer seu definiendum, a noção de ‘epistêmê’, conforme Sayre (1969, p. 102). 
O estudo de Sayre apresenta um tratamento sugestivo sobre a forma como Platão examina as 
hipóteses do Teeteto. 

12 Cf. Fine (2003 [1979], p. 213-224); Cornford (2003 [1935], p. 109-140). 

13 Voltaremos a esse ponto adiante. 

14 Para uma análise da possibilidade dos enunciados falsos nessa seção do Sofista, ver Crivelli 
(2012, p. 221-274). 

15 É um exercício especulativo imaginar como é possível que um projeto unitário, como é 
a dupla de textos ‘Teeteto-Sofista’, possa apresentar soluções divergentes para a possibilidade 
dos enunciados falsos. Eis uma alternativa para tratar desse tema. A diferença entre Teeteto e 
Sofista, na questão da possibilidade da pseudês doxa, talvez não deva ser descrita nos termos de 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



98

um progresso temporal do Teeteto à solução adotada em Sofista 259-264. É possível ver uma 
diferença no escopo dos problemas discutidos pelos dois textos que torna dispensável a tese 
do progresso. O Teeteto, no contexto imediato da segunda definição, quer explorar o que sig-
nifica explicar a opinião falsa no âmbito de uma definição de epistêmê que dissolve a distinção 
(Mênon 98a, Teeteto 201a-c) entre opinar x com alêthês doxa e ter epistêmê de x. No Sofista, de 
seu lado, há todo um approach ontológico preliminar. O ‘não-ser’ é retirado da posição ele-
ata, que o concebe como contrário do ‘ser’, e colocado na condição de ‘outro’ em relação a 
qualquer gênero posto. Trata-se de uma estratégia de abordagem que o Teeteto, simplesmente, 
ignora. No Teeteto a pseudês doxa parece permanecer até o fim da discussão na condição de um 
estado mental contrário ao estado mental chamado ‘alêthês doxa’. O que falta para que uma 
explicação seja dada é um conceito positivo de epistêmê que tenha sucesso onde a segunda de-
finição falhou: mostrar a distinção entre a relação direta da mente com um item (acquaintance) 
e a apreensão de verdades acerca do item. 

16 O texto de Teeteto 187d1, no qual a opinião falsa é explicitamente tomada como objeto de 
aporia, parece apoiar a hipótese de que é um problema para Platão, não para seus adversários. 

17 Essa é, em essência, a proposta de Bostock (1988, p. 156-201). A observação de que em 184-
6 Platão distingue epistêmê de aisthêsis com base na tese de que a primeira é proposicional e a 
segunda não o é, foi feita por McDowell (1973, p. 192-193). Bostock concorda com isso e ar-
gumenta que a segunda parte do Teeteto é difícil de ser compreendida porque Platão parece in-
deciso entre (i) adotar a tese de 184-6 – e a propriedade ‘proposicional’ do conhecimento – ou 
(ii) a tese de 188a-c que, segundo Bostock, define conhecimento como apreensão direta das 
propriedades dos objetos. Não concordo com a interpretação de Bostock para 188a-c. Assim, 
não vejo equivocidade no sentido do conceito de saber discutido nas duas partes do diálogo. 

18 Foi o que observou Waterfield (1987, p. 212-15). 

19 Aqui tenho um apoio em Crivelli (2003, p.191), com uma ressalva. Em sua análise do bloco 
de cera, no momento que a tese de 188a-c é novamente assumida no contexto da crítica àque-
le modelo (cf. 195b-196d), Crivelli parece entender que Platão está argumentando que ter 
epistêmê de x é também ter sucesso na aplicação do conhecimento em qualquer circunstância, 
mas isso não é claro. O argumento de 188a-c defende a tese de que quem conhece está numa 
posição de certeza e evidência acerca do que vai em sua mente sobre x, mas não é claro se 
esse conhecimento garante sucesso em quaisquer aplicações do conhecimento de x, sobretu-
do se as condições de aplicação estão sujeitas a adversidades. Não é claro se a propriedade da 
infalibilidade é transferível às circunstâncias externas. Talvez ela guarde sua condição de certeza 
somente no plano interno da consciência cognitiva. Para uma proposta sobre como Platão 
entende a infalibilidade sob a perspectiva do conhecimento de informações, ver Butler (2007). 

20 Por não serem relevantes para meu argumento, vou ignorar dois tópicos desse texto: (i) o 
problema dos sentidos de ‘esti’ e (ii) o referente de ‘agnôsia’ (ignorância). Um dos problemas 
dessa passagem da República é a ambiguidade da preposição epi (477a9, b7). Segundo a leitura 
tradicional, encontrada, por exemplo, em Hintikka (1973), os objetos que caem sob o foco (epi) da 
doxa e os objetos que caem sob o foco (epi) da epistêmê estão em grupos disjuntos. Fine chama essa 
leitura de ‘Dois Mundos’ (DM). Ela argumenta (Cf. FINE, 2003, p. 66-116; e 2010, p. 323-325), 
em oposição à leitura tradicional, que ‘DM” não está sendo proposto na República. Sua interpre-
tação, referente aos dois trabalhos agrupados em Fine (2003), é criticada por Gonzales (1996). 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



99

21 Em República 511b epistêmê e doxa são tratados como ‘estados mentais’ (pathêmata en tê(i) 
psychê(i)) Ver a repeito Cross & Woozley (1964, p. 168). Essa concepção continua sendo adotada 
no Teeteto.

22 Acerca da ‘participação’ o trecho relevante, no contexto que citei, está em 476c6-d2: [ho ta-
nantia toutôn hêgoumenos te ti auto kalon kai dynamenos kathoran kai auto kai ta ekeinou metechonta, 
kai oute ta metechonta auto oute auto ta metechonta hêgoumenos, hypar ê onar au kai houtos dokei soi 
zên;]. “Quem, ao contrário, julga que o próprio belo existe e é capaz de contemplar não só a 
ele, mas também às coisas que dele participam e não toma como o próprio belo as coisas que 
dele participam, nem as coisas que dele participam como o próprio belo, ele vive uma visão 
de sono ou de vigília?” (tradução de Ana L. A. A. Prado, 2006). Para uma interpretação do pro-
blema da participação – que tem uma literatura vastíssima quando vem associado ao problema 
da ‘autopredicação’ –, ver Allen (1970). 

23 Para uma análise deste modo de compreender as Formas, ver White (1992), especialmente 
seção VI. 

24 Podemos nomear esse conhecimento ‘factivo’ (a sabe que p → p), faute de miex. Agradeço a 
sugestão de um avaliador anônimo da Dois Pontos que propôs esse termo no lugar de ‘eficien-
te’, minha sugestão original. Para a defesa contemporânea de um conceito de conhecimento 
‘factivo’ e ‘absoluto’ (factual and absolute knowledge), que não admite degraus num sentido que 
não se opõe à tese de Platão, ainda que mantenha com ele importantes diferenças, ver Dretske 
(2000), cap. 3-4. Jaakko Hintikka (1973, p. 11) observou que o argumento da República defende 
que epistêmê tem o seguinte comportamento lógico: a kwows that p → p. 

25 Uma reconstrução das características específicas da infalibilidade em Platão está fora do 
escopo desse texto. Essa reconstrução deve tratar do papel do logos (cf. Rep. 534b), das defini-
ções e das eidê ou ideai. Deve tratar também da distinção entre conhecimento proposicional 
‘sobre as Formas’ e conhecimento por acquaintance ‘com as Formas’. Para introdução a algumas 
propostas, ver White (1992) e Butler (2007). 
 
26 Para algumas ideias mais específicas sobre ‘infalibilidade’, remeto a Butler (2007). 
 
27 Fine (2010, p. 325) entende que o argumento se vale do conceito de verdade, mas não se 
trata da noção de verdade necessária. 

28 Esse argumento não se envolve com os detalhes dos contextos epistêmicos que podem 
justificar o conhecimento de que p é o caso, e, tampouco, trata das espécies de opinião (ver-
dadeira e falsa). Como notou Terry Penner (1987, p. 110), o foco específico desse argumento 
é a ênfase no que distingue as características da cognição que o filósofo possui acerca de 
conceitos como ‘to kalon’ e o tipo de concepção que possui o não-filósofo, chamado ‘amante 
de espetáculos’ (philotheamôn, 475d2). Se Penner está certo, compreende-se, então, por que a 
distinção entre ‘opinião verdadeira’ e ‘opinião falsa’ é ignorada nesse argumento da República, 
quando essa distinção já tinha sido abordada num diálogo anterior à República, no Mênon, além 
de ter sido também retomada em Teeteto 201a-c. Embora eu nutra simpatia por essa explicação 
de Penner, minha leitura da segunda parte do Teeteto não depende de uma análise apurada do 
problema das espécies de opinião na República. De fato, por um lado, o tema das espécies de 
opinião e a disjunção ‘objetos da opinião-objetos do conhecimento’ são tópicos genuínos a 
serem enfrentados por uma interpretação de República V que pretenda avançar o debate. Mas, 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



100

de outro, quando postos no horizonte da minha leitura, tais tópicos se tornam laterais, pois 
o que me interessa é a propriedade ‘infalível’ atribuída à ‘epistêmê’ em República 477e7. Penso 
que mesmo que adotemos uma leitura do argumento que livre Platão da tese da disjunção 
dos objetos da opinião – o que me parece difícil, apesar dos esforços de Fine para tornar essa 
disjunção palatável segundo uma interpretação proposicional do conhecimento (cf. FINE 
2003, p. 66-116; e 2010, p. 323-325) –, as consequências de tal leitura não devem afetar a 
propriedade da infalibilidade. 

29 Para uma análise desse texto, ver Lewis (1981).

30 Há, porém, um aspecto divergente nos dois textos. Teeteto 201a-c reserva um papel cogni-
tivo para a opinião verdadeira. Esta permanece assentada na alma do juiz quando o conteúdo 
da persuasão e os fatos coincidem. O argumento de República V faz silêncio sobre isso. Em 
minha análise, essa diferença não falseia a percepção de que os dois textos possuem conver-
gência quando o foco é o contraste abstrato entre o conceito de doxa, tomado como estado 
intermediário, não passível de epistêmê absoluta, e o conceito de epistêmê.

31 Minha descrição do argumento segue de perto Benson (1992, p. 176-177).

32 Isso é visto por Fine (2003 [1979], p. 215). Ela não explora o ponto porque não acredita que 
188a-c possa ser lido de modo válido. 

33 Esse é um aspecto muito discutido na literatura. O problema se volta para a questão de saber 
se o conceito ‘erro’ se restringe aos chamados ‘erros de identidade’ (a=b) ou envolve também 
‘erros predicativos’ (a é g, sendo ‘a’ um objeto ou tema e ‘b’ um atributo de ‘a’)? A referência 
paradigmática a um único exemplo em 188a-c (o erro de identidade entre Teeteto e Sócrates) 
faz Cornford (2003 [1935], p. 113) pensar que a tese está restrita ao primeiro caso. A primeira 
parte da sentença em 188a1-2, entretanto, parece indicar um alcance maior. Contra Cornford, 
Williams (1972, p. 298) argumenta que o modelo da allodoxia indica que o exame platônico 
não se restringe a afirmações de identidade, pois introduz um princípio geral capaz de com-
portar construções mais complexas: “(…) we may well regard Plato’s interest in the judgment that 
Socrates is Theaetetus as due to its exemplifying the more general formula ‘x believes that something 
which is not A is A’, rather than the more specific ‘x believes that A is the same as B”. Na mesma linha, 
Ackrill (1997, p. 64) reconhece que o bloco de cera trata o erro como “falsa conexão entre 
dois itens distintos”, o que permitiria – ele não assume essa interpretação – estendê-lo tanto 
a enunciados que afirmam uma identidade falsa entre ‘a’ e ‘b’, quanto a enunciados que expri-
mem erros sob a forma em que ‘b’ inere em ‘a’. Sedley (2004, p. 121-125) também lê desse 
modo. Talvez Platão tenha em mente uma concepção segundo a qual ‘erros de predicação’ são 
uma subclasse de ‘erros de identificação’, não uma categoria oposta. Para essa opção, ver Cline 
(2007, p. 49-53); (alguns erros na digitação das palavras gregas poderiam ter sido corrigidos em 
Cline (2007), mas isso não afeta o mérito desse trabalho). 

34 Para uma crítica à leitura de Cornford, ver Robinson (1950).

35 Segundo Bostock (1988, p. 176s), Platão apresenta uma solução bastante promissora ao 
problema do falso no bloco de cera. Para Bostock, o bloco de cera atrai o instinto platônico 
porque ele já contém os elementos da solução do erro: um item pode ser conhecido sob 
um aspecto (memória), e não sob outro (sensação), e pode ‘figurar no pensamento’ (sensação 
atual) sob uma perspectiva, e não sob outra (impressão). Minha interpretação do bloco de 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



101

cera, na seção IV desse artigo, indica que Platão não está interessado nessa solução enfatizada 
por Bostock. 

36 Ver (6).

37 Adiante vou retomar a interpretação de McDowell. 

38 Aqui sou grato aos esclarecimentos dados por um revisor anônimo da Dois Pontos. 

39 Considero que a exigência de acquaintance com os constituintes da proposição é análoga à 
exigência de conhecer previamente ‘x’ e ‘y’, e isso é suficiente para conservar o paralelo com 
188a-c, mas a distinção entre ‘acquaintance’ (contato) e ‘description’ (conhecimento de verdades) 
em Russell (1998, p. 25-38) é mais complexa. Essa distinção coordena, de um lado, a análise 
de itens acerca dos quais nunca teremos experiência direta (por exemplo, ‘Platão’), mas cujo 
conhecimento nos é dado por meio de verdades apreendidas por ‘descrição’, e, de outro, itens 
acerca dos quais o saber só pode se dar por acquaintance, como certos fatos privados de nossa 
experiência. Tenho a impressão de que Russell não formula a tese de que acquaintance é uma 
alternativa para o conhecimento proposicional, mas a defesa do ponto não pode ser feita aqui. 

40 “Acquaintance, in this sense, confers total knowledge” (FINE, 2003, p. 216). 

41 Cf. Crombie (1963, p. 121).

42 Se submetermos a informação ‘x é g’ às condições (1) e (3), descritas anteriormente, resulta 
que não posso ‘saber que x é g’ (p.e., ‘Teeteto é matemático’) e ‘não saber que x é g’. Assim, 
188a-c pode ser lido sob a forma da tese de que não posso conhecer e não conhecer uma 
proposição sobre x. Como fica claro no Teeteto, Platão tem uma tendência a discutir ‘conhe-
cimento de objetos’ e isso não é incompatível com ‘conhecer proposições acerca de objetos’ 
(cf. FINE, 2013, p. 225-6). Desse modo, se lermos 188a-c sob a forma de conhecimento 
proposicional de objetos, temos a tese de que não posso conhecer e não conhecer o mesmo 
conteúdo proposicional sobre x. 

43 [Ou phêsô hêmas orthôs homologêsai, hênika hômologêsamen ha tis oiden, adynaton doxasai ha 
mê oiden einai auta kai pseusthênai·alla pê(i) dynaton]. Quando eu não indicar que se trata de 
tradução minha, as passagens citadas, como essa, são da tradução portuguesa de Nogueira & 
Boeri (2005). 

44 [Thes dê moi logou heneka en tais psychais hêmôn enon kêrinon ekmageion].

45 Essa é também a forma com Burnyeat (1990, p. 91-105) lê o bloco de cera. 

46 Crivelli (2003, p. 188).

47 Cf. 191a8-b1.

48 McDowell (1973, pp. 210-211) classifica os casos em que a opinião falsa é impossível (cf. 
191e9-192d2). Essa lista não é exaustiva e há inconsistências (ver CRIVELLI, 2003). Todos os 
casos se enquadram no esquema ‘a’ é ‘b’: 
(1) Casos nos quais a opinião falsa é impossível (192a1-c5):
1.1 casos nos quais somente o conhecimento está envolvido (192a1-7):
(i) a conhecido, b conhecido;
(ii) a conhecido, b não-conhecido;

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



102

(iii) a não-conhecido, b não-conhecido;
(iv) a não-conhecido, b conhecido;
1.2 casos que envolvem somente percepção (192a7-b2):
(i) a percebido, b percebido;
(ii) a percebido, b não-percebido;
(iii) a não-percebido, b não-percebido;
(iv) a não-percebido, b percebido;
1.3 casos em que percepção e conhecimento estão envolvidos (192b2-c5):
(i) a conhecido e percebido (percepção combinada com impressão), b do mesmo modo;
(ii) a conhecido e percebido (percepção combinada com impressão), b não-conhecido;
(iii) a conhecido e percebido (percepção combinada com impressão), b percebido;
(iv) a não-conhecido e não-percebido, b do mesmo modo;
(v) a não-conhecido e não-percebido, b não-conhecido;
(vi) a conhecido e não-percebido, b não-percebido;
(2) casos nos quais a opinião falsa é possível (192c9-d1):
(i) a conhecido, b conhecido e percebido;
(ii) a conhecido, b não-conhecido, mas percebido;
(iii) a conhecido e percebido, b do mesmo modo. 

49 Ao me exprimir em termos de ‘modo de acesso cognitivo’ estou me servindo de uma su-
gestão de Burnyeat (1990, p. 93): “Plato speaks of perceiving X and Knowing Y, distinguishing two 
epistemic routes from mind to thing”. 

50 Cf. 195d1: “en tê(i) synapsei aisthêseôs pros dianoian”.

51 São os casos listados em 191e9-192d2, reproduzidos na nota 48. 
 
52 Cf. Burnyeat (1990, p. 92) e Bostock (1988, p. 177). 

53 [Peri de hôn ismen te kai aisthanometha, en autois toutois strephetai kai helittetai hê doxa pseudês 
kai alêthês gignomenê, katantikry men kai kata to euthy ta oikeia synagousa apotypômata kai typous 
alêthês, eis plagia de kai skolia pseudês].

54 [Ô Sôkrates, hêurêkas dê pseudê doxan, hoti oute en tais aisthêsesin esti pros allêlas out’ en tais dia-
noiais all’ en tê(i) synapsei aisthêseôs pros dianoian;]

55 Burnyeat (1990, p. 99).
 
56 Prefiro ‘menciona’ no lugar de ‘expõe’, pois Sócrates não desenvolve essa distinção. 

57 [Prôton men to tinos echonta epistêmên touto auto agnoein, me agnômosynê(i), alla tê(i) heautou 
epistêmê(i)· epeita heteron au touto doxazein, to d’ heteron touto...].

58 Ver a proposta de introdução da noção de ‘falta de conhecimento’ (anepistêmosynê) no aviário 
(199e), rapidamente descartada por violar 188a-c. 

59 Cf. Crombie (1963, p. 118-119), comentando o erro na soma 7+5: “My failure to notice 
that what I have captured is something else shows that I no longer know what I once knew, 
and that throws us back on to the other horn of the dilemma. Since the man who says that 
the sum of 7 and 5 is 11 evidently no longer knows either 11 or the sum of 7 and 5, how can 
anything that he says be intended to refer to either of these entities? For I cannot refer to that 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



103

of which I am ignorant.” Mais adiante Crombie (193, p. 120) parece perceber que o dilema 
epistemológico ‘either I know x or I do not’ reflete uma visão platônica sobre o conhecimento e 
a opinião verdadeira, enquanto estado intermediário, de fato não representa nenhum avanço 
na discussão, pois o dilema é exaustivo. 

60 Owen (1978-9, p. 8). 

61 Para uma defesa da tese de que, em Platão, ‘conhecimento está baseado em conhecimento’, 
ver Fine (2003, p. 225-251). 

62 Minha descrição dos dois critérios está baseada em Sedley, 2004, p. 120-125. Em conversa 
que tive com Sedley em 2013, pude perceber que ele não tem uma objeção à minha leitura. 
Entretanto, ele pareceu não reconhecer que nas páginas 124 e 125 de Sedley (2004) sugeriu, 
explicitamente, que o conhecimento sob a forma das respostas dadas à pergunta ‘ti esti;’ per-
mite interpretar a tese de 188a-c de um modo que justifica o paradoxo (puzzle) da opinião 
falsa. Por outro lado, Sedley me disse que este texto não é um tratamento de fôlego do Teeteto, 
pois foi produzido para apoiar uma tese bem específica, a saber, o Teeteto é uma homenagem 
de Platão à epistemologia socrática. Enquanto tal, o texto exibe todos os limites e virtudes 
dessa epistemologia. 

63 [(...) ê oiei tis ti syniêsin tinos onoma, ho mê oiden ti estin; Oudamôs. Oud’ ara epistêmên hypodê-
matôn syniêsin ho epistêmên mê eidôs]. Aqui a tradução é minha. 

64 Cf. Bostock (1988, p. 32). Para a análise do procedimento de Sócrates ao descartar a lista de 
Teeteto, ver Burnyeat (1977). Minha leitura do argumento está baseada nessa análise. 

65 O requisito de que o definiens precisa ser uma fórmula unitária, menos composta do que 
suas espécies, é o foco do argumento em Teeteto 145e-147c. Quando Teeteto sugere definir 
epistêmê por meio de espécies de saber (146c-d), Sócrates comenta: “tendo sido solicitado a dar 
uma resposta simples, você nos deu muitas e variadas coisas” [(...) hen aitêtheis polla didôs kai 
poikila anti haplou] (146d4-5). Pode-se capturar a diferença entre o que Sócrates quer e o que 
Teeteto responde por meio da distinção entre a questão formal ‘o que é epistêmê?’ e a questão 
material ‘sobre o que há epistêmê?’. Sócrates pediu uma resposta à primeira e Teeteto, inadver-
tidamente, respondeu à segunda. 

66 Não tenho condições de desenvolver aqui uma argumentação sobre o que ‘Forma’ significa. 
Assumo que os objetos que caem sob a extensão do conceito ‘Forma’ são itens com existência 
real, em oposição a itens com existência nominal. 

67 Note-se que a tese se aplica a ‘conhecimento dos sapatos’, não à ‘sapataria’. Compreender 
filosoficamente o sentido genérico de epistêmê é requerido para entender a primeira constru-
ção, mas não o é para o termo ‘sapataria’, cujo entendimento pode se dar por diferentes vias 
(cf. 146d-e).

68 Estou pensando em casos como este: um estrangeiro que sabe o que significa ‘knowledge’, 
mas ainda não sabe que o termo ‘conhecimento’, em português, também significa ‘knowled-
ge’. Cf. Burnyeat (1990, p. 6, n. 11). 

69 Esta alternativa não apoia a tese que está sendo posta em 146e: a prioridade da definição 
sobre a enumeração de casos ou tipos. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



104

70 Que o argumento de 188a-c poderia ser interpretado no sentido de que o entendimento do 
significado de um termo impossibilita afirmações falsas sobre esse significado, foi notado por 
Ackrill (1997, p. 56). Operando com o exemplo ‘covardia é generosidade’, Ackrill conclui “a 
person who does know the meaning of ‘cowardice’ and the meaning of ‘generosity’ cannot fail to know 
that they have different meanings, and that cowardice is not generosity”. Ackrill é levado, entretanto, a 
adotar uma leitura de 188a-c restrita a afirmações de identidade entre objetos, o que não lhe 
permite explorar as implicações daquela sugestão para toda a seção 187-200. Quanto ao tema 
‘prioridade da definição’, há uma literatura considerável. Para uma amostra ver Geach (1996 
[1966]) e Burnyeat (1977). 

71 A conversibilidade é notada também por McDowell (1973, pp. 115-16, 192-93, 195) e Fine 
(2003, p. 225). 

72 [All’ ou proteron ge, oimai, Theaitêtos en emoi doxasthêsetai, prin an hê simotês hautê tôn allôn 
simotêtôn hôn egô heôraka diaphoron ti mnêmeion par’ emoi ensêmênamenê katathêtai (...) hê me, kai 
ean aurion apantêsô, anamnêsei kai poiêsei ortha doxazein peri sou.] 

73 Para um desenvolvimento do que está sendo sugerido na ideia de ‘conhecimento dos aspec-
tos exclusivos’, ver Woolf (2004, p. 579s). 

74 Para uma defesa da tese ‘conhecimento pressupõe conhecimento’, ver Fine (2003, p. 225

Referências bibliográficas
Textos de Platão:
DUKE, E. A. et al (Ed.). 1995. Platonis Opera, v. 1. Oxford: Oxford 
Classical Text. 

PLATÃO. 2005. Teeteto. Tradução de Adriana M. Nogueira e Marcelo 
Boeri. Lisboa: Calouste Gulbenkian. 

PLATÃO. 2006. A República. Tradução de Ana L. A. A. Prado. São Paulo: 
Martins Fontes. 

SLINGS, S. R. 2003. Platonis Respublica. Oxford: Oxford Classical Text. 

Literatura secundária citada:
ACKRILL, J. L. 1997. Plato on False Belief: Theaetetus 187-200. In: 
ACKRILL, J. L. (Ed.) Essays on Plato and Aristotle. Oxford: OUP. 

ALLEN, R. 1970. Participation and Predication in Plato’s Middle 
Dialogues. In: VLASTOS, G. (Ed.), Plato I: Metaphysics and Epistemology. 
New York: Anchor Books, p. 167-183.

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



105

BARTON, D. 1999. The ‘Theaetetus’ on How We Think. Phronesis, v. 
XLIV 3, p. 163-180. 

BENSON, H. H. 1992. Why Is There a Discussion of False Belief in the 
‘Theaetetus?’. Journal of the History of Philosophy, v. XXX 2, p. 171-199.

BORGES, A. P. 2012. Fluxo e Infalibilismo em Teeteto 151-160. Journal 
of Ancient Philosophy, v. VI 2, p. 1-30.

BOSTOCK, D. 1988. Plato: Theaetetus. Oxford: OUP. 

BURNYEAT, M. 1990. The Theaetetus of Plato. Cambridge-Indianapolis: 
Hacket.

_______________.1977. Examples in Epistemology: Socrates, 
Theaetetus and G. E. Moore. Philosophy, v. LII 202, p. 381-398. 

BUTLER, T. 2007. On Today’s Two Worlds Interpretation: Knowledge 
and True Belief in Plato. The Souther Journal of Philosophy, v. XLV, p. 
31-56. 

CASERTANO, G. (Ed.), 2002. Il Teeteto di Platone: Struttura e 
Problematiche. Napoli: Lofredo Editore. 

CLINE, J. 2007. False Judgment in Plato’s Theaetetus. Electronic Theses, 
Treatises and Dissertations. Disponível em http://diginole.lib.fsu.edu/. 
Acesso em 31.07.2013. 

CORNFORD, F. M. 2003. Plato’s Theory of Knowledge: The Theaetetus 
and The Sophist. Mineola-NY: Dover. 

CRIVELLI, P. 2003. Plato’s Waxen Block. In: DETER, BECKER & 
SCHOLZ (Ed.). Akten der 4. Tagung der Karl-und-Gertrud-Abel-Stiftung, v. 
1-3. Stuttgart, Franz Steiner Verlag, p. 175-200. 

_______________. 2012. Plato’s Account of Falsehood. Cambridge: CUP. 

CROMBIE, I.M. 1963. An Examination of Plato’s Doctrines: II Plato on 
Knowledge and Reality. NY-London: Routledge.

CROSS & WOOZLEY. 1964. Plato’s Republic: A Philosophical 
Commentary. Nova York: St. Martin’s Press. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



106

DRETSKE, F. 2000. Perception, Knowledge and Belief: Selected Essays. 
Cambridge: CUP. 

FINE, G. 2003. Plato on Knowledge and Forms, Oxford: OUP. 

_______________. 2010. Aristotle’s Two Worlds: Knowledge and Belief 
in Posterior Analytics 1.33. Proceedings of the Aristotelian Society, v. CX, p. 
323-346. 

GEACH, P. T. 1996. Plato’s Euthyphro: An Analysis and Commentary. 
In: PRIOR, W. J. (Ed.), Socrates Critical Assessments. London-New 
York:Routledge. 

GONZALES, F. 1996. Propositions or Objects? A Critique of Gail Fine 
on Knowledge and Belief in Republic V. Phronesis, v. XLI 3, p. 345-75.

HINTIKKA, J. 1973. Knowledge And Its Objects in Plato. In: 
MORAVCSIK, J. (Ed.), Patterns In Plato’s Thought. Dordrecht-Boston: 
Reidel Publishing Company. 

LEWIS, F. A. 1981. Knowledge and The Eye-Witness: Plato ‘Theaetetus’ 
201a-c. Canadian Journal of Philosophy, v. XI 2. 

LORENZ, H. 2006. The Brute Within: Appetitive Desire in Plato and 
Aristotle. Oxford: OUP.

MCDOWELL, J. 1973. Plato: Theaetetus. Oxford: OUP. 

_______________. 1969-70. Identity Mistakes: Plato and the Logical 
Atomists. In: Proceedings of the Aristotelian Society, v. LXX, p. 181-95. 

OWEN, G. E. L. 1978-9. Particular and General. In: Proceedings of the 
Aristotelian Society, v. LXXIX, p. 1-21. 

PENNER, T. 1987. The Ascent From Nominalism. Dordrech: Reidel 
Publishing.

ROBINSON, R. 1950. Forms and Error in Plato’s ‘Theaetetus’. In: The 
Philosophical Review, v. LIX 1, p. 3-30. 

RUSSELL, B. 1998. The Problems of Philosophy. Oxford: OUP. 

SAYRE, K. 1969. Plato’s Analytic Method. Chicago-Londres: UCP. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



107

SEDLEY, D. 2004. The Midwife of Platonism, Oxford: OUP.

WHITE, N. 1992. Plato’s Metaphysical Epistemology. In: KRAUT, R. 
(Ed.). The Cambridge Companion to Plato. Cambridge: CUP, p. 276-310.

WILLIAMS, C. J. F. 1972. Referential Opacity and False Belief in the 
Theaetetus. The Philosophical Quarterly, v. XXII 89, p. 289-302. 

WOOLF, R. 2004. A shaggy Soul Story: How no to Read the Wax 
Tablet Model in Plato’s Theaetetus. Philosophy and Phenomenological 
Research, v. LXIX 3, p. 573-604. 

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013


