75

0 argumento ‘Saber ou nao Saber’ em Teeteto
187-200

Anderson de Paula Borges
ander.borg@gmail.com
Universidade Federal de Goias (UFG), Goidnia, Brasil

resumo Ha muita discussdo sobre como interpretar o papel do argumento ‘Saber ou nao
Saber’ em Teeteto 188a-c. Alguns intérpretes supéem que esse papel é dialético e Platdo
ndo esta comprometido com sua verdade. Qutros pensam que o argumento revela a confu-
sdo de Platdo sobre o tema da opinido falsa a época do Teeteto. Em minha analise, ha uma
terceira via que faz mais justica ao que Platdo esta desenvolvendo em 188a-c. Penso que
em 188a-c temos uma versdo do principio platénico da infalibilidade.

palavras-chave Platdo; Teeteto; Conhecimento; Opinido; Infalibilidade; Doxa; Epistémé

O contexto imediato da segunda parte do Teeteto investiga se o conceito
de conhecimento (epistémé)* pode ser definido como uma das espécies
do género de pensamento que o didlogo nomeia ‘doxazein’ (opinar), a
saber, a aléthés doxa (opinido verdadeira)®. No texto do Teeteto o contexto
especifico dessa proposta se desenvolve do seguinte modo. Em 187b3
Socrates diz “fala, novamente, o que ¢ o conhecimento.” [lege authis ti pot’
estin epistémé]. Teeteto responde, antes de qualquer outra coisa, que doxa
como género nio pode ser identificada a epistémé porque também ha ca-
sos de opinido falsa. Ele propoe, em 187b6, a resposta ‘opinido verdadeira’
[aléthés doxa). Na sequéncia Socrates retoma a formulacio de Teeteto e
pergunta (187¢5):“vocé define conhecimento como opiniio verdadeira?”

[tén aléthé doxan epistémén horizé(i);]. Este trecho deixa claro que o autor

Recebido em 26 de maio de 2013. Aceito em 20 de setembro de 2013.
doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



76

do Teeteto toma o conceito ‘opinido verdadeira’ como um exemplo tipico
de resposta definicional a questio ‘o que é x?’(CRIVELLI, 2012, p. 22).
Portanto, a hipotese principal de 187-200 ¢é a tese de que aléthés doxa é o
definiens de epistémé*.

Para chegarmos a uma interpretacio plausivel do que estd em jogo na
segunda parte do Teeteto, penso ser crucial comecarmos pela observagio
de que a definicio ‘epistémé ¢ . aléthés doxa® foi formulada na sequéncia
do argumento de 184-6. Nesse argumento, Socrates e Teeteto propuseram
a tese de que a alma detém a habilidade de formar juizos sem a copartici-
pacio da sensacdo. Essa habilidade de operar per se age tanto nos casos em
que o foco do pensamento estd em propriedades formais de dados sensi-
veis — por exemplo, quando o Teefeto expressa que itens como som e cor
possuem ‘ser’, ‘diferenca’, ‘identidade’, etc., conforme 185a-b —, quanto
nas reflexdes em que o juizo toma como tema os proprios géneros — por
exemplo, o ser [einai, ousia] estd entre as coisas que a alma investiga por
si mesma, conforme Teeteto 185e. Trata-se, assim, de defender que nesses
dois modos distintos de raciocinio — um envolvendo itens sensiveis e o
outro envolvendo ‘no¢des comuns’ [koina] — o processo de cogni¢io que
vai dar no juizo se desenvolve exclusivamente na alma®. A conclusio de
Teeteto 184-6° é a tese de que a aisthésis, enquanto tal, é uma capacidade
de perceber isto ou aquilo, mas ela nio tem a habilidade de conhecer que
tal e tal é o caso sobre isto ou aquilo.

Assim, a sugestio de que uma das espécies de doxa pode fornecer o
definiens de epistémé é uma consequéncia natural dessa distincdo entre o
pensamento proposicional, por meio do qual a alma investiga os seres per
se (ct. 187a5-6: hotan auté kath’ hautén pragmateuétai peri ta onta), e tudo o
que pode ser considerado um caso de sensacio pura’.

A propriedade de se tratar, em 187-200, de um desenvolvimento con-
sequente de 184-6, nio deve induzir o leitor a pensar que em 187-200
estamos ainda as voltas com desdobramentos de hipdteses protagoreanas
e heracliteanas, cujas premissas, em 151-160, foram oferecidas como su-

porte a tese de que epistémé & . aisthésis. Em minha opinido, em 187-200

(df.
o autor do Teéeteto constrdéi um material autonomo, sem qualquer relagcio
de dependéncia com o foco daqueles argumentos.® Uma consequéncia
evidente desse modo de ler 187-200 ¢ a necessidade de notarmos que a

nova proposta de definicio de epistémé se ergue inteiramente nos limites

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



77

formais do definiens aléthés doxa’. Seguir os ‘limites formais do definiens’ é
o modo como expresso a estratégia do autor do didlogo de manter-se fiel
as consequeéncias logicas da tese central da segunda sec¢do. Por outro lado,

dada a definicio sob a forma ‘epistémé é . aléthés doxa’, é natural esperar-
£) ’

d.
mos que toda férmula relevante'’ discut;da no texto esteja subordinada as
consequéncias desse definiens'!, contudo, o leitor que aguarda um exame
imediato do novo definiens depara-se com impressionantes treze pagi-
nas stephanus de discussio sobre a outra espécie de doxa, a pseudés doxa
(opinido falsa). A conclusio desse exame é negativa: ‘pseudés doxa’ é um
fendmeno impossivel de ser explicado no ambito do definiens aléthés doxa.

O fato de nio haver na segunda secio do Teefeto uma explica¢io posi-
tiva da opinido falsa se tornou o mais complexo e controverso problema
de interpretacio dessa secdo. A principio, ninguém esta disposto a admitir
que o autor do Teeteto nio sabe como explicar as opinides falsas. Essa
incapacidade seria até plausivel se a descricio ‘o autor do Teefeto’ nio
tivesse 0 mesmo referente que a descri¢do ‘o autor do Sofista’, mas ¢ do
mesmo autor que estamos falando. Assim, os leitores dessa parte do Teeteto
sdo instados a buscar uma forma coerente de explicar a razio da aporia da
opinido falsa.

Duas alternativas, nio exclusivas, dominam as hip6teses interpretativas
desse problema. De um lado, se acomodam os que (i) entendem que é
preciso ler 187-200 como uma redugdo ao absurdo de premissas adversarias,
com as quais Platio nio se compromete'?. Segundo essa leitura, Platio
esta argumentando que o definiens da segunda parte dissolve a distin¢do
entre conhecimento e opiniio verdadeira, e, eo ipso, acarreta a impossibili-
dade da explicacio da opinido falsa. Platio estaria indicando que aos que
defendem o definiens ha duas — e somente duas — alternativas no conheci-
mento de x: ou se conhece x de modo saturado, completo, ou nio se co-
nhece x. Esse dilema, tomado como principio de cogni¢io, é responsavel
pela aporia da opinido falsa e ¢ uma consequéncia do definiens. Foi Gail
Fine (2003 [1979]) quem inaugurou essa interpretacio, embora alguns
aspectos propostos por ela ja aparecessem em Cornford (2003 [1935]).
Para Fine, o dilema expressa uma concep¢io forte de epistémé segundo
a qual conhecer é uma questio de tudo ou nada. Ela pensa que essa con-
cepcdo ¢é exaurida pelo texto de 188a-c. Nossa leitura conserva algumas
caracteristicas da interpretacio de Fine, mas rejeitamos dois pontos: nio

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



78

concordamos que a causa da aporia da opinido falsa seja o argumento de
188a-c e divergimos com o modo como ela 1& 188a-c".

A alternativa (ii) defende que Platio estd expondo sua aporia diante
do tema, numa época em que a solu¢io do Sofista, proposta no texto de
Sofista 259d-264b", provavelmente ainda nio estava a sua disposi¢io’.
Alguns dos que leem o texto de Platdo dessa perspectiva concordam que
a causa apontada por Fine para explicar a aporia da opinido falsa — o dile-
ma em 188a-c — ¢ adequada, mas acrescentam uma qualifica¢io: trata-se
de um estado de perplexidade experimentado por Platio, nio por seus
adversarios'®. Além disso, esses intérpretes identificam uma ambiguidade
no uso platonico dos verbos de conhecimento que dominam o texto da
segunda parte, sobretudo oida e eidenai. Platio nio parece se decidir entre
dois caminhos para definir o que tais verbos significam. Por um lado, ele
quer seguir as intui¢des de Teeteto 184-6, quando defendeu que a aisthésis
nio pode ser epistémé porque ela nio guarda em si a capacidade de arti-
cular informagdes num regime proposicional. De outro lado, ele também
parece defender o principio de 188a-c, cuja tese, naquela perspectiva in-
terpretativa, nao retém a licdo proposicional de 184-6. Assim, ‘o Platio
de 188a-c” acalenta uma concep¢io de saber sob a forma de uma relacio
direta entre a mente e os objetos cognosciveis, sem a intermedia¢do infor-
mativa de proposicdes acerca desses objetos. Portanto, nessa leitura, Platio
trabalha com um conceito equivoco de saber!’.

Na leitura que vou propor essas duas perspectivas se mesclam uma a
outra. Assim, nio preciso forcar uma escolha entre (i) e (ii) para interpre-
tar 188a-c. A opcdo por uma dessas leituras tem poucas chances de nio
parecer artificial, pois nenhum dos lados acomoda sozinho as teses que
rondam 187-200'®.Vou assumir, no entanto, algumas das afirmagdes que
foram feitas nas duas linhas, como ficard evidente no material que segue.

Defenderei que o argumento de 188a-c, e as fébrmulas que o seguem,
tém a funcio de antecipar a conclusio do curto exame de 201a-c. Em
187-200 ha uma investigacdo que exibe, em detalhes, as dificuldades que
o definiens ‘opinido verdadeira’ enfrenta quando precisa acomodar pro-
blemas epistémicos como o da opinido falsa. Em 187-200 encontramos
a demonstragio de que esse definiens nio é suficiente para permitir a ex-
plicacio do conceito ‘pseudés doxa’. HA muitas coisas a serem ditas sobre
as razdes dessa insuficiéncia, e, adiante, pretendo expor algumas delas. No

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



79

momento, basta indicar que minha leitura enfatiza trés propriedades de
188a-c: (i) esse argumento ¢ independente do definiens; (i) é usado de
modo ubiquo em 187-200; (iii) expressa uma versio de um principio
epistemologico genuinamente platonico: a infalibilidade da epistémé. Essas
trés propriedades sdo salientes em 187-200 e nio sdo refutadas.

Perceber a posi¢io central de 188a-c em toda a secio 187-200 permite
observar que a estratégia no exame da opiniio falsa consiste em nio dis-
sociar esse exame dos limites formais do definiens. Assim, 188a-c oferece
uma condi¢io que o definiens aléthés doxa nio pode violar ao explicar a
opinido falsa, a saber, ‘ou a conhece x ou a nio conhece x’. Fine e outros
acham que essa condi¢do é uma consequéncia do definiens, mas isso nio
pode ser correto. Nao hi evidéncias no texto que indiquem se tratar de
uma condic¢io derivada da definicio. O 6nus, nesse caso, deve cair sobre
aqueles que querem provar isso. Por outro lado, se o principio expresso
por essa condicdo pode ser associado ao platonismo sem que tal conexio
imponha a Platio uma tese inconsistente, essa op¢io deve ser explorada.
Desse modo, opto por ler 188a-c de modo transparente, sem supor que
Platio estd mantendo distancia de seu contetido, e 0 tomo como a tese
de que o conceito de epistémé, per se, & o conceito de certo tipo de estado
mental, por meio do qual, quem o detém, esta impedido da possibilidade
de conhecer e nio conhecer um item x sob 0 mesmo regime de acesso
cognitivo (vou retomar esse ponto na secao I11)".

Na sec¢io II comento uma propriedade especifica da epistemologia
da Repiiblica, no quadro do contraste doxa-epistémé, e a comparo a Teeteto
188a-c. A secao III é dedicada a descri¢io das premissas de 188a-c e a
analise de algumas propostas interpretativas encontradas na literatura se-
cundaria. Na se¢ido IV comento — sem pretensao de suficiéncia — o ‘bloco
de cera’ e o ‘aviario’, e na Gltima sec¢io apresento, brevemente, os tracos
platonicos que 188a-c exibe quando ¢é retirado do contexto limitrofe da
segunda defini¢io.

II

De acordo com a interpretagio classica da distincio entre doxa e epistémé,
proposta na doutrina dos livros centrais da Repiiblica, os objetos que a alma

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



80

apreende por meio da doxa pertencem a um grupo distinto do que agrega
os objetos que a alma apreende por meio da epistémé. Essa tese provocou
muita controvérsia, pois ela propde que os objetos da opiniio e os objetos
do conhecimento sdo disjuntos. Nao faltam argumentos a quem quer
defender que ¢ razoavel admitirmos doxa e epistémé dos mesmos itens, sob
a clausula de o serem em momentos distintos na apreensio cognitiva feita
por um sujeito S ou, ainda, se for uma cogni¢io por sujeitos distintos aos
quais ocorre se envolverem com o conhecimento do mesmo objeto x.

Felizmente, nio precisamos nos comprometer com uma interpretacio
do sentido preciso dessa disjuncio entre os objetos da doxa e objetos da
epistémé®. Nos limites do que vamos destacar na relacio entre Teeteto e
Reptiblica, sera suficiente chamar a atencio para o contraste mais geral en-
tre os dois géneros. Assim, no contexto de RepiiblicaV o termo ‘doxa’ esta
associado a um estado mental com caracteristicas que contrastam com o
estado mental expresso por termos como ‘gndsis’ e ‘epistémé’*'. No argu-
mento de Repiiblica 475d-478e, por exemplo, hd uma insisténcia na dife-
renga cognitiva entre quem opina (doxazei) e quem conhece (gignéskei)
fo kalon (o belo). Essa diferenca tem o amparo da tese de que quem opina
sobre fo kalon nio estd na posi¢io de quem compreende filosoficamente
a distingdo entre a ‘F, " to kalon e o uso predicativo do termo ‘kalon’ em
casos especificos, uso esse que Platio chama de ‘participacio’. Por ou-
tro lado, segundo o argumento, quem conhece fo kalon de fato domina
a distin¢do entre a apreensdo introspectiva® da Forma ‘kalon’ e seu uso
— consciente ou inconsciente — em predicacdes no contexto ordinario
da percepcio.

O que temos ai € a proposta de que, em oposi¢io a doxa, hi um nivel
de conhecimento que defende a for¢a da tese condicional ‘se a sabe que
p, entio p é o caso’. Uma consequéncia disso é que se ‘nio-p’ é o caso,
entio é falso que ‘a sabe que p’**. Trata-se de uma concepcio de epistémé
em que o que um sujeito a conhece acerca de um item x é um conte-
Gdo infalivel (cf. 477¢7, anhamartéton). Duas dificuldades imediatas desse
argumento sao as de (i) precisar o que significa ‘infalivel’ e detalhar (i1)
que condi¢des devem ser obedecidas para que um conhecimento cumpra
esse critério. Platio nio detalha tais questdes aqui, mas ele o faz passim®.
Como a presente anilise trata do Teefefo e apenas en passant se envolve
com a Repiiblica, vou me ater a uma explicitacdo provisoria do sentido do

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



81

termo ‘infalibilidade’®®. Vou seguir a interpretacio de Gail Fine para um
passo bem especifico do argumento. Segundo ela (2010, p. 325), Platio
esta propondo que “necessarily, if one knows that p, then p, whereas it is not
the case that necessarily, if one believes that p, then p”. Para Fine, é importante
notar que ndo se trata de inferir a necessidade do consequente (then p)
da necessidade do antecedente (if one knows that p)*’. Ela entende que
Platio enfatiza a distin¢io entre os conceitos ‘opiniio’ e ‘conhecimento’
por meio do contraste que a verdade ‘que p’ causa quando é comparada
a mera possibilidade ‘que p’. Trata-se, entio, de admitir que a necessidade
do que vai na mente do sujeito que tem conhecimento é uma proprie-
dade derivada da verdade de p, mas o contetdo da opinido nio pode ser
tomado como necessario nesse sentido™.

O contraste abstrato entre doxa e epistémé, que permitiu enfatizar a pro-
priedade ‘infalibilidade’, ndo esta em conflito com a forma como o trecho
tinal da segunda parte do Teeteto distingue doxa de epistémé, em 201a-c.
Nesse texto, o autor do Teeteto exprime uma distingdo entre aléthés doxa e
epistémé que descarta, de modo economico, a hipotese de que a primeira é
o definiens da segunda. Socrates e Teeteto admitem, em 201a-c, que quem
tem epistémé de x nio estd na mesma condic¢io cognitiva de quem formula
uma opinido verdadeira sobre x com fundamento em evidéncia indireta
(ex achoés, 201c1), sem conhecimento de x (aneu epistémés, 201c1)*. Essa
distin¢io é usada para colocar, de um lado, o conhecimento que os juizes
obtém quando sio persuadidos por advogados num julgamento e, do ou-
tro, o conhecimento que as testemunhas do fato possuem™.

Admitindo-se, entio, que Teeteto 201a-c pode ser associado ao contras-
te ‘doxa-epistémé da Repiiblica, imaginamos uma perspectiva epistemologi-
ca unitaria entre os dois didlogos. Contudo, falta mostrar que no seio de
187-200 ha um argumento platdnico, pois nio faz muito sentido admitir
que a conclusio de 187-201 usa um argumento platonico ja consagrado
se a secdo que prepara essa conclusio — tal como a entendemos — for
divergente de 201a-c. Antes de qualquer coisa, é preciso identificar em
187-200 o principio platdnico que manteria com Repiiblica a mesma con-
vergéncia que encontramos na explicacio anterior. A partir daqui, per-
mitam-me defender uma leitura positiva de 188a-c, a0 mesmo tempo em
que examino algumas interpretacdes oferecidas pela literatura secundaria
para tentar esclarecer o que esta acontecendo em Teeteto 187-200.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



82
III

Segundo a descrigio feita por Benson (1992, p. 176-177), o conjunto de
teses defendidas em 188a-c pode ser esquematizado do seguinte modo:

(1) “Acerca de tudo e de cada item particular, trata-se de saber ou nio
saber?” [(...) peri panta kai kath’ hekaston, étoi eidenai é mé eidenai;] (188a1-2).

Em notacio formal: (x)(a)(aCx v ~aCx) — ou a conhece x ou a nio
conhece x’'. Parece que temos em 188a1-2 um uso epistemoldgico do
principio do terceiro excluido: ou ocorre ‘conhecemos’ ou ocorre ‘nio
conhecemos’, e a terceira opcio estd descartada™. Vou assumir, sem argu-
mentar®, que esse principio pode ser aplicado ao conhecimento de obje-
tos, como no exemplo ‘Teeteto é Socrates’ (cf. 188b8-10); e pode também
ser aplicado ao conhecimento de propriedades de fatos e objetos, como
nos exemplos (i) ‘ha um crime cujos eventos o processo legal buscara co-
nhecer’ (cf. 201a-c) e (ii) ‘som e cor sdo diferentes’ (cf. 185e).

Seguem-se as seguintes consequéncias do principio de 188al1-2, con-
forme a argumentacio em 188a-c.

(2) Se a tem uma opinido sobre x, é necessario que opine, ou sobre
itens que conhece, ou sobre itens que nio conhece (cf. 188a7-8);

(3) Nio ¢ possivel conhecer e nio conhecer o mesmo item (PNC, cf.
188a10-b1);

(4) Se a toma dois objetos distintos (x e y) como idénticos, entdo ne-
nhum dos casos a seguir ¢ possivel:

(a) a conhece x e y;

(b) a conhece x ¢ ndo conhece y;

(c) a conhece y e nio conhece x;

(d) a ndo conhece nem x nem vy;

(5) Se a conhece x e y, nio é possivel opinar falsamente que x € y
(188b3-6);

(6) Se a nio conhece x e y, entio nio pode opinar falsamente que x é
y (188b7-c1, ex. Teeteto e Socrates);

(7) Se a conhece x, mas nio conhece y, a nio pode opinar falsamente
que x ¢ y (188c2-3);

(8) Se a ndo conhece x e conhece y, entio a nio pode opinar falsa-
mente que x ¢ y (188¢2-3);

(9) Portanto, se a opina que x ¢ y, x ¢ y (188c5).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



83

A tese (1) formula a propriedade central de 188a-c. O conhecimento
ai ¢ uma rela¢io entre a mente de um sujeito ‘a’ e o item cognoscivel ‘x’.
Essa relacio se da sob o regime de um dilema cognitivo, uma espécie de
versdo epistemologica do principio de ndo-contradicio (cf. 3) e do prin-
cipio do terceiro excluido (cf. 1). O dilema propde que um sujeito deve
possuir ou nao possuir o conhecimento daquilo que figura como objeto
de um juizo de conhecimento. E isso que a conclusio em (9) expressa.
Observemos que (9) exprime ‘opinido’ como intercambiavel com ‘conhe-
cimento’. Isso se justifica no fato de que se trata de uma consequéncia da

proposta ‘epistémé é | opinido verdadeira’. A conjuncido entre esse definiens

df.
e (1) dissolve a distir(lgio entre opinido verdadeira e opinido falsa. Aqui se
vé que nio € (1), em si, que gera a impossibilidade da opinido falsa, mas
a conjuncio do definiens com (1) (BENSON, 1992, p. 198). Em outros
termos, essa conjuncio for¢a uma interpretacio de ‘opinido verdadeira’
de tal forma que o dilema expulsa do género ‘opinido’ a espécie ‘falsa’.
Resta ‘opinido’ como o definiens sob a forma do dilema: ou ha apreensio
cognitiva absoluta ou ndo ha apreensio cognitiva alguma.

Nio vou examinar todas as consequéncias (2-9) em detalhes. Uma
analise aprofundada sera encontrada em Benson (1992). Meu foco é (1).
Estou interessado em dois aspectos desse principio: a forma como ele foi
interpretado na literatura e o fato de se tratar de um argumento crucial
para o empreendimento feito em 187-200.

Cornford (2003 [1935], p. 11) diz que “the whole discussion (...), as
we shall see, is limited by certain fundamental premisses, which are not Plato’s
own”**. Para Cornford, uma analise platénica do conhecimento necessi-
ta das Formas. Como elas nio sao citadas no texto do Teeteto, Cornford
entende que isso indica que as premissas descritas anteriormente nio sio
platonicas. Seriam premissas adversarias, postas ali para demonstrarem
que num mundo sem Formas ndo ha defini¢io plausivel de conhecimen-
to, apenas paradoxos e sofismas. Concordo com a tese de que o conceito
de conhecimento em Platio necessariamente envolve as Formas, mas nao
me parece acertado inferir que o Teeteto as tenha tomado como objeto
de proposi¢io indireta. Quanto a hipdtese de que as premissas nio sio
platonicas, adiante vou desenvolver uma alternativa que me permitira
recusar a suposicdo de que as premissas de 187-200 ndo se coadunam
com o platonismo.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



84

Para David Bostock (1988, p. 197), o que Platio produz em 187-200
mostra que seus instintos “are, as it were, in the right place, but they are still
unarticulated instincts and not yet a clear understanding”. Bostock cré que o
autor do Teeteto nio percebeu com clareza as implica¢des do argumento
de 188a-c®. A mesma posicio foi adotada antes por McDowell (1973, p.
194-198; 213). Segundo esse comentador, o texto de 188b7-c1°® propde
que “if one is to have something in one’s judgement, then one must know that
thing”, uma tese que, na leitura de McDowell, assemelha-se ao principio
de cognicio que Russell nomeou ‘acquaintance’. McDowell observa que
esta disponivel uma leitura alternativa para a tese de 188b7-c1, a saber,
“se alguém faz um juizo deve conhecer o que ¢ o item que figura no
juizo” (““if one is to make a judgement about something, then one must know
what it is that one’s judgement is about”). Segundo McDowell, essa versio,
em contraste com a primeira, ndo pode ser interpretada estritamente por
meio da nocido de ‘acquaintance’, porque essa versio implica conhecimento
proposicional. Respostas a pergunta ‘o que é x?” formulam proposi¢des
informativas sobre x. McDowell enfatiza, ainda, que essa segunda leitura
nao elimina a possibilidade de conhecermos x sob um aspecto e nio o
conhecermos sob outro. Para conservar a impossibilidade da opinido falsa
temos, portanto, que adotar a primeira versao. Interpretada como ‘acquain-
tance’, a tese de 188a-c sustenta que o conhecimento “either holds or fails to
hold” (MCDOWELL, 1973, p. 197)*".

A interpretacio de McDowell foi retomada por Gail Fine, mas ela in-
feriu uma conclusio oposta a de McDowell. Para Fine Platio rejeita o ‘ac-
quaintance model’. Na linha de Cornford, ela defende que a secio 187-200
lida com premissas adversarias, coordenando-as sob a forma de uma redu-
¢do ao absurdo dessas premissas. Em sintonia com McDowell, ela também
vé um principio de acquaintance na se¢io. Mas para Fine o argumento de
187-200 é um argumento indireto contra a tese de que o conhecimento
(que ela nomeia ‘K’) deve ser concebido segundo o que reza o acquain-
tance model. Nessa leitura, Platdo esta se servindo do principio russelliano
para dar apoio a hipotese da segunda definicdo, porém, ao rejeitar o defi-
niens, Platio também esta, segundo Fine, descartando o acquaintance model
(FINE, 2003, p. 213).

Antes de nos posicionarmos sobre essa disputa, ¢ importante pergun-
tarmos: qual a pertinéncia dessa conexio entre Russell e Teefeto 188a-c? A

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



85

conexio ¢é evidente. Russell defendeu que todo conhecimento de verda-
des pressupde acquaintance com os constituintes da proposicio compreen-
dida®™. Sem acquaintance nio é possivel apreender o sentido do que esta na
proposicio (BURNYEAT, 1990, p. 75-6). Em 188a-c, como vimos ante-
riormente, ndo é possivel construgdes da forma ‘x=y’ ou da forma ‘y inere
em x’ sem que tenhamos conhecimento prévio de x e y*°. No entanto,
ao afirmar que o conhecimento por acquaintance possui a propriedade
‘onisciéncia’, parece que Fine da um passo que alguns pensam nio ter sido
dado por Russell*’. Como argumentou David Barton (1999, p. 170-173),
Russel nio teria defendido que acquaintance é conhecimento total.

A questio depende do esclarecimento do tipo de conhecimento que
se supde operativo em 188a-c e se esse sentido coincide com o conceito
de acquaintance de Russell. O significado a ser dado a eidenai em 188a1-2
precisa respeitar as seguintes condi¢des: (1) deve ser um conceito que niao
viola as teses (1) e (3); (ii) deve ser um conceito compativel com as con-
sequéncias (2) e (4). Se supusermos que o sentido de conhecimento em
188a-c é conceito de acquaintance, interpretado como onisciéncia, a classe
dos objetos passiveis de conhecimento serd uma classe com pouquissimos
membros, embora o conceito cumpra aquelas condi¢des. Uma questio
importante é saber se é possivel conhecer fodas as propriedades de um
objeto. Admitamos que, para nio confundir Teéeteto com Sécrates, nio é
suficiente saber um determinado ntimero de informagdes sobre Teeteto
ou Sécrates. E necessario saber precisamente aquelas propriedades que dis-
tinguem os dois (cf. Teeteto 209¢). Raphael Woolf (2004, p. 597) defende
que tais propriedades devem ser caracteristicas intrinsecas, pois saber, por
exemplo, que Teeteto esta sentado ao lado de Sécrates ¢ uma propriedade
relacional e nio contribui para distinguir Teeteto de Sdcrates. O conceito
de onisciéncia, de outro lado, vai muito além dessa exigéncia, pois supoe
que é necessario saber todas as propriedades de um item para garantir seu
conhecimento infalivel. Penso que nio ha evidéncias em 188a-c de que
essa concepcio seja requerida pelo argumento.

Por outro lado, o sentido de eidenai em 188a1-2 nio pode ser um
conceito de saber trivial, como, por exemplo, a capacidade de ligar o
nome ‘X’ a seu referente*'. Por conseguinte, 188a-c precisa ser lido sob
a oOtica de um conceito de conhecimento nem tio forte, a ponto de ser
impossivel, como o € a onisciéncia, e nem tio fraco, pois, entio, poderia

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



86

acomodar facilmente a possibilidade de uma consciéncia administrar duas
informacdes contraditorias sobre x, como ‘saber que x é g’ e ‘nio saber
que x é g%

Um conceito de saber que torne 188a-c aceitavel precisa ser uma no-
¢do de epistémé infalivel, como em Repiiblica 477e. Na secioV vou enfati-
zar dois critérios platonicos de conhecimento que podem ser associados
a 188a-c, sem que tenhamos que cair naqueles dois extremos. Antes disso,
na proéxima se¢io, quero examinar a forma como o ‘bloco de cera’ e o
‘aviario’ defendem a tese de que nio posso conhecer e nio conhecer x
‘sob 0 mesmo modo de acesso cognitivo’.

IV

Em determinado momento da discussdo, no contexto que se segue
da proposta chamada ‘allodoxia’ (189b-190¢), o exame da opinido falsa
percorre uma linha diferente. Tem inicio uma descri¢io da opinido
falsa por meio de uma analogia com um bloco de cera (190e-196¢). O
papel desse recurso explicativo ¢ possibilitar a investigacio do erro
nos contextos de percepcio sensivel. Nesses contextos parece surgir
uma evidéncia de compatibilidade entre erro e conhecimento que, se
demonstrada verdadeira, pode refutar a tese de 188a-c. Socrates diz
a Teeteto “Digo-te que nio chegamos a um acordo correto quando
concordamos que é impossivel estar em falsidade, ao opinar que o que
alguém sabe sio as coisas que nio sabe. Pelo contrario, é de algum
modo possivel” (191a8-b1)*. Aqui Sécrates introduz um modelo de
explicacio do erro no qual é possivel conhecer um objeto e errar sua
identificacgio no momento da sensa¢ido. A alma é comparada a uma
‘massa’ (ekmageion) de cera no seguinte trecho: “Pois bem, supoe, tendo
em vista o argumento, que nas nossas almas ha uma espécie de bloco
de cera que recebe as impressdes...” (191¢8-9)*. Segundo Crivelli, o
autor do Teeteto concebe que a memoria de x reproduz aspectos de x
porque é uma memoria ‘impressa’ que ‘se encaixa’*® com o original. A
memoria de x reproduz tracos do original que lhe pertencem de forma
exclusiva. Crivelli cita 209¢5-10, uma passagem que reproduzo mais
adiante, e explica o ponto da seguinte maneira:

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



87

Here the main use of memory imprints is within (successful or unsuccessful)
identifications (see 193c4-5), as when Socrates (unsuccessfully) identifies
Theaetetus by matching his memory imprint of Theodorus with his vision of
Theaetetus. In such identifications one uses the perception of the object which
one is trying to identify in order to discover whether the object has certain
characteristics which are recorded in one’s memory. Since the natural way of
expressing such an identification is to utter a sentence like “This is Theatetus”,
there seems to be some reason to conclude that the name “Theaetetus” refers

to the man Theaetetus in so far as the characteristics recorded by the memory

imprint belong exclusively to him.*®

A analise de Crivelli salienta que Platio concebe o argumento do bloco
de cera sob a forma de um encaixe de imagens que representam concep-
¢des com imagens atuais da percepc¢io. Da perspectiva do bloco de cera, o
conhecimento é um depdsito mnemonico frequentemente comparado as
sensacOes atuais. Por isso Crivelli destaca que no bloco de cera o conceito
operativo ¢ o de comparagao entre o item na alma e o item com o qual a
alma teve uma experiéncia sensivel.

Por que o bloco de cera ¢ visto como um recuo em relagdo as teses
de 188a-c?*’ Segundo McDowell, o bloco de cera rompe com a tese “if
one is to have something in one’s judgement, then one must know that thing”
(MCDOWELL, 1973, p. 196). Seu ponto consiste em destacar que a ex-
tensa lista de casos que comparam os itens impressos na alma com os itens
da percepcio, delineada em 191e9-192d*, apresenta situacdes em que a
sensacdo de algo, sem o conhecimento correspondente, ¢ suficiente para
que o objeto esteja sob considera¢io na alma, descartando, assim, a neces-
sidade do conhecimento — aqui interpretado como acquaintance — do item.
Para McDowell, estamos agora diante de um cenario no qual existem
duas formas distintas de contato com um item: a sensagdo e o conhecimen-
to. Chamemos tais formas de ‘modos de acesso cognitivo’. Considerando
esses dois modos de acesso, o bloco de cera estaria mostrando, contrario a
188a-c, que ha compatibilidade entre conhecer x e errar acerca de x em
diferentes modos de acesso a x.

Todavia, é possivel ler o resultado do confronto entre 188a-c e o bloco
de cera de outro modo. Minha hipdtese é que 188a-c propde a impos-
sibilidade de se conhecer e nio conhecer o mesmo item sob o aspecto de

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



88

sua impressao na alma. Sob esse ponto de vista, importa enfatizar que, na
medida em que o bloco de cera se oferece como contraexemplo a tese de
188a-c, deve-se esperar que a analogia mostre que é possivel apreender
incorretamente um item sob o mesmo modo de acesso cognitivo®. Assim,
penso que, para que haja refutacio do argumento de 188a-c, como quer
McDowell, o bloco de cera deve mostrar em que condicdes é possivel
tomar o ‘conhecimento de x’ como ‘conhecimento de y’ do ponto de
vista de trés possibilidades: (1) ‘conhecimento de x’; (i1) ‘conhecimento de
y’ ou (i) ‘conhecimento de ambos’ (cf. 188a-c). Da perspectiva das teses
do bloco de cera, isso significa buscar a origem do erro no conhecimento
que se tornou impressao na alma. Todavia, como acertadamente notou
Ackrill (1997, p. 62), o nacleo do bloco de cera é a conexio entre a percepgdo
e o pensamento como fator explicativo do erro. Essa conexio nio parece
romper com nenhuma dessas possibilidades™.

Para mostrar isso, vou me deter na parte do texto propriamente ex-
plicativa do erro, isto é, na secdo que se segue ao inventario de todos os
casos em que a opinido falsa é ou nio possivel’’. Quando essa lista ja es-
tava completa, a partir de 192¢ temos a seguinte tese sendo discutida: (1)
¢ possivel perceber e nio perceber um item conhecido (192¢). Exemplo
(1a): Socrates conhece Teeteto e Teodoro. Em alguns casos Socrates os ve,
em outros nio possui sensacio de ambos. No entanto, o conhecimento
acerca dos dois permanece na alma (cf. 192d).

Em 192¢ Socrates e Teeteto trabalham com a hipétese de que a sensa-
¢do pode ou ndo estar envolvida na apreensio mental dos itens sobre os
quais ha conhecimento. Essa possibilidade é relevante, pois ela revela que
se trata agora de mostrar que ha duas possibilidades para um item conhe-
cido: ser percebido ou ndo ser percebido. Quando a sensacio nio estd envol-
vida, trata-se de um modo de conhecimento identificado a pensamentos
(dianoiai, 195d1, d2). E o ato de fazer referéncia a um objeto apenas pela
memoria impressa, sem a percep¢io (CRIVELLI, 2003, p. 187). Platio
usa a expressao ‘possuir no pensamento’ (en té(i) dianoia(i) echein, 195e6-7)
para descrever esse modo de acesso mental a um item. Algumas vezes o
termo ‘gndsis’ &€ usado para se referir as memorias impressas (193d7;e1, e3).

Sécrates propode a seguinte analise do exemplo em (1a). Se Socrates
conhece Teeteto e nio conhece Teodoro, nio tendo dos dois nenhuma
sensacao atual, ndo pode pensar que o que conhece é o que nio conhece

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



89

(cf. 193a). Essa afirmacdo é uma defesa explicita do principio de 188a-
c. Em seguida Socrates argumenta que sem conhecer e sem perceber
Teeteto e Teodoro, nio se pode crer que o que nio se conhece é algum
outro item que também nio se conhece. Aqui se observa que percepcio
e conhecimento sio dois modos distintos®* de acesso a um item. Crivelli
nota que ha um claro contraste entre sensacio e conhecimento no bloco
de cera. Ele conclui que “this contrast presupposes that perception of an object
is not knowledge of it.” (CRIVELLI, 2003, p.180).

Em nossa avaliagio, o que mostrarmos anteriormente é suficiente
para notarmos que o bloco de cera nio rompe com 188a-c. Embora o
argumento esteja comparando as possibilidades de cruzamento entre os
dois niveis, nota-se que a comparac¢ao ¢ feita sob uma qualificacio bem
especifica: um item conhecido mentalmente — por exemplo, a impres-
sd0, na alma, do objeto Teeteto — é relacionado ao contato direto com a
percep¢io do item (Teeteto). Esse exemplo é tipico no texto: 192a1-4,
c9-d1, d3-5, 192e8-193a11, 193b10. Em todas essas passagens o que se
tem ¢ uma comparagdo entre um item conhecido pela alma e um item
percebido, sobretudo na passagem 192d3-5, na qual Socrates compara o
conhecimento de Teodoro e Teeteto na alma com a percep¢io de ambos.

O erro ocorre no seguinte caso. Socrates conhece Teeteto e Teodoro e
tem no bloco de cera os sinais dos dois, mas nao os vé de forma adequada.
A sugestdo aqui é a tese de que a percep¢io nio retrata adequadamente
os itens conhecidos:

No dominio daquilo mesmo que nio apenas conhecemos, mas que

também apercebemos, por sua vez, é al que a opinido, que se torna falsa

e verdadeira, da voltas e vacila; tornando-se verdadeira quando coloca

juntas, de um modo directo e em linha recta, as impressdes e as marcas.

Pelo contrario, torna-se falsa quando o faz de modo obliquo e torcido.

(194b2-6)>

Na passagem seguinte, Socrates imagina um questionador que perturbara
sua aparente satisfacio com a solucio proposta. Essa solucdo € a tese de
que o erro ¢ um desajuste entre a sensacdo atual e a memoria do item
na alma. O questionador imaginario faz a seguinte observacio: “Socrates,
nio descobriste que a opinido falsa nio se da no dominio das percep-
¢des, umas com as outras, nem no do pensamento, mas no da relacio da

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



90

percepcao com o pensamento...?” (195¢7-d2)>*. Essa passagem indica que
o erro é explicado como um problema da sensa¢io, nio do conhecimento
em si. Como nota Burnyeat, o bloco de cera:

(...) does not suggest that a correct understanding of what is involved in thinking

of X will show it to be compatible with misidentifying X, but rather that

thinking of X (as X) is compatible with misidentifying X in circumstances such

that the thought of X (as X) plays no part in bringing X before the mind to be

mistaken forY.>

A analise de Burnyeat toca no ponto-chave: o pensamento-memoéria de
x (enquanto x) ndo tem parte no ato mental que gera o equivoco entre
x e y. Infere-se, a partir desta anilise, que o erro nio é compativel com o
conhecimento.

Uma vez definido o papel do bloco de cera na discussio, Socrates e
Teeteto o abandonam para explorar outra analogia: o chamado ‘aviario’
(196¢-200d). Nesse momento do texto temos dois pontos a serem en-
fatizados: (i) o autor do Teeteto considera que o bloco de cera tem uma
aplicacio limitada. Essa formula s é eficiente para explicar uma classe
especifica de erros, a saber, os casos que se desenvolvem na percepgdo; (i1)
como o bloco de cera sugere que um item conhecido (impressio) nio
exerce papel na sensagido que comete um erro sobre 0 mesmo item, temos
entao uma situacdo cognitiva em que o sujeito tem conhecimento em sua
alma, mas este permanece inerte.

O aviario é uma analogia criada para tentar explicar como ¢ possivel a
inércia do item conhecido. Sdcrates argumenta que o modelo de cera nio
¢ adequado para explicar o erro de quem soma 5 + 7 e chega ao resultado
‘11°, quando devia ter chegado a ‘12’. Segundo Socrates, o sujeito que co-
mete esse erro faz uma identifica¢io entre dois itens distintos nos limites
do pensamento. HA dois momentos nesse processo. Primeiro, adquiro o
conhecimento do 11 e do 12 e os coloco em minha ‘alma-gaiola’. Depois,
uma necessidade de fazer um calculo (uso) me faz ativar equivocamente
o conhecimento do 11. Na busca pelo ‘12’ tomo o ‘11’ como resultado
da soma.

Ja se observou que o que Platio ‘menciona’ aqui é a distin¢io en-
tre ‘potencialidade’ e ‘atualidade’, mais tarde desenvolvida por Aristoteles
(SEDLEY, 2004, p. 140). Entretanto, a questio crucial é: ‘por que o erro

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



91

nio é explicado por meio dessa distin¢gio?’. Quero responder essa pergun-
ta com a seguinte passagem:
Em primeiro lugar, refiro-me a dificuldade de aquele que tem o saber
ignorar aquilo que sabe, nio devido a sua ignorancia, mas ao seu proprio
saber. Em segundo lugar, opinar que o que sabe é outra coisa [heteron],

sendo outra a coisa que sabe. (199d1-3)*".

A passagem chama a atenc¢do para dois problemas notados na hipdtese do
aviario: (i) no aviario o erro é causado por um conhecimento; (i) o sujeito
opina algo na condic¢io de heteron. O primeiro aspecto é a razio pela qual
o aviario é também recusado como explicagio da opinido falsa. Se um
conhecimento traz em si a causa do erro, temos uma viola¢io de 188a-c,
mas isso poderia ter sido evitado por meio da distin¢do entre conhecimento
potencial e conhecimento ativo. Sdcrates poderia afirmar que o erro ocorreu
porque o conhecimento potencial do nimero 12, isto é, o saber que trata
do que significa o nimero 12, ndo foi ativado. O texto nio nos da deta-
lhes de como esse saber poderia ser manipulado na alma e gerar o erro.
Imaginemos que uma proposicdo que deveria estar entre as proposi¢oes
que formam o conhecimento do 12, a saber, a proposicio ‘7+5=12’, nio
foi chamada a memoria. No lugar dela, uma proposi¢io falsa tomou a cena:
7 + 5=11". Mas Socrates nio se interessa por essa explicacio, provavelmen-
te porque ele ndo considerou explanatéria a distingdo entre conhecimento
potencial e conhecimento ativo™. A distin¢io entre conhecimento poten-
cial e conhecimento ativo, aparentemente, nao € suficiente para introduzir
o conceito de erro em 188a-c. Assim, se o conhecimento ativo nao se vale
de um estado cognitivo que lhe da eficiéncia, continua o problema de
um saber que ndo tem efetividade, que nio garante a apreensio correta e
irrepreensivel de x*°. Penso que o autor do Téeteto esta consciente disso, €,
aparentemente, deseja que essa consequéncia seja explicita no aviario.

)

G. E. L. Owen propde uma leitura forte para 188a-c:
[Plato] (...) seems to have supposed that if I can say what justice is, for example,
then I can know everything else about it; for he held, correspondingly, that if I

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



92

am insecure or mistaken or open to counter-argument or counter-evidence on
these other questions I do not know what justice is. Transfer this conviction to the
Theaetetus, and there is a ready explanation for the assumption that if I know
something, in the sense of being able to think or speak of it and so have it firmly
before my mind, I cannot be mistaken about it and in particular cannot confuse it

with anything else.*®

As propriedades da concep¢io platonica de conhecimento, descritas por
Owen, parecem corretas. Desse modo, Owen mostra que havia disponi-
bilidade para os leitores de Platio lerem 188a-c sob a perspectiva das teses
duras do platonismo. No entanto, ha uma alternativa para o consequente
dessa frase: “If I can say what justice is (...) then I can know everything else
about it”. Owen adota ‘onisciéncia’ no consequente. Ja argumentel que
essa nog¢ao ¢ implausivel.

A alternativa é tomar o conceito de conhecimento buscado pela in-
vestigagdo do Teefeto na linha da incompatibilidade entre conhecer e nio
conhecer, como o proprio Owen sugere. Trata-se do conceito de um tipo
especial de saber: o que apreende os aspectos definicionais ou essenciais
de x. Assim, Platio pode propor que conhecer um item sob o regime do
conhecimento essencial e nio conhecer o mesmo item sob o regime do
conhecimento essencial nio sio possibilidades compativeis em propo-
sicoes cujo contetdo trata da esséncia de um item. Note-se que outras
op¢des também estio disponiveis. O principio esta aberto a diferentes in-
terpretacdes do verbo ‘eidenai’, desde que seja mantida a condi¢io da infa-
libilidade. Assim, por exemplo, se sei que o atributo ‘plausivel’ &€ verdadeiro
quando aplicado a interpretacio que o autor x da ao texto y, entio tenho
acesso cognitivo a evidéncias que me permitem defender a proposicio
‘sel que a leitura de y feita por x é plausivel’. Contudo, deve-se observar
que a condi¢do para dar ao termo ‘sei’ a forca de uma epistémé nio pode
ser satisfeita por um estado mental analogo a introspeccido cartesiana. Para
Platio, as propriedades que tornam o conhecimento verdadeiro precisam
ser objetivas e baseadas em conhecimentos prévios®'.

Esse conceito forte de saber pode ser formulado por meio da conjun-
¢do de duas exigéncias epistémicas sugeridas por Platdo. A primeira for-
mula o que segue: se tenho epistémé de x, devo ser capaz de distinguir x de
y. Esse critério resulta da conversibilidade entre ‘conhecer x” e ‘conhecer

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



93

o que é x?’. A outra exigéncia é o requisito de apreensio de propriedades
exclusivas dos itens acerca dos quais ha conhecimento, uma condig¢io pro-
posta na terceira parte do didlogo (209¢5-10)%?. Examinemos a primeira
condic¢io. Em 147b2-6 Socrates pergunta:

(...) ou pensas que alguém tem algum entendimento do nome de

qualquer coisa, quando nio sabe o que é? — De nenhum modo. — Assim,

nio compreende o conhecimento dos sapatos quem nio sabe o que é

conhecimento.®

Nessa passagem, Socrates defende a tese de que o nio entendimento do
sentido do termo ‘conhecimento’ (epistémé) impede que alguém com-
preenda a construcao ‘conhecimento dos sapatos’ (cf. 147b5-6). E uma
tese sobre a prioridade de um conhecimento do sentido real do referente
de um termo, em contraste com conhecimentos triviais de exemplos ou
tipos de conhecimento. No contexto da passagem, Socrates defende essa
prioridade como alternativa a proposta de Teeteto, que ofereceu uma lista
de tipos de fechnai (146c-d) para definir epistémé. Socrates nao diz que essa

4, Sua critica foca, exclusiva-

lista ndo ¢ informativa de coisas conhecidas
mente, a propriedade de nio haver uma poténcia explanatoria na lista. A
lista enumera tipos de saber, mas nio explica a caracteristica unitaria do
saber®. Em Platio, esse tipo que questdo costuma exigir uma resposta fun-
dada numa Forma ou natureza real de um termo®. Desse modo, a passagem
estaria propondo que o entendimento da defini¢io do termo ‘epistémé é
condicio necessaria para que se possa compreender o sentido de ‘conhe-

cimento dos sapatos’’

. Entretanto, a tese pode ser interpretada num senti-
do ordinério. Se nio sei o que significa ordinariamente® ‘conhecimento’,
nio entendo o que alguém quer dizer quando exprime a constru¢io
‘conhecimento dos sapatos’, da mesma forma que, se nio sei o sentido do
termo ‘engenharia’, nio entendo ‘engenharia de alimentos™”. Penso que
o autor do Teéefeto ndo ignora que sua tese pode ser lida assim, mas, no
contexto da abertura do didlogo, ha uma énfase numa compreensio filo-
sofica sobre o significado real do termo ‘epistémé’. Dessa perspectiva, quem
desconhece a propriedade (ou propriedades) que definem genericamente
o termo ‘epistémé, nio estd em condi¢des de ‘entender adequadamente’
suas manifestacOes especificas, isto é, ndo tem condig¢des de precisar que
tipo de conhecimento possui o ‘sapateiro’ (cf. 146d-e) em confronto com

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



94

esse sentido geral. Assim, justifica-se a prioridade do conhecimento do
género para que se possa compreender o lugar que um uso do termo sob
uma condi¢io especifica ocupa. Por conseguinte, o definiens do termo
‘epistémé nio pode ser fornecido pela propriedade de saber isto ou aquilo,
nos moldes de uma técnica, mas pela explicacio da no¢io intensiva real
do termo epistémé’.

A prioridade da defini¢io revela o vinculo entre ‘conhecer x” e ‘co-
nhecer o que é x?’7!. Se admitirmos a convergéncia entre o conhecimento
nio proposicional (conhecer x por acquaintance) e o saber proposicional
(o que é x?), e relacionarmos essa convergéncia a passagem de 188a-c,
teremos um critério para a identificacio ou nio identificacio de x com
y, conforme o seguinte principio: ‘se conheco x, devo ser capaz de defi-
nir x de forma a nio confundir x e y”. A luz de 147b2-6, esse sentido de
conhecimento pode ser interpretado como a tese de que ter trato mental
com um conjunto de aspectos definicionais de x é condi¢io suficiente para
distinguir ‘x’ de ‘y’, se for o caso, ou identificar ‘x” a ‘y’, se for o caso. Esse
saber é também suficiente para uma interpretacio da infalibilidade. Ter
conhecimento infalivel é a possibilidade de apreender um objeto ou tema
sob a forma de sua defini¢io verdadeira.

Em 188a-c Socrates diz que se nio conheco nem Socrates e nem
Teeteto, é impossivel afirmar a identidade de ambos. Pelo critério de con-
versibilidade, se conheco Teeteto (acquaintance) e se tenho conhecimen-
to proposicional de certos tracos definicionais de Teeteto (conhecimento
de verdades sobre Teeteto), entdo tenho condi¢des suficientes para nio
confundi-lo com Socrates ou com qualquer individuo que possua tracos
semelhantes.

O segundo critério esta na passagem de 209¢5-10:

Creio, contudo, que em mim nio se formara uma opiniio de Teeteto,

antes que este achatarnento, COmo uma certa recorda(;io que se

diferencia de outro que vi, assente e fique estampado em mim (...) e este

achatamento, se amanhi me encontrar contigo, hi de fazer-me recordar

e opinar coisas correctas sobre ti. (209¢5-10)7
No contexto da terceira definicdo, essa passagem questiona a tese de que

o acréscimo de um logos da ‘diferenga’ (diaphora) a opinido verdadeira a
tornaria conhecimento. Socrates argumenta que a opinido verdadeira ja

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



95

deve conter uma apreensio dos aspectos caracteristicos de cada objeto.
A percep¢io de Teeteto é, novamente, um exemplo paradigmatico: para
que se possa opinar corretamente que o individuo que minha percepc¢io
capta a distancia é Teeteto, e nio é Teodoro, devo reconhecer os tragos que
pertencem exclusivamente a Teeteto”.

Esses dois critérios nos levam ao ntcleo da tese de 188a-c: nio é pos-
sivel conhecer e nio conhecer um item. A opinido falsa deve residir, por-
tanto, numa situagio cognitiva diferente daquela permitida pelo definiens
aléthés doxa.

Concluo com algumas afirmagdes gerais que visam sintetizar o per-
curso que fizemos. Primeiro, o fato de nio termos — na segunda parte
do Teeteto — uma explicacdo da génese do erro epistemoldgico é causado
pela obediéncia estrita que o desenvolvimento do texto faz a associacdo
entre 188a-c e o definiens aléthés doxa. Assim, em sintonia com Fine e
Benson, vejo que o modelo a ser rejeitado é o definiens. Mas, divergindo
do que Fine propde, nio penso que 188a-c, interpretado exclusivamente
sob a forma do acquaintance model, é a causa da aporia sobre a explica¢io
da opinido falsa. O que gera a aporia ¢ a proposta de exaurir o significado
de 188a-c no contetido do definiens. Uma consequéncia imediata disso é
o fato de que o definiens ndo permite introduzir uma nogio platonica de
epistémé em 188a-c. O definiens s6 permite a no¢io de ‘acquaintance’, que
passa, entdo, a ser uma relacio direta entre a mente e o item conhecido,
nos moldes de uma percep¢io do item.

O segundo aspecto a ser enfatizado ¢ o fato de que a se¢do final da pri-
meira parte do didlogo e 187-200 apresentam duas caracteristicas positivas
do conceito platonico de saber. Primeiro, em 184-6 temos a tese de que
epistémé &€ uma qualidade do estado mental de quem sabe que p por meio
de noc¢des comuns (koina). Em 188a-c temos um argumento distinto, mas
complementar. Platio propoe que ‘saber que p’ implica ‘ter acquaintance
com p’. A conjuncio desses dois aspectos nos permite perceber que se
trata de uma nocio de saber que conserva, de um lado, a licio de 184-
6, e, de outro, a tese de que ‘conhecimento pressupde conhecimento’”.
Dessa perspectiva, 187-200 enfatiza que o conhecimento é incompativel
com o erro, embora o texto nio estipule um definiens a prova de refutacio
que permita defender ‘explicitamente’ essa proposta. Entretanto, se nossa
leitura estiver correta, essas duas propriedades podem ser mantidas numa

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



96

eventual defini¢do platénica de epistémé. Penso que tal defini¢io deve arti-
cular as ideias dos trés didlogos genuinamente epistemologicos de Platio:
Ménon, Repiiblica e Teeteto.

! Este artigo foi desenvolvido com base em algumas ideias da segunda parte da minha tese
de doutorado (2009). Agradeco a FAPESP-SP pela bolsa que permitiu concluir a pesquisa,
a Marco Zingano pelo apoio, e a Jodo Vergilio por orientar meu trabalho desde o mestrado.
Sou grato também a Raphael Zillig, pela oportunidade de apresentar uma versio desse texto
em julho de 2013 na UFRGS, e a Inara Zanuzzi, Simon Noriega-Olmos e Zillig, pelas ques-
toes. Por fim, tenho débitos com os revisores da Dois Pontos porque me salvaram de varias
inconsisténcias e omissdes encontradas na primeira versio do texto. Os problemas que ainda
permanecem sio falhas exclusivamente minhas.

% No corpo do texto e nas notas optei pela transliteragio de todos os termos e passagens em
grego, em parte para facilitar a leitura de quem nio conhece o idioma, mas também para faci-
litar a edi¢do. Ndo mantive os acentos do grego na versdo transliterada. Além disso, para evitar
aqueles problemas com o sinal diacritico mdcron em edi¢cdes online (esse sinal é recomendado
para marcar as vogais longas na transliteragio), resolvi substitui-lo pelo sinal V.

3 Sobre o verbo grego doxazein, importa destacar dois pontos. Primeiro, em grego esse verbo
permite formar uma construgio direta no acusativo. Assim, pode-se afirmar que alguém ‘opina
X’ ou ‘cré x’. Em portugués essas formas nio existem. A traducio deve colocar construgdes
como ‘opina que’ ou ‘opina sobre’. O segundo ponto ¢é a razio pela qual adoto o termo ‘opi-
nido’ para traduzir o conceito de doxa em Teeteto 187-200. Em diferentes linguas o conceito
‘opiniio’ estd disponivel como tradu¢io natural de doxa. Além de ‘opinido’ em portugués,
temos opinion e belief em inglés, Meinung em alemao, opinion em francés, opinione no italiano,
entre outras. A alternativa ¢ compreender doxa como ‘juizo’, op¢io que tende a destacar o
estado mental de quem julga algo neste momento aqui. Embora essa alternativa seja adequada
em varios lugares de 187-200, penso que ela nio retrata a disposicionalidade da doxa — captada
por ‘opinido’ — que Platdo tem por foco no definiens.

* Para todo esse paragrafo ver Teeteto 187b2-6/187¢3-5.

> Mas dai nio se segue que a percep¢do nio tenha papel na reflexdo. Segundo Repiiblica 523-
5, a aisthésis algumas vezes estimula o pensamento a se voltar para as Formas. Isso ¢ diferente,
contudo, da admissio da participagio da aisthésis no processo per se de cognicio das Formas. Ha
muita matéria para discussio nesse problema. Um bom ponto de partida estd em Lorenz (2000).

Ver 186d2-e10.

7 Estou apresentando de forma muito esquemaitica minha analise de 184-6, pois esse texto nio
¢ meu objeto imediato. Para meu propodsito, importa vermos que o que se tem em 184-6 é
uma defesa explicita de uma distingio metodoldgica entre sentir e conhecer, tese cujo nucleo,
de resto, ja é bem conhecido dos leitores de textos como Fédon (64c-66¢; 74a-c) e Repiiblica
(523-5). Ha, entretanto, uma peculiaridade no Teeteto. Enquanto em Fédon e Repiiblica o limite

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



97

cognitivo da aisthésis é deflacionado para afirmar a poténcia explanatéria das Formas, em
Teeteto 184-6 Platio revisita a tese e lhe da um argumento independente das no¢des ‘Forma’
ou ‘Ideia’. Ele examina a aisthésis como faculdade de perceber e defende que, assim compre-
endida, ela nio porta condi¢des de ser per se cognitiva. Essa passagem recebeu nos altimos
sessenta anos bastante aten¢io dos comentadores, tanto no cenario anglo-saxio, como entre
os scholars do continente europeu (ver CASERTANO, 2002, p. 39-62; 156-174). Comentando
184-6, Lorenz (2006, p. 76) disse que “much of its interpretation remains controversial”.

8 Parte desses argumentos, dispostos na se¢io 151-160, foi examinada por mim em Borges
(2012). Tomo Teeteto 187-200 como independente de 151-183 em pelo menos um detalhe. Se
descontarmos 184-6, o restante da primeira parte pode ser tomado como um exame dialético.
Platio se ocupa da exposicio das consequéncias de teses adotadas ad hoc por uma hipdtese de
identidade entre aisthésis e epistémé. Mas a se¢io 187-200 nio parece ser dialética no mesmo
sentido em que 151-183 o é. Burnyeat (1990, p. 65-127) parece concordar. Contra: Fine
(2003, p. 213-224).

Cf. 187a3-4:(...) mé zetein autén en aisthései to parapan”. Essa sentenca anuncia o compromis-
so de deixar para tris a preocupa¢ido com Protigoras e sua hipdtese de que o ‘homo-mensura’
¢ critério de epistémé (ct. Teeteto 151-183). Ha, porém, um aspecto dessa primeira se¢io que
parece ainda rondar a segunda parte: em 167a, Protagoras nega que seja possivel exprimir opi-
nides falsas se sua tese for adotada. A segunda parte do Teeteto retoma a possibilidade dos juizos
falsos e conclui que eles sio impossiveis de serem explicados sem a ado¢io de uma defini¢do
de epistémé (cf. 200d). E tentador pensar que o autor do Teefefo esti argumentando contra
Protigoras novamente. Nio é improvavel que esteja, mas é preciso cautela. Platio retém a
hipétese da impossibilidade da opinido falsa no definiens ‘aléthés doxa’ e isso nio parece ter uma
relacio dbvia com o exame da hipétese de Protigoras, feito na se¢io anterior.

10 R efiro-me, especificamente, as trés formulas oferecidas para explicar a opinido falsa: (1)

allodoxia (189b-190¢); (2) bloco de cera (190e-196¢); e (3) aviario (196¢-200d). Distingo essas
térmulas do definiens, da tese de 188a-c e da disjuncido ‘ser ou nio-ser’ (188c-189b). Esta foi
sugerida antes da allodoxia, mas rapidamente abandonada.

" Fundamentalmente, do ponto de vista do método, o trabalho de anilise empreendido por
Platio na segunda secio do Teefeto é similar ao que foi feito no exame da primeira hipotese de
conhecimento, em 151-186.Trata-se de verificar se o definiens agrega um grupo de condi¢des
suficientes para esclarecer seu definiendum, a no¢io de ‘epistémé’, conforme Sayre (1969, p. 102).
O estudo de Sayre apresenta um tratamento sugestivo sobre a forma como Platio examina as
hipéteses do Teeteto.

12 Cf. Fine (2003 [1979], p. 213-224); Cornford (2003 [1935], p. 109-140).
Byoltaremos a esse ponto adiante.

' Para uma anilise da possibilidade dos enunciados falsos nessa se¢io do Sofista, ver Crivelli

(2012, p. 221-274).

5 £ um exercicio especulativo imaginar como é possivel que um projeto unitirio, como é
a dupla de textos ‘Teeteto-Sofista’, possa apresentar solucdes divergentes para a possibilidade
dos enunciados falsos. Eis uma alternativa para tratar desse tema. A diferenca entre Teéeteto e
Sofista, na questio da possibilidade da pseudés doxa, talvez nio deva ser descrita nos termos de

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



98

um progresso temporal do Teeteto 3 solucio adotada em Sofista 259-264. E possivel ver uma
diferenca no escopo dos problemas discutidos pelos dois textos que torna dispensavel a tese
do progresso. O Teeteto, no contexto imediato da segunda definicdo, quer explorar o que sig-
nifica explicar a opinido falsa no dmbito de uma defini¢io de epistémé que dissolve a distingio
(Ménon 98a, Teeteto 201a~c) entre opinar x com aléthés doxa e ter epistémé de x. No Sofista, de
seu lado, ha todo um approach ontolégico preliminar. O ‘nio-ser’ é retirado da posicio ele-
ata, que o concebe como contririo do ‘ser’, e colocado na condi¢io de ‘outro’ em relagio a
qualquer género posto. Trata-se de uma estratégia de abordagem que o Teéeteto, simplesmente,
ignora. No Teeteto a pseudés doxa parece permanecer até o fim da discussdo na condi¢io de um
estado mental contririo ao estado mental chamado ‘aléthés doxa’. O que falta para que uma
explicacdo seja dada é um conceito positivo de epistémé que tenha sucesso onde a segunda de-
fini¢io falhou: mostrar a distin¢do entre a relacio direta da mente com um item (acquaintance)
e a apreensdo de verdades acerca do item.

100 texto de Teeteto 187d1, no qual a opinido falsa é explicitamente tomada como objeto de
aporia, parece apoiar a hipdtese de que é um problema para Platdo, nio para seus adversarios.

17 Essa é, em esséncia, a proposta de Bostock (1988, p. 156-201). A observa¢io de que em 184-
6 Platio distingue epistémé de aisthésis com base na tese de que a primeira é proposicional e a
segunda nio o é, foi feita por McDowell (1973, p. 192-193). Bostock concorda com isso e ar-
gumenta que a segunda parte do Téeteto é dificil de ser compreendida porque Platio parece in-
deciso entre (i) adotar a tese de 184-6 — ¢ a propriedade ‘proposicional’ do conhecimento — ou
(11) a tese de 188a-c que, segundo Bostock, define conhecimento como apreensio direta das
propriedades dos objetos. Nio concordo com a interpretacio de Bostock para 188a-c. Assim,
nio vejo equivocidade no sentido do conceito de saber discutido nas duas partes do dialogo.

'8 Foi o que observou Waterfield (1987, p. 212-15).

19 Aqui tenho um apoio em Crivelli (2003, p.191), com uma ressalva. Em sua analise do bloco
de cera,no momento que a tese de 188a-c é novamente assumida no contexto da critica aque-
le modelo (cf. 195b-196d), Crivelli parece entender que Platio estd argumentando que ter
epistémé de x é também ter sucesso na aplicacio do conhecimento em qualquer circunstancia,
mas isso nio ¢é claro. O argumento de 188a-c defende a tese de que quem conhece estd numa
posicio de certeza e evidéncia acerca do que vai em sua mente sobre x, mas nio é claro se
esse conhecimento garante sucesso em quaisquer aplica¢des do conhecimento de x, sobretu-
do se as condi¢des de aplicacio estdo sujeitas a adversidades. Nio ¢ claro se a propriedade da
infalibilidade é transferivel as circunstancias externas. Talvez ela guarde sua condi¢io de certeza
somente no plano interno da consciéncia cognitiva. Para uma proposta sobre como Platio
entende a infalibilidade sob a perspectiva do conhecimento de informacgdes, ver Butler (2007).

20 ~ . s ss .
Por nio serem relevantes para meu argumento, vou ignorar dois topicos desse texto: (i) o

problema dos sentidos de ‘esti’ e (ii) o referente de ‘agndsia’ (ignorancia). Um dos problemas
dessa passagem da Repiiblica é a ambiguidade da preposi¢io epi (47729, b7). Segundo a leitura
tradicional, encontrada, por exemplo, em Hintikka (1973), os objetos que caem sob o foco (epi) da
doxa e os objetos que caem sob o foco (epi) da epistémé estio em grupos disjuntos. Fine chama essa
leitura de ‘Dois Mundos’ (DM). Ela argumenta (Cf. FINE, 2003, p. 66-116; ¢ 2010, p. 323-325),
em oposi¢io a leitura tradicional, que ‘DM’ nio estd sendo proposto na Repitblica. Sua interpre-
tacdo, referente aos dois trabalhos agrupados em Fine (2003), ¢ criticada por Gonzales (1996).

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



99

2 Em Repiiblica 511b epistémé e doxa sio tratados como ‘estados mentais’ (pathémata en té(i)
psyché(i)) Ver a repeito Cross & Woozley (1964, p. 168). Essa concepcio continua sendo adotada
no Teeteto.

22 Acerca da ‘participacdo’ o trecho relevante, no contexto que citei, estd em 476¢6-d2: [ho ta-
nantia toutén hégoumenos te ti auto kalon kai dynamenos kathoran kai auto kai ta ekeinou metechonta,
kai oute ta metechonta auto oute auto ta metechonta hégoumenos, hypar é onar au kai houtos dokei soi
zén;].“Quem, ao contririo, julga que o préprio belo existe e é capaz de contemplar nio s6 a
ele, mas também as coisas que dele participam e nio toma como o proprio belo as coisas que
dele participam, nem as coisas que dele participam como o proprio belo, ele vive uma visio
de sono ou de vigilia?” (traducio de Ana L.A. A. Prado, 2006). Para uma interpreta¢io do pro-
blema da participagio — que tem uma literatura vastissima quando vem associado ao problema
da ‘autopredica¢io’ —, ver Allen (1970).

23 Para uma anilise deste modo de compreender as Formas, ver White (1992), especialmente
secao VI

24 Podemos nomear esse conhecimento ‘factivo’ (a sabe que p - p), faute de miex. Agradeco a
sugestio de um avaliador anénimo da Dois Pontos que propos esse termo no lugar de ‘eficien-
te’, minha sugestio original. Para a defesa contemporanea de um conceito de conhecimento
‘factivo’ e ‘absoluto’ (factual and absolute knowledge), que nio admite degraus num sentido que
nio se opoe a tese de Platio, ainda que mantenha com ele importantes diferencas, ver Dretske
(2000), cap. 3-4. Jaakko Hintikka (1973, p. 11) observou que o argumento da Repiiblica defende
que epistémé tem o seguinte comportamento l6gico: a kwows that p - p.

% Uma reconstrucio das caracteristicas especificas da infalibilidade em Platio estd fora do
escopo desse texto. Essa reconstrucio deve tratar do papel do logos (cf. Rep. 534b), das defini-
¢des e das eidé ou ideai. Deve tratar também da distin¢do entre conhecimento proposicional
‘sobre as Formas’ e conhecimento por acquaintance ‘com as Formas’. Para introducio a algumas
propostas, ver White (1992) e Butler (2007).

% Para algumas ideias mais especificas sobre ‘infalibilidade’, remeto a Butler (2007).

7 Fine (2010, p. 325) entende que o argumento se vale do conceito de verdade, mas nio se
trata da no¢io de verdade necessaria.

28 Esse argumento nio se envolve com os detalhes dos contextos epistémicos que podem
justificar o conhecimento de que p é o caso, ¢, tampouco, trata das espécies de opinido (ver-
dadeira e falsa). Como notou Terry Penner (1987, p. 110), o foco especifico desse argumento
¢ a énfase no que distingue as caracteristicas da cognicdo que o fildésofo possui acerca de
conceitos como ‘fo kalon’ e o tipo de concepg¢io que possui o nio-filésofo, chamado ‘amante
de espeticulos’ (philotheamén, 475d2). Se Penner estd certo, compreende-se, entio, por que a
distin¢do entre ‘opinido verdadeira’ e ‘opinido falsa’ ¢ ignorada nesse argumento da Repiiblica,
quando essa distin¢do ja tinha sido abordada num didlogo anterior a Repiiblica,no Ménon, além
de ter sido também retomada em Teeteto 201a-c. Embora eu nutra simpatia por essa explicacio
de Penner, minha leitura da segunda parte do Teeteto nio depende de uma anilise apurada do
problema das espécies de opinido na Repiiblica. De fato, por um lado, o tema das espécies de
opinido e a disjuncio ‘objetos da opiniio-objetos do conhecimento’ sio topicos genuinos a
serem enfrentados por uma interpretagio de RepitblicaV que pretenda avangar o debate. Mas,

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



100

de outro, quando postos no horizonte da minha leitura, tais topicos se tornam laterais, pois
0 que me interessa ¢ a propriedade ‘infalivel’ atribuida a ‘epistémé em Repiiblica 477¢7. Penso
que mesmo que adotemos uma leitura do argumento que livre Platio da tese da disjuncio
dos objetos da opinido — o que me parece dificil, apesar dos estor¢os de Fine para tornar essa
disjun¢io palativel segundo uma interpreta¢io proposicional do conhecimento (cf. FINE
2003, p. 66-116; e 2010, p. 323-325) —, as consequéncias de tal leitura nio devem afetar a
propriedade da infalibilidade.

%9 Para uma analise desse texto, ver Lewis (1981).

30 Hg, porém, um aspecto divergente nos dois textos. Teeteto 201a-c reserva um papel cogni-
tivo para a opinido verdadeira. Esta permanece assentada na alma do juiz quando o contetido
da persuasdo e os fatos coincidem. O argumento de Repiiblica V faz siléncio sobre isso. Em
minha anilise, essa diferenca nio falseia a percepcio de que os dois textos possuem conver-
géncia quando o foco é o contraste abstrato entre o conceito de doxa, tomado como estado
intermedidrio, nio passivel de epistémé absoluta, e o conceito de epistémé.

! Minha descri¢io do argumento segue de perto Benson (1992, p. 176-177).

32 I550 & visto por Fine (2003 [1979], p. 215). Ela ndo explora o ponto porque nio acredita que
188a-c possa ser lido de modo vilido.

3 Esse é um aspecto muito discutido na literatura. O problema se volta para a questio de saber
se 0 conceito ‘erro’ se restringe aos chamados ‘erros de identidade’ (a=b) ou envolve também
‘erros predicativos’ (a ¢ g, sendo ‘a’ um objeto ou tema e ‘b’ um atributo de ‘a’)? A referéncia
paradigmatica a um Gnico exemplo em 188a-c (o erro de identidade entre Teeteto e Socrates)
faz Cornford (2003 [1935], p. 113) pensar que a tese estd restrita ao primeiro caso. A primeira
parte da sentenca em 188a1-2, entretanto, parece indicar um alcance maior. Contra Cornford,
Williams (1972, p. 298) argumenta que o modelo da allodoxia indica que o exame platonico
nao se restringe a afirmagdes de identidade, pois introduz um principio geral capaz de com-
portar construgdes mais complexas: “(...) we may well regard Plato’s interest in the judgment that
Socrates is Theaetetus as due to its exemplifying the more general formula ‘x believes that something
which is not A is A’, rather than the more specific x believes that A is the same as B”. Na mesma linha,
Ackrill (1997, p. 64) reconhece que o bloco de cera trata o erro como “falsa conexdo entre
dois itens distintos”, o que permitiria — ele nio assume essa interpretacio — estendé-lo tanto
a enunciados que afirmam uma identidade falsa entre ‘a’ e ‘b’, quanto a enunciados que expri-
mem erros sob a forma em que ‘b’ inere em ‘a’. Sedley (2004, p. 121-125) também 1¢ desse
modo. Talvez Platio tenha em mente uma concep¢io segundo a qual ‘erros de predicacio’ sdo
uma subclasse de ‘erros de identificagdo’, ndo uma categoria oposta. Para essa opgio, ver Cline
(2007, p. 49-53); (alguns erros na digitacio das palavras gregas poderiam ter sido corrigidos em
Cline (2007), mas isso nio afeta o mérito desse trabalho).

34 Para uma critica a leitura de Cornford, ver Robinson (1950).

» Segundo Bostock (1988, p. 176s), Platdo apresenta uma solu¢io bastante promissora ao
problema do falso no bloco de cera. Para Bostock, o bloco de cera atrai o instinto platonico
porque ele ja contém os elementos da solu¢io do erro: um item pode ser conhecido sob
um aspecto (memoria), e nio sob outro (sensa¢io), e pode ‘figurar no pensamento’ (sensagio
atual) sob uma perspectiva, e no sob outra (impressdo). Minha interpretacio do bloco de

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



101

cera, na se¢io IV desse artigo, indica que Platio nio esta interessado nessa solu¢io enfatizada
por Bostock.

30Ver (6).
37 Adiante vou retomar a interpretacio de McDowell.
8 Aqui sou grato aos esclarecimentos dados por um revisor anénimo da Dois Pontos.

3 Considero que a exigéncia de acquaintance com os constituintes da proposicio é aniloga a
exigéncia de conhecer previamente ‘X’ e ‘y’, e isso é suficiente para conservar o paralelo com
188a-c, mas a distin¢do entre ‘acquaintance’ (contato) e ‘description’ (conhecimento de verdades)
em Russell (1998, p. 25-38) é mais complexa. Essa distin¢do coordena, de um lado, a anilise
de itens acerca dos quais nunca teremos experiéncia direta (por exemplo, ‘Platio’), mas cujo
conhecimento nos é dado por meio de verdades apreendidas por ‘descricio’, e, de outro, itens
acerca dos quais o saber s6 pode se dar por acquaintance, como certos fatos privados de nossa
experiéncia. Tenho a impressio de que Russell ndo formula a tese de que acquaintance é uma
alternativa para o conhecimento proposicional, mas a defesa do ponto nio pode ser feita aqui.

40 “Acquaintance, in this sense, confers total knowledge” (FINE, 2003, p. 216).
* Cf. Crombie (1963, p. 121).

2 Se submetermos a informagio x é g’ as condi¢des (1) e (3), descritas anteriormente, resulta
que nio posso ‘saber que x é g’ (p.¢e., ‘Teeteto é matematico’) e ‘nio saber que x é g’. Assim,
188a-c pode ser lido sob a forma da tese de que nio posso conhecer e nio conhecer uma
proposi¢io sobre x. Como fica claro no Teeteto, Platio tem uma tendéncia a discutir ‘conhe-
cimento de objetos’ e isso nio ¢ incompativel com ‘conhecer proposi¢des acerca de objetos’
(cf. FINE, 2013, p. 225-6). Desse modo, se lermos 188a-c sob a forma de conhecimento
proposicional de objetos, temos a tese de que nio posso conhecer e nio conhecer o mesmo
contetdo proposicional sobre x.

s [Ou phésé hémas orthds homologésai, hénika hémologésamen ha tis oiden, adynaton doxasai ha
mé oiden einai auta kai pseusthénai-alla pé(i) dynaton]. Quando eu nio indicar que se trata de
traducio minha, as passagens citadas, como essa, sio da traducio portuguesa de Nogueira &
Boeri (2005).

# [Thes dé moi logou heneka en tais psychais hémén enon kérinon ekmageion].

# Essa é também a forma com Burnyeat (1990, p. 91-105) 1é o bloco de cera.
46 Crivelli (2003, p. 188).

7 Cf. 191a8-b1.

8 McDowell (1973, pp. 210-211) classifica os casos em que a opinido falsa é impossivel (cf.
191e9-192d2). Essa lista ndo é exaustiva e ha inconsisténcias (ver CRIVELLI, 2003). Todos os
casos se enquadram no esquema ‘a’ é ‘b’:

(1) Casos nos quais a opinido falsa é impossivel (192al1-c5):

1.1 casos nos quais somente o conhecimento esta envolvido (192a1-7):

(1) a conhecido, b conhecido;

(i) a conhecido, b nio-conhecido;

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



102

(iii) @ ndo-conhecido, b nio-conhecido;

(v) a ndo-conhecido, b conhecido;

1.2 casos que envolvem somente percep¢io (192a7-b2):

(1) a percebido, b percebido;

(i) a percebido, b nio-percebido;

(i1i) @ ndo-percebido, b ndo-percebido;

(iv) a ndo-percebido, b percebido;

1.3 casos em que percep¢io e conhecimento estio envolvidos (192b2-c5):

(i) a conhecido e percebido (percepcio combinada com impressio), b do mesmo modo;
(11) a conhecido e percebido (percep¢io combinada com impressio), b ndo-conhecido;
(iii) @ conhecido e percebido (percep¢io combinada com impressio), b percebido;

(v) a ndo-conhecido e nio-percebido, b do mesmo modo;

(v) a ndo-conhecido e nio-percebido, b nio-conhecido;

(vi) a conhecido e nio-percebido, b nio-percebido;

(2) casos nos quais a opinido falsa é possivel (192¢9-d1):

(1) a conhecido, b conhecido e percebido;

(i) a conhecido, b nio-conhecido, mas percebido;

(i1i) a conhecido e percebido, b do mesmo modo.

* Ao me exprimir em termos de ‘modo de acesso cognitivo’ estou me servindo de uma su-
gestio de Burnyeat (1990, p. 93): “Plato speaks of perceiving X and Knowing Y, distinguishing two
epistemic routes from mind to thing”.

50 Cf. 195d1: “en té(i) synapsei aisthéseds pros dianoian”.
> S30 os casos listados em 191e9-192d2, reproduzidos na nota 48.
52 Cf. Burnyeat (1990, p. 92) e Bostock (1988, p. 177).

= [Peri de hén ismen te kai aisthanometha, en autois toutois strephetai kai helittetai hé doxa pseudés
kai aléthés gignomené, katantikry men kai kata to euthy ta oikeia synagousa apotypdmata kai typous
aléthés, eis plagia de kai skolia pseudés].

M [O Sékrates, héurékas dé pseudé doxan, hoti oute en tais aisthésesin esti pros allélas out’ en tais dia-
noiais all’ en té(i) synapsei aisthéseds pros dianoian;)

55 Burnyeat (1990, p. 99).

56 . ~ Yy ~ -
Prefiro ‘menciona’ no lugar de ‘expde’, pois Socrates nio desenvolve essa distingio.

57 . . . . .
[Préton men to tinos echonta epistémén touto auto agnoein, me agnémosyné(i), alla té(i) heautou

epistémé(i)- epeita heteron au touto doxazein, to d’ heteron touto...].

BVera proposta de introducio da noc¢io de ‘falta de conhecimento’ (anepistémosyné) no aviirio
(199¢), rapidamente descartada por violar 188a-c.

59 Cf. Crombie (1963, p. 118-119), comentando o erro na soma 7+5: “My failure to notice
that what I have captured is something else shows that I no longer know what I once knew,
and that throws us back on to the other horn of the dilemma. Since the man who says that
the sum of 7 and 5 is 11 evidently no longer knows either 11 or the sum of 7 and 5, how can
anything that he says be intended to refer to either of these entities? For I cannot refer to that

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



103

of which I am ignorant.” Mais adiante Crombie (193, p. 120) parece perceber que o dilema
epistemologico ‘either I know x or I do not’ reflete uma visio platonica sobre o conhecimento e
a opinido verdadeira, enquanto estado intermediario, de fato nio representa nenhum avango
na discussdo, pois o dilema é exaustivo.

0 Owen (1978-9, p. 8).

1 para uma defesa da tese de que, em Platdo, ‘conhecimento estd baseado em conhecimento’,
ver Fine (2003, p. 225-251).

%2 Minha descri¢io dos dois critérios estd baseada em Sedley, 2004, p. 120-125. Em conversa
que tive com Sedley em 2013, pude perceber que ele ndo tem uma obje¢io a minha leitura.
Entretanto, ele pareceu nio reconhecer que nas paginas 124 e 125 de Sedley (2004) sugeriu,
explicitamente, que o conhecimento sob a forma das respostas dadas a pergunta ‘fi esti;’” per-
mite interpretar a tese de 188a-c de um modo que justifica o paradoxo (puzzle) da opinido
falsa. Por outro lado, Sedley me disse que este texto ndo ¢ um tratamento de folego do Teeteto,
pois foi produzido para apoiar uma tese bem especifica, a saber, o Teeteto ¢ uma homenagem
de Platio a epistemologia socritica. Enquanto tal, o texto exibe todos os limites e virtudes
dessa epistemologia.

03 [(-..) é oiei tis ti syniésin tinos onoma, ho mé oiden ti estin; Oudamds. Oud’ ara epistémén hypodé-

matén syniésin ho epistémén mé eidds]. Aqui a tradug¢io é minha.

%4 Cf. Bostock (1988, p. 32). Para a anilise do procedimento de Socrates ao descartar a lista de

Teeteto, ver Burnyeat (1977). Minha leitura do argumento estd baseada nessa anilise.

%0 requisito de que o definiens precisa ser uma férmula unitaria, menos composta do que
suas espécies, é o foco do argumento em Teéeteto 145¢-147¢. Quando Teeteto sugere definir
epistémé por meio de espécies de saber (146¢-d), Sdcrates comenta: “tendo sido solicitado a dar
uma resposta simples, vocé nos deu muitas e variadas coisas” [(...) hen aitétheis polla didés kai
poikila anti haplou] (146d4-5). Pode-se capturar a diferenca entre o que Sdcrates quer e o que
Teeteto responde por meio da distingdo entre a questio formal ‘o que é epistémé?’ e a questio
material ‘sobre o que hi epistémé?’. Sdcrates pediu uma resposta a primeira e Teeteto, inadver-
tidamente, respondeu a segunda.

66 Ny~ . . < o
Nio tenho condi¢des de desenvolver aqui uma argumentagio sobre o que ‘Forma’significa.
Assumo que os objetos que caem sob a extensio do conceito ‘Forma’sdo itens com existéncia

real, em oposi¢io a itens com existéncia nominal.

7 Note-se que a tese se aplica a ‘conhecimento dos sapatos’, ndo a ‘sapataria’. Compreender
filosoficamente o sentido genérico de epistémé é requerido para entender a primeira constru-
¢do, mas nio o € para o termo ‘sapataria’, cujo entendimento pode se dar por diferentes vias
(cf. 146d-e).

%8 Estou pensando em casos como este: um estrangeiro que sabe o que significa ‘knowledge’,
mas ainda nio sabe que o termo ‘conhecimento’, em portugués, também significa ‘knowled-
ge’. Cf. Burnyeat (1990, p. 6,n. 11).

%9 Esta alternativa nio apoia a tese que estd sendo posta em 146e: a prioridade da definicio
sobre a enumeracio de casos ou tipos.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



104

0 Que o argumento de 188a-c poderia ser interpretado no sentido de que o entendimento do
significado de um termo impossibilita afirmagdes falsas sobre esse significado, foi notado por
Ackrill (1997, p. 56). Operando com o exemplo ‘covardia ¢ generosidade’, Ackrill conclui “a
person who does know the meaning of ‘cowardice’ and the meaning of ‘generosity’ cannot fail to know
that they have different meanings, and that cowardice is not generosity”. Ackrill é levado, entretanto, a
adotar uma leitura de 188a-c restrita a afirma¢des de identidade entre objetos, o que nio lhe
permite explorar as implicacdes daquela sugestio para toda a se¢do 187-200. Quanto ao tema
‘prioridade da defini¢io’, hda uma literatura considerdvel. Para uma amostra ver Geach (1996
[1966]) e Burnyeat (1977).

"1 A conversibilidade é notada também por McDowell (1973, pp. 115-16, 192-93, 195) e Fine
(2003, p. 225).

2 [AIl’ ou proteron ge, oimai, Theaitétos en emoi doxasthésetai, prin an hé simotés hauté tén allén

simotétdn hon egd hedraka diaphoron ti mnémeion par’ emoi enséménamené katathétai (...) hé me, kai
ean aurion apantésd, anamnései kai poiései ortha doxazein peri sou.|

73 Para um desenvolvimento do que esta sendo sugerido na ideia de ‘conhecimento dos aspec-
tos exclusivos’, ver Woolf (2004, p. 579s).

74 Para uma defesa da tese ‘conhecimento pressupde conhecimento’, ver Fine (2003, p. 225

Referéncias bibliograficas

Textos de Platio:

DUKE, E. A. et al (Ed.). 1995. Platonis Opera, v. 1. Oxford: Oxtord
Classical Text.

PLATAO. 2005. Teeteto. Traducio de Adriana M. Nogueira e Marcelo
Boeri. Lisboa: Calouste Gulbenkian.

PLATAQ. 2006. A Repiiblica. Tradugio de Ana L.A.A. Prado. Sio Paulo:
Martins Fontes.

SLINGS, S. R.. 2003. Platonis Respublica. Oxtord: Oxford Classical Text.

Literatura secundaria citada:
ACKRILL, J. L. 1997. Plato on False Belief: Theaetetus 187-200. In:
ACKRILL, J. L. (Ed.) Essays on Plato and Aristotle. Oxtord: OUP.

ALLEN, R.. 1970. Participation and Predication in Plato’s Middle
Dialogues. In:VLASTOS, G. (Ed.), Plato I: Metaphysics and Epistemology.
New York: Anchor Books, p. 167-183.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



105

BARTON, D. 1999.The ‘Theaetetus’ on How We Think. Phronesis, v.
XLIV 3, p. 163-180.

BENSON, H. H. 1992.Why Is There a Discussion of False Belief in the
‘Theaetetus?’. Journal of the History of Philosophy, v. XXX 2, p. 171-199.

BORGES, A. P.2012. Fluxo e Infalibilismo em 7Teeteto 151-160. Journal
of Ancient Philosophy, v.V1 2, p. 1-30.

BOSTOCK, D. 1988. Plato: Theaetetus. Oxford: OUP.

BURNYEAT, M. 1990. The Theaetetus of Plato. Cambridge-Indianapolis:
Hacket.

.1977. Examples in Epistemology: Socrates,
Theaetetus and G. E. Moore. Philosophy, v. LI 202, p. 381-398.

BUTLER,T. 2007. On Today’s Two Worlds Interpretation: Knowledge
and True Belief in Plato. The Souther Journal of Philosophy, v. XLV, p.
31-56.

CASERTANO, G. (Ed.), 2002. Il Téeteto di Platone: Struttura e
Problematiche. Napoli: Lofredo Editore.

CLINE, J. 2007. False Judgment in Plato’s Theaetetus. Electronic Theses,
Treatises and Dissertations. Disponivel em http://diginole.lib.fsu.edu/.
Acesso em 31.07.2013.

CORNFORD, E M. 2003. Plato’s Theory of Knowledge: The Theaetetus
and The Sophist. Mineola-NY: Dover.

CRIVELLI, P. 2003. Plato’s Waxen Block. In: DETER, BECKER &
SCHOLZ (Ed.). Akten der 4. Tagung der Karl-und-Gertrud-Abel-Stiftung, v.
1-3. Stuttgart, Franz Steiner Verlag, p. 175-200.

.2012. Plato’s Account of Falsehood. Cambridge: CUP.

CROMBIE, .M. 1963. An Examination of Plato’s Doctrines: 11 Plato on
Knowledge and Reality. NY-London: Routledge.

CROSS & WOOZLEY. 1964. Plato’s Republic: A Philosophical
Commentary. Nova York: St. Martin’s Press.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



106

DRETSKE, E 2000. Perception, Knowledge and Belief: Selected Essays.
Cambridge: CUP.

FINE, G. 2003. Plato on Knowledge and Forms, Oxtord: OUP.

.2010. Aristotle’s Two Worlds: Knowledge and Belief
in Posterior Analytics 1.33. Proceedings of the Aristotelian Society, v. CX, p.
323-346.

GEACH, P.T. 1996. Plato’s Euthyphro: An Analysis and Commentary.
In: PRIOR,W.]J. (Ed.), Socrates Critical Assessments. London-New
York:Routledge.

GONZALES, E 1996. Propositions or Objects? A Critique of Gail Fine
on Knowledge and Belief in Republic V Phronesis, v. XLI 3, p. 345-75.

HINTIKKA, J. 1973. Knowledge And Its Objects in Plato. In:
MORAVCSIK, J. (Ed.), Patterns In Plato’s Thought. Dordrecht-Boston:
Reidel Publishing Company.

LEWIS, EA. 1981. Knowledge and The Eye-Witness: Plato ‘Theaetetus’
201a-c. Canadian Journal of Philosophy, v. X1 2.

LORENZ, H. 2006. The Brute Within: Appetitive Desire in Plato and
Aristotle. Oxford: OUP.

MCDOWELL, J. 1973. Plato: Theacetetus. Oxtord: OUP.

. 1969-70. Identity Mistakes: Plato and the Logical
Atomists. In: Proceedings of the Aristotelian Society, v. LXX, p. 181-95.

OWEN, G. E. L. 1978-9. Particular and General. In: Proceedings of the
Aristotelian Society, v. LXXIX, p. 1-21.

PENNER,T. 1987. The Ascent From Nominalism. Dordrech: Reidel
Publishing.

ROBINSON, R.. 1950. Forms and Error in Plato’s ‘Theaetetus’. In: The
Philosophical Review,v. LIX 1, p. 3-30.

RUSSELL, B. 1998. The Problems of Philosophy. Oxford: OUP.
SAYRE, K. 1969. Plato’s Analytic Method. Chicago-Londres: UCP.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



107
SEDLEY, D. 2004. The Midwife of Platonism, Oxford: OUP.

WHITE, N. 1992. Plato’s Metaphysical Epistemology. In: KRAUT, R..
(Ed.). The Cambridge Companion to Plato. Cambridge: CUP, p. 276-310.

WILLIAMS, C.J. E 1972. Referential Opacity and False Belief in the
Theaetetus. The Philosophical Quarterly, v. XXII 89, p. 289-302.

WOOLE R. 2004. A shaggy Soul Story: How no to Read the Wax
Tablet Model in Plato’s Theaetetus. Philosophy and Phenomenological
Research, v. LXIX 3, p. 573-604.

doispontos, Curitiba, Sio Carlos, vol. 10, n. 2, p.75-107, outubro, 2013



