
Entre Refinamento e Civilização

Pedro Paulo G. Pimenta
pgpimenta@yahoo.com.br
Universidade de São Paulo, São Paulo, Brasil

resumo Trata-se de examinar, a propósito da crítica de Hume ao Ensaio de Ferguson sobre

a história da sociedade civil, o alcance e os limites da noção de civilização, tão importante

para o pensamento das Luzes que a própria palavra foi forjada, pela primeira vez, nessa

época. 

palavras-chave Civilização; Sociedade; Polidez; Linguagem; Imaginação; Refinamento. 

Émile Benveniste, num artigo sobre as origens da palavra civilização, mostra
que ela aparece pela primeira vez em francês (civilisation) no Traité des popu-
lations (1757) de Mirabeau, em inglês (civilization) no Essay on the history of
civil society (1767) de Adam Ferguson1. A cronologia sugere que Ferguson
poderia ter encontrado o termo em Mirabeau. Porém, como observa
Benveniste, essa inferência não pode ser definitiva, pois há indícios de que
Ferguson já estava trabalhando em seu ensaio quando da publicação da
obra de Mirabeau. É o que se depreende desta passagem de uma carta de
David Hume a Adam Smith (citada por Benveniste), de 12 de abril de
1759: “Ferguson poliu e melhorou consideravelmente seu tratado sobre
refinamento. Com algumas correções, se tornará um livro admirável, reve-
lando um gênio elegante e singular”2. Poderíamos ainda citar as palavras
de Hume a William Robertson, em carta de 29 de maio de 1759: “o livro
de Ferguson tem uma boa dose de gênio e de fina escrita, e deve ser publi-
cado em breve”3. A primeira menção do nome de Ferguson na corres-
pondência documentada de Hume ocorre em 09 de agosto de 1757,

87

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011

Recebido em 15 de junho de 2011. Aceito em 25 de julho de 2011.



quando o descreve como “um homem de bom senso, conhecimento,
elegância, gosto e moral”4. Se o “livro” ou “tratado sobre o refinamento”
é uma primeira versão do Ensaio sobre a sociedade civil, presume-se, com
Benveniste, que Ferguson poderia ter cunhado civilização por conta
própria, tal como fizera Mirabeau, a partir do latim civilitas; e, como obser-
va o linguista francês, não há referência, direta ou indireta, na obra de
Ferguson, ao tratado de Mirabeau. Para decidir a questão, seria preciso
consultar os papéis de Ferguson, para verificar se há entre eles um esboço
de “tratado sobre o refinamento” e se dele consta o termo civilization5.

Os primeiros críticos foram mais precipitados. Como observa
Benveniste, o termo civilization foi rejeitado por Samuel Johnson como
galicismo. A razão oferecida por Johnson é exposta no relato de uma
conversação com James Boswell, seu biógrafo, ocorrida em 23 de março
de 1772: 

Johnson não admitia civilização (civilization), apenas civilidade (civility).
Com todo respeito por sua opinião, parece-me que civilização, do verbo
civilizar (to civilize), seria melhor que civilidade, no sentido oposto a
barbárie; pois é preferível ter duas palavras distintas para cada sentido do
que uma única palavra com duplo sentido, como seria civilidade na
utilização por ele proposta6. 

No comentário de Boswell sobre a miopia do grande crítico e lexicó-
grafo, civilização se opõe à barbárie, e ambas se referem à condição de uma
sociedade, ou ao grau de aprimoramento de suas instituições, ao passo
que civilidade se opõe à selvageria, termos que descrevem o estado das
maneiras de uma sociedade conforme o seu grau de urbanidade ou de
rusticidade. O veredicto de Johnson, se acatado, privaria a língua de deter-
minar com precisão e distinguir duas ideias próximas e complementares,
mas de modo algum idênticas. De resto, a observação de Boswell é
reforçada pelo sentido que Mirabeau dá a civilização: 

Se eu vos perguntasse o que entendeis por civilização, a maioria de vós
me responderia que ela é o abrandamento dos costumes, a urbanidade,
a polidez, e os conhecimentos, distribuídos de maneira que seus
benefícios sejam sentidos. Tudo isso, porém, não apresenta senão a
máscara da virtude, nunca o seu rosto; e a civilização não faz nada pela
sociedade, se não recebe desta o fundo e a forma da virtude7. 

88

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



Comentando essa passagem, Norbert Elias explica que para Mirabeau
civilização distingue o “caráter geral de uma sociedade” composta de indi-
víduos que praticam a deferência pelos outros, os bons modos e a boa
educação; nada disso, porém, garante sentimentos sinceros, pode ser que a
civilidade sirva para acobertar a ausência de princípios morais nas relações
sociais. Ademais, se por se referir ao mundo da corte e dos salões, o termo
não é suficientemente abrangente para abarcar a sociedade como um
todo, que dizer da humanidade em geral? A maioria dos leitores de
Mirabeau entende por civilização algo positivo; mas poucos se dão conta
de que a soma dos ganhos que constituem o processo de civilização da
sociedade não é senão um apanágio da verdadeira virtude sem a qual o
homem civilizado, por si mesmo, não tem mérito algum8.  

Ferguson tampouco entende que civilização tenha um significado
unívoco, e utiliza o termo como categoria de exame crítico da sociedade,
ora acentuando a acepção positiva da palavra, ora a negativa. É o que
mostram algumas passagens do Ensaio de história da sociedade civil:

1. Parte I, seção 01, § 01: “Não é só o indivíduo que avança da infân-
cia à idade adulta, também a própria espécie vai da rusticidade à civi-
lização”. Civilização e rusticidade são condições da espécie humana, aná-
logos a infância e maturidade no indivíduo. Essa polaridade, localizada
na espécie, é retomada nas páginas finais do Ensaio (parte VI, 01, §21;
02, § 01; 03, § 02), que acentuam as vantagens da civilização em relação
à rusticidade.

2. Parte II, seção 01, § 06: “Nós mesmos oferecemos, supostamente,
um padrão de polidez e civilização; e onde não encontramos as nossas
feições, logo inferimos que ali não há nada a aprender”. Civilização pode
servir para outras formas de organização política que não as de sociedades
consideradas “civilizadas ou polidas” no sentido corrente desses termos,
aplicados, preferencialmente, às sociedades europeias comerciais. 

3. Parte II, seção 02, § 24: “Poucos, nem mesmo os gregos e os
romanos, tão maduros, foram capazes de eliminar esse defeito que são os
ritos religiosos. Entre os antigos, a superstição permaneceu intocada,
apesar de altíssimos níveis de civilização. Só se dobrou á luz da verdadeira
religião, ou do estudo da natureza.” O sucedâneo da superstição é a
religião natural, fundada no exame da experiência, não a civilização, seja
como estágio superior à rusticidade, seja como cultivo da polidez. 

89

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



4. Parte IV, seção 04, § 27: “Se extrairmos nossa regra para medir os
graus de polidez e civilização do avanço das artes comerciais, constatare-
mos que ultrapassamos em muito qualquer uma das celebradas nações
antigas”. Assim como o grau de civilização da Antiguidade é menor do
que parece, o elogio da sociedade comercial é relativo: apenas pelo
critério do avanço das artes que nelas prosperam, tais sociedades podem
ser consideradas superiores às de outrora.

Essas ocorrências sugerem que se Ferguson cunhou civilization a partir do
exemplo de Mirabeau, soube explorar as implicações da nova categoria
de análise para uma teoria geral da constituição da sociedade, ou, para
utilizarmos sua expressão, para uma “história natural da sociedade civil”.
Em Ferguson como em Mirabeau, civilização não se reduz a uma signifi-
cação positiva ou negativa, oscila conforme a correlação entre o conceito
que a palavra exprime e os fenômenos sociais a que ele se aplica. Para
Ferguson, uma sociedade civilizada é diferente de uma sociedade rude, mas
não se segue que esses estágios evolutivos se contraponham necessaria-
mente entre si. Como mostra a seção II do Ensaio, dedicada à “história de
nações rudes”, o estudo dessas formas de organização política, seja no
passado (os bárbaros), seja no presente (os selvagens), é essencial para
compreender as formas de civilização registradas pela história civil. Assim
como Tucídides e Heródoto encontraram nos bárbaros do seu presente a
face dos gregos primitivos, “na condição presente das tribos americanas
podemos contemplar, como num espelho, as feições de nossos progeni-
tores, e delas extrairemos conclusões a respeito da situação em que, assim
nos parece, se encontravam nossos ancestrais” (FERGUSON, 1995a,
p.90). Civilização e barbárie (gregos e romanos/ nações vizinhas), civi-
lização e selvageria (europeus/ americanos), civilização e rudeza (nações
polidas/ nações rústicas) são estados intercambiáveis na experiência e se
iluminam reciprocamente. Passando de uma condição a outra, os homens
não deixam de ser o que eram para se tornar diferentes; continuam os
mesmos, em circunstâncias que alteram suas “feições” (features), mas não
sua “estrutura” (structure). 

Relatos de todas as épocas e de todas as partes da terra concordam em
representar o homem seja coletivamente, em bandos ou em
companhia, seja individualmente, em grupos aos quais cada um se une

90

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



por afeição, em todo caso dedicado ao exercício da memória e da
antevisão, inclinado a comunicar os próprios sentimentos e a perscrutar
os dos outros; e parece-nos que encontramos aqui terra firme para
fundar nossos raciocínios sobre a espécie humana. A disposição mista à
amizade e inimizade, o uso da razão, da linguagem e de sons
articulados, a figura e a postura de seu corpo ereto, tudo isso deve ser
considerado como atributos de sua natureza que devem entrar em sua
descrição, assim como têm lugar na história natural dos diferentes
animais a descrição de asas, membros e patas, além de qualidades como
ferocidade, agilidade e vigilância. Se quisermos saber do que a mente
do homem é por si mesma capaz, sem a direção de outrem, devemos
procurar pela resposta na história da sua espécie. Experimentos
particulares, reconhecidamente úteis no estabelecimento dos princípios
de outras ciências, não têm aqui nada de novo ou de importante a
acrescentar. A história de um ser ativo se infere de sua conduta nas
condições para as quais ele é formado, não de situações extraordinárias
ou incomuns. Um homem selvagem, que vive na floresta, isolado de
seus semelhantes, é um caso singular, de modo algum o exemplar de
um caráter mais geral. A dissecção de um olho que nunca foi afetado
pela luz ou de um ouvido que nunca recebeu impulsos sonoros
provavelmente revelará defeitos na estrutura de um órgão que nunca
foi utilizado de maneira apropriada. Do mesmo modo, o estudo do
selvagem apenas revela o estado em que se encontram poderes de
sentimento e apreensão que nunca foram empregados, a insensibilidade
e deficiência de um coração que nunca sentiu as emoções atinentes à
vida em sociedade. Os homens devem ser considerados em grupo, tal
como sempre existiram. A história dos indivíduos é insignificante,
comparada aos sentimentos e pensamentos que cada um nutre pela
espécie. Por isso, experimentos relativos a esse objeto devem ser
realizados com sociedades inteiras, não com homens individuais
(FERGUSON, 1995a, I, 01). 

Ora, tudo depende, num projeto como esse, do peso que se dá a essas
duas componentes da natureza humana. Se, como quer Ferguson, as
feições do homem não têm força suficiente para alterar a sua estrutura,
segue-se que essa criatura, por mais que se aperfeiçoe no desenvolvimen-

91

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



to de suas disposições, permanece sempre, em toda parte, a mesma:
romanos e germânicos, ingleses, franceses e ameríndios, tais nomes desig-
nam civilizações diferentes entre si pelo grau de refinamento a que
chegaram em suas instituições – linguagem, religião, política, artes e ciên-
cias. Frente à estrutura da natureza humana, que necessariamente produz
civilização, o grau de refinamento é circunstancial. Essa posição pode
explicar, sem uma análise mais aprofundada (que seria possível), o desgos-
to que Hume irá sentir diante da evolução do tratado de Ferguson, que
deixa de ser uma obra sobre o refinamento para se tornar um estudo
sobre civilização. Pois, para Hume, como se sabe, o homem não tem
essência nem estrutura: é o que é, num determinado tempo e lugar, e só
merece ser estudado quando, além de civilizado, estiver devidamente refi-
nado, aparadas as arestas de rusticidade que o vinculam, em seus
costumes, ao mundo natural. Não por acaso, Hume restringe o campo da
ciência política às sociedades letradas, instituídas por contratos lavrados
por escrito, que documentam suas transações fazendo uso de caracteres
que fixam o pensamento e permitem verificar a veracidade do que
disseram e pensaram os homens9. 

É difícil crer que Ferguson não estivesse ciente de suas diferenças com
Hume e não suspeitasse do desgosto que a expressão sistemática de suas
doutrinas poderia causar no amigo, que era, também, um patrono. Seja
como for, o fato é que em 1766 Ferguson submete a Hume, a Robertson
e a Blair uma parte da versão final do Ensaio. Hume examina a obra; sua
decepção é tamanha, que para preservar a amizade de Ferguson ele pre-
fere se calar, manifestando seus sentimentos em separado, a Robertson e
a Blair. A este último, ele confessa: 

Examinei mais de uma vez os artigos que, por vontade de Ferguson, há
algum tempo me chegaram às mãos. Sentei-me para lê-los com uma
predisposição grandemente favorável, fundada na boa opinião que
tenho dele, na pequena amostra que li há alguns anos e na avaliação
positiva que você e o Dr. Robertson fizeram. Lamento dizer, mas
minhas expectativas não foram correspondidas. Não me parece que tais
artigos sejam adequados à publicação, seja pelo estilo, seja pelo
raciocínio; pela forma ou pela matéria… Não é natural imaginar que as
seções que ele enviou como amostra sejam as piores partes de sua obra,
mas tenho certeza que a primeira versão era muito melhor.

92

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



Desnecessário entrar em detalhes, quando quase tudo ali me parece
repreensível (Hume a Blair, 11/02/1766, In: HUME, 1930, vol.II, p.12).

Hume julga o livro “inadequado, com respeito ao estilo bem como ao
raciocínio”. O gênio do autor, que antes estava prestes a se concretizar no
estilo, desapareceu sem deixar rastro: o escrito é repleto dos vícios de
linguagem conhecidos por scotticisms, marca inequívoca de que Ferguson
não se libertou de um uso rudimentar, diríamos “regionalista”, da língua
inglesa. A melhor prova disso é o veredicto de uma dama inglesa, a quem
Hume escreve após a publicação do livro, indagando se não haveria ali
“algo dos ares do país em que fora escrito”; ao que ela responde: “Oh yes!
It seems almost impossible that anyone could write such a style, except a
Scotsman”10. Eis o pecado supremo: permanecer refém dos hábitos
intelectuais de um povo desde sempre desacostumado à convivência em
sociedade e ao bom uso da linguagem – “como poderiam os escoceses
pensar em poesia, a não ser, talvez, uma mísera canção ou balada?”
(HUME, 1886, pp. 423 – 24). Triste ironia: falta ao planejado “tratado
sobre o refinamento” justamente a qualidade a que o título se refere. Por
isso, Hume não hesita em rogar a Blair que convença Ferguson, sem
magoar-lhe os sentimentos, a não publicar essa obra que, tornando-se
pública, macularia a reputação do autor bem como a de seus conterrâ-
neos, que com muito êxito e à custa de tantos esforços vêm se libertan-
do dos “vestígios de seu passado rústico”11. 

Blair e Robertson, porém, menos severos, preferem não atender às
súplicas de Hume12. Estavam certos. Quando vem a lume o Ensaio de
história da sociedade civil, Ferguson é aclamado pelo público leitor, que
considera a obra inovadora no conteúdo e excelente no estilo. Tal é a
opinião de tarimbados leitores (ingleses), como o dramaturgo Thomas
Gray, membro do círculo de Johnson em Londres. Gray recebe o Ensaio
das mãos de James Beattie (que, bem ao seu jeito, não gostou do que não
leu: desdenha a obra como “fria metafísica”). Gray discorda: Ferguson é
tudo menos metafísico; sua linguagem é isenta de inflexões dialetais; e sua
eloquência, calcada em Tácito e em Montesquieu, poderia ser censurada
por algum excesso, decorrente de um gênio robusto, senhor de si mesmo,
jamais por frieza13. De Edimburgo, Lorde Kames recomenda a leitura do
Ensaio não só pela “escrita vigorosa e o pensamento original”, mas, sobre-

93

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



tudo, pelo diagnóstico dos tempos atuais, em que as “nações comerciais”
desprezam virtudes másculas como “o heroísmo, a generosidade e o amor
ao próximo” e valorizam vícios como “o egoísmo e a luxúria”. A Sra.
Montagu, a quem dirige essas palavras, lê o livro e celebra em Ferguson
um autor “que aprendeu a prática da virtude em Esparta, a sua doutrina
em Atenas”14. 

Hume, pego de surpresa, felicita Ferguson pelo êxito retumbante15.
Desconfiando de seu próprio discernimento, incitado pelo conselho de
seus pares, ciente do peso do juízo de críticos qualificados, dispõe-se a
examinar com outros olhos o Ensaio. A nova tentativa é em vão: “morti-
ficado e deprimido, não pude mudar meus sentimentos”16. 

Antes de desconfiarmos da perspicácia de Hume, é bom lembrar que
ele dificilmente se oporia ao consenso de bons árbitros se não tivesse
boas razões para tanto: poucas coisas repugnavam tanto ao seu caráter
quanto a excentricidade. Ora, Hume poderia perdoar a Ferguson even-
tuais faltas de estilo, se a doutrina exposta lhe parecesse interessante; um
estilo excelente desculparia uma doutrina porventura tola. (São os
critérios que ele utiliza na avaliação dos escritos de Rousseau.) Na
ausência de qualquer uma dessas qualidades, não lhe resta alternativa. Se
Benveniste está certo, e o “tratado sobre o refinamento” a que se refere
Hume em suas cartas é mesmo, como parece ser, o esboço inicial do
Ensaio de história da sociedade civil, é provável que Ferguson tivesse, de
início, uma noção de refinamento próxima daquela de Hume, e que o
tratado se afigurasse, em seus primeiros delineamentos, como uma obra
de história civil. Na falta de evidências, não temos como saber se Fergu-
son pensava como Hume ou se as diferenças entre eles, já existentes,
ainda não haviam se manifestado claramente. Uma coisa, porém, é certa:
para Hume, a “fina escrita” de Ferguson desapareceu, juntamente com
seu “gênio”; a expressão decaiu no mesmo passo que suas concepções; a
simplicidade degenerou em rusticidade – e isso apesar de inovações
gramaticais que hoje, na esteira de Benveniste, e já na época, a nos fiar-
mos por Boswell, podem ser consideradas notáveis. É que a gramática
por si só, desprovida do estilo, não tem valor algum – assim como nações
civilizadas não podem ser nações sem refinamento. 

94

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



1 Cf., BENVENISTE, 1966. 

2 Apud. BENVENISTE, 1966, p. 304.  

3 Hume a William Robertson, In: Hume, 1930, vol.I, p.308. 

4 Hume a Gilbert Elliot, 09/08/1757, In: Hume, 1930, vol.I, p. 263.

5 Cf., BENVENISTE, 1966, pp. 342 – 44. 

6 Apud., BENVENISTE, 1966, p. 341. 

7 Apud., BENVENISTE, 1966, p. 339.

8 Cf., ELIAS, 1973, cap. 02. Como mostra Elias, essa acepção crítica de civilização – refina-
mento, máscara – forma uma tradição que, partindo de Mirabeau, liga Rousseau a Kant e aos
alemães.

9 Cf., HUME, 1985, p.91.

10 Cf., Hume a Robertson, 19/03/1767, In: HUME, 1930, vol. II, p. 132. Hume observa aqui
uma variação do preceito dos “melhores gramáticos franceses”: na dúvida quanto à pronun-
ciação de uma palavra, deve-se consultar as damas, que são o melhor árbitro na matéria. Cf.
Hume a John Home, 20/09/1775; In: HUME, 1930, vol. II, p. 298. 

11 Cf., Hume a Hugh Blair, 11/02/1766, In: HUME, 1930, vol. II, p. 12. A expressão de
Horácio é utilizada em referência aos ingleses; cf. HUME,1985, p. 91.  

12 William Robertson a Hume, 27/03/1767, In: SHER & STEWART, 1984, pp. 69 – 86.   

13 Cf., James Beattie a Thomas Gray, 30/03/1767; Thomas Gray a James Beattie, 12/08/1767;
In: FERGUSON, 1995b, vol. II, p. 545.

14 Cf., Lorde Kames a Lady Montagu, 06/03/1767; Lady Montagu a Lorde Kames,
24/03/1767, In: FERGUSON, 1995b, vol. II, p. 545. 

15 Cf., Hume a Ferguson, 24/02/1767, In: HUME, 1930, vol. II, pp. 120; 125. 

16 Cf., Hume a Blair, 01/04/1767, In: HUME, 1930,  vol. II, p. 133. 

Referências bibliográficas
BENVENISTE, E. 1966. “Civilisation: contribution à l’histoire du
mot”, in: Problèmes de linguistique générale I. Paris: Éditions Gallimard. 

ELIAS, N. 1973. La civilization des moeurs. Tradução de Pierre
Kamnitzer. Paris: Calmann-Lévy.

FERGUSON, A. 1995a. An essay on the history of civil society. OZ-
SALZBERG, F. (ed.). Cambridge: University Press.

95

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011



___1995b. The correspondence of Adam Ferguson. MEROLLE, V. (ed.), 2
vols. Londres: Pickering.

HUME, D.1930. The letters of David Hume. GREIG, J.Y.T. (ed.), 2 vols.
Oxford: Clarendon Press.

___1985. “Da liberdade civil”, in: Essays, moral, political, and literary. Ed.
Miller. Indianápolis: Liberty Fund.

____1886. “On the authenticity of Ossian’s poems”, In: The
philosophical works of David Hume, vol. 4. GREEN, T.H.. & GROSE,
T.H. (eds.). Londres: Green & Grose.

STEWART, M. A.; SHER, R. B. 1984. “William Robertson and David
Hume: three letters”. in: Hume studies, 10th Anniversary Issue, pp.69 – 86.

96

doispontos, Curitiba, São Carlos, vol. 8, n. 1, p.87-96, abril, 2011


